
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 69 (1975)

Artikel: Untersuchungen zur Büchersammlung Friedrichs von Amberg : ein
Beitrag zur franziskanischen Geistesgeschichte des Spätmittelalters

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTOPH JÖRG

UNTERSUCHUNGEN ZUR BÜCHERSAMMLUNG
FRIEDRICHS VON AMBERG

Ein Beitrag zur franziskanischen Geistesgeschichte des Spätmittelalters

INHALT

Einführung S. 1. I. Die wissenschaftliche Ausrichtung S. 15. 1. Friedrichs
philosophisch-theologische Handschriften S. 16. 2. Die Defensor-Pacis-Handschrift S. 45.
3. Ordensgeschichtliche Materialien S. 48. 4. Das Vokabular des Fritsche Closener
S. 54. - II. Die pastorale Ausrichtung S. 60. 1. Die Predigtliteratur: a) Geschlossene
Predigtwerke S. 61. b) Predigtmaterialsammlungen S. 74. c) Exempla-Sammlung
S. 88. 2. Erbauungschrifttum S. 92. - Zusammenfassung S. 104. - Abkürzungen
S. 106. - Literaturverzeichnis S. 107. - Zitierte Handschriften und Archivalien
S. 112. - Personenverzeichnis S. 113.

EINFUHRUNG

Das lateinische Hochmittelalter ist der Forschung dank umfangreicher
Text-Editionen verhältnismäßig gut zugänglich; dagegen fehlen
weitgehend entsprechende Arbeiten für das ausgehende Mittelalter, worin
sicherlich eine der Ursachen für die mangelhafte Kenntnis und oft falsche

Beurteilung der spätscholastischen Epoche liegt1. Während etwa die

NB: Die im Folgenden immer wiederkehrende Sigle Cod. verweist auf die
entsprechende Handschrift im Franziskanerkloster (Cordeliers) Freiburg i. Ue., wobei
nach der Bandnummer schon jetzt die im Handschriftenkatalog (Kat.), der zum
Druck vorbereitet ist, zur Beschreibung von Sammelhandschriften verwendeten
Texteinheiten genannt werden (römische und arabische Ziffer sowie Jlinuskelbuch-
stabe) ; um bis zum Erscheinen des Katalogs das Auffinden der zitierten Texte
dennoch zu ermöglichen, wurde jeweils auch die Folienangabe (f.) beigefügt.

1 Cf. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande, passim; Ritter, Studien
zur Spätscholastik, Einleitung und öfters; Stjdbrack, Die geistliche Theologie des
Johannes von Kastl, 8.



Germanistik im Spätmittelalter eine Verbürgerlichung der Literatur
erkennt, in der Übertragung scholastischen Gedankenguts in die

Volkssprache Neues erblickt J und vielleicht aus diesem Grunde unbefangener
an Text-Editionen herangeht, messen Theologen und Historiker das

lateinische Spätmittelalter an der Hochscholastik oder am Humanismus
und stellen dabei eine gewisse Dekadenz fest, was die Herausgabe
quellenkritischer Texte ihrerseits wieder verzögert 2.

Die Verbürgerlichung Europas mit dem Aufblühen der Städte,
Universitäten und städtegebundenen Orden hat aber erst einen großen Teil
der spätmittelalterlichen lateinischen Literatur ermöglicht3. Es ist eine

Literatur, die auf spiritueller Ebene vom «Streben nach religiöser Ver-
innerlichung»4 nicht zu trennen ist und sich im 15. Jahrhundert auch

in jener «populartheologischen Literatur» manifestiert, die nach Gerhard
Ritter «geistesgeschichtlich eine eminente Rolle gespielt hat» \ Parallel
zur Popularisierung des Wissens verläuft eine wissenschaftliche Spezialisierung

6, die vor allem den Naturwissenschaften und der Philosophie
zugute gekommen ist 7.

Während der literarische Niederschlag der spätmittelalterlichen
Fachwissenschaften der Forschung naturgemäß näher steht, wird das popu-
lartheologische Schrifttum gern übergangen. Seine Aufarbeitung ist
zwar keine neue Forderung 8

; sie hat auch schon längst eingesetzt 9 und
bedeutende Früchte gezeitigt10. Gemessen aber an der erdrückenden

1 Cf. Ruh, Bonaventura deutsch, 78 ff.
2 So liegen z. B. die deutschen Fassungen von Werken Marquards von Lindau

(ed. Hofmann) oder Rudolfs von Biberach (ed. Schmidt), nicht aber ihre lat.
Fassungen in kritischen Editionen vor.

3 Cf. P. Lehmann, Über Perioden des lat. Schrifttums im Mittelalter, in :

Erforschung des Mittelalters Bd. 5, 255 f.
4 Ibid. 256.
5 Ritter, Die Heidelberger Universität, 430, Anm. 2.
6 P. Lehmann, op. cit., 254.
7 Cf. P. DuHEM, Etudes sur Léonard de Vinci, 3 Bde Paris 1906-13 ; id.. Le

système du monde. Histoire des doctrines cosmologiques de Platon à Copernic, 10
Bde. Paris 1913-59; die zahlreichen Publikationen von Annaliese Maier.

8 Cf. Sudbrack, op. cit., Einleitung.
9 Ich denke z. B. an B. Hauréau, Notices et extraits des manuscrits de la Bibl.

Nat. et d'autres Bibliothèques (für die von ihm bearbeiteten Bände cf. P. O. Kris-
teller, Latin Manuscript Books before 1600, New York 1960, 51) ; Notices et
extraits de quelques manuscrits latins de la Bibl. Nat., 6 vol. Paris 1890-93; seine

Beiträge zur Hist. Litt. France und sein ungedrucktes, neuerdings im Faksimile
zugängliches Initienverzeichnis.

10 Z. B. V. Redlich, Tegernsee und die deutsche Geistesgeschichte im 15.
Jahrhundert, München 1931 (Nachdruck 1974), der an Hand des Tegernseer Bibliotheks-



Fülle des brachliegenden Materials und gemessen an den Leistungen, die

für das lateinische Früh- und Hochmittelalter vollbracht wurden, steckt
diese Aufarbeitung noch in den Anfängen.

Um der populartheologischen Literatur und damit dem Geist des

Spätmittelalters näher zu kommen, werden zwei Wege eingeschlagen,
die einander ergänzen und überschneiden müssen. Einerseits tritt man
von innen an das Material heran und versucht, in Einzeluntersuchungen
und Text-Editionen Kontinuität und Neues herauszuschälen. Anderseits

geht man den Bestand von außen an, indem man handschriftliches
Material unter bestimmten Gesichtspunkten zu ordnen und damit einen

allgemeineren, wenn auch gelegentlich erst vorläufigen Überblick über
die erhaltenen Texte zu schaffen sucht 1.

Dieser zweite Weg drängte sich bei der Untersuchung eines Teils der
mittelalterlichen Bibliothek des 1256 von der Basler Kustodie aus gegründeten

Franziskanerklosters in Freiburg i. Ue. auf2, nicht nur wegen der
Fülle des nahezu unerschlossenen, thematisch reichhaltigen Materials,
sondern auch insofern, als dieser Konvent keinen greifbaren Autor
hervorgebracht hat, durch dessen Werk hindurch die Bibliothek zu betrachten

wäre. Da zudem Albert Bruckner, der diese Bibliothek ais erster
scriptoristisch erschlossen hat3, auf den Umstand aufmerksam machte,

bestandes bedeutsame Verbindungslinien zwischen Universitätsbetrieb (Wien)
und Reformgeist nachwies, oder K. Ruh, der auf handschriftlicher Basis
Verbindungslinien von Bonaventura zur Devotio moderna zog und die Tatsache einer
Franziskanermystik untermauerte.

1 Die entsprechenden Hilfsmittel, die vor allem in Handschriftenkatalogen mit
Inicipitverzeichnissen und Zusammenstellungen von Sachgruppen (Stegmüller,
RB, RS; Glorieux, La litt, quodlibétique; Zumkeller, Manuskripte; Schneyer,
Rep. etc.) bestehen, sind bis 1951 bei Pelzer, Répertoires d'Incipit, gesammelt.
Ein Nachtrag mit inhaltlicher Ausweitung findet sich bei Autenrieth, Literaturberichte.

2 Die grundlegenden Arbeiten zur frühen Klostergeschichte stammen von
Raedlé, Le Couvent; Fleury, Le Couvent; M. Strub, Les Monuments d'art
et d'histoire de la Suisse, Fribourg III, 1959, 3-97; außerdem: J. Jordan, Le
Couvent des Cordeliers de Fribourg, Fribourg 1956, deutsch übersetzt in: Alemania
Franciscana Antiqua 6 (1960) 5-65; A. Daguet, Notes sur le mouvement intellectuel

de Fribourg au 15e siècle, in: Archives de la Soc. d'hist. du Cant, de Fribourg 2

(1858) 185 ff., mit dem Untertitel: Etat des Arts et des Lettres. Le Couvent des
Cordeliers centre du mouvement intellectuel; M. Meyer, Catalogue de la Bibliothèque

cantonale de Fribourg t. 3 (Fribourg 1859) Bibl. des Cordeliers S. xx-xxn;
Fleury, Catalogue des Religieux; P. M. H. Vicaire, Couvents et monastères,
in: Fribourg-Freiburg 1157-1481, Fribourg 1957, 312 ff.; G. Zwick, La vie
intellectuelle et artistique, ibid. 358 ff., 371 ff. ; B. Stüdeli, Minoritenniederlassungen
und mittelalterliche Stadt. Diss. Fribourg 1968 (gedr. Werl/Westf. 1969) 37 f.

3 Bruckner, SMAH 11 (1967) 83 ff.



daß sie mit ihren rund 90 Handschriften 1, die in ihren Hauptbestandteilen

vor allem von den beiden Franziskanern Friedrich von Amberg
(gest. 1432) und Jean Joly (gest. 1510) zusammengetragen worden ist2,
ohne bekannte Verluste in unsere Zeit gerettet wurde, eröffnete sich die

Möglichkeit, zunächst an Hand der immerhin 18 Codices 3 umfassenden

Sammlung des älteren Friedrich von Amberg zu zeigen, welche Literatur
von einem etwas überdurchschnittlich ausgebildeten Franziskanerbruder
im Laufe seines Lebens benützt und verarbeitet worden ist, und dabei

Einblick in dessen geistig-geistliche Ausbildung und Spiritualität zu

gewinnen.
Bevor jedoch diese Handschriften näher ins Auge gefaßt werden

können, ist es notwendig, auf die Biographie Friedrichs von Amberg
hinzuweisen 4.

1 Ein rudimentärer, handgeschriebener Katalog ohne Signatur zählt 147
Manuskripte auf. Darunter befindet sich eine beträchtliche Anzahl humanistischer (Sebastian

Werro) und jüngerer Handschriften aus dem 16.-19. Jahrhundert. Cf. auch
M. Meyer, Verzeichnis der Barfüßerbibliothek. Ms. L 557 (1848) der Bibliothèque
cantonale et universitaire de Fribourg.

2 Zu Jean Joly cf. Fleury, Un moine bibliophile au XVe siècle, le P. Jean
Joly, Cordelier de Fribourg, in: ZSKG 6 (1912) 26-33; id., Le Couvent, 287-292;
A. Bruckner, op. cit., 96ff — Ein ldeinerer Fonds stammt von Conrad Grütsch
(dazu: A. Murith, Jean et Conrad Grütsch de Bale, Diss. Fribourg 1940 und A.
Bruckner, op. cit., 92 f.). Die übrigen Bände stellen Streugut dar.

3 Von diesen 18 Handschriften tragen 14 (Cod. 20, 24, 26, 28, 44, 51, 63, 66, 95,
107, 109, 117 I/II und 139) den eigenhändigen Besitzervermerk Friedrichs, der
meistens Liber magistri Fiderici ordinis minorum lautet. Vier Besitzervermerke
dürften bei der Restauration der Einbände (Cod. 60, 62, 83) und durch Verlust der
ersten Lage (Cod. 82) verlorengegangen sein. Aus den von A. Bruckner, op. cit.,
87 Anm. 25 zusammengestellten Handschriften Friedrichs müssen Cod. 27, der
von G. Schnürer (in: FGB 24 [1917] 1 ff.) in die Zeit Friedrichs datiert wurde,
jedoch keinerlei Spur Friedrichs hinterlassen hat, Cod. 61 und 69. die nach Friedrich
zusammengestellt oder ins Kloster gekommen sein dürften, gestrichen werden.

4 Friedrich von Amberg hat seit P. M. Schmitt, Notices sur les Couvents du
Diocèse de Lausanne, in: Mémorial dc Fribourg 2 (1855) 290 und vor allem seit
A. Daguet, Notes sur le mouvement, op. cit., 192 seinen festen Platz in der lokalen
Geschichtsschreibung. Besondere Beachtung wurde ihm vorerst wegen seiner
Redaktion von Vinzenz Ferrcr-Predigtcn (cf. N. Raedlé, Prédication de S. Vincent
Ferrier à Fribourg en mars 1404, in: Revue de la Suisse catholique 5 [1874] 653 ff.)
geschenkt. Die erste Monographie über ihn stammt von Fleury, Maître Frédéric
d'Amberg. Nebenbei wurde er im Zusammenhang mit ordens- oder kirchengeschichtlichen

Untersuchungen zum Schisma (cf. Bibliogr. : Eubel, Minges, Schönenberger),

und Arbeiten, die einzelne Texte seines Bücherbestandes betreffen,
gewürdigt (cf. Bibliogr. vor allem Delorme und Jostes). In neuerer Zeit hat
Herrmann, Der Minorit Friedrich von Amberg, das Leben Friedrichs im
Zusammenhang mit dem Schisma und aus der Sicht seiner Heimat beschrieben.



Sein Geburtsjahr ist unbekannt 1, doch dürfte er um die Mitte des

14. Jahrhunderts im oberpfälzischen Amberg zur Welt gekommen sein 2.

Überhaupt fehlen bis zum Jahre 1384 datumsmäßig genaue Angaben 3.

Sicher ist jedoch, daß er ins Franziskanerkloster von Regensburg
eingetreten ist, wo er das Noviziat verbrachte 4, und daß er später wohl zur
weiteren Ausbildung in den viel bedeutenderen Straßburgerkonvent
gekommen ist5, der innerhalb der oberdeutschen Franziskaner-Provinz
ohne Zweifel die beste Ordensschule entwickelt hatte und wahrscheinlich
schon früh ein nicht immer anerkanntes Generalstudium besaß 6. Hier

1 In der unzuverlässigen Chronik von Thann (Tschamser) I, 472, heißt es zum
Jahre 14Ü2: Fr. Fridericus von Amberg. welcher newlich, anstatt Fr. Joannis Leonis,
Provincial erwählt worden, und aber selbiges freywillig wider abgelegt, stirbt zu Freyburg

in Uchland, in dem 103len Jahr seines Alters, ein Mann großer Frombkeit und
Geschicklichkeit, ligt in der Baarfüsser Kirch daselbst begraben; er hat in drey Sae-
culis gelebt, welches etwas sehr ungemeines ist, dan 1299 ward er gebohren, das gantze
1300te Saeculum hat er durchgelebt und 1402 ist er gestorben. In der gleichen Chronik,
539, wird der Tod Friedrichs ein zweites Mal am 2. Febr. 1432 erwähnt.

2 Cf. Herrmann, op. cit., 50.
3 Ein Aufenthalt Friedrichs von Amberg (f 1432) in Nördlingen, wo er im ersten

Totenbuch des ehemaligen Barfüßerklosters (Gebrauchszeit 1320 bis 1416!) genannt
sein soll (cf. Bavaria antiqua 4 [1958] 47, 165, 170), ist höchst fragwürdig.

4 Cf. Herrmann, op. cit., 49 f. Der Eintritt ist nach der Sterbenotiz zum
Jahre 1432 in der Chronik des um 1700 schreibenden Berard Müller, Chronica, 67
und dem Eintrag in das kurz nach 1500 entstandene Jahrzeitbuch der Freiburger
Franziskaner, Arch. Cord. H. 1(1), S. 60 (dazu Fleury, Le Couvent, 57) belegt: Anno
domini 1432 obiit reverendus pater frater Fridericus de Amberg, magister sacrae
theologiae et quondam minister, qui fuit de conventu Radisponensi et custodia« Bavariae.

Et fuit benefactor huius et multorum conventuum, qui sepultus est in medio chori
nostri. Cuius anniversarium tenemur celebrare in vigilia apostolorum Petri et Pauli.

* Dies geht aus der Tatsache hervor, daß Friedrich nur über das Provinz-Studium
in Straßburg zu seinen späteren Universitätsstudien in Paris (und Avignon) gelangen
konnte. Außerdem weist sein Büchermaterial zur Hauptsache nach Straßburg.

6 Cf. Eubel, Straßburger, 16, 162, wo aus der Chronik von Thann, I, 284 f. über
die Schaffung eines Generalstucliums durch Petrus Anglicus im Jahre 1309 berichtet

wird. Berard Müller bringt im eisten, ungedruckten Teil seiner Chronik
(Arch. Cord. B. 4[2], S. 109 f.) ähnlich die Entstehung eines Generalstucliums in
Straßburg mit Petrus Anglicus in Verbindung. Glassberger, 242 zufolge, besaß
Straßburg zur Zeit des Generalkapitcls von 1411 (in Rom) ein Generalstudium.
Hingegen übergeht Benedikt XII., der in seinen Ordinationes von 1336 (Ed. AFH
30 [1937] 309 ff.) die offiziell zugelassenen Generalstudien des Franziskanerordens
aufzählt, die oberdeutsche Provinz. Dies ließe sich daraus erklären, daß der Papst
einer Provinz, die vom Franziskanerkreis um Ludwig cl. Bayern geprägt war, nicht
gut ein anerkanntes Studium zubilligen konnte. L. Pfleger, Kirchengeschichte
der Stadt Straßburg im Mittelalter, 80 f. (Forschungen zur Kirchengesch. des Elsaß
6, 1941) scheint sich in dieser Frage Berard Müller und Tschamser anzuschließen.

- Zum Wesen des Generalstucliums siehe Felder, 326 ff.



hatte schon Rudolf von Biberach (gest. nach 1326) * gelehrt; hier wirkten
zur Zeit Friedrichs drei Persönlichkeiten, deren Einfluß auf ihn spürbar
bheb: Liebhard von Regensburg (gest. 1392), der wahrscheinlich als

Lehrer, sicher aber als Amtsvorgänger Friedrichs von Amberg im Pro-
vinzialat dessen Schwenkung zur avignonesischen Obedienz mitbewirkt
haben dürfte 2

; der Augustinergeneral Johannes Hiltalingen von Basel

(gest. 1392), der ebenfalls für den avignonesischen Papst Clemens VII.
warb, Anhänger unter den Dominikanern und PVanziskanern der
oberdeutschen Provinz besaß 3 und in Friedrichs Büchersammlung mit den

Decern Responsiones an Gyso von Köln 4 und einer Johannes Baptista-
Predigt vertreten ist5 ; und schließlich Marquard von Lindau (gest. 1392)6.

der als Lektor im Franziskanerstudium von Straßburg in den 70er Jahren
nachweisbar ist 7, nach der Magisterernennung vom Jahre 1379 durch
Clemens VII. zu den Urbanisten überging 8 und in der Predigtliteratur
Friedrichs von Amberg deutliche Spuren hinterließ 9.

Die Annahme, Friedrich von Amberg sei 1384 Lektor im
Franziskanerkloster von Freiburg i. Brsg. gewesen, stützt sich auf ein Kolophon
in Cod. 66, das dieser aber erst nach 1392 in Freiburg i. Ue. angebracht
hat10. Immerhin mögen die Parteigänger der römischen Obedienz, die

1 Cf. Schmidt, Rudolf von Biberach, 5 *.
2 Cf. Eubel, Straßburger, 58; id. Avignonesische Obedienz, Paderborn 1900.

S. xn und Nr. 96, 396; id. in: FS 1 (1914) 190 f ; F. Landmann, in: FS 15 (1928)
99; Bonmann, Marquard von Lindau, 321; Bull. Franc, vn, Nr. 597 und 716;
Schönenberger, Das Bistum Basel, 83; H. Hansjakob, St. Martin zu Freiburg,
als Kloster und Pfarrei. Freiburg i. Brsg. 1890, 107.

3 Cf. D. Trapp, in: LThK2, 5, 1007.
4 Cod. 26, II: f. 34r-79v; cf. unten S. 32.
5 Cod. 24, 2a: f. 135r-138r; cf. unten S. 65 f.
6 Die neueste Literatur über Marquard von Lindau ist bei Hofmann, Der

Eucharistietraktat, 340-349 zusammengestellt ; dazu: K. Ruh, in: Anzeiger für deutsches
Altertum und deutsche Literatur 73 (1961/62) 13-24.

7 Hofmann, op. cit., 10.
8 ibid. 12.
9 In Cod. 44, 83 und 95; dazu unten S. 78, Anm. 3.
10 Cod. 66, 2b: f. lOlv. Bénédictins du Bouveret, Colophons n, Nr. 5580. -

A. Daguet, op. cit., 192 nimmt an, Friedrich sei 1384 Novizenmeister in Freiburg
i. Ue. gewesen. Mülinen, Helvetia Sacra II, 28 spricht von Friedrich als Lektor
1384 in Freiburg i. Brsg. Fleury, Maître Frédéric, 40 ließ sich zur irrtümlichen
Behauptung verleiten (berichtigt in: Le Couvent, 94), Friedrich habe 1384 als
Provinzial und Lektor in Freiburg i. Brsg. amtiert. Ähnlich wird das erwähnte
Kolophon in einer interessanten Notiz des Inventarium compendiosum (Arch. Cord.
B 1[1], S. 173) interpretiert. Dort heißt es im Anhang unter Notanda Conventus nostri

: F. Fridericus de Amberg quondam huius Provinciae Minister anno 1384 ut in quodam

manuscripto repertum fuit et sub ipso capitulum Provinciale anno 1398 Friburgi



in Straßburg an Boden gewannen 1, die Anhänger Avignons in eine

Clemens treue Stadt wie Freiburg i. Brsg. vertrieben haben. Liebhard
von Regensburg hat sich jedenfalls als avignonesischer Provinzial der
oberdeutschen Provinz in Freiburg i. Brsg. niedergelassen und starb
dort im Jahre 1392 2. Damit ließe sich auch ein Ortswechsel Friedrichs
von Straßburg nach Freiburg i. Brsg. erklären. Ob er dort Lektor war,
bleibe dahingestellt.

Wohl anläßlich des Generalkapitels der avignonesischen Franziskanerpartei

in Genf 1385 hat Liebhard von Regensburg 3 seinen jüngeren
Mitbruder für ein Universitätsstudium in Paris vorgeschlagen 4. Friedrich
von Amberg nennt sich nämlich am Schluß des in Paris erworbenen
Sentenzenkommentars Petrus' de Candia für das Jahr 1389 studens

Parisius 5. Über das genaue Ausbildungsprogramm Friedrichs am
franziskanischen Generalstudium von Paris, das der Universität angegliedert
war, jedoch viele Sonderrechte genoß, können nur Vermutungen angestellt

werden 6. Das große Schisma scheint einen regulären Studiengang
bei den Bettelorden ohnehin unmöglich gemacht zu haben 7.

Brisgoiae celebratum, oratio ab ipso habita in vetsri manuscripto reperitur, hic et in
aliis locis professor Theologiae fuit, tandem hic obiit anno 1432 27 Junii et in medio
chori sepultus, plures libri vel ab ipso conscripti vel ad describendum conducti in
Bibliotheca habentur. Habetur adhuc et calix cum figura duorum Fratrum et in pede
Calicis haec inscriptio : Fr. Fridericus SS. Theologiae professor et quondam Fratrum
Minorum. - Obwohl auch Lektoren, die keinen Magistertitel besitzen, als professores
bezeichnet werden können (cf. Bull. Franc. VII, Nr. 589, 598), dürfte das sacre
théologie professor im Kolophon von Cod. 66 auf den 1392 von Friedrich erworbenen
Magistertitel und nicht auf eine frühere Lektoratsstelle zu beziehen sein. Cf. auch
Herrmann, op. cit., 52.

1 Cf. Schönenberger, op. cit., 85.
2 H. Hansjakob, op. cit., 107.
3 Cf. Eubel, Avignonesische Obedienz, Paderborn 1900, xii.
4 Die für Paris, Oxford und Cambridge bestimmten Studenten mußten dem

Ordensgeneral vorgeschlagen werden. Zum Numerus clausus und weiteren
Bestimmungen vgl. die Ordinationes Benedicti XII., ed. M. Bihl, in: AFH 30 (1937)
346 ff.

5 Cf. Kat. Cod. 20,2: f. 141ra.
6 Eine Geschichte der wissenschaftlichen Studien im Franziskanerorden, wie sie

für das 13. Jh. von Felder geschrieben wurde, fehlt für die Spätzeit. Bedeutende

Vorarbeiten leisteten Meier, Die Barfüßerschule zu Erfurt (wo S. xv f.
seine zahlreichen mit Erfurt zusammenhängenden Studien aufgeführt sind) und
Clasen, Walram von Siegburg OFM und seine Doktorpromotion an der Kölner
Universität; id., Collectanea zum Studien- und Buchwesen des Mittelalters.
Aufschlußreich sind die von M. Bihl edierten Ordinationes, die Papst Benedikt XII.
1336 an den Franziskanerorden erlassen hat (in: AFH 30 [1937] 346 ff.). Nach
Felder, 539 kopierten die Bettelorden in ihren General- und Partikularstudien
das Theologiestudium der Universität. Das Philosophiestudium mit der Erlangung



Friedrich von Amberg war schon unter Liebhard von Regensburg
mit der nominalistisch-skotistischen Theologie vertraut gemacht worden

8. In Paris vertiefte er diese Richtung, was etwa aus der Anschaffung
des oben erwähnten Sentenzenkommentars von Petrus de Candia, des

späteren Pisaner-Papstes Alexander V. hervorgeht. Gleichzeitig muß ihn
auch die überragende Gestalt Johannes' Gerson beeindruckt haben 9,

doch sind davon in seiner Büchersammlung keine direkten Spuren
nachweisbar.

Es ist unbekannt, wie lange Friedrich sich in Paris aufhielt. Vor oder
eher nach diesem Aufenthalt hat er in Avignon studiert10, denn in der

Bulle Clemens' VII. vom 6. Nov. 1392, mit welcher Johannes Bardolini n

beauftragt wurde, dem inzwischen zum Provinzial der oberdeutschen

Minoritenprovinz aufgestiegenen Friedrich von Amberg den Magistertitel

zu verleihen, heißt es : cum itaque, sicut accepimus, dilectus filius
Fredericus de Amberg, ordinis fratrum minorum superioris Alamaniae

provincialis minister, tam Parisius quam Avinione per multa tempora in
theologiae facultate studuerit adeoque divina sibi gratia suffragante in

des Titels eines Magister Artium war z. B. in Köln 1430 Voraussetzung für ein

Theologiestudium an der Universität (S. Clasen, Walram von Siegburg, 271 f.).
Da die Religiösen schon in ihren Studien-Häusern dementsprechend vorgebildet
wurden, konnten sie an der Universität unmittelbar mit dem Theologiestudium
beginnen (ibid. 275 f.). Ein innerhalb der Ordensprivilegien regulärer Studiengang
Friedrichs von Amberg vom Ordinarius biblicus über den Baccalaureus und Senten-

tiarius zum Magister theologiae, wie ihn Clasen für den Franziskaner Walram von
Siegburg nachgewiesen hat, läßt sich auf Grund der Studienzeit-Literatur Friedrichs

nicht feststellen.
7 Cf. Ehrle, Der Sentenzenkommentar, 9 f. ; Chartularium Universitatis Pari-

siensis (Denifle/Châtelain) 2/1, S. ix. Das Chart. Univ. Par. 3 kennt Friedrich
von Amberg nicht und im Liber procuratorum nat. anglicanae (Denifle/Châte-
lain) fehlen die Jahre 1384-1391.

8 Cf. unten S. 17-22 und Vermerk Friedrichs in Cod. 26, V, 2: f. 214r.
9 Gerson war im Jahre 1395 Kanzler der Universität von Paris. Lit. in: LThK2

5, 1036 f.
10 Die in der Magisterbulle Friedrichs tam Parisius quam Avinione lautende

Reihenfolge sowie die Tatsache, daß Friedrich 1389/90 in Paris studierte und zwei
Jahre später in Avignon promoviert wurde, legen einen nach Paris erfolgten
Aufenthalt Friedrichs in Avignon nahe. Dort besuchte er wohl das Hausstudium
der Franziskaner. Der iuristisch ausgerichteten Universität wurde erst 1413 eine

theologische Fakultät angegliedert. Cf. Denifle, Die Entstehung, 362, 357 f. Bei
V. Laval, Cartulaire de l'Université d'Avignon (1303-1791), Avignon 1884 und
A. CoviLLE, La vie intellectuelle dans les domaines d'Anjou-Provence 1380-1435,
Paris 1941, ist nichts über Friedrich von Amberg zu finden.

11 Johannes Bardolini war Magister und Studienregens im Franziskanerkloster
zu Avignon. Cf. Eubel, Avignonesische Obedienz, in: FS 1 (1914) 190.

8



eadem facultate profecerit, quod magisterii honorem suscipere meruit in
eadem 1. Diese sich wohl kurz aufeinander folgenden Auszeichnungen

- Übertragung des Provinzialats 2 und Verleihung der Magisterwürde 3 -
weisen darauf hin, daß die Kurie von Avignon in Friedrich von Amberg
einen Verteidiger des avignonesischen Papsttums in der schwer

bedrängten oberdeutschen Provinz gesehen hat.
Mit der Ernennung zum Provinzial der oberdeutschen Minoriten-

provinz beginnt die zweite Hälfte in Friedrichs Leben. Es ist die Zeit
seiner Übersiedlung in das Freiburger Franziskanerkloster, mit der auch

der Abschluß seiner Ausbildungsperiode 4 und der Beginn seiner

praktisch-seelsorgerlichen Tätigkeit zusammenfallen. Friedrich von Amberg
ist erstmals im August des Jahres 1393 in Freiburg i. Ue. bezeugt und

zwar in einer Urkunde 5, mit welcher er und der damalige Guardian
des Freiburger Konvents, Peter Vogel, drei Laien-Prokuratoren ernannten,

die gemäß dem bei den Franziskanern üblichen Prinzip 6 für das

Kloster die weltlichen Geschäfte zu erledigen hatten. Um die gleiche Zeit
hat er einem Berufsschreiber in Freiburg i. Ue. den Auftrag gegeben, ein

Predigtwerk des Franziskaners Bertrand de Turre (gest. 1322) zu kopieren

7. Dieser zwischen der gelehrten und volksnahen Predigt stehende

Autor 8 unterstreicht sehr schön den Übergang der geistigen Ausrichtung

1 Bull. Franc. VII, Nr. 867, auch abgedruckt bei Herrmann, 61 f.
2 Zur früheren irrigen Ansicht, Friedrich von Amberg habe den damals der

römischen Obedienz verpflichteten Provinzial Johannes Leonis wegen dessen

Verleumdungen durch eine Klarissin im Amt ersetzt, siehe Herrmann, 53.
3 Man könnte Friedrich von Amberg einen Magister bullatus nennen, d. h. er

erhielt den Magistertitel in erster Linie auf Grund einer päpstlichen Bulle und nicht
auf Grund eines regulären Studiums. Solche Ernennungen waren beim avignonesischen

Papst Clemens VIL (cf. z. B. Bull. Franc. VII, Nr. 589, wo wegen Mangel an
Magistern in certis partibus Alamanniae Marquard von Lindau und Theobald von
Altkirch zu Magistern ernannt werden) häufiger als bei den römischen Päpsten.

4 Der 1410 in der Wiener Universitätsmatrikel der Artistenfakultät erwähnte
Fridericus de Amberga (Die Matrikel der Universität Wien. Bd. 1 [Publikationen
des Instituts für österreichische Geschichtsforschung 6]. Graz, Köln 1956, 84)
dürfte auf einen gleichnamigen Vertreter einer der Städte Amberg zu beziehen sein.

Jedenfalls weist in den bisher verarbeiteten Quellen über Friedrich von Amberg
OM nichts auf einen Wiener Aufenthalt hin.

5 AEF, Titres Cord. 4; Recueil diplomatique du Canton de Fribourg 5 (1853)
93 f. und vor allem AFH 8 (1915) 85 f., wo M.-P. Anglade die mit der Klosterreform

in Freiburg zusammenhängenden Urkunden ediert hat.
6 Cf. Holzapfel, Handbuch der Gesch. des Franziskanerordens, 81 f.
7 Cf. Kat. Cod. 24, lc; f. 134r.
8 Cf. B. Smalley, English Friars and antiquity in the early fourteenth century.

Oxford 1960, 240 ff.



Friedrichs von Amberg von der Schultheologie zur Praxis. Friedrich hat

zwar erst in Freiburg i. Ue. seine Schultexte geordnet und eingebunden,
sein Hauptinteresse galt jedoch jetzt entschieden der Predigt. Er legte
im Verlaufe seiner Freiburgerjähre vier Bände mit Predigtstoffen und
eine Exempelliteratursammlung aus unzähligen Faszikeln verschiedenster

Herkunft an 1. 1402 kopierte er selber das Calendarium evangelicum
des Eberhard von Zwiefalten, das er einer solchen Predigtmaterialsammlung

einverleibte 2. Ein Jahr später vollendete er die Arbeit am Predigtwerk

Bertholds von Regensburg, die darin bestand, daß er die Predigten
glossierte, in zwei handliche Bände teilte sowie mit Sachregistern und

wertenden Inhaltsverzeichnissen versah 3 - eine Arbeit also, die ihm den

großen Franziskaner sicher näher brachte. Und schließlich gehört auch

der Empfang des Dominikaners Vinzenz Ferrer im Franziskanerkloster
und in der Stadt Freiburg i. Ue. in diesen Zusammenhang4; Friedrich
von Amberg begleitete bekanntlich diesen wortgewaltigen Volksprediger
vom 9.-21. März 1404 bei dessen Bußpredigten in Freiburg, Murten,
Payerne, Avenches und Estavayer, hielt dabei die behandelten Hauptpunkte

fest und redigierte dieselben zu 16 Predigten, die er seiner schon

oben erwähnten Materialsammlung beigebunden hat5.
Obwohl in der ganzen Predigtliteratur Friedrichs keine Anspielungen

auf politische oder kirchliche Zeitgeschehnisse zu finden sind, darf doch

angenommen werden, Friedrich von Amberg habe als Provinzial in

Freiburg und auf Visitationsreisen im avignonesischen Teil seiner Provinz

für den Papst in Avignon geworben. Die Schwierigkeiten im Amt
eines avignonesisch ausgerichteten Provinzials scheinen sich aber schon

zu Beginn des 15. Jahrhunderts derart gehäuft zu haben, daß Friedrich
sich 1404 von Papst Benedikt XIII. vier Urkunden erwirkte, die seine

Stellung wesentlich stärken sollten6. Wie lange er Benedikt XIII. anhing

1 Cod. 62, 44, 83, 95 und 82.
2 Cod. 62, VII: f. 98r-109v.
3 Cod. 117 I/II: f. 243r-253v bzw. f. 263r-285r; cf. unten S. 66-72.
4 Daß dieser Besuch auf Veranlassung Friedrichs oder der Stadt Freiburg i. Ue.,

die im Jahre 1399 Waldenser verurteilt hatte, geschah, läßt sich mangels Belegen
nicht erweisen. Cf. Herrmann, 54.

5 Cod. 62, VI : f. 54r-97v; cf. unten S. 82 f.
6 Ob Friedrich sich zu diesem Zweck nach Avignon begeben hat, wie Herrmann,

53 annehmen möchte, bleibe dahingestellt. Herrmann bringt die aus dem Bull.
Franc. VII, Nr. 957 und Eubel, Avignonesische Obedienz, Paderborn 1900,
Nr. 932-935 entnommenen Urkunden und Regesten im Anhang S. 62 f. Die erste
Urkunde verleiht Friedrich das Recht, Strafen gegen Minoriten zu verhängen, die
sich seiner Aufsicht und seinen Anordnungen entziehen wollen. Die zweite bezieht

10



und wann er zur Pisaner Obedienz übertrat, bzw. sich der konziliaren

Richtung anschloß l, ist nicht genau bestimmbar 2. In einer
Klosterurkunde vom 26. März 1409 3 nennt er sich jedenfalls nicht mehr
Provinzial, sondern Guardian des Freiburgerkonvents 4. Im Oktober des

gleichen Jahres jedoch führt ihn das Ratsprotokoll der Stadt Freiburg
i. Brsg. noch als Provinzial auf 5. Diesem Protokoll zufolge sollte der

Ratsherr Rudolf von Kilchheim seinen Ratssitz verlieren, weil er den

Barfüßern zu Basel zwecks Ergreifung des Provinzials meister Fride-
richen Nachrichten hatte zukommen lassen. Friedrich dürfte daher erst
nach einigem Zögern die avignonesische Obedienz aufgegeben haben.
Sicher war er im Jahre 1414 mit Johannes Leonis, der in Basel residierte
und nach Eubel6 die Pisaner Obedienz vertrat, ausgesöhnt; denn am
14. Oktober schreibt er im Namen dieses Provinzials eine an die Stadt
Freiburg i. Ue. gerichtete Urkunde 7, wonach der Stadt das Recht
eingeräumt wird, bei Mißständen im Kloster einzugreifen. Leonis dürfte
sich beim Ausstellen dieser Urkunde auf dem Wege zum Generalkapitel

in Lausanne befunden haben 8, wohin ihn vielleicht Friedrich
begleitet hat9.

sich auf das Recht der vollen Sündenvergebung in Todesgefahr. Die dritte gestattet
Friedrich, Personen, die von der römischen zur avignonesischen Obedienz
herüberwechselten, zu absolvieren und nach der letzten Urkunde darf Friedrich singulis
vere poenitentibus et confessis, qui eius sermonibus interfuerint einen hunderttägigen
Ablaß gewähren.

1 Aus der Glossierung des Defensor pacis von Marsilius de Padua (Cod. 28) und aus
Rand-Notae in den antipäpstlichen (gegen Johannes XXII. gerichteten) Schriften
des Cod. 60 geht deutlich hervor, daß Friedrich sich mit dem Gedanken der Suprematie

des Konzils über den Papst angefreundet hatte; cf. unten S. 45^1-8, 51-53.
2 Cf. Eubel, Avignonesische Obedienz, in: FS 1 (1914) 191 f., wo die unsichere, auf

H. Hansjakob, op. cit., 17 und 37 gestützte und in Eubel, Avignonesische
Obedienz, Paderborn 1900, XII vorgetragene Nachricht, der zufolge Friedrich noch 1412
ein Provinzialkapitel in Freiburg i. Brsg. abgehalten habe, nicht wiederholt wird.

3 Arch. Cord. A 112b, womit ein Geschäft zwischen dem Kloster und dem Rektor
des Spitals, Johannes Cordier geregelt wird.

4 Als Guardian erscheint Friedrich noch einmal in einer unklassierten Urkunde:
AEF, Titres Cord, vom 26. März 1415. Cf. unten S. 12 Anm. 4.

5 1. Okt. 1409; H. Schreiber, Urkundenbuch der Stadt Freiburg im Breisgau,
II, Freiburg i. Brsg. 1828, 234 f.; cf. H. Hansjakob, 17 und bes. Schönenberger,

85 f.
6 Avignonesische Obedienz, in: FS 1 (1914) 191, gestützt auf die Glassberger

Chronik, 226 f.
7 AEF, Titres Cord. 5; in: AFH 8 (1915) 89 f. abgedruckt und beschrieben; bei

der Schrift handelt es sich mit Sicherheit um die Hand Friedrichs von Amberg.
8 16. Okt. 1414; L. Wadding, Annales Minorum, IX. Quaracchi 1932, 449, 699 f.
9 So vor allem bei Fleury, Maître Frédéric, 46 f. und Le Couvent, 102. Die

11



Von diesem Zeitpunkt an scheint Friedrich von Amberg bis zu seinem

Tod am 27. Juni 1432 x seine Bestrebungen mehr auf die Klosterreform
gerichtet zu haben. Der Reformeifer, der in der Büchersammlung Friedrichs

deutlich nachweisbar ist 2, dürfte zwar im Kloster auf einigen
Widerstand gestoßen sein 3, hat jedoch nach Ausweis der letzten Urkunde

4, in der Friedrich von Amberg genannt wird, und wo, gestützt auf
die Martinianischen Konstitutionen vom Jahre 1430 5, die Einsetzung
von Laien-Prokuratoren der Stadt Freiburg überlassen wird, wenigstens
zu einem Teilerfolg geführt. Ablesen läßt sich dieser Reformwille unter
anderem auch an der archivalischen Tätigkeit Friedrichs, indem er eine

Annahme, Friedrich von Amberg sei an diesem Generalkapitcl zum General der
Franziskaner gewählt worden und habe die Wahl nicht angenommen, stützt sich auf
folgende anachronistische Nachricht im ungedruckten Teil der Chronik Berards
Müller Arch. Cord. B4 [2], S. 106 f.): Frater Fridericus erat afflatus conventui
Ratisbonensi, vir prudens et valde doctus quondam contra tarnen suam voluntatem in
capitulo Lausannensi pseudogenerali in pseudogeneralem ministrum electus contra

Michaelem de Caesena tempore schismatis Ludovici Bavarii Monachii commo-
rantem.

1 Ausführlicher und treffender als der Eintrag im Jahrzeitbuch des Klosters
(cf. oben S. 5 Anm. 4) ist die Notiz zum Sterbetag Friedrichs im gedruckten Teil
(Alemania Franciscana Antiqua 12, Landshut 1964, 67) der Chronik Berards
Müller: 1432, 27. Junii in hoc conventu sancte obiit beatus frater Fridericus de

Amberg, Ratisbonae professus, in medio chori sepultus. Vir insignis doctrinae,
admirandae pietatis ac multiplici virtutum genere conspicuus pluribus annis extitit
provinciae vicarius, omnibus verbo et exemplo praeluxit, qui in exactissima regulae
observantia, in zelo altissimae paupertatis conservandae, in mortificationum, poeni-
tentiae operibus ac corporis edomandi austeritate maxime enituit. Eius dexterilate et

industria conventus iste Friburgensis tam in temporalibus quam spiritualibus magnum
sumpsit incrementum.

2 Vor allem in Cod. 60; dazu: unten S. 48-54.
3 In diesem Zusammenhang dürfte die oben S. 11 Anm. 7 erwähnte Urkunde

zu sehen sein.
4 AEF, Titres Cord. 7; abgedruckt in: AFH 8 (1915) 87 ff. Der Ordensgeneral

Guilelmus de Casale richtet sich am 3. Okt. 1431 an die Stadt Freiburg i. Ue. und
insistiert auf die Ernennung von Laienprokuratoren für das Kloster, das die Reformatio

regularis observantie eingeführt habe (Quia reformatio regularis observantie,

quam, Deo audore, in vestro conventu Friburgi superioris mee eure commisso constitui),
jedoch darin von der Stadt unterstützt werden müsse. Der Ordensgeneral nennt
Friedrich von Amberg seinen Commissarius (et de ipsorum commissarii mei, magistri
Friderici, guardiani et aliorum venevabilium fratrum prenominati conventus conscilio).
Guardiani dürfte als eine andere Person neben Commissarii zu stellen sein und nicht
das Amt Friedrichs bezeichnen. Damit wäre er als Guardian im Jahre 1431 (wie er
z. B. in der von J. Jordan, Le Couvent Fribourg 1956, 81 zusammengestellten
Liste figuriert) zu streichen.

5 Cf. Bull. Franc. VII, Nr. 1892; laut frdl. Mitteilung von Frau Dr. B. Degler-
Spengler, Helvetia Sacra, Basel.

12



Reihe von Klosterurkunden, die teilweise in die Mitte des 14.

Jahrhunderts zurückreichen, mit Regesten und Signaturen versah 1.

Das Hauptinteresse Friedrichs von Amberg galt jedoch ganz eindeutig
der Bibliothek. Da der Freiburger Franziskanerkonvent aber zu seiner

Zeit über kein eigentliches Scriptorium verfügte 2 und da wahrscheinlich
auch die damals bestehende Klosterbücherei eher ärmlich gewesen sein

dürfte 3, richtete Friedrich sein Augenmerk auf seine während den

Studienjahren erworbenen Texte. Diesen Bestand hat er zum Teil ergänzt,
etwa durch den teuren Ankauf der schon erwähnten Bertrand de Turre-
Predigten, oder durch Abschriften, die von ihm selbst4, vielleicht auch

von seinen Mitbrüdern angefertigt worden sind; vor allem aber hat er
ihn geordnet, hat aus älteren Materialien neue Sammlungen angelegt
und diese für den praktischen Gebrauch erschlossen. In diesem

Zusammenhang gewinnen die von ihm angelegten Register sowie seine

Randbemerkungen sehr an Bedeutung, denn sie geben über die unterschiedliche

Benutzung der Handschriften und insofern über die besonderen

Interessen Friedrichs Auskunft. Zudem erhielten damals alle diese

Bücher Einbände, die zwar noch unverziert und deshalb nicht vergleichbar

mit der buchbinderischen Leistung eines Roletus Stoß sind 5, aber
doch den Ausgangspunkt der später so wichtigen Buchbinderei der
Freiburger Franziskaner darstellen. Außerdem versah Friedrich seine Bücher
mit Titelschildern in Form von Pergamentetiketten und mit Ketten,
woraus sich eine allgemeine Benützung dieser Bände in einer
Handbibliothek für das Hausstudium ableiten läßt.

1 Die Stücke Arch. Cord. A 105, 112, 129, 132, 142, 227, 267, und 274. Das
Stadtarchiv befand sich nach P. Rück, in: FGB 55 (1967) 261, nur von 1418-1433
im Franziskanerkloster von Freiburg i. Ue. Möglicherweise hat sich Friedrich von
Amberg damals auch an der städtischen Archivverwaltung beteiligt.

2 Cf. Bruckner, SMAH 11 (1967) 83 f. ; zwischen dem Franziskaner Gerhard
von Franken, der im Jahre 1410 für Henslin Verber, Bürger und Rat der Stadt
Freiburg i. Ue. in kalligraphisch überragender Form die biblischen Bücher der
Könige und Makkabäer, den Schwabenspiegel und die Handveste in einem Codex
(AEF, Législation 42.; cf. Bruckner, op. cit., 84 und 90 ff.) vereinigte, und Friedrich

von Amberg lassen sich keine Beziehungen nachweisen.
3 Aus der Zeit vor Friedrich lassen sich mit einiger Sicherheit nur liturgische

Handschriften und der in die Mitte des 14. Jahrhunderts datierte Sammelband
Cod. 109 nachweisen. Cf. Bruckner, op. cit., 85, 89 und Kat. Cod. 109 sowie unten
S. 92 f.

4 Cf. unten S. 16. Anm. 2 und 84.
5 Cf. A. Horodisch, Die Buchbinderei der Franziskaner in Freiburg im 15. und

16. Jahrhundert, in: Ztschr. für Schweiz. Archaeologie und Kunstgesch. 6 (1944)
207 ff.

13



Schließlich muß in diesem Zusammenhang noch die Frage aufgeworfen
werden, ob Friedrich von Amberg selber als Autor überlieferter Werke
namhaft gemacht werden kann. Während er mit Sicherheit als geschickter
Redaktor von 16 Vinzenz Ferrer-Predigten 1 und als Kompilator von
einigen wenigen Predigtentwürfen 2 feststeht, kommt er als Verfasser

wissenschaftlich-theologischer Schriften kaum 3 und als Verfasser von
Predigten 4 nur vermutungsweise in Betracht.

Noch ein Wort zum Ziel dieser Arbeit. Es geht darin keineswegs um
eine Aufwertung Friedrichs von Amberg, der zwar für die Lokal- und
die Ordensgeschichte kein unbedeutender Mann war, dem jedoch innerhalb

der franziskanischen Spiritualitätsgeschichte nur die Stellung eines

Vermittlers zukommt. Weil nun aber bei der heute nur schwer
überschaubaren spätmittelalterlichen Literaturproduktion die überaus wichtigen

Linien der Meinungsübermittlung im allgemeinen kaum präzise

zu fassen sind, mag es gerechtfertigt sein, überlieferungsmäßig günstig
gelagerte Einzelfälle zu untersuchen. In Friedrich von Amberg tritt uns
ein Franziskaner entgegen, der einerseits die wissenschaftlich-theologischen

und philosophischen Leistungen seiner Zeit kennt und andererseits

mitten im Prozeß der Umsetzung dieser Erkenntnisse in eine

volkstümlichere Sprache steht.
Diesen Vorgang an Hand der Codices aus dem Besitze Friedrichs von

Amberg zu studieren, ist das Ziel dieser Arbeit, wobei notgedrungen das

Schwergewicht auf die Präsentation des Materials und nicht auf die

philologische, philosophische oder theologische Auswertung zu liegen
kommt. In erster Linie soll diese Bearbeitung zu einem brauchbaren
Verzeichnis der von Friedrich benützten Texte führen. Wenn sich diese

mit den zwar nur spärlich zur Verfügung stehenden Hilfsmitteln
identifizieren ließen, habe ich bewußt meist auf eine nähere Untersuchung
verzichtet, um Raum für die Erfassung jener anonymen Texteinheiten
und Sammlungen zu gewinnen, bei denen eine direkte Vorlage nicht
ausfindig zu machen war.

In zweiter Linie soll die vorliegende Arbeit einen Versuch darstellen,
das gegebene Büchermaterial mit seinem Besitzer Friedrich von Amberg
in Verbindung zu bringen. In dieser Hinsicht führten paläographisch-
codicologische Untersuchungen zu wichtigen Erkenntnissen über das

1 Cf. unten S. 82 f.
2 Cf. unten S. 84 f.
3 Cf. unten S. 21 f. und 35 Anm. 5
4 Cf. unten S. 84 f.

14



Verhältnis Friedrichs zu den einzelnen Büchern. Das Bild seiner Interessen

würde nämlich nicht genügend scharf hervortreten, teilte man sein

gesamtes Büchermaterial ohne Berücksichtigung der Benutzungsfrage
nach rein sachlichen Kriterien auf die verschiedenen Wissenszweige auf.
Diese notwendige Verbindung von inhaltlichen und paläographischen
Gesichtspunkten ergibt für die Darstellung mannigfaltige Schwierigkeiten:

einerseits besaß Friedrich Sammelhandschriften, die er selber

zusammengestellt hatte, und die nach Inhalt und Funktion eine Einheit
bilden konnten, sofern das entsprechende Material in genügender Menge
vorhanden war; andererseits finden sich in Friedrichs Büchersammlung
Miszellanhandschriften, die wohl in erster Linie mangels einer genügenden

Anzahl inhaltlich übereinstimmender Texte - allerdings in den wenigsten

Fällen von Friedrich selbst - zusammengestellt worden sind und
deren inhaltliche Schwerpunkte sich nur schwer bestimmen lassen;
außerdem war für die Disposition dieser Arbeit, neben codicologischen
und inhaltlichen Gesichtspunkten, die Chronologie beim Wachstum des

Ambergschen Handschriftenbestandes maßgebend. Insgesamt wurden
demnach folgende Fragen an die einzelnen Codices gerichtet : Wann, wo
und wie hat Friedrich sich die Handschriften angelegt, zu welchem Zweck
und wie benutzte er sie, und welches ist ihr Inhalt? Bei Beantwortung
dieser Fragen hat sich eine grobe Scheidung des Materials in zwei Teile
als günstig erwiesen, die ungefähr den beiden Lebenshälften mit den

jeweils verschiedenen Tätigkeiten Friedrichs entsprechen.

I. DIE WISSENSCHAFTLICHE AUSRICHTUNG

Während Franz von Assisi gegenüber der Wissenschaft Zurückhaltung
bekundete, traten einige seiner Gefährten schon bald als namhafte
Gelehrte hervor und bereiteten an Universitäten und in Ordensstudien
den Boden vor, auf dem die im 13./14. Jahrhundert so einflußreiche
Franziskanerschule wachsen sollte. Friedrich von Amberg, der die
Problematik einer Verbindung von Frömmigkeit und Wissenschaft kannte,
ist in eine Zeit hineingeboren worden, die im Anschluß an die Hochblüte
der Franziskanerschule unter Alexander von Haies, Bonaventura und
Duns Scotus sowohl auf dem Gebiet des Wissens als auf dem der
Spiritualität neue Wege und Ausdrucksformen suchte.

Dem von Friedrich vor allem in seiner Ausbildungszeit angeeigneten
Wissen nachzugehen, ist der Gegenstand dieses ersten Teiles. Dazu sind

15



in erster Linie seine theologisch-philosophischen Handschriften, sein

Exemplar des Defensor pacis und die - zwar erst in seiner zweiten Lebenshälfte

zusammengestellte - ordensgeschichtliche Textsammlung zu
zählen. Zeitlich in die Studienjahre Friedrichs gehört das Vokabular des

Fritsche Closener, das inhaltlich die Verbindung zum zweiten Teil, der

Predigt- und Erbauungsliteratur Friedrichs herstellt.

1. Friedrichs philosophisch-theologische Handschriften

Friedrich von Amberg hinterließ drei Codices mit theologisch-philosophischen

Traktaten 1, die er während seiner Ausbildungszeit gesammelt,

teilweise selber kopiert 2 und in Freiburg i. Ue. endgültig hat
einbinden lassen3. Die verhältnismäßig gut erhaltenen Einbände, das

wenig abgegriffene Papier und die seltenen Nachträge in Form von
Randglossen weisen darauf hin, daß Friedrich von Amberg und seine

Mitbrüder diese ehemaligen Kettenbände als Handbücher oder

Nachschlagewerke wenig benützt haben.

Inhaltlich handelt es sich um Sentenzen- und Aristoteles-Kommentarliteratur

in Form von Quaestionen. Eine Handschrift bietet eine

Sammlung von moraltheologischen Quaestiones determinatae 4.

Es kann hier nicht darum gehen, diese größtenteils unedierten Texte
abschließend zu werten oder geistesgeschichtlich zu situieren. Vielmehr
sollen aus Friedrichs meist unkritischen Randbemerkungen die
Hauptakzente seiner spekulativen Interessen gewonnen werden.

1 Codd. 26, 20 und 51.
2 Von Friedrich kopiert, aber wohl nicht verfaßt, wie Trapp II, 259-261, 266 für

Cod. 26, V, 1: f. 190r-208r annehmen möchte: Cod. 26, I: f. lr-33v, d. h. Texte
von Rosetus Anglicus OM, Facinus de Ast OESA und Walter Burley; 26, IV:
f. 155r-164v (in Zusammenarbeit mit zwei andern Schreibern) : Wilhelm von
Cremona OM; 26. V: f. 190ar-190mv, f. 191r-214r: anonyme Texte. In Cod. 20 kopierte
Friedrich einen Teil (f. 17v-20r) der Principia des Petrus de Candia OM.

3 Bei den Bucheinbänden von Cod. 26 und 51 steht wegen der Spiegelblätter
fest, daß sie in Freiburg i. Ue. hergestellt wurden. Für Cod. 20 ist auf Grund äußerer
Übereinstimmungen dasselbe anzunehmen. Cf. Kat., Äußere Beschreibungen.

4 Cod. 51, I: f. lr-110r; cf. unten S. 41^15.

16



Cod. 26

Am aufschlußreichsten ist dabei Cod. 26. Er ist im Gegensatz zu
Codd. 20 und 51 eine Sammelhandschrift1, die eine komplizierte
Vorgeschichte hat. Aus einer älteren, nicht mehr ganz rekonstruierbaren

Sammlung, die durch eine rote Blattzählung von der Hand Friedrichs

aus früherer Zeit gekennzeichnet ist, und die er in den ersten 80er Jahren
des 14. Jahrhunderts angelegt hatte 2, übernahm er zuerst die eigene

Abschrift eines Kommentars zu ausgewählten Themen aus dem
Sentenzenwerk des Petrus Lombardus 3, die unvollendet mit dem für Kopisten,
nicht aber für Verfasser typischen Vermerk ; Non plus hic abbricht 4.

Im gleichen Zug fuhr Friedrich von Amberg mit der Abschrift eines

zweiten Sentenzenkommentars weiter, der dem Franziskaner Wilhelm
von Cremona (gest. 1402) zugeschrieben wird 5. Auch diese Abschrift
blieb unvollendet. Auf der letzten Seite, die noch den Anfang des zweiten
Artikels zur 1. Quaestio über das 1. Sentenzenbuch bringt, verweist
Friedrich in späterer Schrift und Tinte auf die Vorlage, die er benutzt hat :

Iste seeundus articulus ponitur in principio cuiusdam libri parvi scripti
manu magistri Liebhardi ministri fratrum minorum superioris Alemanie

sacre théologie dingni professoris circa principium 6. Dieser Vermerk ist
für die Erörterung der Verfasserfrage bedeutsam. Zudem führte Friedrich
beide Traktate in einer später angelegten Tabula, die jedoch nicht der

endgültigen, in Freiburg i. Ue. zusammengestellten Sammlung entspricht,
unter dem gemeinsamen Titel Questiones théologales auf 7.

1 Cod. 26 ist im codicologischen Sinne eine Sammelhandschrift, im Gegensatz
z. B. zu Cod. 51, der verschiedene Texte einer einzigen Hand enthält.

2 Cf. Kat. Cod. 26, Äußere Beschreibung.
3 Es handelt sich um Cod. 26, V, 1 : f. 190r-208r; zum Wesen und zur Entwicklung

des Sentenzenkommentars im allgemeinen siehe : P. Glorieux, Sentences

(Commentaires sur les), in: DThC XV, 2, 1860 ff. Neuedition der Sentenzen des

Petrus Lombardus: Sententiae in IV libris distinctae. T. I, pars I/II Prolegomena.
Liber I et II. Grottaferrata 1971 (Spicilegium Bonaventurianum 4).

4 Dazu Trapp II, 267, der annehmen möchte, Friedrich habe seinen Namen
wegen der Gefährlichkeit der Thesen absichtlich verschwiegen.

5 Cod. 26, V2: f. 208r-214r; cf. Trapp II, 261-264.
6 Cod. 26, V, 2 : f. 214r.
7 Die durchgestrichene Tabula rindet sich am Schluß der IV. Texteinheit, f.l90v.

Die Tatsache, daß beide Texte, Cod. 26, V, 1 und 2: f. 110r-208r, bzw. f. 208r-214r
unter einem Haupttitel stehen, weist zumindest auf nahe beieinanderliegende
Vorlagen hin. Trapp II, 243 vermutet, diese Tabula erkläre die rote Blattzählung. Dies
kann jedoch nicht sein, denn einerseits fehlen in ihr die zwischen f. rot 47 und 74

liegenden Texte und andererseits nahm Friedrich die I. Texteinheit darin auf, die
überhaupt keine alte Foliierung trägt.

2 17



Cod. 26, V, 1

Infolge einer wahrscheinlich falschen Interpretation des zuerst
genannten Schreibervermerks Non plus hic, möchte Trapp im ersten
Kommentar ein Werk Friedrichs von Regensburg - so nennt er Friedrich
von Amberg - sehen 1. Er begründet seine Ansicht vor allem einerseits
mit der wiederholten Erwähnung der Stadt Regensburg 2 sowie mit der
Tatsache, daß ein bei Facinus de Ast verwendetes Exempel3 im
vorliegenden Kommentar in veränderter Form wiederkehrt 4, und andererseits

mit inhaltlichen Kriterien, indem er das Werk als «Produkt eines

Oxforder Modernismus» erweist und wohl zu Recht behauptet, daß es

anfangs der 70er Jahre des 14. Jahrhunderts in Oxford verfaßt worden
sei5. Der Autor muß neben Peter Ceffons OCist. 6, Nicolaus Aston7 und
Ulcredus Boldon Dunelmensis 8 gestellt werden. Er vertrat eine
Gedankenwelt, die derjenigen des extremistischen, 1347 verurteilten Nicolaus
d'Autrecourt nahestand. Das Hauptmerkmal dieser «Modernisten » ist
mehr ein Fideismus als ein Skeptizismus 9. Die zu den einzelnen
Sentenzenbüchern aufgeworfenen Fragen verraten Lieblingsprobleme der Zeit,
die nicht nur auf wissenschaftlicher Ebene behandelt wurden, sondern
auch in der umgesetzten, volkstümlicheren Predigtliteratur ihren Niederschlag

fanden. Vor allem kennzeichnete Friedrich mit Rand-Notae das

1 Trapp II, 259-261, 266; von Emden III, 1564 übernommen.
2 Cod. 26, V, 1; f. 207v; dazu Trapp II, 261, 266.
3 Cod. 26 I, 3 : f. 26v: Frater Fridericus qui iam est sexagenarius est puer, ex virtute

terminorum non incluait repugnanciam sed non sequitur: ergo ipse est puer, vel
potest generari, vel potest esse, antequam Ratispona fuerit ; dazu Trapp II, 247 und
267.

4 Cod. 26, V, 1 : f. 195v: Sexagenarius potest fieri iuvenis trium annorum; dazu
Trapp II, 267.

5 Trapp II, 266-68.
6 So Trapp II, 242; zu Petrus Ceffons siehe: Trapp I, 225 f.; Trapp II, 251;

Michalski, Le problème de la volonté à Oxford et à Paris, Opusc. phil. I, 300 ff.,
377 ff. ; id. La physique nouvelle et les différents courants philosophiques au
XIVe siècle, Opusc. phil. I, 268; Stegmüller, RS I, Nr. 668 und 467; A. Maier,
Das Problem der Evidenz in der Philosophie des 14. Jahrhunderts, in : Ausgehendes
Mittelalter II, 386, Anm. 40; 415, Anm. 84.

7 Lit. bei Emden I, 68 ; Stegmüller RS I, Nr. 557 ; Trapp I, 229 ff.
8 Lit. bei Emden I, 212 f.; Trapp I, 207 ff., 235 ff. hat unter Zuhilfenahme vor

allem der Texteinheit Cod. 26, III : f. 82r-139v nachgewiesen, daß der als Monachus
niger bekannte Autor (cf. Doucet, Suppl. in Stegmüller RS, in: AFH 47, 1954,
61, Nr. 543a) mit Uthred de Boldon (cf. Emden, op. cit.) identisch ist.

9 So Trapp II, 241 f. Zu Nicolaus d'Autrecourt OM cf. besonders P. Duhem, Le
système du monde. Bd. VI. Paris 1954 und LThK2, 7, 981.

18



Problem des göttlichen und menschlichen Willens * und die damit
zusammenhängende Frage der Prädestination, die in der wissenschaftlichen

Literatur und häufig in populartheologischen Texten besonders

betont werden 2. Wenn im vorhegenden Kommentar aus dem 4. Buch
der Sentenzen, das hauptsächlich der Sakramentenlehre gewidmet ist,
nur eine Frage zum Eucharistiesakrament behandelt wird 3, so spiegelt
sich auch darin ein Zeitbedürfnis, dem eine große Anzahl nicht
wissenschaftlicher Texte zum gleichen Thema entgegenkommt4. - Typisch
franziskanisch und für die Frage nach der Spiritualität Friedrichs von
nicht geringer Bedeutung ist die im 2. Artikel zum 3. Sentenzenbuch

eingeschobene Frage nach der Armut Christi. Sie wird, gestützt auf
Augustinus, Bernhard von Clairvaux und Chrysostomus, im Sinne der
franziskanischen Observanz beantwortet5.

1 Zu diesem Problem cf. Michalski, op. cit. (wie oben S. 18 Anm. 6).
2 Z. B. Cod. 62, XV, 2: f. 249r-250r; Cod. 83, II, 81: f. 105r-106r; VII, 161:

f. 250v-215v bzw. f. 251v-252r; Cod. 95, II, 6: f. 18v-19v; II, 10: f. 22v-23v; III,
43: f. 61r-62r.

3 Die Tatsache, daß die letzten Bücher der Sentenzen (3. und 4. Buch) mit
weniger Quaestiones behandelt werden als die ersten, ist nach Ehrle, Der
Sentenzenkommentar, 77 typisch für den Nominalismus.

4 Abgesehen von zahlreichen Eucharistie-Predigten im Predigtwerk Bertholds von
Regensburg (Cod. 117 I/II nach der Numerierung von L. Casutt, Die Beziehungen
einer Freiburger Handschrift zum lat. Predigtwerk Bertholds von Regensburg, in:
ZSKG 56 (1962) 73 ff.: 63-65, 70-72, 77, 83, 86, 87, 97, 320, 321), besaß Friedrich
auch in seinen Miscellaneabänden viel Predigtmaterial zur Eucharistie: Cod. 62, XI,
1: f. 178r-178v; XIII, 2: f. 212r-213; XIII, 5: f. 214v-219v, 221r-223v; XIII,
7: f. 223v-232v; XIV, 2: f. 235v-241r; Cod. 83, II, 17: f. 21v-23r; II, 17: f. 89v-
90r; Cod. 95, III, 1: f. 25r-26r; III, 30: f. 53v; III, 55: f. 74r-75r; Cod. 63, I, 4: f.
67r-97v.

5 Das 3. Sentenzenbuch ist nur mit einer in zwei Artikel gegliederten Quaestio
behandelt (Cod. 26, f. 201r) : Iuxta sentenciam tercii libri sit iste articulus: Utrum
filius dei de virgine incarnatus ex tempore potuit plures naturas in unitate persone
simul assumere. Ad nsgativam [partem] questionis primo sic: filius dei non est
incarnatus, igitur questio falsa (f. 204v) Iuxta materiam tercii libri sit titulus seeundus
iste: Utrum verbum patris eternum fieri poterit temporale. Quod non arguitur; eque
opponuntur isti termini: Eternum et Temporale sicut isti termini: Racionale et

Irracionale. Von diesen Gegensätzen ausgehend kommt der Verfasser auch auf den
Gegensatz: Dives - Pauper zu sprechen, (f. 205r) In ista materia ponam aliquas
conclusiones, ut clarius videatur quomodo Christus fuit dives et quomodo pauper. Nach
der 9. Conclusio (Ecclesia Christi usque ad papam Urbanum primum, qui fuit anno
Christi 203, vixit non possessiones prediales habens, sed fidelium oblacionibus su-
stentata. Hec conclusio patet iunctis cronica Martiniana [cf. unten S. 21 Anm. 3]
et cronica Radulphi cum actibus apostolorum) folgt die eingeschobene Quaestio
(f. 206r) : Utrum melius sit et perfeccius de possessionibus predialibus vivere quam ut
quis ista dimittendo pro amore Christi constituât se mendicum, pauperem et egenum.
Videte quid dicunt doctores sancti: primo Augustinus, De bono coniugali sic dicit...

19



Im ganzen Kommentar, der überall die möglichen Eingriffe Gottes
miteinbezieht, mit andern Worten die Potentia Dei absoluta überbetont1,
sind Augustinus-Zitate am häufigsten (25mal). Duns Scotus wird 15mal

genannt. Es folgen: die Hl. Schrift (12mal), Petrus Lombardus (lOmal),
Aristoteles, Ockham, Roger Bacon (8mal), Bernhard von Clairvaux,
Thomas von Aquin und das Corpus iur. can. (6mal), Albertus Magnus,
Thomas Bradwardine, Heinrich von Gent und Ulcredus Dunelmensis
(4 mal), Robert Grosseteste (3 mal) und Petrus Aureoli (2 mal). Vereinzelt
zitiert werden: Claudius Ptolomaeus, Plinius, Boethius, Hieronymus,

item Bernhaidus in traclatu suo De compendiosiori via quo itur in Ierusalem celestem...
item Crisostomus operis imperfecti super isto verbo Exiit qui seminat item Augustinus

quinto contra Faustum. Item Tholomeus inter sapiencias suas et recilalur in
principio Almagesti, dicit sapiencia 22a: Inter homines alcior existit, qui non curat
in cuius manu sii mundus. Es folgen die 10. und IL Conclusio, wonach der Status
paupertatis et egestatis verdienstreich und vollkommen ist und man ewangelicus et
mendicus zugleich sein könne. Letzteres ist gegen Ulcredus Monachus gerichtet
(f. 206v) : Sed istam conclusionem dominus Ulcredus Monachus lege tercia nititur
inpugnare, scilicet naturali, mosaica et ewangelica. Unde conclusionem per easdem

leges probare intendo et postea ad sua argumenta respondere. Die Antwort an Ulcredus
stützt sich vor allem auf die hl. Schrift und das Corp. iur. can. Sie schließt mit:
item nota de sanctitate sancti Francisci, sancti Dominici et fratrum eorum et aliorum
mendicancium quasi innumerabilium. Ex istis patet quod fratres lìbere possunt inducere

alios ad statum suum.
1 Die Potentia Dei absoluta, die unter Beachtung der logischen Übereinstimmung

bei allen Argumentationen als Faktor eingesetzt werden kann, ist ein typisches
Merkmal des Nominalismus (cf. Lang, Wege der Glaubensbegründung, 141, 146;
Meier, Contribution, 842 f. ; Trapp I, 149) Hand in Hand mit der Überspannung
der absoluten Willkür Gottes geht eine fideistische Tendenz, in der Lang (op. cit.,
146 Anm. 1) eine Nachwirkung der alten franziskanischen Tradition und den
Versuch sieht, die durch Thomas selbständig gewordene Philosophie den theologischen
Erkenntnissen unterzuordnen. Trapp (II, 241 f.) unterscheidet als besonders
ausgeprägte Vertreter dieser Tendenz die «Modernisten» von den gemäßigteren
«Modernen». Als Beispiel für das Einsetzen des Faktors Potentia Dei absoluta mag die
8. Conclusio (f. 205v: Iure gencium et civium Christus secundum hominem in
temporalibus possessionibus pauper fuit et egenus) zur Armutsfrage Christi dienen, deren
Gegenargument (f. 206r: Adam in statu innocencie habuit perfectissimum dominium
sibi communicabile pro statu isto, scilicet omnium inferiorum mundialium in
communi, et Christus fuit verus heres Ade quoad innocenciam. Igitur Christus consimile
dominium habuit) durch die Fähigkeit Gottes, zwei Welten zu schaffen, entkräftigt
wird: Iam probo, quod antecedens sit falsum. Primo: Adam pro statu innocencie solum
habuit dominium rerum creatarum in mundo, et deus pro eodem statu potuit creasse
alium mundum conservando ipsi Ade unacum dominio in isto mundo consìmile
dominium in alio mundo. Ebenso widerspreche die aus dem Gegenargument gezogene

Schlußfolgerung der göttlichen Allmacht (f. 206r) : Quia si istud argumentum
teneret, sequeretur quod deus non potuit sine mundo materiali, celo et terra et sine aliis
hominibus seeiis creasse unum hominem innocentem, quod derogat divine potencie.
Cf. auch Cod. 51, I, 3. Expl. (f. 4v).

20



Gregor d. Gr., Chrysostomus, Ambrosius, Pseudo-Dionysius, Alazen,
Albumasar, Avicenna, Averroes, Wilhelm von Auxerre, Alexander von
Haies, Bonaventura, Richard von Middelton, Gottfried von Fontaines,

Aegidius von Rom, Johannes Kienkok, Ecmundus x und Petrus
Comestor als Magister historiarum. Aus den Chroniken des Martin von
Troppau und Radulf von Diceto schöpfte der Autor die Überlieferung,
wonach die ideale Armut von Christus und seinen Jüngern bis zu Papst
Urban I. (203) gelebt worden sei2. Damit sind nicht nur die Autoritäten
angedeutet, auf die sich ein franziskanischer Oxforder «Modernist» der
2. Hälfte des 14. Jahrhunderts bei der Ausarbeitung seines
Sentenzenkommentars stützte, sondern auch die Einflüsse, die in jener Zeit aus der
scotistischen und nominalistischen Schule im franziskanischen Augustinismus

zusammentrafen.

Gegen die von Trapp angenommene Identifizierung des Autors mit
Friedrich von Amberg lassen sich mehrere Argumente anführen.
Zunächst der Entstehungsort Oxford. In der Magister-Ernennungsbulle
Friedrichs vom Jahre 1392 heißt es ausdrücklich, er habe tam Parisius

quam Avinione studiert3. Wäre Friedrich in Oxford gewesen und hätte
man in der avignonesischen Bulle das urbanistische Oxford verschweigen
wollen, dann hätte die allgemeine Formel in diversis studiis zur Verfügung

gestanden, die beispielsweise bei Petrus de Candia, der in Oxford
und Paris studiert hatte, vorkommt4. Außerdem ergeben sich bei einer
solchen Zuweisung chronologische Schwierigkeiten, indem sich Friedrich
zu Beginn der 70er Jahre des 14. Jahrhunderts in Straßburg aufgehalten
haben und insofern zu jung für die Abfassung dieser Schrift gewesen sein

dürfte 5. Dagegen nähert man sich meines Erachtens der Lösung des

Verfasserproblems, wenn man auch diesen ersten Traktat mit dem

im Vermerk zum zweiten Kommentar genannten Liebhard von Regensburg

in Verbindung bringt. Liebhard von Regensburg, der schon vor
seiner Magisterernennung in verschiedenen Ordenshäusern der
oberdeutschen Minoriten-Provinz studiert und gelehrt hat6, ist als entschie-

1 Wohl Egmundus (Guillaume) OESA aus Stanford; cf. Chevalier, I, 1288;
Trapp II, 267.

2 Martin von Troppau, Chronicon pontificum et imperatorum, MGH SS XXII,
413; cf. Radulfus de Diceto, Abbreviationes chronicorum, ed. in: Rerum Brit.
Medii Aevi SS, Bd. 68 I, 5 f.

3 Bull. Franc. VII, Nr. 867 ; cf. oben S. 8 f.
4 Bull Franc. VII, Nr. 623.
5 Cf. Trapp H, 268: «Other sources of Fribourg add only mystery».
6 Cf. Bull. Franc. VII, Nr. 597 und oben S. 6 Anm. 2.

21



dener Anhänger Clemens' VII. bekanntl. Dieser avignonesische Papst
verlieh ihm 1380 durch den Augustiner Johannes Hiltalingen von Basel2
die Magisterwürde, wobei in der Ernennungsurkunde - um keinen Bezug
auf Oxford nehmen zu müssen - bezeichnenderweise die Formel in diversis
studiis gebraucht worden ist3. Dies ermöglicht immerhin die Annahme,
daß entweder Liebhard selber, der sonst als Schriftsteller unbekannt ist,
als Verfasser dieses Kommentars zu gelten hat oder daß er ihn von einem

vorläufig nicht identifizierbaren Autor aus dem Oxforderkreis abgeschrieben

und in die oberdeutsche Minoritenprovinz gebracht hat. Daß Friedrich

von Amberg diesen Traktat kopiert hat und daß er - wie aus dem

genannten Vermerk hervorgeht - sogar die Hand Liebhards erkennen
konnte 4, darf nicht verwundern, wenn man bedenkt, daß beide im
Regensburger Konvent lebten, daß sie im Abstand von zwölf Jahren von
Clemens VII. zu Magistern ernannt wurden und daß schließlich Friedrich
den älteren Liebhard nach dessen Tod 1392 im Amt eines Provinzials
abgelöst hat. Schließlich fällt auch das Hauptargument Trapps 5 - die

exempelhafte Nennung Friedrichs im Physik-Kommentar des Facinus
de Ast und die sinngemäße Wiederholung dieses Beispiels im ersten

anonymen Sentenzenkommentar - durch die Tatsache dahin, daß Friedrich
von Amberg an einer andern Stelle einen beispielhaft angeführten Namen
ebenfalls durch seinen eigenen ersetzt hat 6.

Cod. 26 IV, 1

Aus der älteren, rot foliierten Sammlung nahm Friedrich in den

heutigen Cod. 26 von ihm selbst kopierte Teile auf, die zusammen mit Pezien

anderer Hände eine in drei Artikel gegliederte Quaestio Wilhelms von
Cremona OM zum 2. Sentenzenbuch darstellen 7. Die Abschrift schließt

1 Liebhard von Regensburg ist vor allem durch eine Rüge bekannt geworden,
welche die Stadt Augsburg von König Wenzel erhielt, weil sie den Franziskaner
Liebhard öffentlich für den avignonesischen Papst Clemens VII. werben ließ; cf.

Eubel, Straßburger, 58 und Anm. 347.
2 Cf. oben S. 6.
3 Bull. Franc. VII, Nr. 597.
4 Cf. oben S. 17 Anm. 6: cuiusdam libri parvi scripti manu magistri Liebhardi.
5 Trapp II, 267.
6 Cod. 26, I, 2: f. lira; neben den allgemein üblichen Exempelnamen Sortes

Sokrates) und Plato kommen auch Petrus, Johannes etc. vor. Friedrich schrieb
an dieser Stelle Anto. Antonius), was er sofort durchstrich und durch Fridericus
ersetzte.

7 Cod. 26, IV, 1 : f. 143r-190r. Aufbau der Quaestio mit literarhistorischen
Notizen bei Trapp II, 248-259; Auswertung ibid. 265 f.

22



mit folgendem Kolophon : Et sic est finis huius sollempnissime conclusions,

quam fecit et compilavit reverendus paterfratterffrater Wilhelmus
de Cremona, dum erat bacularius Bononie anno domini millesimo trecentesimo

LXVIII. Wie die Rubrizierung, die roten und schwarzen

Randbemerkungen Friedrichs zur Hervorhebung der inneren Teile und seine

Wortkorrekturen beim ersten, nicht von seiner Hand stammenden Heft
zeigen, war er bei der Herstellung dieser Kopie maßgebend beteiligt1.
Das Interesse, das er diesem Autor entgegenbrachte, scheint größer als

für manche unglossierten, aber selber kopierten Texte gewesen zu sein 2.

Wilhelm von Cremona OM (gest. ca. 1402) darf nicht mit dem bekannteren

Augustiner-Eremiten und Gegner des Marsilius von Padua
Wilhelm Amidani von Cremona verwechselt werden 3. Der Franziskaner las

vor 1368 in Paris die Sentenzen und kehrte als Baccalaureus nach Italien
zurück, wo er zum Provinzial der bolognesischen Minoriten-Provinz
erhoben wurde. In dieser Eigenschaft verlieh ihm Gregor IX. durch den

Pariser Universitätskanzler Johannes de Calore im Jahre 1373 die

Magisterwürde 4. Durch Urban VI. gelangte er 1383 auf den Bischofssitz

von Pavia, wo er auch als Universitätsprofessor gewirkt haben soll. Er
starb um 1402 in Cremona. Der literarische Nachlaß des Minoriten
Wilhelm von Cremona ist kaum bekannt5. Seinen Kommentar zum
2. Sentenzenbuch schrieb er, wie das Kolophon in Cod. 26 zeigt, als

Baccalaureus in Bologna.
Die Probleme, die darin behandelt werden, gehen - entsprechend dem

Hauptthema des 2. Sentenzenbuches des Petrus Lombardus, das dem

Ausgang der Kreaturen von Gott gewidmet ist 6 - von der Frage aus, ob

1 Cf. Kat. Cod. 26, Äußere Beschreibung.
2 So hat Friedrich den I. und V. Teü des Sammelbandes Cod. 26 f. lr-33v

bzw. f. 190r-214r im Zuge der Abschrift mit Randglossen versehen und anschließend
den Text rubriziert, während hier noch spätere von seiner Hand stammende
Randbemerkungen in schwarzer und roter Tinte dazukommen.

3 Z. B. Ehrle, Der Sentenzenkommentar, 279.
4 Denifle/Châtelain, Chartularium Univ. Par. Ill, Nr. 1386, oder Bull.

Franc. VI Nr. 1254; zur Biographie des Minoriten Wilhelm von Cremona (Guliel-
mus de Centuaria) siehe Wadding/Sbaralea I, 103 (mit dem Todesjahr 1404)
und Suppl. (1908), 337 (Todesjahr 1402).

5 Cf. Wadding/Sbaralea, Suppl. (1908), 337, wo ein Sentenzenkommentar
(insbes. zum 4. Buch), ein Officium sancti Syri, Constitutiones nonnullae (1390), ein
Hymnus zu Ehren seiner Vorgänger, der Bischöfe von Pavia und ein Tractatus, editus
ad probandum, quod Fratres minores possunt esse testes contra determinationem
Collegii Advocatorum Mediolani, qui collegialiter consuluerunt in contrarium
aufgezählt werden.

6 Cf. Grabmann, Die Geschichte der katholischen Theologie, 4L

23



vom ersten, ungeschaffenen Ursprung aller Dinge eine Welt mit Anfang
hervorgebracht werden könne 1. Wilhelm von Cremona bespricht in
diesem Zusammenhang vor allem den Problemkreis der Kausalität und
des Verhältnisses zwischen göttlichem und menschlichem Willen. Dabei
nimmt er im indeterministischen Sinne 2

gegen die Lehre Stellung, die
im 14. Jahrhundert besonders Thomas Bradwardine mit seinem De

causa Dei neu belebt hatte 3 und ebenfalls vom englischen Minoriten
Richardus Folvil Brinkil vertreten wurde 4. Daß sich Friedrich von
Amberg mit den Lehrmeinungen Brinkils oder zumindest mit der
Auseinandersetzung zwischen ihm und Wilhelm von Cremona beschäftigt hat,
beweisen seine marginalen Hinweise wie Opinio et dicta Brinkil Folvil5

1 Kat. Cod. 26, IV, 1 : f. 143r-190r, Hauptquaestio.
2 Wilhelm von Cremona, der überzeugt ist, daß Gott die Vergangenheit

ungeschehen machen kann (f. 169vb: preteritum potest facere deus non fuisse), richtet sich
insbesondere gegen den theologischen Determinismus Brinkils, Johannes' de Ripa
und Thomas' Bradwardines. Intcressanterweise besaß Friedrich von Amberg auch
Texte des Augustiners Facinus de Ast (Cod. 26, I, 2: f. 9v-13v und 3: f. 14r-28v),
der — wie auch Brinkil - annimmt, daß Gott die Vergangenheit nicht ändern könne.
Cf. Trapp II, 245 f.

3 Cf. Michalski, op. cit. (vgl. oben S. 18 Anm. 6).
4 Lit. zu Brinkil bei Emden I, 267 f. ; cf. Trapp II, 265. Richardus Folvil Brinkil

OM (ca. 1360 Magister) aus England, beeinflußte Petrus de Candia OM, Johannes
Hiltalingen von Basel OESA, Facinus de Ast OESA, Johannes de Ripa OM, Wilhelm
von Cremona OM und sicher viele andere. Er gehört nach Ehrle, Der
Sentenzenkommentar, 278 «einer recht verstiegenen Periode des Nominalismus» an. Auch
Lang, Wege der Glaubensbegründung, 169 ff., der Brinkil auf Grund von Zitaten
bei Hiltalingen, Dionysius Cisterciensis, Petrus de Candia, Walter Disse und Heinrich

von Oyta untersucht, weist ihn der nominalistischen Franziskanerschule zu.
Hingegen gehört er nach Michalski. Le criticisme et le scepticisme dans la
philosophie du XIVe siècle, Opusc. phil. I, 107 f., der in einer Präger Handschrift (Prag
III, A. 11) die Logik Brinkils gefunden hat, nicht zu den Nominalisten, sondern
ähnlich Walter Burley zu den Realisten und vielleicht zu den Averroisten. Außerdem

liefert Brinkil Michalski, Les courants critiques et sceptiques dans la
philosophie du XIVe siècle, Opusc. phil. I, 198 f. den Beweis, daß skeptizistische
Tendenzen nicht unbedingt mit dem Nominalismus zusammenhängen. Trapp II, 265
schließt sich Michalski an, wenn er sagt: «The doctrine of contingency within the
very divinity, which the school of Ripa is accused of, is in direct contact with
Brinkil's ideas».

Wie weit Wilhelm von Cremona OM, dessen Super secundum zum großen Teil
in einer kritischen Auseinandersetzung mit der Lehrmeinung Brinkils besteht, von
den «Modernisten» entfernt ist, und wie nahe er den Scotisten steht, wage ich nicht
zu sagen. Trapp scheint durch die anonyme Quaestio zum 1. Sentenzenbuch (Cod. 26,

V, 2 : f. 208r-214r), die er Wilhelm zuschreiben möchte, und in der gegen den
Extremisten Ulcredus Monachus Stellung bezogen wird, anzudeuten, daß Wilhelm von
Cremona OM einer gemäßigteren Richtung angehört.

5 Cod. 26, IV; f. 155va; Friedrich wiederholte mit späterer Tinte in margine
unten: Opinio Brinkil Folvil doctoris Anglici.

24



oder Contra opinionem Brinkil ponitur prima conclusio 1. Wenn Friedrich
von Amberg die Stelle Hic dicitur ab uno doctore Anglico de ordine nostro,
scilicet minorum, bene valente 2 am Rand mit Brinkil identifiziert, dann
muß er mit dem Gedankengut dieses englischen Franziskaners vertraut
gewesen sein. In gleicher Weise präzisiert Friedrich eine Stellungnahme
Wilhelms von Cremona als Contra Okkam 3, woraus sich wenigstens eine

gewisse Beschäftigung mit dem Begründer des spätmittelalterlichen
Nominalismus ablesen läßt, die durch Randglossen Friedrichs im
Sentenzenkommentar des Petrus de Candia unterstrichen wird 4.

Trapp nimmt an, Friedrich von Amberg habe sich die Abschrift des

Kommentars Wilhelms von Cremona zum 2. Sentenzenbuch während
eines Studienaufenthaltes (1368) in Bologna angelegt. Er stützt diese

Ansicht auf den Schriftcharakter der ersten Schreiberhand und auf eine

beispielhafte Verwendung des Namens Friedrich: Fridericus est sludens

Bononie 5. Tatsächlich aber weist das Papier, auf dem zwei Schreiber

zusammen mit Friedrich pezienweise kopierten, in die frühen 80er Jahre
des 14. Jahrhunderts und nach Deutschland6. Abgesehen davon, daß

von einem Fridericus nicht unbedingt auf Amberg oder Regensburg
geschlossen werden kann, scheint es mir gewagt zu sein, von exempel-
haften Namensnennungen, deren Personen ja ohne Sinnveränderung
beliebig vertauscht werden konnten, auf wirkliche Verhältnisse zu
schließen. Wahrscheinlich steht auch hier Liebhard von Regensburg oder
ein anderer Vermittler zwischen dem bedeutenden italienischen
Studienzentrum und Friedrich von Amberg.

1 Ibid. f. 156va; Friedrich, von dessen Hand auch der Text stammt, hatte schon
im Zuge der Abschrift die betreffende Stelle in margine mit Contra Brinkelinum
Folvil Anglicum vermerkt. Damit ist die Möglichkeit angedeutet, daß er diesen
Vermerk der Vorlage entnommen hat, was eine gewisse Einschränkung in der Wertung

seiner Kenntnis Brinkils, nicht aber seines Interesses für ihn nach sich ziehen
würde.

2 Ibid. f. 155va; cf. Trapp II, 249 f., der irrtümlicherweise f. 155r angibt.
3 Ibid. f. 161vb: Ad argumenta contra Okkam, hoc est contra argumenta contra

principalem articulum in principio facta. Im späteren Marginaleintrag schreibt Friedrich

nur noch : Respondetur ad argumenta principalia facta in principio contra arti-
culum ct sunt 10 in numero. Ad primum argumentum ; cf. Trapp II, 251.

4 Cf. Kat. Cod. 20 und unten S. 34-40.
5 Cod. 26, IV; f. 177ra; cf. Trapp II, 256, 265 und 243, wo er in den Pergament-

fälzen der Texteinheit «some Italian scholastic writing» sehen will. Die Universitätsschrift

auf diesen Falzen unterscheidet sich kaum von Pergamentspiegelblättern,
die Friedrich beispielsweise zum Einbinden (wahrscheinlich in Freiburg i. Ue.) des
1390 in Paris erworbenen Sentenzenkommentars Peters von Candia (Cod. 20)
verwendet hat.

6 Cf. Kat. Cod. 26, Äußere Beschreibung.

25



Cod. 26, IV, 2

Bevor Friedrich Cod. 26 in die heutige Form binden ließ, muß er die
oben genannten Kommentarfragmente in eine Sammlung aufgenommen
haben, von der die ersten 119 Blätter verlorengegangen sind 1. Inzwischen
hatte er auf der letzten Seite des Wilhelm von Cremona-Textes ein
Verzeichnis von Werken angelegt, die er zum großen Teil für die heutige
Sammlung verwendete 2. Dieses Verzeichnis kann nicht vor 1380

entstanden sein, denn es bringt zu Beginn drei Titel verlorener Schriften,
deren letzte eine Quaestio aus dem im Jahre 1380 verfaßten
Sentenzenkommentar des Petrus de Candia darstellt. Die Titel der verlorenen
Texte lauten: De formalitatibus (Okkam durchgestrichen) Scoti: Utrum
illa que distinguuntur formaliter, distingwantur realiter. Item exposiciones
nominorum divinorum. De materia primi libri sentenciarum: Utrum
eternis relacionibus possit correspondere formaliter a divina essencia

distincta racio fruitiva 3.

Cod. 26, I
In der Tabula in predictos sexternos, wie Friedrich dieses Verzeichnis

nennt, folgt sodann eine Reihe von neuen Texten, die Friedrich in einem

Zug kopiert haben muß, und die heute die erste codicologische Texteinheit

der Sammelhandschrift darstellt. Darin hat er verschiedene Autoren

1 Anders läßt sich die Tatsache, daß die nach der roten Blattzählung erfolgte
schwarze Foliotation Friedrichs mit f. 120 bei Teil IV (Wilhelm von Cremona,
Super Secundum: f. 143r—190v) einsetzt und ohne Unterbrechung bis zum Schluß
von Teil V : f. 190ar—214r fortgeführt wird, nicht erklären. Die in der heutigen Sammlung

vorausgehenden Teile umfassen 142 Bll. Die durchgestrichene Tabula Friedrichs

auf der letzten Seite des IV. Teiles (f. 190v) bezieht sich ebenso wenig auf die
schwarze wie auf die rote Blattzählung.

2 Cf. Kat., Cod. 26, IV, 2: f. 190v. Friedrich von Amberg hat die Tabula f. 190v
vertikal durchgestrichen. Sie bringt zuerst drei verlorengegangene Stücke, die schon
durch eine frühere Zickzacklinie gestrichen sind. Es folgen die Teile I : f. lr-33v,
IV: f. 143r-190v und V: f. 190ar-214r der heutigen Sammlung. Nicht berücksichtigt
sind die Teile II: f. 34r-79v und III: f. 82r-139v.

3 Bei den 3 verlorenen Texten dürfte es sich um Franciscus de Mayronis OM,
Tractatus formalitatum, ed. in: In libros Sententiarum etc. Venedig 1520,
Nachdruck, Frankfurt a. M. 1966, 263-268, um dessen Declarationes quorumdam termi-
norum theologicalium mit Primo de divinis nominibus, ed. ibid. 270-271 und um
Petrus de Candia OM, Sentenzenkommentar, 2. Artikel der 1. Quaestio zum
1. Buch (s. Ehrle, Der Sentenzenkommentar, 28 und D. Planzer, in: ZSKG 25,
1931, 216) gehandelt haben.

26



in einer so fließenden und regelmäßigen Abschrift miteinander verbunden,

daß eine einzige Vorlage anzunehmen ist. Im Gegensatz zum Sen-

tenzenkommentarstück Wilhelms von Cremona fehlen hier spätere
Randglossen Friedrichs, was ein über die Abschrift hinausgehendes Interesse
ausschließt. Die Texte, deren Schwergewicht weniger auf der Theologie
als auf der Philosophie und der mathematischen Logik liegt1, stammen

vom Franziskaner und Scotisten Rosetus Anglicus (um 1337), vom bisher
fast unbekannten Augustiner Facinus de Ast (Mag. 1365) und vom
Averroisten und Ockham-Gegner Walter Burley (gest. 1343). Wie schon

die Quaestionestitel zeigen, steht nicht mehr eine theologische Frage im
Vordergrund, sondern die logisch-kritische Auseinandersetzung mit einem

philosophischen Problem. Dabei schimmert jedoch ein tieferes
theologisches Anliegen im Kommentar zur aristotelischen Physik des Facinus
de Ast noch durch.

Cod. 26, I, 1

Beim Traktat De maximo et minimo des Rosetus Anglicus 2 handelt es

sich um den Anfang eines Sentenzenkommentars, der früh gesondert
überliefert und als I.Artikel der 1. Quaestio determinata unter dem

Namen des Dominikaners Robert Holkot (gest. 1349) gedruckt wurde 3.

Der Autor, der diesen Dominikaner beeinflußt haben dürfte 4, war auch

Petrus de Candia bekannt 5.

1 Trapp I, 146 ff. unterscheidet im 14. Jh. einen historischen Kritizismus gegenüber

dem patristischen Gut, der sich beispielsweise in einer exakteren Zitierweise
bemerkbar macht und einen logischen Kritizismus, der ein Maximum an
mathematischer Evidenz und ein Minimum an traditionellen Unterscheidungen («traditional

distinctions») anstrebt. Ein Ausdruck des logischen Kritizismus ist das

more geometrico-Tìeweìsveriahren, das z. B. auch stark ausgeprägt in den moraltheologischen

Quaestiones determinatae von Cod. 51 erscheint.
2 Cod. 26, I, 1 : f. lr-9v.
3 Robertus Holkot, In Quatuor libros Sententiarum Quaestiones, Lyon 1518 und

unveränderter Nachdruck, Frankfurt 1967, Determinatio Quaestionis I.
4 Cf. Prantl, Gesch. der Logik im Abendlande, IV, 9.
5 Nach F. Ehrle, Der Sentenzenkommentar, 9 befand sich Petrus de Candia

vor 1370 in Norwich. V. Doucet, Le Studium Franciscain de Norwich en 1337, in:
AFH 46 (1953) 91, zitiert nach W. Schum, Beschreibendes Verzeichnis der Amplon.
Hss. Sammlung zu Erfurt, Berlin 1887, 366, eine Stelle in Cod. Erfurt Amplon.
Q. 107, f. lOlv: Iste caternus de maximo et minimo est ad usum fr. Petri de Candia OM
provincie Romanie; cf. unten S. 35 Anm. 6. Der Traktat hat auch in der
bedeutenden Franziskanerschule von Erfurt nachgewirkt; dazu: Meier, Contribution,
454 ff., bes. 467.

27



Rosetus Anglicus, Roger Rosetus oder Rogerus Rugosus1, dessen

Leben beinahe unbekannt ist, hat seine Sentenzenvorlesung 1337 im
Franziskanerstudium von Norwich gehalten 2. Ausgangspunkt für seine

Theorie über das Maximum und Minimum, die man als mathematische

Abhandlung in einem Sentenzenkommentar bezeichnen kann 3, ist die

Frage, ob der Mensch durch ein Gebot zu einer Tätigkeit gezwungen
werden kann, die seinem Gewissen widerspricht. Wenn jemand zum
Studium der hl. Schrift gezwungen wird, so setzt er, je nachdem dieses

Gebot mit seinem Gewissen in Einklang steht, ein Maximum oder Minimum

an Kräften zur Erfüllung dieses Gebotes ein. Damit ergibt sich für
den Verfasser der Quaestio die Notwendigkeit, die Begriffe Maximum und
Minimum zu erklären. Er zieht dafür Beispiele aus der Physik heran, die
bei Facinus de Ast wiederkehren und schon bei Aristoteles vorgezeichnet
waren: die Tragkraft, Sehkraft, Wärme, Farbintensität, Geschwindigkeit

und auch den Intellekt. In Zitaten ist Rosetus sparsam. Er nennt
nur Aristoteles und dessen einflußreichen Kommentator Averroes 4.

1 Wadding/Sbaralea III, 75, Nr. 1782 und Suppl. 208; V. Doucet berichtigt
in: AFH 46 (1953) 92 den Irrtum (z. B. bei Michalski, Le Criticisme, in: Opusc.
philos. I, 1969, 74), demzufolge Roger Rosetus mit Richard de Swineshead identifiziert

wurde. Die Tatsache, daß De maximo et minimo weder bei Stegmüller, RS
noch bei Doucet, Supplément unter dem Namen Rosetus Anglicus läuft, daß
hingegen beide außer Rogerus Rosetus einen kaum bekannten Rogerius Anglicus OM
(cf. Speculum 9, 1934, 91-94 und V. Doucet, in: AFH 47, 1954, 80, 16) nennen,
dürfte die Möglichkeit aufzeigen, daß Rogerius Anglicus, Rosetus Anglicus und
demzufolge Roger Rosetus identisch sind.

2 V. Doucet, Le Studium, (AFH 46, 1953), 91 f.
3 A. Maier, Die Calculationes des 14. Jahrhunderts und die Wissenschaft von

den Formlatituden, in: An der Grenze von Scholastik und Naturwissenschaft,
Rom2 1952, 260 f. ; zur Frage des Maximum und Minimum cf. auch Maier,
Metaphysische Hintergründe, 378-381 ; P. Duhem, Le système du monde VII.
Paris 1958, 3-157.

4 f. 2va: Prelerea, secundo De anima, commento 41, probat commentator, quod ignis
non polest esse causa nutrimenti et dicit commentator ibidem, quod ignis est talis
nature, quod non cessabit accio sua in aliquo termino cum combustibile fuerit (ed.
Lyon 1518, f. D III).

f. 3rb: Ad tercium de philosopho vel commentatore dico, quod non est intencionis
philosophi, primo De celo, dicere, quod est dare simpliciter maximum per quod
potencia adiva terminetur, ita quod in hoc potest et non in maius. Sed intendo sua est

ibi ponere, quod scilicet est dare maximum numerum talìum per quern talis potencia
adiva terminetur (ed. Lyon 1518, f. D UH).

28



Cod. 26, I, 2

Der Traktat des Augustiner-Eremiten Facinus de Astl zum gleichen
Thema ist selbständiger konzipiert. Er gliedert sich in zwei Vorlesungen 2,

die vielleicht als Einführung in den darauf folgenden Physikkommentar
gedacht waren. Facinus kennt Aristoteles besser als Rosetus, obwohl er
den Stagiriten nicht mit genauen Quellenangaben zitiert. In seiner
Tendenz zur Abstraktion scheint Facinus seine Sätze allgemeingültiger
machen zu wollen 3.

1 Cod. 26, I, 2: f. 9v-13v. Zum Verfasser siehe D. Trapp, in: LThK2 3, 1337;
Trapp I, 239 ff.; Trapp II, 246 f., 264, 267 f.; dazu folgende, bisher übergangene
Quelle in Denifle/Châtelain, Chartularium Univ. Par. Ill, Nr. 1301 : Urbanus V
(Grimerio Bonifacii) cancellano Parisiensi ut Bonificio de Ast Ord. frat. Erem.
S. Augustini, baccalareo in theologia, qui libros Sententiarum Parisiis legit et scholas

in facultate theologiae per plures annos visitavit, ibidem actus scholasticos exercendo,
quique dudum per magistros dicti Ord. ad magisterii gradum in facultate praedicta
exstitit praesentatus ac gradum ipsum in studio Bononiensi, in quo etiam dictos libros
Sententiarum legit, si voluisset, potuisset adipisci, magisterii honorem et docendi
licentiam ...in hieme proxime futura (sic) infra mensem post receptionem praesentium,
lavgiatuv, 1365, März 3, Avignon. Cf. auch Ch. Lohr, Medieval latin Aristotle
Commentaries Authors A-F, in: Traditio 23 (1967) 407, dessen Datierung von Cod. 26:
A. D. 1499 nicht haltbar ist. Der Irrtum scheint auf Zumkeller, Manuskripte,
Nr. 240-242 zurückzugehen. Der Traktat «De maximo et minimo» des Facinus de
Ast hat insofern Verwirrung gestiftet, als er von Trapp I, 240 für den «De anima»-
Kommentar gehalten wurde, den D. Perini, Bibliographia Augustiniana I, Florenz
1929, 66, aufzählt: 2. In libros de Anima Aristotelis Quaestiones quae olim asserva-
bantur in nostra (OESA) Bibl. conventus S. Marci Mediol. Die entscheidende Stelle
zu Beginn des Traktates (f. 9vb) lautet: In oppositum videtur esse Aristoteles in
textu, qui dicit, quod non convenu animali esse subiectum quantumcumque magnum.
Sie bezieht sich nicht auf De anima, sondern - wie Trapp später (Trapp II, 246)
berichtigt hat - auf die Physik (1. Physik, 4. 36) des Aristoteles. Zumkeller und Lohr
haben nur Trapp I benützt und daher den Irrtum übernommen. Cf. Aristoteles,
Opera cum Averrois commentariis. Bd. IV. Venedig 1562-74 (Nachdruck Frankfurt
a. M. 1962) f. 23v zu 1. Physik 4. 35 K: Nota de maximo et minimo.

2 Cf. Kat., Cod. 26, I, 2a: f. 12vb, Schlußsatz der ersten Quaestio: et eodem modo
dico de parvitate. Quomodo autem istud sit, in sequenti leccione dicetur, ubi disputabitur
ista materia

3 Während bei Rosetus eine aus dem 1. Sentenzenbuch abgeleitete Gewissensfrage

den Anlaß zur Theorie über Maximum und Minimum gibt, stellt Facinus de
Ast das Problem gesondert, mit eigener Fragestellung vor. Bei der Begriffsbestimmung

spricht er nicht wie Rosetus vom Intelledus talium terminorum (f. lrb),
sondern macht zuerst die notwendigen Unterscheidungen (distincciones), worauf er
Maximum und Minimum positiv und negativ definiert (quatuor diffiniciones).

29



Cod. 26, I, 3

Sein Physik-Kommentar \ den Facinus de Ast seinen Bologneser
Studenten gewidmet hat2, entspricht durchaus der Spätform von
Sentenzenkommentaren 3. Die Fragestellung folgt zwar noch den einzelnen Büchern,
aber direkte Beziehungen zum Text, der kommentiert werden soll,
fehlen fast gänzlich. Es fällt auf, daß hier (wie übrigens auch bei den

Sentenzenkommentaren) die ersten Bücher mit zahlreicheren Fragen
behandelt werden als die letzten. Facinus de Ast ging es nicht in erster
Linie um die Physik des Aristoteles, sondern um theologische Probleme,
die er in eine rein philosophische oder «physikalische» Sprache kleiden
wollte. So kann hinter der Frage Utrum accidens possit per aliquam
potenciam sine subiecto manere4 nur die Eucharistie oder hinter der

Frage Utrum due species sub eodem genere possint esse immediate 5 nur die

Inkarnation stehen. Ob, wie Trapp auf Grund einer Bemerkung mit
frater Fridricus meint6, eine persönliche Bekanntschaft zwischen diesem

und Facinus vorliegt, muß vorsichtigerweise bis zum Auffinden von
Parallelhandschriften offengelassen werden, denn der codicologische
Befund weist darauf hin, daß Friedrich die Abschrift erst in den 80er Jahren
hergesteUt7 und dabei ein sonst übliches, unpersönliches Sortes, Plato etc.

durch seinen eigenen Namen ersetzt hat.

1 Cod. 26, I, 3: f. 14r-28v; Quaestionesliste bei Trapp II, 246 f.
2 Trapp II, 268, gestützt auf D. Perini, Bibl. Augustiniana 1 (1929) 66. Facinus

de Ast hatte 1361/62 in Paris mit seiner Sentenzenvorlesung begonnen, die wenige
Jahre später von Johannes Hiltalingen verwertet wurde (Trapp II, 264). Facinus
verließ Paris als Baccalaureus und wurde 1365 in Bologna durch Urban V. zum
Magister der Theologie promoviert (cf. oben S. 29. Anm. 1). Friedrich von Amberg
bezeichnet Facinus de Ast in den Überschriften des Traktates De maximo et minimo

und des Physikkommentars als Magister. Auf ein beispielhaft angewandtes ita
höherem sperare, quod fui lector sicut quod ero magister im Physikkommentar
(Cod. 26, f. 26v) stützt Trapp II, 264 die Hypothese, Facinus habe seine
Physikvorlesungen zwischen Baccalauréat und Magisterium gehalten.

3 Cf. oben S. 17, Anm. 3.
4 Cod. 26, I, 3 : f. 15r, 3. Quaestio zum 1. Buch der Physik. Eine ähnliche Quaestio

stellen auch Jacobus de Placentia (Mohan, 442) und Matthias de Gubbio (Glorieux,
La faculté des Arts, Nr. 306c).

5 Cod. 26, I, 3: f. 21v, 8. Quaestio zum 1. Buch der Physik.
6 Cf. oben S. 18 Anm. 3.
7 Cf. Kat., Cod. 26, Äußere Beschreibung.

30



Cod. 26, I, 4, 5, 6

Der dritte Autor, den Friedrich von Amberg in einem Zuge mit Rosetus

Anglicus und Facinus de Ast kopiert hat, ist Walter Burley l, Schüler

von Duns Scotus und Lehrer in Paris, Oxford und Toulouse sowie

Gegner Ockhams 2 und des Nominalismus. Als Averroist hat ihn A. Maier
wiederentdeckt3. Seine Lehre hat sich vor allem in Bologna verbreitet,
was in bezug auf Facinus de Ast und das übrige bolognesische Material,
das in Cod. 26 zusammengetragen wurde, nicht unwichtig ist. Burleys
literarischer Nachlaß besteht hauptsächlich aus philosophisch-logischen
Schriften und Kommentaren zu Aristoteles, d. h. aus einer philosophischen

Schulbuchliteratur, die große methodische Wirkung auf die
Nominalisten gehabt haben dürfte 4. Große Verbreitung fand seine auch in der

Exempelliteratur verwendete Schrift De vita et moribus philosophorum 5.

Friedrich von Amberg hat drei Abhandlungen Walter Burleys kopiert:
den Tractatus seu questio de contradictoriis, der den ursprünglich letzten
Teil eines Werkes darstellt, dessen Überlieferung sich nicht mehr mit
Sicherheit feststellen läßt6, die Questio de instanti 7 und ein Nota de ente,

das dem Physik-Kommentar des Walter Burley entnommen sein dürfte 8.

1 Cf. LThK2 2, 794; Michalski, La Physique nouvelle et les différents courants
philosophiques au XIVe siècle, in: Opusc. philos. 1 (1969) 208-215, 233-238, 255 ff.;
S. H. Thomson, Unnoticed questions of Walter Burley on the Physics, in: MIÖG
62 (1954) 390 ff.; C. Martin, Walter Burley, in: Oxford Studies presented to Daniel
Callus, Oxford 1964, 194 ff. und bes. A. Maier, Ein unbeachteter «Averroist» des
14. Jahrhunderts, in: Ausgehendes Mittelalter 1 (Rom 1964) 101-121 sowie in den
Arbeiten dieser Autorin passim. Nach Friedrich von Amberg (Cod. 26, I, 4: f. 29r)
war Walter Burley Franziskaner.

2 Cf. L. Baudry, Les rapports de G. d'Occam et de W. Burley, in: Archives
d'Hist. doctr. et litt, du Moyen Age 9 (1934) 155-173. Nach ihm hat man zu sehr
auf der Gegnerschaft zwischen Ockham und Burley insistiert. Er untersucht die
gemeinsamen Lehrsätze und stellt eine ähnliche Reaktion gegen die Verurteilung
der averroistischen Sätze von Paris 1277 fest.

3 Ein unbeachteter «Averroist» des 14. Jahrhunderts, op. cit. (oben Anm. 1).
4 Michalski, La Physique nouvelle, op. cit., 215: «Dans l'ensemble, l'œuvre

de Burleigh appartient à la littérature des manuels. C'est même probablement lui
qui a suscité un courant analogue dans le camp des nominalistes, où Ockham fut le

premier à le suivre. »

5 Z. B. Cod. 82, II B, 18: f. 56r. De vita et moribus philosophorum, éd.
H. Knoust, Stuttgart 1885.

6 Cod. 26, I, 4: f. 29r-30v; ed. R. Palacz, in: Mediaevalia philosophica Polo-
norum 11 (1963) 128-139.

7 Cod. 26, I, 5: f. 30v-33r; ed. H. und Ch. Shapiro, in: Archiv für Gesch. der
Philosophie 47 (1965) 157-173.

8 Cod. 26, I, 6: f. 33r-33v; cf. S. H. Thomson, Unnoticed questions of Walter

31



Die Sammlung der aus dem alten, durchgestrichenen Verzeichnis
Friedrichs erschließbaren Texte bestand aus den drei verlorengegangenen
Schriften des Franciscus de Mayronis OM und Petrus de Candia1, aus
den Werken des Rosetus Anglicus, Facinus de Ast und Walter Burley
und aus den anonymen (nach meiner Meinung Liebhard von Regensburg

zuzuordnenden) Questiones théologales sowie dem Kommentar
Wilhelms von Cremona OM zum 2. Sentenzenbuch. In die heutige
Sammelhandschrift Cod. 26 nahm Friedrich zusätzlich zwei Werke auf,
die nicht von seiner Hand kopiert wurden und kaum Spuren einer intensiven

Beschäftigung aufweisen.

Cod. 26, II
Beim ersten dieser Werke handelt es sich um die Decern responsiones

des Augustiners Johannes Hiltalingen von Basel (gest. 1392) 2 an den

in Oxford wirkenden Baccalaureus Gyso von Köln 3, die zwischen 1366

und 1370 verfaßt worden sind und in Form von 10 Quaestiones zu ak-

Burley on the Physics, in: MIÖG 62 (1954) 394, der dem Physikkommentar des

Burley in Cod. Basel F. v. 12, f. 115C (6. Quaestio zum 1. Buch) ein Incipit
entnimmt, das mit dem vorliegenden «Nota de ente» übereinstimmt.

1 Cf. oben S. 26 Anm. 3
2 Cod. 26, II: f. 34r-79v; ungedruckt; Quaestionestitel bei Stegmüller RS I,

Nr. 405; cf. auch Zumkeller, Manuskripte, Nr. 504; Trapp II, 248, 263 f., 266;
LThK2 5, 1007; Kunzelmann, Geschichte II, 203-213. - Johannes Hiltalingen war
Lektor der Augustiner in Straßburg. Nach Erlangung der Magisterwürde in Paris
(1371) amtete er bis 1377 als Provinzial seiner rheinisch-schwäbischen Heimatprovinz.

Unter Clemens Vit. stieg er 1379 zum Ordensgeneral und 1389 zum Bischof
von Lombes auf. Er starb 1392 in Freiburg i. Brsg. (Schönenberger, Das
Bistum Basel, 76). Der kirchenpolitische Einfluß Hiltalingcns auch auf die Dominikaner

und Franziskaner der Straßburgerprovinz muß groß gewesen sein (Eubel,
Straßburger, 58). Er warb dort mit dem Franziskaner Liebhard von Regensburg,
dem er 1380 auf Geheiß Clemens' VII. den Magistertitel verlieh, für den avignonesischen

Papst. Die gemeinsamen politischen Interessen Johannes' von Basel, Lieb-
hards von Regensburg und Friedrichs von Amberg mögen auch gemeinsame geistige
Interessen gefördert haben. So kann es nicht verwundern, daß Friedrich Texte
von Facinus de Ast besaß, dessen Sentenzenkommentar Hiltalingen verwertet
hatte, und daß Friedrich in den Besitz der Decern responsiones oder Questiones
theologicae und einer - allerdings anonym überlieferten - Predigt Hiltalingens (cf.
Cod. 24, II : f. 135r-138r) gelangte. Der literarische Nachlaß des Augustiners ist
nicht groß und seine Werke waren nicht stark verbreitet (dazu : Zumkeller, Manuskripte,

Nr. 504-507).
3 Dazu: Analecta Augustiniana 4 (Rom 1911/12) 454; G. M. Löhr, Die Mendikanten

in den Kölner Schreinsbüchern, in: Annalen des hist. Vereins für den
Niederrhein 130 (1939) 14; A. Lang, Die Wege der Glaubensbegründung, 203.

32



tuellen Problemen Stellung nehmen. Friedrich, der nur die ersten zwei

Quaestiones und einen Teil der dritten rubriziert hat, verrät ein besonderes

Interesse für die dritte Frage, die vom Armutsideal handelt1. Er
vermerkt mit einem einfachen Rand-Nota das zweite Corollarium
(zusätzliche These zur Conclusio 2) der ersten Conclusio, wonach die
vollkommene Armut Christi nicht unbedingt die vollkommene Armut seiner

Jünger nach sich ziehen könne: Secundum corollarium: Si pontificatus
stirpi vite ewangelistice et apostolice in Petro et apostolis datus fuisset
dominio in proprio et communi per paupertatem nudatus, non videtur sequi

formaliter, quod supremus pontifex ecclesie vel quivis alius foret nunc ad

hoc obligatus. Patet istud corollarium, quia aut talis obligacio consurgeret

ex hoc, quod pontificatus apostolici et summi pontificis vel alterius in
paupertate deberet esse christiformis et hoc non valet sicud patet ex conclusione

3, wonach die Armut Christi nicht verpflichtend sei : Prima
conclusio sit hec : quamvis Christus viator summum fuerit exemplar cuiuslibet
vite perfecte vel iuste, tamen lege ordinata et communi stante, impossibile
est paupertatem alieuius viatoris simpliciter Christi conformem esse nec

tamen omnem statum, quem formaliter non tenuit in se dicendus est reprobasse

4. Hiltalingen, der durch genaue und zahlreiche Quellenangaben
auffällt5, bot Friedrich von Amberg eine willkommene Dokumentation
in dieser Streitfrage. Es wäre hier zu erwarten, daß Friedrich als

Sympathisant der Spiritualen gegen die tolerante Meinung Hiltalingens mit
kritischen Randbemerkungen Stellung bezogen hätte. Gerade dieses

bloß feststellende Rand-Nota Friedrichs unterstreicht aber seine mehr
eklektische als kritische Haltung gegenüber zeitgenössischen
theologischphilosophischen Strömungen, was durch das Nebeneinander extremistischer

und gemäßigter Autoren nur betont wird. Außerdem erhärten
solch unkritische Randbemerkungen, die im ganzen Büchermaterial
Friedrichs Normalfall sind, die wichtige Tatsache, daß er als Studierender
seiner Zeit dem rezipierenden Durchschnitt und nicht der produzierenden

Spitze angehörte.

1 Cod. 26, II: f. 40rb: Utrum temporalium rerum hominem ditancium voluntaria
abdicacio sit paupertatis meritorie totalis et precisa perfediva racio.

2 Cf. Clasen, Collectanea, 178.
3 Cod. 26, II : f. 42va.
4 Cod. 26, II: f. 42ra.
5 Cf. Trapp I, 242 ff.

33



Cod. 26, III
Als letzte Texteinheit nahm Friedrich von Amberg eine anonyme

Sammlung von zehn Fragen in Cod. 26 auf, die Trapp als Quaestiones seu

Determinationes magistri Monachi Nigri Ulcredi Boldon Dunelmensis

identifiziert hat1. Diese von Friedrich weder kopierten, noch rubrizierten
oder mit Bemerkungen versehenen Quaestiones bilden nach Trapp
zusammen mit dem von Friedrich abgeschriebenen und möglicherweise
von Liebhard von Regensburg verfaßten Sentenzenkommentar die

«modernistischsten» Erzeugnisse des Sammelbandes. Wenn diese
Texteinheit ebenfalls aus Oxford stammt, wie Trapp annimmt 2, so war es

nicht Friedrich, der sie dort geholt hat, sondern ein Vermittler, wofür
am ehesten wieder Liebhard von Regensburg in Frage kommt. Hätte
Friedrich an diesen extremistischen Quaestiones, die zur Denkschulung
der Jugendlichen überall die Intervention der göttlichen Allmacht
einbeziehen 3, besonderes Interesse gefunden, dann hätte er sie auch benutzt.
Die Tatsache, daß er die Abschrift des geistig verwandten
Sentenzenkommentars mit einem Non plus hic abbricht, beweist vielmehr eine

gewisse Neigung Friedrichs von Amberg zu gemäßigten Autoren wie

Wilhelm von Cremona.

Cod. 20

Einen weiteren Beleg für Friedrichs gemäßigte Geisteshaltung stellt
Cod. 20 dar mit dem nominalistisch-scotistischen Sentenzenkommentar
des Petrus de Candia4, eines Franziskaners griechischer Abstammung, der

1 Cod. 26, III: f. 82r-139v; ungedruckt, Quaestionestitel bei Trapp I, 207-210;
cf. Stegmüller RS I, Nr. 993; Trapp II, 248, 264 und oben S. 18 Anm. 8.

2 Trapp I, 201 f.; Trapp II, 245. Es scheint mir etwas gewagt zu sein, eine
Bastarda-Schrift des 14. Jhs. für englisch zu erklären (cf. M. B. Parkes, English
cursive Book Hands 1250-1500, Oxford 1969, dessen angeführte Beispiele den
vorliegenden Typus nicht enthalten). Das Wasserzeichen der Texteinheit konnte ich
nicht mit Sicherheit bestimmen; es kommt Briquet, Nr. 3183 am nächsten, der es

für 1381 in Troyes nachweist.
3 Cf. Trapp II, 241, nach Cod. 26, III, 1 : f. 83rb: Est igitur prima conclusio

principalis ista, quam tantum recitando do ad dandum viam iuvenibus ulterius
cogilandi, sicut faciam de omnibus et singulis questionibus, principaliter Utas que
sunt tenende secundum fidem ecclesie et bonos mores.

4 Cod. 20,2 : f. 21r-141r. Cf. Ehrte, Der Sentenzenkommentar Peters von Candia;

D. Planzer, Der Sentenzenkommentar des Petrus von Candia OFM in einer
Freiburger Handschrift, in: ZSKG 25 (1931) 209 ff. Ehrle bietet keine kritische
Textedition, sondern zahlreiche literarhistorische Auszüge und vor allem eine

grundlegende Studie zum Nominalismus des 14. Jhs.

34



später als Alexander V. von der Kirchenversammlung in Pisa zum Papst
erwählt wurde. Friedrich hat dieses Werk 1390 in Paris erworben 1. Die
Abschrift stammt von einem Schreiber, der den Text nicht rubriziert,
hingegen - entsprechend seiner Vorlage - mit Randglossen in Form von
Hervorhebungen der inneren Teile und seltener von Angaben zitierter
Autoritäten versehen hat. Dem Kommentar sind die vier Principia - d. h.

Schauvorlesungen, die zu Beginn des Vorlesungszyklus über jedes der

vier Sentenzenbücher gehalten wurden 2 - vorgebunden, die vom
gleichen Schreiber begonnen und von Friedrich vollendet worden sind 3.

Die erste Beschäftigung Friedrichs mit dem Text bestand darin, daß

er ihn rubrizierte und im gleichen Zuge mit roten Randbemerkungen
und einer roten Blattzählung versah. In einer zweiten «Bearbeitung»
verbesserte er ihn mit schwarzer Tinte, brachte weitere Rand-Notae an
und schrieb am Schluß das Verzeichnis aller Quaestiones. Der innerhalb
einer Hand variierende Schriftcharakter seiner Glossen zeigt, daß Friedrich

sich über längere Zeit und intensiver mit dem Sentenzenkommentar
des Petrus de Candia befaßt hat als mit den meisten Texten seiner Mis-
zellanhandschrift Cod. 26 4. Wahrscheinlich diente er ihm in besonderem

Maße als Material und Unterlage für die Ausarbeitung eines eigenen

Kommentars, den er als Sententiarius in Paris hätte vortragen müssen,
der jedoch - soviel sich erkennen läßt - nie geschrieben worden ist5.

Das schon im Zusammenhang mit den Quaestiones des Wilhelm von
Cremona festgestellte Interesse Friedrichs am Problem des freien Willens

zeigt sich auch in seinen Rand-Notae zu diesem Werk. Er vermerkt z. B.
in der Frage Utrum voluntas creata respectu fruicionis elicite sit a summa
substancia necessitabilis obiective eine Stelle mit Nota de libertate volitive
create 6 und mit einfachen Nota Argumente und Gegenargument, die

1 Cf. Kat., Cod. 20, 2: f. 141ra, Kolophon.
2 Cf. Clasen, Collectanea, 250 f.
3 Friedrich kopierte den größten Teil des 4. Principium, nämlich f. 17v-20r.
4 Cf. Kat., Äußere Beschreibungen von Cod. 20 und 26.
5 Es wäre verlockend mit Trapp II, 266 anzunehmen, ein von Friedrich

ausgearbeiteter Sentenzenkommentar finde sich in Cod. 26, V, 1 : f. 190ar-208r. Solange
jedoch die chronologischen, inneren und äußeren Schwierigkeiten derart groß sind
und keine besseren Beweise geliefert werden können, ist Friedrich von Amberg als
Kommentator und theologisch-philosophischer Schriftsteller auszuschließen.

6 Cod. 20: f. 35va, 3. Artikel der 2. Quaestio zum 1. Sentenzenbuch; D. Planzer,
op. cit., 216; Ehrle, 1. c, 28 mit literarhist. Auszug 69 ff. ; cf. ähnliche Quaestio bei
Roger Roseth OM, nach V. Doucet, Le] Studium Franciscain de Norwich en
1337, in: AFH 46 (1953) 89, den Petrus de Candia gut gekannt hat (dazu oben
S. 27 Anm. 5). Im ersten Teil der Quaestio spricht Petrus de radice liber-atis in

35



Petrus de Candia den «radikalen Scotisten» Johannes de Ripa OM 1, den

Vorbereiter des Nominalismus Petrus Aureoli OM 2 und auch Thomas

von Aquin 3 vortragen läßt. Weitere Quaestiones, die Friedrich im
Sentenzenkommentar des Petrus de Candia stark benutzt hat und die teil-

communi und im zweiten, den Friedrich vermerkt hat, in speciali, respectu voluntatis

create.
1 Cod. 20: f. 38rb: Nunc est insistendum contra predidas conclusiones predictorum

doctorum, et primo per argumenta magistri Johannis de Ripa que sunt contra primam
zt secundam conclusiones. Deinde per argumenta Thome. Tercio per argumenta domini
Petri A ureoli que sunt contra 5am et 6am conclusiones. Dieser Stelle, die Friedrich mit
Marginalnota versehen hat, geht die eigene Auffassung Peters von Candia voraus,
die nach Ehrle, op. cit., 71, gestützt auf Cod. Erfurt Ampi. Fol. 94, f. 24v mit dem
Satz: Pro nunc vero, quia nimis esset prolixum, de ipsis supersedeo usque ad pro-
ximam lectionem et gratias vobis magnas einen Abschluß zu bilden scheint. Hier fehlt
dieser Satz, was für eine Reportatio im Erfurter-Codex und für eine Edition des
Verfassers in Cod. 20 spricht. - Zu Johannes de Ripa oder Johannes de Marchia,
dem «doctor supersubtilis», cf. LThK2 5, 1075; Lang, Die Wege der Glaubens-
begründung, 172 ff.; P. Vignaux, Dogme de l'Incarnation et métaphysique de la
forme chez Jean de Ripa, in : Mélanges offerts à Etienne Gilson, Toronto / Paris 1959,
661 ff. :, A. Combes, La métaphysique de Jean de Ripa, in: Die Metaphysik im
Mittelalter, Berlin 1963, 543 ff.

2 Cod. 20, f. 39va: Contra sextam conclusionem, que dicit, quod voluntas beati
in patria nullatenus obiedive necessitatur, arguo per 7 media, que possunt collegi
ex didis Petri Aureoli. Zu Petrus Aureoli cf. LThK2 8, 350; DThC. XII/2,
1810-1881. - Es kann nicht verwundern, daß Friedrich sich mit dieser Stelle und
dem in der Quaestio überhaupt aufgeworfenen Problem besonders beschäftigte;
denn in Cod. 51 hat er äußerlich unter 37 Quaestiones einzig die Frage nach der
Willensfreiheit der Seligen benutzt (cf. unten S. 44) und in der Predigtliteratur,
wo das Verhalten der Animae separatae häufig zur Sprache kommt (z. B. Cod. 44,
IX, 9: f. 140v-142r; IX, 12: f. 142v-144v; Cod. 62, XV, 11: f. 260r-262r; Cod. 83,

VII, 13: f. 248r-248v; VII, 16: f. 250v-251v; Cod. 95, II, 5: f. 17v-18v; III, 9:
f. 32v-33r; III, 10: f. 33r-33v; III, 28: f. 52v; 111, 32-36; f. 55r-58r; III, 79:
f. 95v; III, 92: f. 105r-106v; III, 93: f. 106v-107r; III, 110: f. 117v; VI, 6: f. 158v-
159r; VI, 12: f. 162v), spielt die Gewißheit, daß die Geretteten frei sind und doch
nicht sündigen können, eine wichtige Rolle. Bezeichnenderweise beruft sich der
Verfasser eines solchen Predigt-Kurztraktates in Quacstionesform (Cod. 83, VII, 17:
f. 251v-252r) auf Petrus Aureoli, was umso bedeutsamer ist, als in der
Predigtliteratur jüngere Autoritäten meistens mit Dicunt aliqui oder Dicunt doctores
umschrieben sind. Die Antwort auf die Frage : quomodo ergo per graciam redditur impec-
cabilis sicut in beata virgine et in beatis in patria, qui habent liberam voluntatem et

tamen per graciam sunt impeccabiles? lautet in Cod. 83: f. 252r: Respondeo per
duplicem viam: unomodo per dictum Petri Aureoli, qui sic dicit: Aliquis portons
pondus aliquod, quod est sibi grave ad portandum, si fiai addicio, magis reddit hominem
inhabilem ad portandum ; tantum autem potest addì, quod erit illi impossibile ad
portandum. Similiter accìpio in proposito: qui es! in gracia, minus promis est ad peccan-
dum quam ille, qui est in peccatis.

3 Cod. 20 : f. 37rb : Contra terciam, que dicebat, quod respectu beatitudinis univer-
saliter cognite nulla create voluntatis affeccio ipsam nécessitât subiective, arguo ex
dictis Thome per 7 media.

36



weise auch bei den Autoren des Sammelbandes Cod. 26 behandelt sind,
berühren das Vorherwissen Gottes 1, die Relation der göttlichen zur
menschlichen Liebe 2, die Einheit von Gott-Mensch in der Inkarnation 3

und die Verwandlung des Brotes in den Leib Christi in der Eucharistie 4.

Ohne im affirmativen oder negativen Sinne Stellung zu beziehen, weist
Friedrich am Rande auf Meinungen und Thesen verschiedener Gelehrter
hin. Am häufigsten begegnen Randglossen zu Lehrmeinungen Ockhams
oder zu Auseinandersetzungen zwischen Petrus de Candia mit dem
einflußreichen Inceptor: Nota contra Okam5, Declaracio opinionis Ockam

1 6. Quaestio zum 1. Buch; cf. Ehrle, 28 f. mit Exzerpt aus dem 2. Artikel
S. 68 f.; D. Planzer, Der Sentenzenkommentar des Petrus von Candia OFM in
einer Freiburger Handschrift, in: ZSKG 25 (1931) 218 f.; cf. oben S. 19 Anm. 2

und unten S. 38 Anm. 1.
2 5. Quaestio zum 1. Buch; Ehrle, 28 mit Auszügen S. 71 f. u. 73; Planzer,

op. cit., 217 f. Außer unkritischen Marginal-Notae hat Friedrich f. 65va: Nota quod
obieclum potest potenciam dupliciter inmutare, f. 66v: Dei conplacencia accipitur
dupliciter und ibid. : Transitas de contradido in contradidum potest fieri tripliciter
angebracht. Es würde zu weit führen, die in der Predigt- und Erbauungsliteratur
Friedrichs mehr oder weniger ins Praktische umgesetzten Spekulationen über das
christliche Hauptgebot aufzuzählen.

3 Einzige Quaestio zum 3. Buch; Ehrle, 28 f.; Planzer, op. cit., 221 f. ; cf.
unten S. 39 Anm. 1. Zu Beginn der Quaestio (f. 119va), wo Friedrich am Rande
primus modus dicendi, unitas quadruplex und secuntur quatuor proposiciones
vermerkt hat, zitiert Petrus de Candia Johannes Waris: pro declaracione igitur primi
articuli sic procédant : primo invesligabo possibilitatem incarnacionis per varias vias;
secundo ostendam per exclusionem errancium in materia ista professionem catholice
veritatis et tercio dubia movebo multiplicia declarancia varias casus in ista materia
quam plurimum curiosos. Quantum igitur ad primum est advertendum, quod quadruplex

modus ymaginandi istam possibilitatem a diversis doctoribus est expressus, prout
récitât Johannes Waris in principio sui tercii, quorum quilibet nilitur salvare, unionem
sine naturarum confusione. E. Longpré, Guillaume de Ware OFM, in : La France
Franciscaine 5 (1922) 72 f. hat nachgewiesen, daß der auch im Liber conformitatum
(1399) des Bartholomäus dc Pisa (Analecta Franc. IV, Quaracchi 1906, 544) Johannes

genannte Ware Wilhelm hieß. Petrus de Candia bietet somit eines der ältesten
Zeugnisse für den Namen Johannes Ware.

4 Einzige Quaestio zum 4. Buch; Ehrle, 30; Planzer, op. cit., 222 f.; cf. oben
S. 19 Anm. 4 und unten S. 40 Anm. 2. Friedrich vermerkt mit Nota die 6.
Conclusio des 1. Artikels (f. 132va): Prius natura vel tempore proposicio formam conse-
cracionis exprimens est operativa sacramenlaliter quam sit veritatis indicativa. Außerdem

weist Friedrich mit Nota de significacione huius proposicionis Hoc est enim
corpus meum auf die Ausführungen Peters zur Bedeutung der Wandlungsworte
hin (f. 133rb).

5 Cod. 20: f. 53ra im 1. Art., 4. Quaestio zum 1. Buch, zu folgender Stelle: et
sie apparet, quod numquam de divina essencia verificantur contradidoria. Inceptor
tamen non habet pro inconvenienti concedere contradidoria de divina essencia predicari,
quia eum dicit cogit fides.

37



de racionibus ydealibus. Difßnicioydee 1 Raciones Ockam et Brinkil2 oder,
Ex dictis Ockam 3. In der erkenntnistheoretischen Frage Utrum forma
reponens hominem in esse specifico sit per species a corruptibilibus causatas

cuiuscumque ab ea cognoscibilis cognitiva 4, verweist Friedrich außer auf
die Dicta Ockam auch auf die Opinio magistri Johannis de Ripa 5. An einer

Stelle, wo Petrus de Candia den Augustiner Ockhamisten Gregor von
Rimini Duns Scotus gegenübersteht, vermerkt Friedrich die Prima racio

Gregorii am Rande 6. Mit bloßen Nota zeigt er sein Interesse für die

Erklärung der Begriffe: Nécessitas, Contingens und Libertas durch Petrus
de Candia und dessen Auseinandersetzung mit der deterministischen
Auffassung des Doctor profundus (Thomas Bradwardine) 7. Typisch für

1 Cod. 20, f. 73rb, eingangs des 1. Artikels (Utrum dei essencia sit tantummodo
secundum unicam racionem essencialem cuiuslibet entis realis vel potencialis racio
formaliter cognitiva) der 6. Quaestio zum 1. Buch, zu folgendem Text: Pro declara-
cione primi articuli necessarium est distinguere condicionem ydealium racionum, pro
quo exequendo advertendum est, quod circa istam materiam est duplex modus dicendi :

unus ponit ydearum pluralitatem et alius simpliciter negat ; sed primus modus habet
très modos : quidam ponunt raciones ydeales ex parte divine essende ; quidam ex parte
quidditatum et quidam ex parte ipsarum creaturarum in esse aduali. Primus modus
est Johannis de Ripa, seeundus Platonicus, tercius ineeptoris Ockam. Primo igitur
declarabitur modus Ockam et communiter aliorum, qui ponunt pluralitatem ydearum.
Pro cuius opinionis declaracione sic procedam: primo ponam diffinicionem ydee
secundum suam ymaginacionem ; secundo ponam 6 conclusiones medie declarativas ;

tercio inferam corrolariter 7 proposiciones et quarto contra posicionem obiciam et

respondebo racionibus. Quantum ad primum est advertendum, quod iste terminus Ydea
est nomen connotativum aliquid inportans principaliter et aliquid necessario, et ideo

non potest notificari nisi diffinicione primi nominis. Unde ydea potest sic diffiniri :

Ydea est aliquid cognitum a principio effedivo intelleduali, ad quod tale principium
aspiciens polest aliquid in esse reali producere.

2 Cod. 20: f. 80vb, im 2. Art. der 6. Quaestio zum 1. Buch; die Stelle ist
abgedruckt bei Ehrle, 68.

3 Cod. 20 : f. 115vb, im 2. Art. der 3. Quaestio zum 2. Buch ; Ehrle, 34 ff., bes. 36.
4 2. Art. der 3. Quaestio zum 2. Buch.
5 Cod. 20: f. 116ra; Ehrle, 34 ff.
6 Cod. 20: f. 61 va, im 3. Art. der 4. Quaestio zum 1. Buch; Ehrle, 28 mit Auszug

61 ff., bes. 62 f. Zu Gregor von Rimini siehe unten S. 41 Anm. 2, 7.
7 In der von Friedrich stark benutzten Quaestio über das Vorherwissen Gottes

(cf. oben S. 37 Anm. 1). - Mit Nota quibus modis deus nititur cognoscere futura
contingencia (f. 82va) vermerkt er die Zusammenfassung Peters von Candia der
sechs Arten des göttlichen Vorherwissens. Im 3. A.rt. (f. 82vb) weist Friedrich mit
einfachen Nota auf folgende Begriffsbestimmung hin: Nécessitas est causa activa,
qua posila cum omnibus suis disposicionibus naturaliter previis, quibus causât suum
causatimi necessario et indefedibiliter sequitur illud causari Contingens est actus
agentis liberi per se et primo quo posito cum omnibus suis disposicionibus naturaliter
previis, cum quibus illum producit non necessario sequitur illum produci, sed cum
utralibet parcium potest equaliter permanere Libertas est potestas adiva, qua posila
cum omnibus disposicionibus ad agendum necessariis libere potest agere et non agere

38



die eklektische Haltung Friedrichs von Amberg, dem eine eigene
entschiedene Meinung zu fehlen scheint, sind zwei Randvermerke (einmal
in roter und einmal in schwarzer Tinte) : Difßnicio peccati originalis,
deren erster die Definition des Petrus Aureoli (peccatum originale
qualitas morbida) 1 und deren zweiter die Anselm nahestehende Definition

nec sequitur de necessitate quod agat, sed hec et altera pars contradiccionis equaliter
potest stare. Ein zweites einfaches Nota Friedrichs gilt der 1. Conclusio im 3. Artikel,
die Petrus iuxta mentem des Thomas Bradwardine vorträgt : Hiis premissis
(Begriffsbestimmung) iuxta mentem suam (d. h. doctoris profundi) très pono conclusiones,

quarum prima sit ista: Deus potest necessitare volitivam creatam ad producendum
actum aliquem proprie libertatis. Friedrich weist sodann auf die Zusammenfassung
der Lehrmeinung Bradwardines hin, die folgendermaßen lautet (f. 83rb) : Ymaginacio
sua in materia ista in hoc consistit : nam omnis causa in agendo vel est prima et

simpliciter independens vel non; si est prima, sicud suum esse a nullo dependet, ita et
suum agere, el ideo posilo quod agat per quamcumque causalitatem alieuius cause
nullatenus polest impediri; si vero non sü prima sed secunda, tunc sicud esse est dependens,

ita et suum agere et ita non (non von Friedrich eingeflickt) polest non agere,
posita dei previa accione, aliter in suo genere esset simpliciter independens. Sive igitur
ponatur agens liberum sive naturale, necessario a primo agente ad suum agere stabilitur
et ideo respectu illius primi vìdei, agentis nulla est contingencia vel libertas in causa
secunda, cum prime cause accio sit respectu illius necessitatis. Im zweiten Teil dieses
dritten Artikels nimmt Petrus de Candia zur Lehrmeinung Bradwardines Stellung.
Friedrich versah folgende Punkte mit Rand-Notae: Iam igitur est aggredendum
secundum [principale] videlicet contra istam posicionem arguere et posicionis racionibus
respondere. Arguo igitur contra primam conclusionem, que videtur fundamentum
posicionis, videlicet quod deus antecedenter necessitai volitivam creatam ad producendum

actum proprie libertatis. Et primo sic : dala ista conclusione sequitur. quod nullus
potest peccare; consequens falsum, igitur et antecedens (f. 83 va). Ad raciones igitur pro
prima opinione addudas per ordinem respondebo. Pro quarum responsione premitto
duas distineciones, quarum prima est de isto termino : Nécessitas ; quod dupliciter a
doctoribus sumitur (f. 83vb). Sed hic restant duo dubia : primum, quomodo remaneret
libertas et contingencia respectu voluntatis, cum principium actum totale concurrent
ad actum voluntatis non sit in potestate voluntatis. Secundo, quomodo remanet libertas
respectu preteriti, cum preteritum sit de impossibilibus aliter se habere, ut patet per
Philosophum, sexto Ethicorum (f. 84ra). Sexta conclusio est hec: nulla determinacio
in divina voluntate actum volitive create causaliter antecedens ipsius libertatem diminuit
vel ab ipsa contingencia aliqua est exeludens (f. 85rb). Ut autem fructus aliquis habea-

tur, posicionis ymaginacio est sub epilogo colligenda. Ex quo divina essencia est ad extra
cognitiva cognicione adhesiva, quia est ad extra produdiva et in hoc consistit radix
posicionis (f. 85va).

1 Petrus de Candia behandelt die Erbsünde im 2. Artikel der einzigen Quaestio
zum 3. Sentenzenbuch; cf. oben S. 37 Anm. 3. - Cod. 20: f. 125vb: Sit igitur ista
prima conclusio : peccatum originale non est aliqua entitas formaliter positiva. Ista
conclusio ponitur contra ymaginacionem multorum magnorum doctorum, qui dicunt,
quod peccatum originale est quedam qualitas morbida existens in viribus sensitivis;
quam posicionem fundamentaliter sequitur dominus Petrus Aureoli, ut apparet in
tradatu, quem fecit De coneeptu virginali, ubi investigans, quid sit peccatum originale,
dicit : (hier trug Friedrich am Rande Diffinicio peccati originalis ein) quod est habi-
tualis rebellio appetitus sensitivi universaliter ad racionem reetam privativam visionis

39



der Erbsünde durch Petrus de Candia betrifft (peccatum originale caren-
cia iusticie originalis debite) 1. In der Quaestio zum Eucharistie-Sakrament

schließlich, wo Petrus de Candia auch ausgiebig auf das spitzfindige
Würmerproblem eingeht2, übernahm Friedrich die Definition der
Eucharistie des Duns Scotus, indem er die betreffende Stelle mit Nota quid
est eukaristia vermerkt hat3.

Die von Friedrich kopierten oder mit Randglossen versehenen Texte
sind für seine Schultheologie und seine wissenschaftlichen Interessen am
aufschlußreichsten. Texte, die er zufälligerweise erworben und, nach
äußeren Merkmalen zu schließen, kaum benützt hat, mögen das Bild
seiner Interessen ausweiten und abrunden. Als entscheidende Zeugen
können sie jedoch nicht herangezogen werden. Das heißt nun nicht, daß

solche wenig benutzten Texte von geringerer allgemeiner Bedeutung
sein müssen.

et obediencie respectu eiusdem appetitus a deo primis parentibus collata offensiva,
dispicibilis et odibilis divine maiestati.

1 Cod. 20: f. 126ra: Quarta conclusio est hec: peccatum originale est carencia
iusticie originalis debite, quìa in primo parente accepte et ex ipsius crimine deperdite,
cui correspondet obligacio ad penam dampni dumtaxat ex premissa criminis
trasgressione provenions.

2 Nach der 9. Conclusio des 1. Artikels der Eucharistie-Quaestio (cf. oben S. 37

Anm. 4), f. 134ra, vollzieht sich die Verwandlung im Übergang einer Substanz
(Brot) in die andere (Leib Christi). Unter den Einwänden gegen diese Conclusio
findet sich die Frage, ob bei einer geweihten Hostie, die von Würmern befallen werde,
die Substanz «Christus» oder die Substanz «Brot» dafür verantwortlich sei. Die
folgende Antwort Peters vermerkt Friedrich mit Nota: (f. 134vb) Ad tercium, de

generacione vermis, diversi diversa senciunt : quidam dicunt, quod deus »liraculose
facit unam substanciam, ex qua vermis generatur; quidam vero dicunt quod sicud
accidencia ista generantur supernaturaliter, sic similiter supernaturaliter agunt et

ideo possunt ex ipsis substancie produci. Sed quidquid sit de istis opinionibus, potest
dici racionaliler, quod in sacramento eukaristie ex aeris circumfusio acquirilur humi-
ditas, grossa aque coneurrit materialiter, ex qua cum influendo celi generali et aeeiden-
tum ibi proximorum generatur vermis vel aliqua siAstancia. Sed de nutricione dicitur
a multis, quod talis miraculose sustentaretur. Quidam vero dicunt, quod licet miraculose
subsistant, tamen sine novo miraculo habent vim nutriendi et non tantum calefaciendi
el non sensum inmutandi. Unde isti concedunt, quod ex illis aeeidentibus vere polest
subslancia generari, per hoc, quod in illis aeeidentibus est possibilitas ut Iranseant in
materiam et formam substancialem. Alii dicunt, quod ex corrumpeione istorum acci-
dentum generatur a deo una substancia, ex qua sumens accidencia nutrietur, non
racione aeeidentum, sed racione substancie noviter generate. Et sie per diversas vias
unusquisque nititur satisfacere argumento. Sic igitur apparet, quod argumentum non
cogit ad ponendum ibi substanciam panis.

3 Cod. 20: f. 132va: Ex quibus ponitur a doctore subtili, De eukaristia, quarto
sentenciarum, distinecione 8a, questio prima, videlicet; Eukaristia est sacramentum
corporis Christi et sanguinis veraciter contenti sub speciebus panis et vini post consecra-
cionem factam a sacerdote sub verbis certis cum debita intencione prolatis, ex institu-

40



Cod. 51

Dies ist der Fall beim Sammelband Cod. 51 1, den Konrad von Sulzbach

(wahrscheinlich OM) 1364 als Student in Straßburg in einer
Abschrift zusammengestellt hat. Friedrich von Amberg dürfte ihn dort
während seiner Ausbildungszeit erworben haben. Nachdem der erste Teil
der Sammlung, der Kommentar Gregors von Rimini OESA,
verlorengegangen war 2, ließ Friedrich die übriggebliebenen Teile - moraltheologische

Quaestiones determinatae 3, zusammen mit naturphilosophisch-
mathematischen Zusatzfragen und der für arme Studenten vom
Franziskaner Johannes de Fonte angelegten Kurzfassung der Sentenzen des

Lombardus in Thesenform 4 - im letzten Jahrzehnt des 14. Jahrhunderts
in Freiburg i. Ue. einbinden.

Das Sentenzenkompendium des Johannes de Fonte 5, übrigens in der

vorliegenden Abschrift des Konrad von Sulzbach der älteste Textzeuge 6,

stellt den abgegriffensten Teil der Handschrift dar, trägt jedoch keine

schriftlichen Spuren einer Benutzung durch Friedrich von Amberg. Es

ist anzunehmen, daß die Franziskaner am Provinz-Studium von Straßburg

zur Ausbildungszeit Friedrichs vor allem in dieser Form mit den

Sentenzen des Lombardus vertraut gemacht wurden.
Was den verlorengegangenen Kommentar Gregors von Rimini OESA 7

done divina veraciter signons corpus Christi et sanguinem sub eisdem realiter
contineri.

1 Cf. Kat., Cod. 51; mit Ausnahme eines kurzen Notas Friedrichs, in dem auf
Grund des Bibelkommentars von Nikolaus de Lyra und der Historia scholastica

von Petrus Comestor einige biblische Daten berechnet sind (Cod. 51, III, 8: f. 167r),
stammen alle Texteinheiten von einer Hand.

2 Cf. Kat., Cod. 51, III, 6a: f. 164r-164v und Äußere Beschreibung; es handelt
sich um einen Kommentar zum 2. Sentenzenbuch.

3 Cod. 51, I: f. lr-110r.
4 Cod. 51, II: f. 120r-153r.
5 Das Leben dieses Franziskaners ist kaum bekannt. Er wird meist im

Zusammenhang mit Vitalis de Furno OM (gest. 1327), Kardinal, genannt, weil er dessen

Sentenzenvorlesung von 1295/96 in Montpellier nachgeschrieben hat. Sein eigenes
Werk entstand um 1300, fand aber erst am Ende des 14. und zu Beginn des 15. Jhs.
eine große Verbreitung ; es wurde sogar ins Deutsche übersetzt (cf. Stegmüller RS

I, Nr. 447).
6 Cf. Stegmüller RS I, Nr. 446; er nennt nur zwei Handschriften aus dem 14. Jh.,

Breslau Univ. 205 (1383) und Clm 4401 (1396). Zu Konrad von Sulzbach cf. Kat.:
Cod. 51, II: f. 153r: Kolophon.

7 Gregor von Rimini wurde seit Johannes Capreolus (gest. 1444) als Hauptvertreter

des Nominalismus dargestellt; dagegen betrachtete ihn sein Zeitgenosse
Petrus Ceffons OCist (um 1353) als Nominalistengegner (cf. Trapp I, 182 ff.; id. in:
Augustiniana 8. 1958, 425 ff.).

41



betrifft, so dürfte ihn Friedrich von Amberg noch gekannt haben. Sein

Marginalverweis auf die Prima racio Gregorii im Sentenzenkommentar
des Petrus de Candia (Cod. 20) deutet jedenfalls darauf hin 1.

Wenig Interesse hat Friedrich dem Hauptteil des Sammelbandes
Cod. 51 entgegengebracht, d. h. den 37 anonymen Quaestiones, die als

Questiones morales bene pulchre ac moderne 2 bezeichnet sind. Sie gehören
in den Oxforder Franziskanerkreis 3 aus der Mitte des 14. Jahrhunderts
und stellen die schriftlich gefaßten Ergebnisse von Disputationen dar,
die als Quaestiones ordinariae an Universitäten und Ordensschulen
abgehalten wurden. Die Redaktion des Stoffes stammt nicht von einem

Reportator, sondern vom Determinator, der alles, was an die lebendige
Diskussion erinnert, weggelassen hat4.

Diese auch an literarhistorischen Angaben reichen Quaestiones5
behandeln unter Verwendung vor allem der Bibel, des Corpus iur. can.,

1 Cf. oben S. 38 Anm. 6.
2 Cod. 51, I: f. lr-110r und III, 6b: f. 164v-165r.
3 In der 18. Quaestio lautet die 11. Conclusio (f. 24v) : IIa conclusio est, quod

possibile est in casu, quod duo equales in actibus et in gracia et in naturalibus non
merenlur equaliter, ut patet de religioso et non religioso, qui quamvis sint equales in
omnibus, plus tamen meretur religiosus quam alter propter circumstanciam voti, quia
votum augmentât meritum suum. In der 37. Quaestio kommt der Verfasser auch auf
die Gelübde zu sprechen. Zum Marginaltitel Nota quod existens in gracia non potest
licite vovere omne istud quod est sibi licitum (f. 72r) sagt er, es sei nicht erlaubt, zu
geloben, nie mehr eine läßliche Sünde zu begehen, weil man nicht sicher sei, dieses
Gelübde auch halten zu können; dann: similiter licitum est cuilibet fratri minori
numquam egredi claustrum, et tamen nulli liceret hoc vovere. Am deutlichsten gibt
sich der franziskanische Verfasser jedoch in der 34. Quaestio Utrum melius sit orare
quam sludere zu erkennen. Für das Gebet spricht das Schriftwort Sine intermissione
orate (1. Thess. 5, 17) ; andererseits: istud est melius, per quod ecclesia sancta roboratur
plus; sed hoc est per Studium sacre scripture, worauf die Disposition folgt: in ista
questione ponam très articulos : primus est, utrum sit licitum. religiosis mendicantibus
et aliis studere et disputare ; in secundo articulo ponam aliquas distineciones ; tercio
conclusiones responsales. - Quantum ad primum videtur, quod non sit nobis licitum
studere, quia dicitur in régula nostra quod fratres nescientes literas, literas discere

non curent (Regula bullata, 10. Kap.; ed. Bibl. Franciscana Ascetica 1, Quaracchi
1904).

4 Ähnlich verhält es sich bei einer Quaestiones-Sammlung, die F. Pelster,
Heinrich von Harclay und seine Quästionen, in: Miscellanea Fr. Ehrle I Studi e

Testi 37), Rom 1924, 307 ff., bes. 333 f., untersucht hat.
5 Cf. J. Lechner, Kleine Beiträge zur Gesch. des englischen Franziskaner-

Schrifttums im Mittelalter, in: Philosophisches Jahrbuch 53 (1940) 376, bes. Anm. 12
der auf eine während des Krieges vernichtete Handschrift (Münster Westf. Univ.
Bibl. 164, f. 123va-174vb; dazu auch J. Staender, Chirographorum in Reg. Bibl.
Paulina Monast. Catalogus, Vratislaviae 1899, 49) hinwies, die eine ähnliche
Quaestiones-Reihe enthielt.

42



der Sentenzen des Petrus Lombardus, Anselms von Canterbury 1 und
Duns' Scotus 2 aktuelle ethisch-moralische Probleme in einer
mathematisch-deduktiven Methode, wie sie vor allem der Oxforder Professor
Thomas Bradwardine auf theologische Fragen angewandt hatte 3. Vom
Inhalt her gesehen, nehmen sie eine Mittelstellung zwischen den

theologisch-dogmatisch-philosophischen Quaestiones der wissenschaftlichen
Kommentarliteratur und den auch in der Form weniger scholastischen,

praktisch ausgerichteten Fragen der Predigt- und populartheologischen
Literatur ein. Dabei geht es nicht so sehr um die Denkschulung der jungen

Theologen oder um die Erarbeitung neuer wissenschaftlicher
Erkenntnisse als vielmehr um die Vorbereitung der Ordensleute auf Fragen,
die vom einfachen Laien gestellt werden konnten. Am deutlichsten
kommt dies in einer mit der Prädestination zusammenhängenden Quaestio

zum Ausdruck, wo der Determinator an einer Stelle sagt : Quinto respon-
debo ad questiones rusticorum 4.

1 Nach Trapp I, 149 verbürgt allein schon die starke Anlehnung an Anselm von
Canterbury einen gewissen «Modernismus».

2 Während Anselm rund 50mal und Duns Scotus 32mal genannt werden, zitiert
der Autor oder Determinator den Ockham-Schüler Adam Wodham OM mehr als
zehnmal; es folgen: Philipp cl. Kanzler (10), Thomas von Aquin (9), Heinrich von
Gent (8), Wilhelm von Auxerre (8), Wilhelm Ockham (7), Thomas Bradwardine (7),
Bonaventura (7), Johannes Went (6), Guido von Baysio als «Archidiaconus» (6),
Alexander Langeley (5), Alexander von Haies (5), Richardus de Chülington (5),
Petrus Aureoli (4), Präpositinus (4), Richard von St. Viktor (4), Johannes v. Ro-
dyngton (4), Thomas von Buckingham (3), Hugo von St. Viktor (3), Walter v.
Chatton (3), Robertus Grosseteste (2), Richardus de Middelton (1), Wilhelm von
Ware als «Warro» (1) und Alazen (1). Von den Alten finden sich öfters Augustinus,
Gregor cl. Gr. und Aristoteles und vereinzelt Boethius (4), Johannes Damascenus (3)
und Chrysostomus (3) ; Origenes, Gregor von Nazianz, Ambrosius, Isidor von Sevilla,
Bernhard von Clairvaux und Euklid werden je einmal erwähnt.

3 Cf. Grabmann, Gesch. d. kath. Theologie, 118.
4 In der 30. Quaestio (f. 39v) : Utrum predestinacionis et reprobacionis sü aliqua

causa ex parte predestinati et reprobati propter quam unus predestinatur et alius non,
deren Divisio lautet: In isla questione quinque faciam : primo ponam unam distinc-
cionem de predestinacione, ex quo in tytulofit mencio de predestinacione ; secundo ponam
unam distinccionem de causa predestinacionis; tercio ponam unam distinccionem
de hoc termino «Propter » ; quarto videbimus de reprobacione, utrum istius sit aliqua
causa in reprobato; quinto respondebo ad questiones rusticorum — Quinto (f. 40v)
respondendum est ad questiones rusticorum. Dicunt enim primo sic: sì deus ab eterno

prescivit me esse dampnandum, quare igitur creavit me, ex quo voluit me dampnare?
Dico quod deus fecit celum et Stellas, et bene fecit; si modo faceret adhuc aliud celum,
quod diceres, quod melius faceret? Modo deus dedit libi magnum dominium in hoc quod
te creavit. Tu dicis; ego mallem non esse quam esse sic in pena eterna. Hic dico, quod
nullus secundum redam, racionem debet appetere non esse, quia istud non est appeten-
dum. Item deus creavit te nobilissimam creaturam et posuit te cum nobilibus angelis in

43



Friedrich von Amberg hat in dieser Sammlung nur zu der Frage über
die Willensfreiheit der geretteten Seelen Marginalnotizen hinterlassen 1.

Mit einem ersten Randnota merkte er die vom Autor im ersten
Gegenargument angedeutete Antwort an, wonach Gott nicht frei wäre und
auch nicht frei hervorbringen könnte, was er hervorbringt, wenn der

glückselige Stand dem Verstorbenen die Willensfreiheit nehmen würde 2.

Daß Friedrich mehr zum Scotismus als zu einem extremen Nominalismus

neigt, beweist eine zweite Randbemerkung in dieser Frage, wo er die

Erklärung des Duns Scotus, warum die Seligen nicht sündigen können,
mit einem Nota quare beati non possunt peccare vermerkt3.

pena qui habent bonam naturam; igitur si nos fecisset nisi salvandos, lune non fecisset
tot bona sicut nunc, cum salvandos fecit et dampnandos. Igitur propter decorem universi
te fecit, quia decor universi non solum consistit in salvandis, sed eciam in dampnandis.
Alia causa quare te fecit est ista: ut boni per te exerceantur, ut magis mereantur ; alia
causa propter multitudinem beatorum, quia salvandi et dampnandi sunt magis bonum,
quam salvandi tantum; ultra est sciendum, quod licet deus sciât te dampnandum,
adhuc tamen est in tua potestate quod poteris salvari.

Alia questio est; dicunt enim sic: si deus infallibiliter seit me dampnandum. tunc
dampnabor, quare igitur volo bona facere? Igitur volo bone valere et bene vivere et

luxuriari etc., quia quidquid feceram, adhuc dampnabor. Ad hec dico, quod deus infallibiliter

seit te dampnandum el tu dampnaberis, quia seit, quod tu numquam oppositum
fades ; tamen tu posses facere oppositum istorum et licet certitudinaliter scires le

dampnandum, adhuc deberes bene operari propter pene diminuicionem, quìa quanto
plus de bono fads, tanto remissior est Ubi pena tua.

Tercia questio eorum est : quare deus dat uni graciam et non alteri Videtur ex hoc,

quod sit acceptor personarum. Racio est, quia si essent duo equaliter dispositi ad aliquod
donum recipiendum et si ambo essent digni istius doni, si uni daretur et alteri non,
tunc essem acceptor personarum. Similiter videtur de deo. Dico, quod verum est, si isti
essent digni istius doni, si tunc uni darem istud donum et non alteri, tunc faceret indebite

et esset acceptor personarum. Modo presentatis omnibus hominibus in puris natu-
ralibus, nullus est dignus vita eterna nec aliter tenetur dare vitam eternam. Ideo si uni
ex sua libera misericordia dat et non alteri, ex hoc non est acceptor personarum. Visum
est igitur, quid sit dicendum ad questionem, quando queritur Utrum predestinatìs etc.

1 Cod. 51, I, 25: f. 35r-36r.
2 Cod. 51 : f. 35r: In oppositum arguitur : Status beatificus non tollit libertatem, ideo

voluntas in actibus suis est libera. Antecedens patet, quia si talis status tolleret
libertatem voluntatis, tunc Deus non esset liber nec libere produceret ea, que producit ; quod
est falsum. Consequencia est nota de se.

3 Zu Cod. 51: f. 35v: 9a opinio est Scoti, qui dicit, quod in patria isla sunt yma-
ginanda scilicet: visio clara; secundo, quod ibi est gracia consumata; tercio, quod ibi
nulla est cupiditas mali ; quarto, quod in illa gracia est fruicio scilicet amor fruitivus ;
quinto, quod beatus habet ibi cognicionem de omni eo, quod deus wit ab eo fieri et obmitii,
et isla wlt et non alia, quìa percipit istam dileccionem sibi esse maxime convenientem.
Unde quilibet beatus eligit facere omnia que deus wlt ab eo fieri et ommittere omne istud
quod deus wlt ommitti per eum, quia deus hunc amorem creat, igitur potest illum
conservare in anima beati et sic in sensu composito peccare non potest, ex quo ex dileccione
tali wlt dictamine recto omne quod deus wlt ab eo fieri et voluntas summe inclinatur ad

44



Unberührt ließ Friedrich von Amberg die von Konrad von Sülzbach
als Füllstücke beigefügten Quaestiones, die vor allem mathematischgeometrischer

Natur sind und nach Erfurt x und Bologna weisen 2.

Cod. 51 ist im Zusammenhang mit der übrigen theologisch-philosophischen

Literatursammlung Friedrichs bedeutsam, weil er die starken

englischen nachscotistischen Einflüsse auf die franziskanischen
Ausbildungszentren der Straßburgerprovinz in der 2. Hälfte des 14. Jahrhunderts

unterstreicht. Die wissenschaftlich-theologische Richtung, in die

Friedrich während seiner Ausbildung hineingezogen wurde, war durch
starke Strömungen aus Oxford und Bologna bestimmt, hat jedoch nur
mittelbar über Straßburg auf ihn gewirkt.

2. Die Defensor-Pacis-Handschrift (Cod. 28)

Die Spannungen zwischen Kirche und Staat, die im frühen 14.

Jahrhundert im Streit zwischen Johannes XXII. und Ludwig d. Bayern ihren

Höhepunkt fanden 3, haben ein Neuüberdenken der Grundlagen dieser

volendum quod deus wlt et deus conservât actum amoris in anima beati et talis actus

percipitur a beato esse summe et commodum voluntati sue; ideo semper voluntas beati
wlt ilium.

1 Cod. 51, III, 2: f. 163r: quia una medietas poterit esse Rome et alia Ertfordie
et sic indivisìbile per naturam non manebit Rome et Ertfordie non — Nach der
Bedeutung der Partikularschulen Erfurts zu schließen, könnten solche Quaestiones
durchaus in Erfurt entstanden sein. Dazu : Ehrle, Der Sentenzenkommentar
200 ff. ; Meier, Contribution: 454 ff., 839 ff. ; Denifle, Die Entstehung der Universitäten,

403 ff., bes. 408.
2 Bologna kommt zwar nicht als Entstehungsort dieser Quaestiones in Frage,

erweist sich aber - wie folgenden Stellen zu entnehmen ist - als einflußreiches
Zentrum auf dein Gebiete der Mathematik: Cod. 51, III, 1: f. 112r: Aliter enim respondent

hic quidam Boloncenses et dicunt, quod punctus sü accidens et quod fundetur
in indivisibili parte materie et sie punctus in corpore sperico vel piano habet subiectum

indivisibile, scilicet, indivisibilem partem materie. Hoc non valet quìa ex hoc

sequitur materiam componi ex indivisibilibus. Falsitas patet 6 Phisicorum. Conse-

quencia tenet per eos, quìa ponunt partem materie indivisibilem. Cod. 51, III, 2:
f. 117v: item ex isto infertur, quod non est ponere primum midatum esse in motu
iniciativum motus sicut quidam Bononiensis ponit. Hoc probo (cf. A. Maier, Die
Bologneser Philosophen des 14. Jhs., in: Ausgehendes Mittelalter II [Rom 1967]
335 ff.) In den beiden ersten Quaestiones, die wahrscheinlich von einem Verfasser
stammen (Blasius von Parma?), wird im Gegensatz zur Sentenzenkommentar-
Literatur der Unterschied zwischen «Moderni» und «Antiqui» stark betont, wobei
sich der Autor eindeutig als Moderner zu erkennen gibt.

3 Lit. zu dieser Auseinandersetzung bei F. X. Seppelt, Geschichte der Päpste,
Bd. 4, München 21957, 471-74; K. Bihlmeyer/H. Tüchle, Kirchengeschichte,

45



beiden Institutionen mitbewirkt, dessen wohl bedeutendste staatsphilosophische

Frucht im Defensor pacis vorliegt, den Marsilius von Padua
bekanntlich unter dem Einfluß des Pariser Averroismus sowie vermutlich

auch des von den Franziskanerspiritualen vertretenen Armutsideals
1324 vollendet hat 1.

Es kann nicht verwundern, daß dieses Werk in der vom großen
abendländischen Schisma zerrissenen Zeit wieder aktuell wurde und
Theologen und Konzilsanhänger beeinflußt hat 2. In bezug auf Friedrich
von Amberg, dessen Predigt-, Traktat- und wissenschaftliche Literatur
jede direkte Anspielung auf das Zeitgeschehen vermeidet, stellt der

Defensor pacis jenes Werk dar, das vielleicht am deutlichsten seine
persönlichen Ansichten über die Kirchenkrise verrät3.

Es läßt sich nicht genau feststellen, wann und wie Friedrich ein

Exemplar des Defensor pacis erworben hat. Jedoch steht fest, daß er die

Handschrift in Freiburg i. Ue. einbinden ließ, und daß er eine Vorlage
zur Hand hatte, nach der er den unsorgfältigen Schreiber an vielen Stellen

verbesserte. Die Handschrift, die der deutschen Gruppe angehört
und die ältere Redaktion des Marsilius bringt, stammt wahrscheinlich
nicht aus Paris, wie R. Scholz annehmen möchte 4. Nach einem Wasserzeichen,

das Arnhem 1392 am nächsten steht5, kommt das Papier aus
dem mitteldeutschen Bereich.

Die zahlreichen Korrekturen und Textergänzungen, die Friedrich
angebracht hat, beweisen vorerst nur, daß er den Text sorgfältig gelesen
hat. Bedeutender sind die in Zeitabständen eingetragenen Rand-A?o/ae.

Bd. 2, Paderborn 161958, § 139; B. Gebhardt/H. Grundmann, Handbuch der
deutschen Geschichte, Bd. 1, Stuttgart 91970, § 164 ff. ; Streitschriften vor allem
bei R. Scholz, Unbekannte kirchenpolitische Streitschriften aus der Zeit Ludwigs
des Bayern (1327-42), 2 Bde., Rom 1911-14.

1 Lit. zu Marsilius von Padua und den Defensor pacis bei H. Kusch, Marsilius
von Padua, Der Verteidiger des Friedens mit deutscher Übersetzung nach W. Kunz-
mann, 2 Bde. Darmstadt 1958, im 1. Bd. S. lxxxiv ff. ; J. Quillet, M. d. P. Le
Défenseur de la Paix, in: L'Eglise et l'Etat au Moyen Age 12 (1968) ; id. La
Philosophie politique de Marsile de Padoue, ibid. 14 (1970) ; G. de Lagarde, La naissance
de l'esprit laïque au déclin du moyen âge. Bd. 3, Le Defensor pacis, Louvain 1970. -
Krit. Edd. : C. W. Prévité-Orton, The Defensor Pacis of Marsilius of Padua,
Cambridge 1928; R. Scholz, MGH Fontes Iuris Germanici Antiqui in usum
scholarum, sep. ed. 1932.

2 Cf. J. Quillet, Marsile de Padoue, 23 f.
3 Cf. Kat., Cod. 28, Äußere Beschreibung.
4 Zur Datierung und Überlieferung des Defensor Pacis von Marsilius von Padua,

in: Neues Archiv 46 (1926) 504 f.
5 Piccard, Die Ochsenkopf-Wasserzeichen, Findbuch II, 2, Abt. VI, Nr. 112.

46



Sie sind wie bei den Traktaten in den Codices 26, 20 und 51 nie kritisch
gehalten. Damit scheint eine Ablehnung des Gedankengutes ausgeschlossen.

Aufschlußreich sind diese Marginalglossen, weil sie anzeigen, mit
welchen Stellen sich Friedrich besonders beschäftigt hat. Am häufigsten
finden sie sich im 4. und 5. Kapitel der II. Distinctio, wo Marsihus den

Nachweis erbringt, daß Christus keine potestas coactiva in diesem Leben

beansprucht, sondern sich ihr unterworfen habe, und daß die Apostel
ihrem Herrn in Wort und Tat gefolgt seien 1. Sie zeigen, daß Friedrich
vor allem von jenen Sätzen des Defensor pacis beeindruckt war, die an
Hand anerkannter Autoritäten 2 beweisen sollten, daß eine Trennung
der weltlichen und kirchlichen Gewalt zur Wahrung des Friedens von
absoluter Notwendigkeit sei, daß jedoch damit die eigentliche Würde
des Klerus nicht in Frage gestellt werde 3. Mit einem Nota usque ad finem
capituli versah Friedrich das 16. Kapitel der II. Dist., wo Marsilius in
Frage zu stellen versucht, daß Petrus jemals in Rom war, und beweist,
daß der Apostelfürst sicher nicht vor Paulus dort war 4. Im 23. Kap.
Dist. II. behauptet Marsilius, daß dem Papst die plenitudo potestatis in
keiner Art und Weise zustehe, und stellt dann die Frage, woher der

Papst sich die Rechtstitel für seine Machtentfaltung geholt habe, was
Friedrich mit einem einfachen Nota vermerkt hat 5. Ein weiteres Nota
brachte Friedrich im 24. Kap. 6 an, wo Marsilius scharf gegen die
allmähliche Einengung der Wahl von Priestern und Bischöfen Stellung

1 Neben häufigen unkritischen Nota finden sich von der Hand Friedrichs ein
Nota quod Christus exclusif se ab omni iudicio coaclivo et eciam apostolus f. 38vb zu
Dist. II, Kap. IV, § 4 und ein Nota quod predicta probantur exemplo f. 39vb zu
Dist. II, Kap. IV, § 8. - Im Zusammenhang mit den sprachlich-etymologischen
Interessen Friedrichs (cf. unten S. 54-60) ist folgender Eintrag Friedrichs zu
Marsilius von Padua, Dist. II, Kap. IV, § 10, Mathäus-Zitat 17, 23 (Didragma), 26
(Stater) erwähnenswert (f. 40va) : Notandum est quod hic stater, stateris media cor-
repta signât duo didragmata. Unde versus : Dat nummos didragma duos, stater hoc

multiplicabit, id est signât quatuor; sed staterà, statere media producta est quodam
instrumentum ad mensurandum seu ponderandum aliquas res. Vergleichsweise heißt
es bei Fritsche Closener (Cod. 66; f. 90v) : Staterà - Wage Stater - Wege - Mengel-
hus — Pondus pensans XII scrupulos. Versus : Libra staterà stater libratur in illa, res
fiat vera staterem portaniem staterà.

2 Die einfachen Nota Friedrichs beziehen sich auf viele von Marsilius angeführte
Bibelstellen, auf ein Bernhard- und ein Chrysostomus-Zitat.

3 Nota Friedrichs f. 46va zu Dist. II, Kap. V, § 6 : Non tamen ex hiis dicere volumus,

quin doctori seu pastori ecclesiastico debeatur reverenda et obediencia in hiis, que
precipit seu docet observanda secundum legem evangelicam.

4 f. 91rb.
5 f. 116va, § 5.
6 f. 118va, § 3.

47



nimmt und den Mißstand anprangert, daß unwürdige Personen als

Bischöfe für Gegenden eingesetzt würden, die sie nicht einmal kennten.
Mit einem letzten Nota bezeichnete Friedrich die Stelle, wo Marsilius
sagt : Non enim sunt temporalia hereditas apostolorum, quam conservandam
successoribus suis episcopis dimiseruntx.

In diesem Zusammenhang fällt auf, daß Friedrich in der ausführlichen

Verteidigung des priesterhchen Armutsideals nur ein Ra.nd-Nota

angebracht hat2. Wahrscheinlich waren ihm die von Marsilius
vorgetragenen Argumente zur Genüge bekannt, und außerdem scheint er
das Werk nur in zweiter Linie unter dem spezifisch franziskanischen

Gesichtspunkt des Armutsideals durchgearbeitet zu haben3. Auch
suchte Friedrich von Amberg im Defensor pacis kaum eine Bereicherung
seiner Ansichten über den Staat, sondern vielmehr Klarheit über die
Kirche und deren krankes Haupt. So muß denn letztlich Friedrichs
Beschäftigung mit diesem Werk in Verbindung mit seinen

ordensgeschichtlichen Studien und Materialsammlungen gebracht werden, die

von einer andern Seite her seinen Eifer für franziskanische
Reformbestrebungen beleuchten 4. Darüber hinaus aber macht der Defensor

pacis in der Hand Friedrichs wahrscheinlich, daß er innerlich zu den

Konzilsanhängern übergegangen war.

3. Ordensgeschichtliche Materialien (Cod. 60)

Die Haltung Friedrichs von Amberg in der Frage der Regelobser-
vanz vor allem während seiner zweiten Lebenshälfte ist schon durch
die Anschaffung des Defensor pacis und durch die Verwaltungsreformen

im Franziskanerkonvent von Freiburg i. Ue. 5 angedeutet. Überdies

weisen einige Kurztraktate sowie Quaestiones zum Problem der
christlichen Armut in dieselbe Richtung 6. Am deutlichsten tritt sie

1 f. 119rb, Dist. II, Kap. 24, § 8.
2 f. 79va, Dist. II, Kap. 14, § 13, zur Erklärung der Matthäus-Stelle 10, 10 (duas

tunicas) nach Chrysostomus. (Die Stelle findet sich auch in der Catena aurea des
Thomas v. Aquin; ed. A. Guarienti, Rom 1953, 165.)

3 Es ist auch möglich, daß der Einsatz Friedrichs für das christlich-franziskanische

Armutsideal nicht immer gleich stark war.
4 Cf. unten S. 48-54.
5 Cf. oben S. 9, 12 f.
6 Cf. Kat., Cod. 44, V (von Friedrich niedergeschrieben), bes. Nr. 6: f. 58r;

Cod. 44, IX, 2: f. 135r-135v; IX, 4: f. 136v-137r.

48



jedoch in der zu Cod. 60 x vereinigten Textsammlung zutage, die eine

von der gemäßigten Lebensweise im Sinne Bonaventuras 2 abweichende,
dafür aber den Franziskaner-Spiritualen näherstehende Regelinterpretation

vertritt. Bei den meistbenutzten Texten dieser Sammlung 3 handelt
es sich einerseits um historische und legendarische Schriften, welche die

Anfänge des Ordens berühren 4 und die auch zur Tischlesung gedient
haben mögen 5, sowie andererseits um eine Dokumentation zur großen
Auseinandersetzung zwischen Papst Johannes XXII. und Ludwig d.

Bayern 6.

Als Terminus ante quem für die Herstellung des Codex hat das Jahr
1419 zu gelten. Damals fertigte Friedrich von Amberg selber einen Auszug

aus einem verlorengegangenen Verzeichnis heiligmäßiger Franziskaner

an 7 und fügte ihm einen von fremder Hand kopierten und
rubrizierten Faszikel mit Texten über das ursprüngliche Franziskanertum
bei 8, dessen Hauptteil er in seiner Tabula in presentem librum unter dem

Titel: De vita sanctorum sociorum beatissimi patris nostri Francisci
zusammenfaßte 9. Die meisten Kapitel dieses Teiles stammen aus den
Actus beati Francisci et sociorum eius 10 und aus dem Speculum perfectionis

n. Daneben lieferten Thomas Celanus Abschnitte aus der Vita
prima und Vita secunda des hl. Franziskus 12 und der Spirituale Angelus

1 Ausführliche Beschreibung dieser Handschrift bei F. Delorme, in: AFH 10

(1917) 47-102.
2 Z. B. nach Bonaventura, Super quibusdam articulis régule. Op. omn.,

Quaracchi, t. 8, 331 ff., welche Schrift sich zwar auch in vorliegender Handschrift findet,
aber im Inhaltsverzeichnis Friedrichs übergangen wurde. Cf. unten S. 50 Anm. 2.

3 Friedrich hat sich — wie äußere Merkmale zeigen — viel mehr für die
ordensgeschichtlichen Texte als für die erbaulichen Schriften im letzten Teil der
Handschrift interessiert.

4 Cod. 60, II, 1-6: f. lr-71v.
5 Cf. Clasen, Legenda antiqua, 41.
6 Cod. 60, III: f. 109r-165v.
7 Im vorgebundenen Heft Cod. 60, 1: f. Ir-VIIIv, das auch seine Tabula

enthält.
8 Cf. oben Anm. 4.
9 D. h. die Stücke Cod. 60, II, 1 : f. lr-52r oder die Nummern 1-123 bei Delorme

(welche die Actus sancti Francisci betreffen), zusätzlich des oben Anm. 2 erwähnten

Bonaventura, Super quibusdam articulis régule (Cod. 60, II, 2: f. 52r-55v).
10 Ed. P. Sabatier, in: Collection d'études et de documents sur l'histoire rei. et

litt, du Moyen Age, t. IV, Paris 1902.
11 Ed. P. Sabatier, 1. c. t. I, Paris 1898; P. Sabatier/A. G. Little, in: British

Society of Franciscan Studies 13, Manchester 1931; L. Lemmens, (Redactio I), in:
Documenta Antiqua Franciscana II, Quaracchi 1901, 23 ff.

12 Ed. in: Analecta Franciscana X, Quaracchi 1926, 3 ff. und 129 ff.

4 49



Clarenus Teile seiner Regelerklärung1. Keine besondere Beachtung
scheint Friedrich jedoch dem Brief Bonaventuras geschenkt zu haben 2,

in welchem einem ungenannten, am regelgetreuen Ordensleben zweifelnden

Magister in sinnvoller Weise die Absicht des Ordensstifters erklärt
wird. Obwohl nämlich dieser Brief innerlich nicht mehr zu De vita
sanctorum sociorum gehört, hat ihn Friedrich in seinem Inhaltsverzeichnis

nicht eigens vermerkt. Hingegen führte er die von der gleichen Hand
folgende erste Regel des hl. Franziskus - die sogenannte Regula non
buttata 3

-, eine anonyme Predigt 4 sowie einen Ausschnitt aus De planctu
ecclesie des Spiritualen und Gegners des Marsilius von Padua, Alvarus
Pelagius 5 darin auf.

Der letzte Text dieser urfranziskanischen Dokumentation ist
unvollständig. Er bietet, von der ersten Hand geschrieben, ein Verzeichnis der
Franziskanergenerale 6 bis zu Geraldus Odonis 7, das wahrscheinlich aus
dem gleichen bayrischen oder oberdeutschen Raum wie die gegen
Johannes XXII. gerichteten Schriften Friedrichs über den Armutsstreit

und die Auseinandersetzung um die Visio beatifica8 stammt.
Jedenfalls scheint der Verfasser gegenüber etwa demjenigen des Katalogs
von Grenoble 9 dem abgesetzten, exkommunizierten und nach München

1 Ed. L. Öliger, Exposicio Regulae Ordinis Fratrum Minorum, Quaracchi 1912.-
Für weitere Quellen, die in dieser Sammlung zusammenflössen, cf. die Beschreibung
Delormes (op. cit.) ; zum heutigen Stand der Forschung auf dem Gebiet des
frühen Franziskanertums cf. besonders: Clasen, Legenda Antiqua des hl.
Franziskus, der die bedeutende Textsammlung von Cod. 60 mehrfach erwähnt: 13, 17,
bes. 96 f., 188, 199, 264 f., 271 f., 274, 306 und Tafeln.

2 Cf. oben S. 49 Anm. 2; in der Ed. Bonaventura, Op. omn. t. 8, 331, lautet der
Titel Epistola de tribus Quaestionibus ad magistrum innominatum. Die drei
Quaestiones, die sich auf Armut, Handarbeit und Studium beziehen, weisen keinerlei
Benutzungsspuren Friedrichs auf.

3 Regula non buttata Sancti Francisci, unter den Opuscula S. Patris Francisci,
in: Bibliotheca Franciscana Ascetica 1 (Quaracchi 1904) Iff.; Cod. 60, II, 4: I.
60v-67v. — Die der eigentlichen Regula angeschlossene Oratio beati Francisci
(f. 66v~67v) hat Friedrich im Inhaltsverzeichnis besonders angeführt.

4 Cod. 60, II, 3 : f. 55v-60v unidentifiziert. - Friedrich gab diesem Sermo in der
Tabula den Titel: Sermo de septem spiritibus nequam.

5 Cod. 60, II, 5: f. 67v-69v; Druck: Alvarus Pelagius, De planctu ecclesie, II,
67. Venedig 1560, f. 170r, col. 2. Zum Autor: LThK2 1, 409; DSAM 4, 1120 f., 1816.

6 Cod. 60, II, 6: f. 69v-71v; ed. F. M. Delorme, in: AFH 2 (1909) 432 ff.
7 Cod. 60, f. 71v; der Text bricht ab mit: Huic successit frater Geraldus de Aqui-

tania. Friedrich hat Aquitania durchgestrichen und Odonis de Aquitania hingeschrieben.

8 Cod. 60, III: f. 101r-165v; cf. unten S. 51-54.
9 Ed. F. M. Delorme, in: AFH 2 (1909) 436, bes. 440; auch der Katalog Ragusa

50



entflohenen General Michael von Cesena eine gewisse Sympathie
entgegengebracht zu haben, wie folgendem Eintrag zu entnehmen ist : Huic
(Alexandro de Alexandria) successit frater Michahel de Cesena. Hic per
papam Iohannem 22 fuit absolutus a ministerio excommunicatusque, quia
fuerat questio de Christi paupertate, pro qua predictus Michahel viriliter
stetit contra papam asserens Christum nihil habuisse nec in singulari nec

in communi; contra quem et omnes hoc asserentes fuit decretatis edita x.

Die Fortsetzung dieser Liste, die meines Erachtens nicht nur von Friedrich

niedergeschrieben, sondern auch verfaßt wurde, bricht bezeichnenderweise

mit Leonardus de Griffone, dem letzten vorschismatischen
General ab, indem einzig hinzugefügt wurde : Et sub isto incepit scisma in
ecclesia dei. Daraus darf geschlossen werden, daß sich Friedrich durch
eine Parteinahme in keiner Weise kompromittieren wollte, was das

vollständige Fehlen einer Anspielung auf die Kirchenspaltung in seiner

ganzen Büchersammlung verständlich macht.
So wie der Defensor pacis während des großen abendländischen Schismas

an Aktuahtät gewonnen hat2, erhöhte sich in Franziskanerkreisen

zur Zeit, da die Observanz offiziell zugelassen wurde 3, auch das Interesse
für die alte Auseinandersetzung zwischen Papst Johannes XXII. und der

um Ludwig d. Bayern gescharten Gruppe von Franziskaner-Spiritualen
wieder. Über seine oberdeutsche Heimatprovinz dürfte Friedrich in den

Besitz einer um die Mitte des 14. Jahrhunderts von einer Hand
niedergeschriebenen, unrubrizierten Textsammlung gelangt sein, die
wahrscheinlich aus München stammt und ausschließlich diesen Streit betrifft 4.

Er hat die Abschrift rubriziert, offensichtliche Schreibfehler korrigiert,
meist unkritische Randglossen eingetragen, die Stücke mit Überschriften
versehen und einzeln im Inhaltsverzeichnis des Sammelbandes, dem er
das Ganze inkorporierte, vermerkt.

Diese bedeutende Textsammlung beginnt mit zwei Briefen, deren

(ed. H. Lippens, in AFH 15, 1922, 333 ff., bes. 344) ist nicht pro Michael von
Cesena abgefaßt.

1 Cod. 60, f. 71v.
2 Die meisten Defensor pacis-Handschriften der Gruppe A stammen beispielsweise

aus der Zeit 1400-1416; cf. ed. Kunzmann, Darmstadt 1958, I, XVIII.
3 Am Konzil von Konstanz; cf. Bull. Franc. VII, Nr. 1362.
4 Cod. 60, III: f. 109r-165v; nur Blatt 165 mit der Kopie des Briefes, den das

Generalkapitel von Perugia 1322 an Papst Johannes XXII. gerichtet hat, und mit
dem durchgestrichenen Anfangsfragment des f. 161 ff. (cf. unten S. 53) im vollen
Wortlaut niedergeschriebenen Briefes, bildet einen von zweiter Hand stammenden
Zusatz.

51



erster aus dem Jahre 1331 stammt und vom papsttreuen Franziskanergeneral

Geraldus Odonis an seinen abgesetzten und exkommunizierten
Vorgänger Michael von Cesena gerichtet ist1. Michael, der die damals an
der päpstlichen Kurie hängige Armutsfrage voreilig zugunsten der strengeren

Richtung entschieden hatte 2, wird darin von Geraldus Odonis als

Abtrünniger, Schismatiker und Häretiker bezeichnet, was Friedrich von
Amberg in margine mit der Bemerkung calumpnia versehen hat3. Der
zweite Brief 4 enthält die ebenso scharfe Antwort Michaels an Geraldus
Odonis. Die von der ursprünglichen Schreiberhand gesetzte und von
Friedrich mit magistri Michaelis ergänzte Überschrift zum Brief:
Responsio magistri Michaelis veri generalis ad istas calumpnias Geraldi
Odonis zeigt, in welchem Lager die Textsammlung entstanden ist, und
welcher Partei Friedrich innerlich beipflichtete. Michael von Cesena vertrat

zur Zeit der Abfassung (1332 München) einen konziliaristischen

Standpunkt. Er sah zwischen der von Nikolaus III. zu Gunsten der

Franziskaner promulgierten Dekretale Exiit vom Jahre 1279 5, wonach
Christus völlige Besitzlosigkeit gelehrt hätte, und der Konstitution
Johannes' XXII. Cum inter nonullos vom Jahre 1323 6, welche diese Lehre
für häretisch erklärt, einen schwerwiegenden Widerspruch in Glaubenssachen.

Damit konnte aber Michael sowohl seine Auflehnung gegen den

Papst als auch seine Ablehnung der von Geraldus vertretenen Haltung
begründen, denn wenn ein Nachfolger Johannes' XXII. in Glaubenssachen

anders entscheiden könne und dürfe, dann sei überhaupt kein
Entscheid bindend; wenn jedoch ein gegenteiliger Entscheid nicht statthaft

sei, dann sei auch niemand an die Behauptung Johannes' XXII.
gebunden, der gegen seine Vorgänger entschieden habe. Friedrich hat
dieses Argument mit Nota vermerkt7. Eine andere Stelle, die das Konzil

1 Cod. 60, III, la: f. 109r-114r; ed. A. Heysse, in: AFH 9 (1916) 140-153.
2 Cf. A. Heysse, op. cit., 134 ff.
3 Friedrich schreibt zum ersten Satz des Briefes in margine: Prima calumpnia.

Mit einfachem Nota vermerkt er f. lllv (ed. A. Heysse, 147) folgenden Satz:
Unde igitur cor tuum tales false ac timorose suspiciones ascendunt, nisi quia Caritas, que
foris mittit timorem (cf. 1. Jo. 4, 18) tuum animum non subintrat? Et. ideo in te et in
tuis complicibus vaticinium illud impletur : Timuerunt timore, ubi non erat timor
(Ps. 13, 5). Timuisti enim mendaciter, ubi nec existenter nec apparenter fuit causa
timoris.

4 Cod. 60, III, lb: f. 114r-127r; ed. A. Heysse, 153-183.
5 14. August; Bull. Franc. III, Nr. CXXVII.
6 12. November; Bull. Franc. V, Nr. 518.
7 Cod. 60, f. 117r; zum Text (ed. A. Heysse, 160): Item aut successor domini

Johannis circa fidei veritatem tenendam poterit diffiinire oppositum eius, quod diffinivit
dominus Johannes, aut non.

52



über den Papst stelltJ und von Friedrich ebenfalls mit Nota versehen

wurde, deutet an, daß wohl Marsilius von Padua und Michael von Cesena

den mit großer Wahrscheinlichkeit nach 1409 stattgefundenen Übertritt
Friedrichs zu den Konzilsanhängern mitbeeinflußt haben.

Den Schluß dieser Textsammlung bilden ein kurzer, von den
Teilnehmern des Franziskaner-Generalkapitels 1322 in Perugia verabschiedeter

Brief an die gläubige Kirche 2 und eine vom General (Michael von
Cesena) et quorundam ibidem existencium abgefaßte längere Erklärung
dazu 3

; beide Dokumente treten im Anschluß an die Dekretale Exiit für
che vorbildliche, völlige Besitzlosigkeit Christi ein.

Zwischen diesen vier inhaltlich zusammengehörenden Briefen finden
sich in dieser Texteinheit noch zwei Abhandlungen, die beide
wahrscheinlich auf Wilhelm Ockham zurückgehen. Während die zweite eine

Warnung an Ludwig den Bayern vor einem übereilten Friedensschluß

mit Johannes XXII. darstellt 4, bei der Friedrich die abschließenden
sieben inconveniencia, die für Ludwig aus einem Friedensschluß mit dem
«häretischen» Papst entstehen, mit Randzahlen versehen hat5, nimmt
die erste in Quaestiones-Vorm 6 Stellung in der theologischen
Auseinandersetzung um die Visio beatifica ''. Ausgebrochen ist dieser Streit wegen
einer privaten Äußerung Johannes' XXII., wonach die Seelen der
Heiligen erst nach dem Jüngsten Gericht zur wahren Anschauung Gottes

1 Cod. 60 f. 123v; zum Text (ed. Heysse, 174): Cum eius (pape) auctoritas in
veritatis diffinicione sui predecessoris auctoritate maior non sit, sicut auctoritas ecclesie

cuiuscumque pontificis auctoritate maior est; cf. C. J. Hefele, Conciliengeschichte,
Bd. 6, Freiburg i. Brsg. 1890, 575 ff.

2 Cod. 60, III, 4a: f. 160v-161r; abgedruckt bei Delorme, in: AFH 10 (1917)
99 f. ; Friedrich faßt die drei Briefe (den vorliegenden, den folgenden und den oben
S. 51 Anm. 4 erwähnten) in der Tabula unter einem Titel zusammen der sich nur
auf den letzten beziehen kann : Copia litere magistri Michaelis generalis ministri et

tocius generalis capituli Perusii celebrati misse domino Johanni pape XXII0 super
defensione paupertatis Christi, folio 160, 161, 166.

3 Cod. 60, III, 4b: f. 161r-164v; ed. L. Wadding, Annales Minorum, VI,
Quaracchi3 1931, 448-451.

4 Cod. 60, III, 3: f. 153r-160r; ed. H. Foerster, Ein unbekannter Traktat aus
dem Streite Ludwigs des Baj'ern mit Johann XXII., in: Miscellanea Franciscana 37

(1937) 596-614.
5 Cod. 60, III, 3: f. 158v-160r; Text dazu: H. Foerster, op. cit., 611 ff.
6 Cod. 60, III, 2: f. 127v-153r; ed. (teilw.) von A. Maier, Eine unbeachtete

Quaestio aus dem Visio-Streit unter Johann XXII., in: AFH 63 (1970) 280-318.
7 Zu diesem Streit cf. bes. Th. Käppeli, Le Procès contre Thomas Waley OP,

Rom 1936; M. Dykmans, Le cardinal Annibal de Ceccano et la vision béatifique,
in: Gregorianum 50 (1969) 343-382; A. Maier, Zu einigen Disputationen aus dem
Visio-Streit unter Johannes XXII., in: AFP 39 (1969) 97 ff.; id., in: Archivum
Historiae Pontificiae 9 (1971) 143-186.

53



gelangen würden, welche die dissidente Münchener Franziskanergruppe
zum willkommenen Anlaß genommen hat, den Papst auch diesbezüglich
als Ketzer anzuprangern. A. Maier x, die den vorliegenden Text in
vorbildlicher Weise situiert hat, sieht in der Freiburger Quaestio die
wissenschaftliche Erarbeitung einer festen Grundlage zum Problem der Visio
beatifica, die gegenüber nebensächlicheren, polemischen Schriften der
Münchener Minoriten eine bedeutende Lücke schließt. Die wahrscheinlich

im Frühjahr 1333 entstandene Quaestio würde im literarischen
Nachlaß Ockhams «eine Brücke bilden zwischen den philosophischtheologischen

Schriften der früheren und den politisch-polemischen
der spätere Periode»2.

Friedrich von Amberg hat diese Quaestio eingehend benützt. Er
überschrieb sie mit De gaudio beatorum und Questio bona. Mit letzterem hat er
wohl die gute literarische Präsentation und den guten Stil3 gemeint ; denn

wäre das Problem in seiner Zeit noch aktuell gewesen, so hätten sich

entsprechende Traktate auch in seiner wissenschaftlich-theologischen
Literatur finden müssen. In der Predigtliteratur Friedrichs ist das Problem
der Animae separatae zwar weitverbreitet 4, aber was den Prediger und
damit das Volk beschäftigte, war nicht so sehr: wann sehe ich Gott
facie ad faciem sondern die Frage : was sehe ich nach dem Tode und
wie sehe ich Gott?

4. Das Vokabular des Fritsche Closener (Cod. 66)

Während Friedrich von Amberg sämthche Randbemerkungen in den

besprochenen Bänden spekulativ-philosophisch-theologischen und
ordensgeschichtlichen Inhalts seiner Bibliothek durchaus zeitgemäß in
Latein abgefaßt hat, finden sich in seinen populartheologischen
Materialsammlungen und Predigtkollektionen manche rein muttersprachliche,
d. h. für Friedrich deutsche, oder aber vom Deutschen beeinflußte

1 Cf. oben S. 53 Anm. 6. 2 A. Maier, in: AFH 63 (1970) 301.
3 Ibid., 299; cf. dazu die krit. Bemerkungen Friedrichs zum Stil der Berthold-

Predigten (unten S. 67 f.).
4 Dem Problem zum Zeitpunkt der Visio beatifica kommen am nächsten: Cod.95,

III, 28: f. 52v: modo vado ad punctum. Dicit ille doctor, quod in illa hora qua anima
separatur a corpore vel habebit aspedum sui ipsius iocundum gaudium amorosum,
vel habebit aspedum horribilem, et ideo si vis ad vitam, deus wlt quod semper gaudium
incipiat et non terminetur ; si vis ad mortem, iterum wlt quod statim incipiat et semper
duret und Cod. 95, III, 79: f. 95vb: Videbit eciam dare ante diem iudicii deum quantum

ad divinitatem et humanitatem.

54



lateinische Texte 1. Dagegen beschränken sich die französischsprachlichen

Zeugnisse auf Abschrift und spätere Korrektur der christlichen
Flauptgebete Credo, Pater noster und Ave Maria 2. Daraus läßt sich

schließen, daß sich Friedrich zur Verkündigung des Wortes Gottes neben

der lateinischen auch der deutschen Sprache bedient hat. Ein wichtiges
Hilfsmittel zur Übersetzung lateinischer Termini war ihm dabei das Vokabular

des Straßburger Klerikers Fritsche Closener 3, das er im Jahre
1384 in Freiburg i. Brsg. von einem gewissen Gregorius abschreiben und
zusammen mit teils eigenen, teils fremden Ergänzungen in Freiburg
i. Ue. einbinden ließ 4. Mit seinen Nachträgen und dem Supplement 5

von Friedrichs Hand steht es überdies eine weitere Quelle für dessen

sprachliche Bemühungen dar.
Bei diesen Bemühungen lassen sich verschiedene Schichten erkennen,

die sich in der Zusammensetzung des Cod. 66 widerspiegeln. Ein dem

Band lose beigelegtes Blatt von Friedrichs Hand 6 gibt über den

ursprünglichen Bestand Auskunft : Notandum, quod in isto libro continetur

triplex exposicio vocabulorum. Primo namque continetur exposicio

quorundam vocabulorum biblie 7. Item exposicio vocabulorum secundum

ordinem alphabeti, in qua wlgare precedit latinum 8. Item alia exposicio
vocabulorum, in qua latinum precedit wlgare 9. Item in ultimo sexterno

1 Zwischen den rein lateinischen und rein deutschen Stücken finden sich sprachliche

Mischtexte aller Schattierungen: lat. Texte mit deutschen Worterklärungen
(z. B. Cod. 63, I, 1 : f. lr-^18v) ; Texte mit lateinisch-deutschen Satzkonstruktionen
(z. B. Cod. 95, III, 12 : f. 34v-35r) ; lat. Texte mit deutschen Passagen (z. B. Cod. 44,
IV, 6 : f. 54r-54v) und deutsche Texte mit lat. Schriftzitaten und Überschriften (z. B.
Cod. 95, III, 1: f. 25r-26r). Gedruckte Beispiele aus Cod. 95 bei Jostes, Meister
Eckhart und seine Jünger, 101-107, Nr. 1-3.

2 Cod. 62, I, 1 : f. Ir-IIr.
3 Sein Leben und Werk bei Th. Leuthardt, Closeners Vokabular, Diss.

Fribourg, 1949 mit Lit. 82 ff. - Fritsche Closener hatte als Präbendar am Münster von
Straßburg 1362 seine deutsche Stadtchronik vollendet (ed. K. Hegel, Chroniken
deutscher Städte 6, 1870, 15-151). Aus dem Jahre 1364 stammt seine Gottesdienstverordnung

des Straßburger Münsters (Directorium chori, Melker Klosterbibliothek
Cod. 966). Er starb vor 1396. Eine persönliche Bekanntschaft zwischen ihm und
Friedrich von Amberg liegt im Bereich des Möglichen. Cf. auch H. Hänger,
Mittelhochdeutsche Glossare und Vokabulare in schweizerischen Bibliotheken bis 1500
(Quellen und Forsch, z. Sprach- und Kulturgesch. d. germ. Völker NF 44), Berlin,
New York 1972, 49 f.

4 Cf. Kat., Cod. 66, Kolophon f. lOlv und Inhalt; dazu: oben S. 6 Anm. 10.
5 Cod. 66, 1 : f. Ir-XXv.
6 Cod. 66, 3, f. Br.
7 Cod. 66, 1: f. Ir-XXv (loses Heft aus 10 Bogen).
8 Cod. 66, 2a: f. lr-21v.
9 Cod. 66, 2b: f. 22r-101v.

55



continentur dicta de coloribus conficiendum et modus faciendi incaustum et

interpretaciones sompniorum Danielis et quedam alia dicta. Dabei
umfassen die zweite und dritte Texteinheit das Vokabular des Fritsche
Closener, während die erste ein von Friedrich selbst angelegtes Verzeichnis

enthält, das als ungebundenes Supplementheft im Codex liegt 1, und die
vierte mit den Dicta de coloribus verlorengegangen ist 2.

Als Grundbestand und damit als erste Schicht ist Closeners
deutschlateinisches und lateinisch-deutsches Wörterbuch anzusprechen, das

bekanntlich von großer lexikographischer Bedeutung ist, weil es den

ersten gelungenen Versuch darstellt, die üblichen Glossare mit
Worterklärungen durch ein alphabetisches Verzeichnis mit knappen Wortübersetzungen

zu ergänzen 3. Mit ihm hat sich Friedrich intensiv und über

lange Zeitabstände beschäftigt, und es lassen sich dabei wenigstens zwei
weitere Schichten abheben. Bevor er es nämhch rubrizierte, hatte

- wahrscheinlich auf sein Geheiß - ein unbekannter Schreiber im
lateinisch-deutschen Teil Ergänzungen angebracht, die nicht aus der Vorlage
Closeners stammen können. Diese Ergänzungen bilden den Bestandteil
einer mir unbekannten Sammlung von typisch mystisch-theologischphilosophischen

Wortübersetzungen. Sie sind im allgemeinen abstrakterer

Natur als die von Closener verwendeten Begriffe und übersetzen auf
differenziertere Weise. Wenn Closener beispielsweise Exultacio mit
Froelichait wiedergibt 4, so heißt die Übersetzung desselben Wortes in
der zusätzlichen Reihe Überswenkig froed 5. Eine Auswahl mag diese

1 Cf. oben S. 55, Anm. 7
2 Leuthardt, op. cit., 31 nimmt an, die Interpretaciones sompniorum Danielis

seien herausgenommen und vernichtet worden, weil die Kirche sie verworfen habe.
3 Closener schöpfte aus Papias, Hugutio, aus dem Catholicon, dem Graccismus

und aus Quellen, die nur schwer faßbar sind. In einer ersten Redaktion scheint er
nur die deutsch-lat. und lat.- deutschen Wortübersetzungen der Nomina erarbeitet
zu haben. Jedenfalls enthält die Abschrift, die Friedrich 1384 in Freiburg i. Brsg.
anfertigen ließ und als einziges Closener Vokabular bekannt ist, eine Fassung, in
der Verba und Adverbia fehlen. Ein Zeitgenosse Closeners, Jakob von Königshofen,
Twinger genannt, der stark vom ersten abhängig ist, muß eine zweite Fassung
Closeners, die neben dem nominalen Teil auch Verba und Adverbia bringt, benutzt
haben. Aus dem Vorwort im Vokabular Twingers wird deutlich, welchen Zweck
Closener mit seinem Wörterbuch verfolgt. Es ging ihm um die Schaffung eines
brauchbaren Wörterbuchs für arme Scholaren, weil die alten Glossare zu
weitschweifig, umfangreich und undurchsichtig angelegt waren. Cf. Leuthardt, op.
cit., 10 und bes. F. Jostes, Fritsche Closeners und Jakob Twingers Vokabularien,
in: Ztschr. für Gesch. des Oberrheins, NF 10 (1895) 424 fl.

4 Cod. 66, 26: f. 47v.
5 Ibid. f. 44v.

56



mystisch-theologischen Ergänzungswörter, die beim Buchstaben P
abbrechen, veranschaulichen:

f. 22r: Acutus amor - ufgezogne minne.
Amor calidus — inbrünstige minne oder wallende minne.

f. 28v: Beatüudo - ewige selikeit oder götlich niessen.
f. 32r: Causa efficiens — ein wirkende ursach.

Contemplano - ain betrahtung dez guotes oder des inren geistes.
Communicatio ydeomatum - der sprach gemainsamkeit.
Commitancia - nachvolgung.

f. 41v: Differentia rationis - ain wessenlìch underschaidung.
Delectacio — lustberkeit.
Disciplina — ain kunst, die zuhtig machet,

i. 44v : Equivoce — under gelidi minne oder ain gemein der namen.
Excessus mentis - kreftelich begriffung.
Excessus mentalis - überswenckhch vergriffung oder Verzückung.
Extasia idem est oder ein intruk des geistes.

f. 47v : Fantasia — ain inbildung oder ain unbedahtes inkomen.
Finis mtencionìs — die letzste mainung.

f. 52r : Generacio in divinis - götlich berhaftigkeit vel götlich geburt.
f. 56r : Idee in deo - götlich inbildung creaturen zemachen oder ze werken.

Incircumscriptus - unbesclossen.
Intellectus speculativus - luter Vernunft oder unwürkend Vernunft.
Intellectus praticus - zugriffent Vernunft oder behendikeit der Vernunft.
Infinitum — endlos oder ungeendet:
Inmensum - unzelich unbegriffenlich, ungrunloslich gros.
Inmaginacio — ain betrahten oder ain bedaht inbildung.
Jubilacio - usprechend fröd oder ustringend inkerhait

f. 59v: Lux - des liehtes wesen in im selber.

Lumen - des liehtes schin (Im Urtext werden lux und lumen einfach
mit lieht übersetzt),

f. 64r: Meditatio - betrahtung.
f. 71r: Processio - usdruk oder usgang.

Potentie anime quatuor: intellectìva - vernemde kraft,
affectiva - begerende kraft,
interpretativa — sprechende kraft,
operativa - werkende kraft.

f. 71v: Predestinacio - vorerwellung.

Friedrich von Amberg selbst hat im umfangmäßig kleineren
deutschlateinischen Teil nur zwei Wörter: Howstaffel - locusta 1 und Frisch -
aiosa 2 ergänzt. Hingegen sind seine Nachträge im zweiten Teil des

Vokabulars zahlreich. Er bringt seltener handfeste W ortübersetzungen

1 Ibid. f. 8v.
2 Ibid. f. 18v.

57



wie Cucumer - kürbis 1 oder Tardus - spek 2 als Worterklärungen, wie
er sie in älteren Glossaren oder anderen Quellen finden konnte. So

ergänzte Friedrich beispielsweise zu Catharacta - regenrunse : dicuntur vie

subterranee, per quas fluunt pluvie. Appelantur eciam Tracones, ut in
psalmo [cf. Ps. 148, 7]. Unde Wilhelmus de Mara in correccionibus super
bibliam dicit, quod debet dici dracones et non tracones. Nam dracones

grandes dicuntur generaliter omnes bellte marine 3. Hier hat Friedrich
möglicherweise direkt aus dem Bibelkorrektorium des Wilhelm de la
Mare geschöpft 4. Andere interessante Nachträge Friedrichs sind: Acrisia
est quando homines apertos habent oculos et nihil vident. Hac enim percussi
fuerunt, qui querebant Heliseum prophetam et discipuli Christi euntes cum
domino in Emaus 5. Calo vel kalon, id est Voco. Et inde dicitur tunc kalende,

quedam dies mensium more antiquorum, quia antiquitus debitores a suis
creditoribus solebant vocari ad persolvendum. Versus: Calo pro voco, nos
dicimus inde kalendas 6. Cathafrige sunt heretici, qui predicabant spiritum
sanctum esse parvum hominem et montanum 7. Isagoge Porphirii, id est

introducciones 8. Damit verrät Friedrich ein über die rein praktischen
Bedürfnisse hinausgehendes, etymologisches Sprachinteresse, das innerlich

mit seiner überall durchscheinenden Tendenz zusammenhängt, den

Quellen nachzugehen.
Die häufigen Nachträge Friedrichs in Form von Bibelworterklärungen

machen sein Bedürfnis verständlich, eine eigene Exposicio vocabulorum
biblie 9 zu besitzen. Das von ihm beschriebene ungebundene Supplementheft,

das zwar nur den Titel Exposicio quorundam vocabulorum trägt und
einige nicht-biblische Ausdrücke enthält, dürfte der in der Inhaltsangabe
vermerkten Exposicio quorundam vocabulorum biblie entsprechen. Man

mag dieses Heft mit insgesamt 127 Ausdrücken als ärmlichen Rest eines

der zahllos in den Klöstern entstandenen Glossare zur hl. Schrift bezeich-

1 Ibid. f. 41r.
2 Ibid. f. 60r.
3 Ibid. f. 3Ir.
4 Zu diesem ungedruckten Bibelkorrektorium cf. vor allem H. Denifle, Die

Handschriften der Bibl. Correctoren des XIII. Jahrhunderts, in: Archiv für Lit.
und Kirchengesch. des Mittelalters 4 (1888) 265, 295-298.

5 Cod. 66, 2b: f. 22v.
6 Ibid. f. 31v.
7 Ibid. f. 34r; cf. A. Borst, Die Katharer, in: Schriften der MGH 12, Stuttgart

1953, 241.
8 Cod. 66, 2b: f. 58v.
9 Cf. oben S. 55. Anm. 7.

58



nen x. Die Auswahl der Wörter, die ein Einzelner wie Friedrich von
Amberg getroffen hat und die möglichen Quellenangaben zu den

Erklärungen sind vielleicht doch nicht ohne Bedeutung.
Das Heft ist so angelegt, daß jedem Buchstaben des Alphabets eine

Seite reserviert ist. Den größten Teil hat Friedrich in einem Zug
niedergeschrieben. Später hat er eine Reihe weiterer Ausdrücke hinzugefügt
und mit einer dritten Tinte gab er zu einigen Wörtern die entsprechende
Bibelstelle an. Manche Worterklärungen sind von Merkversen begleitet,
wie sie schon im Graecismus üblich waren 2.

Die Exposicio Friedrichs, die vor allem das Pflanzenreich, Schmuck
und Kleider betrifft, ist aufschlußreich, weil sie nicht nur auf die Bibel,
sondern auch auf andere - teilweise nichtidentifizierte - Quellen
verweist : Crepundia, id est puerilia ornamenta, indicia, que expositis infantibus

adhibentur. Crepundia signant puerorum inicia insignia cunabulum;
I (iberi, lectio?, legenda?) assumpcionis virginis gloriose3. Delator, id est

accusator, eo quod detegat, quod latebat aut facultates prodit aliénas;
l. assumpcionis virginis gloriose. Dolabra est securis lapidaria, invenit
dolo, dolus, are, id est planare; l. sancte Marthe 4. Venustas, id est ornatus
sive decor, pulcritudo, urbanitas, eloquencia ; require l. sancti Luodowici 5.

Zu Friedrichs nominalistisch geprägter Ausbildung paßt ein Verweis auf
Ockham: Consesse, id est conformiter, et est adverbium similitudinis.

Ockam eciam ponit in prologo sentenciarum, questione X, circa medium 6.

Gestützt auf den Bibelkommentar des Nikolaus de Lyra (OM, Scotist,
gest. 1340), den Friedrich gut gekannt haben dürfte 7, erklärt Friedrichs
Exposicio die Vinea Engadi aus dem Hohelied (1, 13) : Vinea engadi. Nota
secundum magistrum Nicolaum de Lira, capitulo primo super Cantica,

Engadie est locus, ubi crescit balsamum, prope mare mortuum, -4 apparet
in descripcione terre sancte. Et ibidem crescit arbor aromatica, nomine

cyprus, que facit grana simul iuncta sicut in uvis vinee. Et inde idem locus

dicitur Vinee. Et ideo Cyprys non est hic nomen insule, que est in mari
mediteraneo, quia ibi non sunt dicte vinee 8.

Das Vokabular des Fritsche Closener zeigt einmal mehr, daß Straßburg
und die oberdeutsche Minoritenprovinz (in der Freiburg i. Brsg. lag) die

Hauptvermittler der auf Friedrich wirkenden Bildungskräfte waren. Die
Beschäftigung Friedrichs mit diesem Wörterbuch kann nur im Zusam-

1 Leuthardt, op. cit., 30 f.
2 Ibid., 38.
3 Cod. 66, 1 : f. Hir.
4 Ibid. f. IVr.

5 Ibid. f. XXr
6 Ibid. f. Ulr.
7 cf. Cod. 51, III, 8: f. 167r.
8 Cod. 66, 1 : f. XXr.

59



menhang mit der typisch franziskanischen Tendenz zur Pastoraltheologie

gesehen werden; und daß diese Neigung bei allen spekulativen
Interessen Friedrichs im Grunde vorhanden war, beweist die im Jahre
1384, d. h. zwischen der Erwerbung von nominalistischen und skoti-
stischen Sentenzenkommentaren x erfolgte Anschaffung des Vokabulars.

II. DIE PASTORALE AUSRICHTUNG

Daß der größere Teil der Büchersammlung Friedrichs von Amberg im
weitesten Sinn pastoraltheologisch ausgerichtet ist, entspricht durchaus
den Forderungen des Ordensgründers nach Verwirklichung der
Selbstheiligung in der Sequela Christi durch Befolgung der evangelischen Räte
und nach Apostolat der Predigt zur Unterweisung der Gläubigen und
Ungläubigen 2. Die ganze Ausbildung mußte letztlich auf dieses Ziel
hinführen, das die praktische Betätigung in der Seelsorge stärker betont
als die spekulative Auseinandersetzung mit theologischen Lehrmeinungen.

Bei Friedrich von Amberg hat die pastorale Tätigkeit in großem
Maß nach seiner Übersiedlung in das Franziskanerkloster von Freiburg
i. Ue. in den Jahren 1392/93 eingesetzt, und aus dieser Zeit stammt denn
auch die Mehrzahl der im folgenden zu besprechenden Codices

pastoraltheologischen Inhalts.
Um innerhalb dieses ganzen Bestandes von nicht weniger als 12

Handschriften zu einer gewissen Übersichtlichkeit zu gelangen, mußten
Gruppierungen vorgenommen werden, die vorerst einer Rechtfertigung bedür-

1 Cod. 26, I: f. lr-33v und IV: f. 143r-190v dürften aus den ersten 80er Jahren
des 14. Jhs. stammen; den Sentenzenkommentar des Petrus de Candia (Cod. 20)
hat Friedrich 1390 erworben.

2 Cf. S. Clasen, in: LThK 42, 274; zum Wert der Predigttätigkeit allgemein
cf. D. Roth, Die mittelalterliche Predigttheorie und das Manuale Curatorum des

Johann Ulrich Surgant, Diss. Basel 1956, 38; dazu Alanus ab Insulis, Summa de
arte praedicatoria, PL 210, 111, der im Vorwort die biblische Jakobsleiter (Gen. 28,
12) als Bild für den stufenweisen Aufstieg des Vir cathelicus zum Vir perfectus
verwendet. Es ist vielleicht nicht unwichtig zu betonen, daß Alanus wohl besonders
an den Theologen gedacht hat, aber nur vom vir catholicus und perfectus und nicht
vom doctor christianus spricht. Ihm zufolge erreicht der Mensch die siebte und höchste

Stufe quando in manifesto praedicat quae ex scriptura didicit. — Felder, Geschichte
der wissenschaftlichen Studien im Franziskanerorden, 349, zieht den Zeitgenossen

Friedrichs und Universitätskanzler von Paris, Peter d'Ailly (Vorgänger des Johannes
Gerson) heran, der im Tractatus Universitatis (ed. D'Argentré, Collectio Ìudiciorum

de novis erroribus I, 2, Paris 1728, 77) sagt: Constat quod officium praedicato-
ris est maxime praeeipuum theologiae, sicut et expositio Scripturae sacrae.

60



fen. Was zunächst die von Inhalt und gelegentlich auch von der Form
der Texte her nur schwer vertretbare grobe Scheidung in Predigtliteratur
einerseits und Erbauungsliteratur andererseits betrifft, so liegt ihr ein

codicologisches Kriterium zugrunde, indem nämlich Friedrich den

Predigtliteratur-Codices Inhaltsverzeichnisse - sogenannte Tabulae de

tempore und Tabulae de Sanctis et aliis materiis predicabilibus - beigefügt und
damit die Zweckbestimmung der Handschriften gekennzeichnet hat,
während die Bände mit vorwiegend erbaulichem Inhalt nichts dergleichen

aufweisen. Die Scheidung geschieht also unter dem Gesichtspunkt
des Gebrauchs eines Bandes oder eines Textes durch Friedrich.

Die Predigtliteratur ihrerseits bildet keine Einheit. Wenigstens drei

Untergruppen lassen sich grundsätzlich festhalten: die geschlossenen

Predigtreihen eines Autors; die Predigtmaterialsammlungen, in denen

Friedrich, je nach Fülle des vorhandenen Materials die Texte teilweise in
systematischer Ordnung, teilweise aber auch in heterogenem Nebeneinander

zusammengestellt hatx ; und schließlich die Exempelsammlung,
das unentbehrliche Hilfsmittel und Handbuch fast jedes mittelalterlichen

Predigers.
Wie schon in der Einführung der ganzen Arbeit gesagt wurde, geht es

bei der Besprechung auch dieser Handschriftengruppe weniger um die

literarische oder theologische Auswertung der Texte als vielmehr um die

Darstellung ihrer Benützung durch Friedrich von Amberg.

1. Die Predigtliteratur

a) Geschlossene Predigtwerke (Codd. 24, 117 IIII, 139)

Friedrich von Amberg besaß drei geschlossene Predigtwerke in vier
Bänden, die überdies noch zusätzliches, meist als Füllsel zu wertendes
Material enthalten.

1 J. B. Schneyer, der sich für die Aufarbeitung der mittelalterlichen Sermones
am meisten verdient gemacht hat, berücksichtigt in seinem größten Unternehmen
(Repertorium der lat. Sermones des Mittelalters, cf. Bibl.) nur den Zeitraum 1150-
1350 und nur eigentliche Predigten oder Predigtentwürfe. Die von ihm notwendigerweise

durchgeführte Trennung der Sermones von sachlichen Grenzgebieten (cf.
Schneyer, Rep. I, 9 ff.) kann hier nicht durchgeführt werden, will man die von
Friedrich unter Tabula de Sanctis et aliis materiis predicabilibus zusammengefaßten
Predigten, Predigtentwürfe, Kurztraktate, Notanda und populartheologischen
Quaestiones nicht auseinanderreißen.

61



Cod. 24

Cod. 24 mit Bertrand de Turre-Predigten ist die erste bedeutende

Predigthandschrift Friedrichs. Er ließ sie im Jahre 1393, also kurz nach
seiner Ankunft in Freiburg, durch einen Beruisschreiber zum ansehnlichen

Preis von 70 Straßburgerschillingen 1 herstellen, was nicht zuletzt
als Beweis für die Beliebtheit dieses in der Zeit Papst Johannes' XXII.
zu höchsten kirchlichen Würden aufgestiegenen Franziskanerpredigers 2,

dessen ordens- und kirchenpolitische Haltung zwar von Friedrich
rückblickend keineswegs geteilt worden ist3, gelten kann.

Obwohl die neuere Forschung die Qualität von Bertrands Predigten
nicht allzu hoch ansetzt4, darf ihre Bedeutung besonders für das 14. und

1 Cf. Kat., Cod. 24, lc, 2c: f. 134r, 153r, Äußere Beschreibung.
2 Leben und Werk Bertrands de Turre sind übersichtlich zusammengestellt bei

Glorieux, Rép. II, Nr. 349; cf. auch Ch. Langlois, in: Hist. litt. France 36

(1927) 192-203 und LThK2 2, 272. - Bertrand hat sich vor allem als Provinzial der
aquitanischen Franziskanerprovinz einen Namen gemacht. Obwohl seine Predigten
sehr stark verbreitet waren, hat man ihn bis heute mehr als politischen Gesandten
Johanns' XXII. und vor allem als dessen Verteidiger im Armutsstreit untersucht.
Er wird als konservativ und orthodox, d. h. auf Seiten der Regierung und Autorität
stehend charakterisiert (cf. P. Gauchat, Cardinal Bertrand de Turre OM, his
participation in the theoretical controversy concerning the poverty of Christ and the
Apostles under Pope John XXII., Diss. Fribourg/Rome 1930, 41). Neuerungen und
übertriebenem Eifer stand er feindlich gegenüber. So hat Bertrand gegen fünf aus
seiner Provinz entflohene Spiritualen sehr scharf durchgegriffen. Der ihm
wesensverwandte Papst Johann XXII. setzte ihn für diplomatische Missionen ein, erhob
ihn 1320 zum Erzbischof von Salerno und 1323 zum Kardinalbischof von Tusculum.

Nach Absetzung des von Friedrich für den rechtmäßigen gehaltenen Ordensgeneral

Michael von Cesena ernannte Johannes XXII. Bertrand de Turre als
Generaladministrator der Franziskaner. Bertrand war es auch, der 1329 das Generalkapitel

von Paris einberief, wo Geraldus Odonis an Stelle des abgesetzten und nach
München entflohenen Michael von Cesena als Ordensgeneral gewählt wurde. Seinen
scholastischen Ehrentitel «Doctor famosus» erwarb er sich wahrscheinlich durch
seine große literarische Predigttätigkeit und nicht während seines Studienaufenthaltes

in Paris 1311 (dazu: P. Gauchat, op. cit., 35, Anm. 2 und L. Öliger, Fr.
Bertrandi de Turre processus contra Spirituales Aquitaniae, 1315, in: AFH 16,
1923, 329 f.; zu mittelalterlichen Ehrentiteln allgemein: F. Ehrle, Die Ehrentitel
der scholastischen Lehrer des Mittelalters, in: S. B. d. Bayer. Akad. d. Wiss. Phil,
hist. Kl. 9, 1919; P. Lehmann, Mittelalterliche Beinamen und Ehrentitel, in:
Erforschung des Mittelalters 1 (1941) 129-154) ; Lit. auch bei Schneyer, Rep. I, S. 550.

3 Cf. oben S. 49-54.
4 Cf. Ch. Langlois, in: Hist. Litt. France 36 (1927) 202 f., der sich auf B. Hau-

réau (in : Journal des Savants 1888, 617 : «Ces dissertations sur des lieux communs de

théologie, de droit canonique et de liturgie ne peuvent guère intéresser personne»)
stützt und beipflichtend sagt: «En effet, ni la forme n'en est personnelle ni le fond
n'en est original». Dagegen betrachtet B. Smalley, English Friars and Antiquity,

62



15. Jahrhunderts nicht unterschätzt werden. Diese besteht vornehmlich
in der Vermittlung eines umfassenden theologischen Wissens in
verhältnismäßig einfacher Form an weniger gelehrte Volksprediger. Deshalb
scheint es kein Zufall zu sein, daß Friedrich von Amberg gerade in der
ersten Zeit seiner seelsorgerlichen Tätigkeit diese Sammlung mit Predigten

zu den Episteln der Sonn- und Feiertage, die als eigentliches
Predigthilfsmittel anzusehen ist, zur Hand haben wollte und die Abschrift - wie
zahlreiche Textkorrekturen und Ergänzungen lehren - genauestens mit
der Vorlage verglich l.

Um den zwischen der gelehrt-scholastischen und volksnahen Predigt
stehenden Typus der Predigt Bertrands de Turre zu veranschaulichen,
möchte ich beispielsweise die Predigt zum Pfingstdienstag oder Pfingst-
sonntag 2 mit dem Thema : Oraverunt pro ipsis, ut acciperent spiritum sanctum

(Act. 8,15) analysieren, mit der sich Friedrich, wie marginale
Hervorhebungen der inneren Teile zeigen, besonders beschäftigt hat. Neben
zahlreichen Schriftzitaten bringt Bertrand als Autoritäten namentlich nur
Chrysostomus, Augustinus und Ambrosius. Der kunstvolle, scholastische

Aufbau der Predigt wirkt nicht schwer. Inhaltliche Subtilitäten, die oft den

gelehrten Universitätsprediger kennzeichnen, fehlen. Die Predigt ist so

angelegt, daß jeder Zuhörer, gleich welchen Bildungsstandes, Nutzen daraus

ziehen konnte. In durchaus scholastischer Form3 unterteilt der Autor
das Schriftthema in vier Punkte. Der erste betrifft das Gebet (Oraverunt),
das der Bezahlung von Arztschulden gleichkommt und nach Chrysostomus

das Beste ist, was wir Gott bieten können 4. Der zweite bezieht sich
auf das Wort pro ipsis und lehrt uns, das Gebet für andere über eigene
Bitten zu setzen. Im dritten Punkt, der sich vom Wort ut acciperent
herleitet, betont Bertrand den Unterschied zwischen recipere und accipere,

Oxford 1960, 242 f. das Predigtwerk Bertrands etwas differenzierter und kommt
zu einem gerechteren Urteil. Ebenso Schneyer, Geschichte der kath. Predigt,
149.

1 Cf. Kat., Cod. 24, Äußere Beschreibung; zur noch wenig erforschten
Textüberlieferung des homiletischen Wirkens Bertrands in Handschriften und
Frühdrucken siehe vor allem Ch. Langlois, op. cit., 195 ff. ; Frühdrucke bei Zawart,
The History of Franciscan Preaching and of Franciscan Preachers, 302.

2 Cod. 24, lc : f. 80r-83v, mit folgender Überschrift des Schreibers : Feria tercia
post penthecosten sermo bonus et de epistola vel pro die penthecostes. Es handelt sich
um den Sermo : Schneyer, Rep. I, Bertrand de Turre, Nr. 314.

3 Cf. Cruel, Geschichte der deutschen Predigt, 279; gestützt auf seinen noch
nicht überholten Vorschlag zur Einteilung der mittelalterlichen Predigt, handelt es

sich hier um eine thematische Lehrpredigt.
4 Omelia XXII super Mt.; cf. Migne, Patrologia Graeca Bd. 57, 306.

63



wobei ersteres als passives Aufnehmen weniger verdienstlich ist als das

aktive Empfangen, das vor allem in der augmentatio caritatis zum
Ausdruck kommen soll. Der vierte Punkt schließlich führt zum hl. Geist, der
als virtus excludens omnem culpe servilitatem, flatus infundens omnem

gracie suavitatem, digitus describens omnem noticie necessitatem und nexus
coniungens omnem ecclesie civilitatem umschrieben wird. Sinngemäß legt
nun Bertrand den Hauptakzent auf die Wörter Oraverunt und Spiritum
sanctum, indem er die entsprechenden Punkte miteinander verbindet und
ausweitet. So wie Moses die sieben ägyptischen Plagen durch das Gebet

vom auserwählten Volk abgehalten hat, so können wir durch das Gebet

um die sieben Gaben des hl. Geistes die sieben Hauptsünden von uns
abwenden. Diese Verbindung von zahlenmystischen Beispielen -
untereinander und mit dem Predigtthema -, die Friedrich und seinen

Zeitgenossen im Einzelnen sehr geläufig waren 1, bildet den Hauptteil dieser

Bertrand-Predigt. Es zeigt sich hier - wie übrigens im Aufbau des ganzen
Sermo - einerseits eine scholastisch-gelehrte Gliederung, die zum Schema

erstarren kann 2, und andererseits eine inhaltliche und sprachliche Leicht-
verständhchkeit, die sich, wie aus dem folgendem Ausschnitt zur ersten

ägyptischen Plage ersichtlich wird, der volksnahen und gesprochenen
Predigt nähert : Sciendum est ergo, quod Moyses, ut habetur Exodus VIII,
oravit contra piagas ranarum ; significant peccatum carnalis inmundicie ac

palludibus Egypti operuerunt terram, intraverunt domos et cubicula, ascen-
derunt supra mensas et supra strata. Magna fuit plaga ranarum, magna
pestilencia ista. Sed proch dolor/ maior est modo. Fluvius iste ranas
ebulliens est carnis concupiscencia, homines fetidos et lubricos ubique
gignens, qui proprie ranis comparantur. Sicut enim rane semper in luto

vivimi, lutum comedunt, in lutum saltant et in luto cantant, sie homines
carnales et invidi in fetibus voluptantur, in illis semper vivunt, delicias
carnis beatitudinem estimant, in lutum luxurie se precipitant et de luto
carnalitatis semper loquuntur, semper cantant in luto vilitatis et inmundicie.
Tot rane hodie de istofluvio exeunt, iam terram operiunt, ubique invenientur :

in vieiis, in scolis, in claustris et quod peius est, in ecclesiis. Ubique saltant,

1 Cf. Cod. 107, I: f. lr—3v, Rudolf von Biberach, De septem donis Spiritus sancti
(verloren) ; dazu unten S. 100-102; auch die Verbindung der 7 Gaben des hl. Geistes
mit den 7 Hauptsünden war weitverbreitet; cf. z. B. Cod. 44, VII, 2: f. 91v-92v.

2 Die 7 Plagen werden nach dem gleichen Schema behandelt: 1. Plage und ihre
symbolische Bedeutung, 2. Biblischer Name des bösen Geistes, 3. Die dagegen
einzusetzende Gabe des hl. Geistes, 4. Bitte an den hl. Geist : Veni ergo sancte Spiritus
et emitte celitus donum.

64



ubique cantant vel pocius cloacant et quasi ubique omnino fêtant et deturpant.

Magna enim plaga ista! Auferat a nobis dominus huius ranasl1. Es mag
sein, daß in dieser Predigt kaum ein persönlicher oder origineller Gedanke

Bertrands durchschimmert2. Berücksichtigt man hingegen das

Hauptanliegen der geschriebenen Predigt, nämlich Anhaltspunkte für eine

persönliche Ausschmückung in der gesprochenen Predigt zu liefern, so wird
der Erfolg Bertrands verständlich. Was ihm besonders gelingt, scheint

mir die Einkleidung theologischer Erkenntnisse in eine verständliche

Sprache zu sein. Der einfache Prediger suchte in Predigtvorlagen
einleuchtende biblische Figuren oder Allegorien mit den richtigen
Bibelzitaten 3 und weniger die persönliche, den Umständen anzuspassende

Entwicklung eines Gedankens, die schriftlich gar nicht festgehalten
werden mußte. Bertrand, der die hl. Schrift nicht sermone falerato, sed

rudibus omeliis 4 erklären wollte, was indirekt die Beherrschung der

zeitgenössischen Ars praedicandi verrät, kam einem großen Zeitbedürfnis

entgegen, indem er, ohne seine scholastische Bildung zu verneinen,
dem Volksprediger das scholastische Gedankengut in eine brauchbare
Form goß.

Inhaltlich und stilistisch von scholastischer Gelehrsamkeit stärker

geprägt ist eine anonym überlieferte Zusatzpredigt, die Friedrich von
Amberg, nach marginalen Textergänzungen und Glossen zu schließen,
als Füllsel ebenfalls vom Berufsschreiber kopieren ließ 5. Es handelt
sich um eine Predigt zum Fest Johannes' des Evangelisten, die in
einem Einsiedlercodex dem Augustinergeneral Johannes Hiltalingen
von Basel zugeschrieben wird6, den Friedrich in seiner Straßburger

1 Cod. 24: f. 81r/v.
2 Cf. oben S. 62 Anm. 4.
3 Dies kommt in den Randglossen Friedrichs zu seiner Predigtmaterialiensammlung

und besonders zum Predigtwerk Bertholds von Regensburg deutlich
zum Ausdruck; dazu unten S. 68-72, 82f.

4 Cf. Ms. Toulouse 326, f. Iva: non sermone falerato, sed rudibus omeliis ad
utilitatem simplicium exposituri sumus evangelia singulis dominicis et temporibus
nach B. Smalley, English Friars and Antiquity, 243 Anm. 2.

5 Cod. 24, 2a: f. 135r-138r; sie steht zu Beginn des auf die Bertrand-Predigten
folgenden Sexterns, der seinerseits dem vom Berufsschreiber angelegten
Inhaltsverzeichnis vorangeht. In dieser Tabula (Cod. 24,2c: f. 147r-153r), die wie die
Predigtfolge in der Handschrift chronologisch angelegt ist, figuriert sie als 2. Predigt
neben dem Sermo Bertrands zum gleichen Fest. Möglicherweise befand sie sich
schon in der Bertrand de Turre-Vorlage, die Friedrich abschreiben ließ.

6 Cod. Einsiedeln StiB 45 (Fol. 97), f. 228rb-230rb; cf. Zumkeller, Manuskripte,
Nr. 506.

65



Zeit kennengelernt hatl. Ihr Vorhandensein in diesem Codex möchte
ich als Zeichen dafür werten, daß Friedrich zu Beginn seiner

seelsorgerlichen Tätigkeit durchaus noch mit der geistigen Welt seiner

Ausbildungsjahre verhaftet war.

Cod. 117 I/II
Wesenthch volksnaher im Ton als die Predigten Bertrands de Turre

sind die Sermones rusticani des Berthold von Regensburg, von denen sich

eine 322 Nummern umfassende Abschrift in Friedrichs Büchersammlung
befand. Auf welche Weise er in den Besitz der Handschrift - heute
Cod. 117 - aus dem ausgehenden 13. Jahrhundert gelangte, läßt sich

nicht mehr feststellen; sicher ist nur, daß er sie spätestens 1403

durchgearbeitet hat. Nach L. Casutt ist diese Abschrift in der oberdeutschen

Minoritenprovinz entstanden 2 und steht inhaltlich eine Sammlung einerseits

von echten und wörtlich aus den authentischen Rusticani entnommenen

und andererseits von reportierten Predigten dar, in die auch

fremdes Gut eingeflossen ist3. Bevor die Handschrift an Friedrich überging,

war sie mit einfachen roten oder blauen Lombarden miniert, mit
einer roten, durchlaufenden Predigtzählung in arabischen und römischen

Ziffern sowie mit marginalen Textkorrekturen von einer zweiten Hand
versehen worden 4.

Friedrich von Amberg hat die ursprüngliche Pergamenthandschrift in
ein brauchbares Nachschlagewerk umgewandelt. Er teilte den umfänglichen

Codex in zwei Halbbände, vervoUständigte die Rubrizierung,
indem er vor allem die inneren Predigtteile mit Randbemerkungen hervorhob,

und versah die wichtigsten Predigtgedanken mit schwarzen
Randbuchstaben in durchlaufender alphabetischer Reihenfolge. Mit Rand-
Notae verwies er außerdem auf die für ihn wichtigsten Stellen. Als
Resultat dieser intensiven Beschältigung mit dem Predigtstoff ergaben
sich je zwei Verzeichnisse, die Friedrich jedem Halbband in Papierheften

beifügte 5. Das erste stellt ein alphabetisches Sachregister dar,

1 Cf. oben S. 6, 32 f.
2 L. Casutt, Die Beziehungen einer Freiburger Handschrift, 261 (zit. oben S. 19

Anm. 4).
3 L. Casutt, op. cit., 261, kann mit einiger Sicherheit nur Nr. 95 (Conradus

Holtnicker) und 285 (Innozenz III.) als Predigten anderer Autoren nachweisen.
4 Cf. Kat., Cod. 117 I/II, Äußere Beschreibung.
5 Während F. Jostes, in: Historisches Jahrbuch 12 (1891) 361 noch in Frage

stellte, ob Friedrich von Amberg als Verfasser der Tabulae zu gelten habe, wendet
Casutt, op. cit., 110 nichts gegen eine Autorschaft Friedrichs ein.

66



dessen Vorarbeiten in den schwarzen Marginalbuchstaben zu den

wichtigsten Predigtgedanken zu suchen sind '. Im zweiten Verzeichnis2

stützte sich Friedrich auf seine roten Randvermerke zur Divisio the-

matis. Es bringt in der Reihenfolge der Predigten kurze Zusammenfassungen

und kritische Bemerkungen Friedrichs zum Inhalt und besonders

zum Stil der Predigten.
Diese ordnende Arbeit im Hinblick auf ein praktisches Handbuch

führte Friedrich im Jahre 1403 zu Ende. In einem inhaltlich identischen
Schlußwort zu jedem Halbband identifiziert Friedrich das anonym
überlieferte Werk und weist auf die Vollendung seiner sicher nicht unbedeutenden

Leistung hin: Expliciunt rubrice materiarum omnium sermonum

presentis libri, que est secunda pars rusticani, videlicet fratris Bertholdi
ordinis fratrum minorum provincie superioris Alamanie et de conventu

Ralisponensi. Qui fuit famosissimus predicator et obiit XIX kalend.

ianuarii, anno domini M" CC LXXII0. Tabula vero hec conscripta in
III0 ydus novembris, anno domini M° CCCC III0 in conventu Friburgi
Oechtlandie per me fratrem Fridericum, ministrum predictorum fratrum
ac sacre théologie indignum professorem 3.

Wahrscheinlich zur gleichen Zeit hat Friedrich beide Teile einbinden
lassen 4. Für die Rezeption bertholdischen oder rusticanischen Gedankenguts

durch Friedrich sind die Predigtregesten aufschlußreich, wo jede

Predigt einen Titel, eine Nummer, eine kurze Zusammenfassung und in
einigen Fällen eine kritische Bemerkung Friedrichs erhält. So beispielsweise

5
: De dileccione et quomodo deus punit peccatores ipsum non

diligentes. In sexto: Diliges dominum. Notatur quod quatuor sunt cause, quare
aliquem diligimus: aut quia nobis attinet vel habet in se dileccionem, vel

benefacit nobis vel speratur quod in futuro benefaciet. Hec omnia in deo

inveniuntur. Ideo exponas quantum vales, quia in sermone non prosequitur
pulcre, oder 6: De premio bonorum et malorum post mortem. 8. Dignus est

operarius mercede sua. Notât non multum placibilia;1 De tribulacione
ecclesie. 103. Beati miséricordes. Notatur pulcra hystoria in fine libri
Judit XIX, quam pulcre déclarât et exponit de ecclesia, que iam multa

1 Cf. Kat., Cod. 117 I, II, 1: f. 243r-253v und Cod. 117 II, II, 1: f. 263r-273r.
2 Cf. Kat., Cod. 117 I, II, 2: f. 255r-266r und Cod. 117 II, II, 2: f. 273v-285r.
3 Cod. 117 II, II, 2: f. 285r.
4 Cf. Kat., Cod. 117 I/II, Äußere Beschreibung.
5 Cod. 117 I: f. 255r zur 6. Predigt (Casutt Nr. 6).
6 Cod. 117 I: f. 257r zur 8. Predigt (Casutt Nr. 24).
7 Cod. 117 I: f. 264r zur 103. Predigt (Casutt Nr. 135).

67



patitur ;1 De peccatis venialibus. 80. Beatus vir qui inventus est sine macula.

Notatur de tribus maculis et tunc prosequitur Ma tria. Item ponit triplicem
differenciam venialium, scilicet magna, minora, minima. Et post de secundo

membro principali, scilicet Qui post aurum, notât triplicem differenciam
religiosorum, circa hoc quod dicit Abiit, et ista prosequitur, sed est defectus

sermonis, und schließlich2: De novem peccatis alienis. 138. Venit filius
hominis querere. Notantur multum diffuse novem peccata aliena.

Es würde zu weit führen, die ganze Tabula Friedrichs hier
wiederzugeben. Allein die angeführten Beispiele zeigen, wie stark Friedrich
sich mit Cod. 117 befaßt hat. Die teilweise kritische Auseinandersetzung
mit den Predigten spiegelt sich bezeichnenderweise nicht in einer Kritik
am Predigtstoff, sondern am Modus prosequendi 3. Nur eine Predigt hat
Friedrich als Ganzes abgelehnt, durchgestrichen und mit Nichil valet

vermerkt4.
Neben den unzähligen Marginalbuchstaben, Einteilungszahlen und

Randbemerkungen zum Predigtaufbau, die Friedrich zur Ausarbeitung
der Verzeichnisse dem Text beigab, kommen auch einfache Nota Friedrichs

vor, die sein besonderes Augenmerk bekunden. So steht ein Nota
bei einem guten Exempel5, bei einer guten Nacherzählung der
hl. Schrift6, bei guten, leicht verständlichen Bildern oder Tropen 7, bei
einem Sprichwort 8, bei einer Stelle, wo Berthold Deutsche und Fran-

1 Cod. 117 I: f. 262r zur 80. Predigt (Casutt Nr. 112).
2 Cod. 117 II: f. 274r zur 138. Predigt (Casutt Nr. 173).
3 Cf. oben S. 54 Anm. 3.
4 Nr. 167 (Casutt Nr. 207) in Cod. 117 II: f. 74vb-75ra. Dieses Stück trägt die

rote Nummer CLXVII und eine blaue Lombarden-Initiale, sonst keine Rubrizierung,

womit deutlich wird, in welchem Zustand Friedrich in den Besitz der Predigten

gekommen ist. Im Inventar (Cod. 117 II, II, 1: f. 276r) sagt Friedrich dazu:
Item [de conversione peccatorum] 167. Si quis etc. (Jo. 12, 26) Nichil valet.

5 In der 8. Predigt (Casutt Nr. 24), Cod. 117 I: f. 37rb Friedrichs Nota bonum
exemplum zur Erzählung des wunderbaren Todes des hl. Sisois: Die de Sysoim.
Dicebant de abbate Sysois, quoniam in die dormitionis scilicet cum sederent circa
eum patres, resplenduit ut sol fades eius (cf. Acta Sanctorum, Juli, Bd. II, 284 B).

6 In der 11. Predigt (Casutt Nr. 11), Cod. 117 I: f. 17vb: Nota hystoriam hanc

usque ad finem sermonis zu 1. Reg., 8-10; es handelt sich um die Predigt Bertholds
von Regensburg, Schneyer, Rep. I, Nr. 375.

7 Als Beispiel mag die 7. Predigt (Casutt Nr. 23) genügen, wo Friedrich die
Aufzählung biblischer Gegenspieler und deren moralische Interpretation mit Nota
vermerkt. (Cod. 117 I: f. 35rb) Nunc est Abel cum Cayn, Cayn homieida cum
innocente; Cham cum Sem, irrisor crudelis cum ilio, qui nullum irridet; Ismahel cum
Ysaac, perversar cum ilio, qui nullum pervertit

8 In der 151. Predigt (Casutt Nr. 186; Schneyer, Rep. I, Bertholdus de Ratisbona,

Nr. 341; Cod. 117 II: f. 44v) zu: Volatus galline et peregrinacio femine raro
sortitur bonum finem, vel secundum alios : equalis sunt utilitatis.

68



zosen miteinander vergleicht \ bei einem Chrysostomus-Zitat2 oder bei

irgend einem Gedanken, der Friedrich beeindruckt haben muß. Außerdem

dürften Friedrich jene Predigten besonders gefallen haben, deren

Hauptpunkte er nicht nur mit Zahlen am Rande vermerkte, sondern mit
Worten ausschrieb. So betrachtet Berthold in der 3. Predigt3 die drei
auf Golgotha Gekreuzigten stellvertretend für die drei Menschentypen:
die Heiligen, die Geretteten und die Verdammten; jeder Typus hat hier
auf Erden ein dreiteiliges Kreuz zu tragen, was Friedrich durch folgende
Marginaleinträge hervorhob : Prima pars crucis peccatorum / secunda

pars I tercia pars / Secunda crux : penitencium / prima pars / secunda

pars I tercia pars / Tercia crux : perfectorum / prima pars / secunda pars /
tercia pars. Im ersten Teil dieser Predigt führt der Verfasser zudem einen
einfachen Gedanken aus, der auch in Predigten, die vielleicht von Friedrich

stammen, vorkommt: der Sünder hat wegen der Sünde viele
Unannehmlichkeiten, er müht sich für wenig Lohn ab, deshalb lohnt sich die
Sünde nicht 4.

Eingehend scheint sich Friedrich von Amberg mit der 4. Predigt
beschäftigt zu haben 5. An fünf Stellen bringt er ein Nota an und schreibt
im Inventar dazu 6: De visione beatorum in patria. 4. Beati oculi. Notatur
quod deus manifestavit suam pulcriludinem tribus modis, videlicet per
sacram scripturam, per subiectum creaturam, per sanctorum experienciam,
concludendo has très sub una conclusione, et hinc proseguendo pulcre:
quomodo videbis, quomodo miraberis et quomodo delectaberis. Die Nota
Friedrichs beziehen sich auf Predigtstellen, in denen dem Leser oder
Zuhörer die Gottesschau der Seligen in packenden Bildern nahe gebracht

1 Cf. unten S. 71 f.
2 In der 109. Predigt (Casutt Nr. 142; Schneyer, Rep. I, Nr. 39; Cod. 117 I:

f. 221rb) zu: Crisostomus: Si tempestas nautis, si vulnera militibus, frigora agricul-
toribus propter premium temporale levia sunt, quantomagis debent esse levia propter
premium eternum.

3 Casutt Nr. 3; entfernt verwandt mit Schneyer, Rep. I, Nr. 64.
4 Cod. 117 I: f. 5rb: 0 raplores, o domini, o armigeri, fures, adulteri et huius,

quantam infelicitatem et incommodum habetis ante peccatum et vos avari. Vergleichsweise

in Cod. 44, V, 8 : f. 60v : quia peccator non habet divinum adiutorium nec ange-
licum nec humanum, ideo sibi frequenter male accidit oder Cod. 95, VIII, 4:
f. 128v: Durum enim est servire dyabolo, tum quia male rémunérât, tum eciam quia
frequenter plus laborat lusor, predo, raptor, fur el huiusmodi ; luxuriosus per vicos
eundo — quam bonus homo decern noctibus orando. Similiter superbe midieres et mundane

sepe paciuntur frigus, quandoque calorem, quandoque pressionem socularium
et vestium et huiusmodi. Similiter multi torquentur ira, avaricia, invidia etc.

5 Cod. 117 I: f. 6vb-9ra (Casutt Nr. 4).
6 Cod. 117 I; f. 255r.

69



wird: so wie Ritter nicht ruhen, bis sie einer schönen Frau Minnedienst
leisten können, so kommen auch Heilige vor der ewigen Gottesschau
nicht zur Ruhe, (ibid.) Man erfreut sich an einem schönen Bild; noch

größer ist die Freude an einem lebendigen Bild (Kreatur) ; wie groß muß
erst die Freude am Schöpfer aller Bilder sein (ibid.) Der Anblick Gottes

ist so angenehm, daß einer, der mitten im höllischen Feuer steht und

von Schwertern und Messern durchbohrt wird, beim Anblick Gottes

glaubt, inmitten von Blumen zu wandeln und von Rosenwasser

übergössen zu sein; dann kann die Seele sprechen: Modo numquam desidero

dilecciorem, amabiliorem habere. Item modo numquam amplius cupio
dulciorem et delectabiliorem rem gustare et sentire sive invenire.

Es fällt auf, daß Friedrich besonderen Wert auf die moralischen
Interpretationen von Bibelstellen und historischen Fakten legte. So vermerkte
er jeweils in ähnlicher Weise, wie das ganz allgemein in Exempelhand-
schriften der Fall ist1, die moralische Auslegung der Erzählung, sofern
sie von der Historia getrennt ist, mit moraliter am Rande 2.

Aus solchen Randglossen lassen sich einige zusätzliche thematische
Schwerpunkte fassen, die Aufschluß über Friedrichs Auswertung der

Berthold-Predigten zu geben vermögen. In bezug auf das Gebet hat
Friedrich vor allem praktische Gebetsanleitungen, Aussagen über die
Nützlichkeit des Gebets 3 und Antworten Bertholds auf Einwände aus
dem Zuhörerkreis - etwa Dicis : nihil scio orare, nisi A ve Maria et Credo

et Pater noster. Respondeo: tantum scis quo ad salutem ut Petrus, si hec

sets; si nescis, discel4 - mit Notae angemerkt.
Nicht minder beachtete Friedrich die drei Berthold-Predigten über

das Problem der Andersgläubigen und Häretiker 5. Er bezeichnete die

Stellen mit Judei, Heretici, Sarraceni und hob mit einem besonderen

1 Z.B. in der Physiologus-Bearbeitung von Cod. 82, VII: f. 134r-163r mit
Moraliter, Moralitas oder in den Gesta Romanorum (ibid. III—V: f. 62r—119v) mit
Reduccio.

2 Z. B. Cod. 117 I: f. 43rb (Casutt Nr. 31, Schneyer, Rep. I, Nr. 135) Historia
Joseph, dann f. 43va Moraliter oder Cod. 117 I, f. 76vb (Casutt Nr. 57) Historia
Hester, primo de Assuero, dann f. 77ra Moraliter. Hieher gehört auch ein Nota
Friedrichs zur allegorischen Auslegung Bertholds der sieben Schalen-Engel aus der
Apocalypse (Apoc. 16) in der 6. Predigt (cf. oben S. 67 Anm. 5), die Friedrich
sonst nicht hoch einstufte.

3 Ähnliche Texte finden sich auch in den von Friedrich zusammengestellten
Predigtmaterialsammlungen.

4 Cod. 117 II: f. 163rb (Casutt Nr. 256, Schneyer, Rep. I, Nr. 395).
5 Es handelt sich um die Predigten : Casutt Nr. 52-54 ; Nr. 53 entspricht

Schneyer, Rep. I, Nr. 240.

70



Nota den Passus hervor, wo der Predigtautor den Beweis führt, daß die

Torheit von zweihundert verschiedenen Häresien, von denen jede

behaupte, den einzig richtigen Glauben zu besitzen, größer sei, als die

Torheit der Juden und Mohammedaner 1.

Auch Bertholds Gedanken zur Bußpraxis scheinen Friedrich
willkommene Hilfe in der pastoralen Tätigkeit geboten zu haben, indem
dieser nämlich eine Berechnung Bertholds der Büßjähre bei einem oder

mehreren Ehebrüchen mit Nota 2, eine Faustregel für Casus episcopates

mit Regula 3 und den Beweis Bertholds, daß eine Verzögerung von Buße

und Umkehr schlechte Folgen nach sich ziehe 4, mit Probatur scripturis et

racionibus und Item probatur racionibus et exemplis 5 am Rande anmerkte.
Von seiner deutschen Heimat her gesehen ist es verständlich, daß

Friedrich die Predigt Bertholds De resistencia contra demones 6 mit besonderem

Interesse las. Zuerst trennte er mit den Randbemerkungen
Historia und moraliter die Bibelinterpretation Bertholds zu 1. Para. 12.

So wie sich David im Kampfe mehr oder weniger Leute aus den
verschiedenen Stämmen zugesellten, so scharen sich auch heute mehr oder

weniger Leute aus den verschiedenen Ständen und Nationen zu Christus,

um durch ihn gerettet zu v/erden. Hierauf wies Friedrich mit einem Nota
auf die Rettungsaussichten der verschiedenen Stände hin, von denen

nach Berthold die Milites am schlechtesten wegkommen: Vos milites,

pauci modo ex vobis veniunt, quia vere estis omnes exactores pauperum,
tamen aliqui ex vobis veniunt und schheßlich verstärkte er mit Nota bene

den Passus Bertholds: Nam de Alemaniapauciores nobiles viri et consules

veniunt quam de Francia ad celestem patriam; nobiles vero Theutonie fere
omnes sunt predones et de illa terra veniunt pauciores, quia sunt homicide

1 Cod. 117 I: f. 72rb (Casutt Nr. 53, Schneyer, Rep. I, Nr. 240).
2 Cod. 117 I: f. 12va (Casutt Nr. 7) zu: Pro adulterio uno oportet tribus annis

agere penitenciam sed secundum iura VII, si binus de adulterio 14, si ter 21, si 4:
28 (bis für 10 000 mal 70 000 Jahre!).

3 Cod. 117 I: f. 117va (Casutt Nr. 76, Schneyer, Rep. I, Nr. 306) zu: Dicit
quidam sanctus : régula est : omnia crimina, que sunt accusacione el dampnacione
dignissima, si fuerint détecta vel publicata per sentenciam vel propriam confessionem,
iure vel per facti evidenciam, sunt transmiltenda ad episcopum.

4 Friedrich hat diesen Gedanken in einem eigenhändigen Notandum quod
conversio nostra differì non debet in Cod. 62, I, 4 : f. Vr ausgeführt.

5 Cod. 117 II: f. 210rb (Casutt Nr. 287) zu: Item predicari debet modernis omnibus

exemplis, scripturis et racionibus ne confessio differatur (12 Punkte) (f. 210va)
Hiis eciam racionibus vel exemplis cito confitendum est (mit sieben aus dem
täglichen Leben genommenen Beispielen).

6 Casutt Nr. 32 (verwandt mit Schneyer, Rep. I, Nr. 107).

71



plures ibi quam in alia. De illa, quia adulteri, de illa, quia usurarii,
avari et huius 1.

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß Friedrich an Berthold oder
Pseudo-Berthold aus Cod. 117 2 besonders die moralischen
Bibelinterpretationen und die unkomplizierten, dem einfachen Volk einleuchtenden
moralischen Erbauungen schätzte.

Cod. 139

Ähnlich wie mit den Berthold-Predigten verfuhr Friedrich von Amberg
mit einer anonymen Quadragesima-Predigtsammlung, die vielleicht aus

Bologna stammt und möglicherweise den Franziskaner Odo Rigaldi
zum Verfasser hat3.

Es handelt sich um eine unvollständige Pergamenthandschrift
(Cod. 139) aus dem frühen 14. Jahrhundert mit 96 Predigten, die zur
Hauptsache von einer Hand in flüchtiger Textura geschrieben sind. Eine
zweite Hand hat diesen Text korrigiert, einfach rubriziert, mit roten
Titeln versehen und in einem ergänzenden Anhang 16 der 96 Predigten
selber kopiert. Wie die alte von Friedrich radierte und durch eine eigene

ersetzte Blattzählung zeigt, war die Handschrift ursprünglich nach vorn
und hinten vollständiger. Neben der Blattzählung finden sich noch

schwarze Majuskelbuchstaben von der Hand Friedrichs im Codex, die

auf die Anlage eines heute verlorenen alphabetischen Sachregisters
hinweisen. Vereinzelte Predigten erhielten von Friedrich außerdem rote
Marginalzahlen zur Hervorhebung der Predigtteile. Vom heutigen Buchblock,

der mit Friedrichs Zählung 1 beginnt, ist das erste vorgebundene
Heft, das wahrscheinlich die Tabulae Friedrichs enthielt,
verlorengegangen. Der typische Einband aus der Franziskaner Werkstatt Friedrichs

hat frappante Ähnlichkeit mit Cod. 66 (Vokabular des Fritsche
Closener). Friedrich von Amberg scheint am Text eine zweite Rubrizierung

vorgenommen zu haben. Dabei hat er gewisse Predigten und Pre-

1 Cod. 117 I: f. 45rb.
2 Weitere zwei Predigten oder Predigtfragmente Bertholds konnte ich unter dem

anonymen Material (Cod. 62, VIII, 3 : f. 112v-113v und Cod. 63, I, 9: f. 123v-124r;
ein ähnliches Incipit wie Schneyer, Rep. I, Bertholdus de R., Nrr. 79 und 290
besitzt außerdem Cod. 83, II, 65: f. 84r-85v) feststellen.

3 Cod. 139, I: f. lr-103v. Klarheit über den Verfasser wird erst ein stilistischer
Vergleich zwischen den wenigen, mit Sicherheit Odo Rigaldi gehörenden Predigten
(cf. Glorieux, Rép. II, Nr. 303 h und A. Zawart, The History, 268) und dem
vorliegenden Quadragesimale verschaffen; cf. auch Schneyer, Rep. IV, S. 510.

72



digtteile mit besonders zahlreichen Paragraphenzeichen versehen und,
wie eine entfernte Verwandtschaft zwischen einem derart rubrizierten
Predigtteil und einer von ihm kopierten oder verfaßten Predigt zum
gleichen Thema in einem seiner Sammelbände zeigt, vielleicht hier eine

Anregung gefunden 1.

Soviel ich sehen konnte, fehlen in diesem Quadragesimale nicht nur
Zitate außerbiblischer Autoritäten, sondern auch eingestreute Exempel
und Quaestiones. Die meisten Predigten beginnen mit einem Satz, der
das (der Perikope entnommene 2) Schriftthema im übertragenen Sinne

auslegt. Die Bezugnahme auf das Werk des Erlösers ist in diesem
einleitenden Satz so häufig, daß man versucht ist, von «Salvator-Predigten»
zu sprechen. Der nicht über eine zweite Zergliederung hinausgehende

1 Cod. 139, I, 9: f. 12v-15r (cf. Cod. 62, II, 3: f. 3r-4v) : hier wird zuerst das
Schriftthema Ecce nunc tempus acceptabile dreigeteilt: ideo tamen tempus
quadragesimale est ab ecclesia ordinatum tamquam humilius, tamquam brevius et tamquam
utilius. Et ideo propter facilitatem est penitencia inchoanda, propter brevitatem est

continuando, propter utilitatem est retribucio exspedanda. Propter primum dicit :

Ecce, in quo demonstratur humilitas ; propter secundum addit: Nunc, in quo ostenditur
brevitas vel est brevius tempore; propter tercium dicitur : Acceptabile, in quo declaratur
utilitas. Der Übergang zum eigentlichen Predigtgegenstand wird dadurch hergestellt,
daß der Frühling als geeignetste Jahreszeit nicht nur für das Aufleben der Natur,
sondern auch für die geistlichen Übungen bezeichnet wird: Nam sicut in tempore
veris multa consuerunt fieri, sic in tempore quadragesimale multa spiritualiter exer-
ceri. Der Predigtautor zählt sodann acht, dem Frühling zukommende Eigenschaften
auf, die bildlich auf den innern Menschen zutreffen und zugleich die acht Hauptpunkte

der Predigt ergeben: Isto namque vernali tempore, quod est medium inter
yemem et estatem consueverunt debiles ad farcia surgere, fossores superflua resecare,

reges ad bella procedere, mercatores maria navigare, nubes pluvias mittere, volucres
dulcia personare, tellus flores producere, virgines solatia peramare. Sic tempus
quadragesimale, quod datur penitentibus ad penitenciam faciendam est actum eis ad recupe-
randum remedium per contricionem, ad exlirpandum flagicium per confcssionem, ad

expugnandum dyabolum per contradiccionem, ad lucrandum regnum dominicum per
peregrinacionem, ad humedandum animum arridum per devotionem, ad cognoscendum
divinum beneficium per graciarum actionem, ad emittendum nomen odiferum per
bonam conversacionem, ad amplectendum sponsum pulcherimum per dileccionem. —

Vergleichsweise lautet der Anfang der von Friedrich kopierten (und kompilierten?)
Predigt in Cod. 62, II, 3: f. 3r zum gleichen Thema: Licet dominus noster cuncta
fecerit bona in tempore suo, aliquid tamen est bonum in uno tempore, quod parum valet
in alio. Spiritualiter tarnen congruencia temporis solet ab hominibus considerari circa
quatuor tempora. Solent enim observare tempus minuendi, seminandi, negociandi et

Iransfrelandi. Observât enim infirmus tempus ad minuendum, agricola ad seminandum,
mercator ad negociandum, peregrinus ad transfretandum. Ad hec autem omnia est

tempus acceptabile. In den vier Hauptpunkten der Predigt wird sodann das Schröpfen,

Säen, Handeln und Reisen allegorisch-moralisch ausgelegt.
2 Mit Ausnahme der ersten vier Nummern sind alle Predigtthemen Perikopen

und zwar größtenteils dem Tagesevangelium entnommen.

73



Aufbau entspringt der Divisio thematis (d. h. der Teilung des

Schriftzitates). Der Stil ist unpersönlich und erinnert eher an eine kompilierte
Predigtreihe als an ein Werk eines bestimmten Verfassers. Typisch für
die Sammlung scheint mir der häufig vorkommende Predigtabschluß
zu sein, wo mit einem propterea dicit oder dicit ergo das Thema
wiederholt wird.

Im großen und ganzen hat sich aber Friedrich von Amberg mit diesem

Predigtwerk nicht so stark beschäftigt wie mit den Rusticani Bertholds
von Regensburg, denn Notae und aufschlußreichere Randvermerke
fehlen hier gänzlich.

b) Predigtmaterialsammlungen (Codd. 44, 62, 83, 95)

Neben den drei geschlossenen Predigtwerken finden sich unter den

Büchern Friedrichs von Amberg vier jener formal auch aus andern
spätmittelalterlichen Klosterbibliotheken bekannten Codices mit disparatem
Predigtmaterial. Entstanden sind solche Miszellanhandschriften meist
aus dem Bedürfnis der Prediger, über eine möglichst breite Auswahl von
gut brauchbaren, beispielhaften Texten zu verfügen, deren Anschaffung
mit keinen allzu hohen Kosten verbunden war. Deshalb wurden üblicherweise

Teile älterer Sammlungen neu zusammengestellt und mit
Ergänzungen versehen.

Dieser Vorgang läßt sich mittels codicologischer und inhaltlicher
Kriterien auch an den Kollektaneenbänden Friedrichs ablesen. Dabei muß
sich das Augenmerk weniger auf den endgültig hergestellten Band, als

vielmehr auf die ihm zugrunde liegenden Einzelfaszikel, die selber wieder
mehrere Texteinheiten enthalten können, richten. Deshalb betrachte
ich im folgenden die vier Codices als ein geschlossenes Ganzes, d. h.
als das mehr oder weniger zufällig auf vier Bände aufgeteilte
Predigtmaterial, und versuche, das Verhältnis Friedrichs zu den einzelnen codi-

cologischen und inhaltlichen Einheiten herauszuarbeiten.
Zunächst ist allerdings abzuklären, wann Friedrich von Amberg diese

Sammelbände hergestellt hat. Als sicherer Terminus ante quem bietet
sich nur sein Todesjahr 1432 an. Darüber hinaus können die Codd. 62

und 95 aus inhaltlichen Gründen nicht vor 1404 x bzw. 1407 2 angefertigt

1 Cf. Kat., Cod. 62, VI: f. 45r-97v, bes. f. 45r (Vinzenz Ferrer OP, 1404).
2 Cod. 95, V, 7: f. 136r-137r bietet einen Ausschnitt des zwischen 1405 und 1407

entstandenen «Tractatus de vita spirituali» von Vinzenz Ferrer (cf. Brettle,
San Vicente Ferrer, 127).

74



worden sein. Wenn man weiter noch berücksichtigt, daß - wie einige
datierte und von der Hand Friedrichs kopierte Hefte beweisen - gewisse

Texteinheiten oft jahrelang als lose Faszikel im Umlauf gewesen sein

mußten, bevor sie in die Sammelbände aufgenommen wurden 1, ergeben
sich als wahrscheinlichste Zeit für die Codex-Herstellung das zweite und
dritte Dezennium des 15. Jahrhunderts.

Weiteren Aufschluß über Friedrichs Arbeitsweise gibt die Zergliederung

dieser vier Codices in ihre rund fünfzig Einzelbestandteile, weil diese

zu den von ihm ausgebeuteten älteren Sammlungen zurückführen. Von
einer Ausnahme abgesehen 2, lassen sich diese zwar äußerlich, d. h. als

buchmäßige Einheiten, nicht mehr rekonstruieren, doch weisen sowohl
ältere, von Friedrich später zum Teil übernommene Blattzählungen 3 als

auch die Feststellung von wenigstens dreißig schriftmäßig in die zweite
Hälfte des 14. Jahrhunderts und in die Zeit um 1400 anzusetzenden
Händen 4 ganz eindeutig auf solche hin. Freilich bleibt die Frage offen,

wann und wo Friedrich in den Besitz dieser älteren Materialien gelangte ;

möglicherweise hat er sie bei seiner Ankunft in Freiburg i. Ue. im
Franziskanerkloster vorgefunden, vielleicht auch erst allmählich in den Jahren
seines Provinzialates erworben 5. Schreibereigenheiten - etwa wlt für
vult - sowie häufig vorkommende deutschsprachige Stellen 6 lassen an
die Entstehung vieler Texteinheiten im deutschen Raum denken, und
dafür könnten auch Argumente inhaltlicher Art beigebracht werden.

Das Material, das diese Sammlungen in Form von nachgeschriebenen
Predigten 7, Predigtentwürfen 8, Traktaten 9, Notae 10, Zitatensammlun-

1 Die auf 1402 datierte Texteinheit Cod. 62, VII : f. 98r-109v kann erst nach
1404 eingebunden worden sein. Die 1406 angefertigte Abschrift von Cod. 60, II, 7:
f. 73r-100v wurde - nach dem 1419 niedergeschriebenen Katalog heiligmäßiger
Franziskaner (Cod. 60, I, 2: f. IXr-XIIv) zu schließen - erst 1419 oder später der
ordensgeschichtlichen Sammelhandschrift Friedrichs beigebunden.

2 Cf. Kat., Cod. 62, VIII: f. 110r-121v, Äußere Beschreibung und im
Schreiberverzeichnis Hand P, von der mit Sicherheit früher zusammenhängende Abschriften
durch Friedrich auf verschiedene Sammlungen aufgeteilt worden sind.

3 Cf. Kat., Äußere Beschreibungen.
4 Cf. Kat., Schreiberverzeichnis.
5 Wie möglicherweise die Texteinheit Cod. 82, II A: f. 38r^t-9r des Schreibers P,

die nach Freiburg i. Brsg. weist (cf. Cod. 82, f. 49r) und eine Freiburger Provenienz
aller P-Abschriften wahrscheinlich macht.

6 Vor allem in Cod. 83 und 95 ; cf. oben S. 55 Anm. 1.
7 Die nachgeschriebenen Predigten bilden den geringsten Teil der Predigtliteratur

Friedrichs. Die bedeutendste Nachschrift stammt von ihm selbst und ist in den
Vinzenz Ferrer-Predigten Cod. 62, VI : f. 45r-97v erhalten. Reportata, die aber

75



gen n und Quaestiones 12 enthalten, ist zum größten Teil anonym und
bruchstückhaft überliefert. Nur wenige Verfasser sind ursprünglich oder

von Friedrich nachträglich mit ihrem Namen genannt. Als solche treten
auf die:

Franziskaner: Bertrandus de Turre u
Franciscus de Mayronis 14

Gualterus de Brugis 15 ; ('Galerius')
Hermannus Topelisten 16

Johannes Guallensis 17

möglicherweise auf weitere Vorlagen zurückgehen, finden sich außerdem in Cod. 107,

II, 8: f. 10v-12r und Cod. 82, I, 127: f. 35v-36v.
8 Die Predigtentwürfe variieren von der Skizze bis zur voll ausgeschriebenen

Predigt und machen den größten Teil der Predigtliteratur Friedrichs aus.
9 Sie sind nicht immer deutlich von Sermones zu unterscheiden. In der Regel ist

der Traktat sachlicher und weniger auf moralische Erbauung abgestellt als der
Sermo. Sofern der Traktat durch ein Schriftthema eingeleitet wird, ist der
Zusammenhang zwischen dem zu behandelnden Gegenstand und dem Bibelzitat loser als
bei der Predigt. — Die wichtigsten Traktate, die Friedrich seinen Predigtliteratursammlungen

einverleibt hat, stammen von Marquard von Lindau OM (jedoch
anonym überliefert) ; cf. Cod. 44, VI: f. 74r-90r; Cod. 83, III, 1 : f. 130r-140v; VII,
3: f. 208r-214v; VII, 3-8: f. 215r-243v. Als Traktate bezeichnet Friedrich in den
Inhaltsverzeichnissen außerdem: Cod. 44, XI, 2: f. 158v-160v; Cod. 83, II, 85:
f. 114r-119r; VI, 5: f. 195r-197r; Cod. 95, V, 9: f. 139r-142v; VII: f. 163r-174r.

10 Als Nota oder Notandum bezeichne ich Kurztraktate, die kein Schriftthema
besitzen und in der Regel ohne kunstvollen Aufbau sind.

11 Darunter verstehe ich kurze Florilegicn, die unter einem bestimmten Titel
oder Thema (im allgemein gebräuchlichen Sinne) passende Zitate zusammenfassen.
Solche Stücke finden sich vor allem in Cod. 83, II, 87-93: f. 119v-124v und VI,
6: f. 197r-197v.

12 Die Quaestiones, die in der Predigtliteratur Friedrichs überall vorkommen,
heben sich dadurch von den wissenschaftlichen Quaestiones der Kommentarliteratur

ab, daß sie konkreter gestellt sind und in der Regel weniger nach der
scholastischen und dialektischen Sic et Non-Methode beantwortet werden.

13 Cod. 44, V, 8 : f. 59r-64r ; Bertrand de Turre wird zwar nur als Autorität oder Autor

eines Predigtteiles (Literalsinn) genannt (Cod. 44 : f. 60r : Hec sint dicta circa nota-
bilia textus ewangelii. Hec singnavi de postillis Bertrandi et Landolphi), da es sich
aber möglicherweise um eine Kompilation Friedrichs handelt, führe ich Bertrand
hier auf. Das Gleiche gilt für Landulphus Caracioli (cf. unten S. 77 Anm. 1).

14 Cod. 62, X, 2—8 : f. 134v—168r. Die Zuschreibung an Franz Mayronis stammt von
Friedrich. Zum Autor cf. unten S. 78 Anm. 1.

15 Cod. 44, VIII, 2: f. 121r-122v; zum Autor cf. Schneyer, Rep. II, 103. Die
lit. Predigtätigkeit dieses Franziskaners dürfte (nach Wadding/Sbaralea III, 332)
noch umfangreicher gewesen sein, als dies bei Schneyer zum Ausdruck kommt.

16 Cod. 62, III, 3: f. 16r-18v; Auszug aus dessen Traktat (casuum reservatorum)
Terminum posuisti; zu Autor und Werk cf. Glassberger, Chronik, 168; Wadding/
Sbaralea I, 116; id., Suppl. (1908) 360; Bonmann, Marquard von Lindau, 333 f.

17 Cod. 44, XI, 2: f. 158v-160v; Auszug aus dem Communiloquium : De sex
aetatibus hominis; zum Autor cf. LThK2 5, 1040 f.; unten S. 80.

76



Landulphus Caracioli l
Petrus Aureoli 2

Dominikaner: Hugo de S. Caro 3

Vincentius Fererrius 4

Andere : Ambrosius 5

Haimo Antissiodorensis 6

Hugo de S. Victore 7; Johannes in Vineis OP)
Alanus ab Insulis 8

Eberhardus de Zwiefalten 9

Wildricus de Mitra 10

Von der großen Masse der anonym überlieferten Predigtliteratur
konnte ich nur einen Bruchteil identifizieren. Dabei kommen im Material
Friedrichs von Amberg verhältnismäßig häufig vor u :

Franziskaner: Conradus Holtnicker de Saxonia 12

Engelbertus de Colonia 13

1 Cod. 44, V, 8: f. 59r-64r; IX, 3: f. 135v-136r; XIII, 7: f. 181r; 10: f. 182r-
184r; cf. oben S. 76 Anm. 13. Der Scotist Landulphus Caracioli (f 1351) kommt
hier nur als Verfasser von Teilstücken, die vielleicht Friedrich kompiliert hat, in
Frage (cf. z. B. Cod. 44, XIII, 10 : f. 182v : De quo erat ista disputacio, quam parvulus
facere volebat cum legisperitis? Quamvis hoc non reperiatur expresse ab aliquo dodore,
respondet frater Landolphus in postilla ewangeliorum, quod disputacio erat de

adventu Messie. Zum Predigtwerk dieses Autors cf. Schneyer, Rep. IV, 1 ff.
2 Cod. 109, I, 3: f. 93v-94r; unbekanntes Prothema; zum Autor cf. Schneyer,

Rep. IV; LThK2 8, 350; und unten S. 78 Anm. 1, 4 und S. 93.
3 Cod. 44, X, 1 : f. 147r-150r; Auszug aus dem Psalterkommentar; cf.

Stegmüller, RB 3, Nr. 3675 f. ; zum Autor cf. LThK2 5, 517 f.
4 Cod. 62, VI: f. 45r-97v; Fastenpredigten; cf. unten S. 82f.
5 Cod. 44, X, 2: f. 151r; Auszug aus dem Hexameron.
6 Cod. 44, II, 1: f. 19r-20v; Auszug aus einer Predigt (PL 118, 609-615); zum

Autor cf. LThK2 4, 1325.
7 Cod. 83, VI, 5: f. 195r-197r; De claustro animae; ed. G. Oury, in: Revue

d'ascétique et de mystique 40 (1964) 437-442.
8 Cod. 83, VI, 9: f. 200v-205r; Anfang einer unbekannten Prosabearbeitung des

Anticlaudianus; cf. unten S. 80; zum Autor cf. LThK2 1, 266.
9 Cod. 62, VII: f. 98r-109v; Calendarium evangelicum; zum Autor: Annales

monasterii Zwiefaltensis P. 1, Augsburg 1697, 296.
10 Cod. 62, II, 4: f. 3r-4r; Auszug aus 'De empeionibus'; Autor und Werk un-

identifiziert.
11 Es ist nicht zu übersehen, daß dieses Bild zum Teil durch die zufälligerweise

besser erschlossenen mittelalterlichen Prediger gegeben ist, und daß eine weitere
Aufarbeitung der spätmittelalterlichen Predigtliteratur die Akzente verschieben
kann.

12 Cod. 44, II, 3-5 : f. 22v-25v und Cod. 109 - den ich zur Erbauungsliteratur
gezählt habe - unter den Zusatzpredigten: I, 4-6: f. 94r-95r; IV, 4b-c: f. 122v-
125r; zum Autor cf. Schneyer, Rep. I, 748.

13 Cod. 44, I, 3, 5, 16: f. 3r-4v, 4v-5v, 14r-16r; III, 11-12: f.43v-46v; Cod, 95.

77



Franciscus de Mayronis '
Johannes Contractus 2

Marquardus de Lindau 3

Petrus Aureoli 4

Dominikaner: Jacobus de Losanna 5

Jacobus de Voragine 6

Augustiner : Henricus de Friemar 7

Zisterzienser: Conradus de Brundelsheim alias Soccus 8

Diese bilden zusammen mit Bertrand de Turre, Berthold von Regensburg

und Vinzenz Ferrer die Hauptquellen für Friedrichs eigene

Predigttätigkeit.

III, 3-4, 29, 51, 61-62, 98: f. 27r-28v, 53r-53v, 70r-72v, 79v-81v, 109v-lllv; V, 6:
f. 135v; IXB, 1-8: f. 199r-208v. Die unter diesem Namen laufenden Predigten
wurden von G. B. Fowler (in: Osiris 11, 1954, 455 ff. und Revue de théologie
ancienne et médiévale 38, 1961, 269 ff.) dem bekannten Benediktiner Engelbert
von Admont zugeschrieben. Schneyer (Rep. II) schlägt wegen der darunter
befindlichen Franziskanerheiligen-Predigten und auf Grund einer Zuschreibung
in Cod. Trient, Bibl. comm. F. 78b den sonst nicht bekannten Franziskaner Engelbert

von Köln vor. Cf. auch Schneyer, Geschichte, 170.
1 Cod. 62, IV, 3 : f. 30v-33v; XIII, 5 : f. 214v-219v, 221r-223v; Cod. 83, II, 1-3 :

f. 5r-7v; Cod. 95, V, 1-2: f. 131r-133r; VII, 1 : f. 163r-174r; cf. oben S. 76 Anm. 14.
Friedrich von Amberg hat Franz Mayronis auch Predigten zugeschrieben, die von
Schneyer, der sich vor allem auf B. Roth, Franz v. Mayronis OFM.
Franziskanische Forschungen 3 (1936) stützt, nicht in das Rep. II, 64 ff. aufgenommen worden

sind. Auffallend ist die häufige Doppelzuschreibung dieser Predigten an Franz
Mayronis und Petrus Aureoli OM.

2 Cod. 44, VII, 4, 6-21 : f. 93v-94v, 95v-114v; zum Autor cf. Schneyer, Rep. III,
433.

3 Cod. 44, VI: f. 74r-90r; Cod. 83, III, 1:1 130r-140v; VII, 3, 5-8: f. 208r-214v,
215r-243v; Cod. 95, III, 50, 85: f. 67r-70r, lOOr-lOlv; cf. Cod. 62, X, 6: f. 153r-
156v. Lit. zu diesem zwischen Scholastik und Devotio moderna stehenden Franziskaner,

den Friedrich von Amberg persönlich gekannt haben mag (cf. oben S. 6),
bei Hofmann, 340-349; dazu: Kat. Cod. 44, VI: f. 74r-90r.

4 Cod. 62, IV, 3: f. 30v-33v; X, 2, 4, 6, 11-12: f. 134v-139v, 144v-152v, 153r-
156v, 174r-ï77v; XIII, 5: f. 214v-219v, 221r-223v; Cod. 63, II, 1, 5: f. 132r-139v,
153v-155v; cf. oben S. 77 Anm. 2 und 78 Anm. 1.

5 Cod. 62, XI, 3b: f. 183r; Cod. 83, II, 27, 31, 38, 44: i. 34v-35v, 38v-39v, 47v-
49v, 58r-59v; Cod. 95, V, 6: f. 135v; Cod. 63, II, 5: f. 153v-155v; zum Autor cf.
Schneyer, Rep. III, 54.

6 Cod. 44, IV, 2: f. 48r-50r; VII, 1: f. 91r; Cod. 62, IV, 2: f. 28r-30v; V, 1-2:
f. 37r-43v; VIII, 6-8: f. 117r-121v; zum Predigtwerk dieses Autors cf. Schneyer,
Rep. III, 221.

7 Cod. 62, IX, 1, 3: f. 122r-123r, 125r-127r; Cod. 83, III, 85: f. 114r-119r;
Cod. 95, III, 89: f. 103r-104r; VIII, 3a: f. 177r-179r: IXA, 5-8: f. 192r-198r; zum
Autor cf. Schneyer, Rep. II, 639.

8 Cod. 44, III, 1-8: f. 29r-42r; Cod. 83, III, 4, 6-7: f. 142v-146r, 146v-148r;

78



Dagegen ließen sich in den Miszellanhandschriften folgende Autoren

nur vereinzelt und teilweise nicht mit Sicherheit feststellen :

Aldobrandinus de Tuscanella OP *

Antonius Azaro Parmensis OP 2

Berengarius de Landorra 3

Bertholdus de Ratisbona OM 4

Bertrandus de Turre OM 5

Bonaventura 6 ; (Pseudo-Bonaventura)
Haimo Antissiodorensis 7

Jacobus de Villaco 8

Johannes de Castello OM 9

Johannes Gobi OP 10

Johannes de Rupella OM "
Jordanus de Quedlinburg OESA 12

Landulphus Caracioli "
Nicolaus de Gorran OP 14

Petrus de Limoges 15

Raimundus de Bretis OM 16

Reginaldus de Piperno OP 17

Cod. 95, III, 20-21, 72, 74a, 78: f. 39v^l3r, 88r-89v, 91r-92v, 94v-95r; Cod. 63,
I, 4: f. 67r-97v; zu diesem umstrittenen Autor cf. Schneyer, Rep. I, 716; LThK2
5, 462; L ThK2 5, 147 f.; LThK2 9, 842 f.

1 Cod. 62, XV, 4: f. 253r-253v; zum Autor cf. Schneyer, Rep. I, 222.
2 Cod. 63, I, 8: f. 105v-123r; Cod. 109, IV, 4a: f. 118v-122r; zum Autor cf.

Schneyer, Rep. I, 290; G. Meersseman, in: AFP 10 (1940) 20 ff.; unten S. 93,
Anm. 5.

3 Cod. 95, IV, 3: f. 122v-130v; zum Autor cf. N. A. und R. H. Rouse, in: AFP
41 (1971) 37 f., 98.

4 Cf. oben S. 72, Anm. 2.
5 Cod. 83, II, 30: f. 37v-38v; cf. oben S. 59-62.
6 Cod. 95, III, 50: f. 67r-70r; V, 9, 12: f. 139r-142v, 148r-150r; cf. Cod. 95, VI,

11: f. 162r-162v; Lit. cf. Kat.
7 Cod. 44, II, 2: f. 21r-22v; cf. oben S. 77 Anm. 6.
8 Cod. 83, VII, 26: f. 263v-264r, 265r-265v; Cod. 95, III, 31: f. 54r-54v; zum

Autor cf. Schneyer, Rep. III, 165.
9 Cod. 44, IV, 4: f. 51v-53r; zum Autor cf. Schneyer, Rep. III, 374.
10 Cod. 62, XI, 2: f. 179r-182r; zum Autor cf. Quétif/Echard I, 633.
11 Cod. 44, IV, 4: f. 51v-53r; zum Autor cf. Schneyer, Rep. III, 703.
12 Cod. 62, IX, 6: f. 129r-130r; zum Autor cf. Schneyer, Rep. III, 802.
13 Cod. 83, III, 8: f. 148r-149v; Cod. 44, XII, 2: f. 165v-167r; cf. oben S. 77

Anm. 1.
14 Cod. 83, II, 26, 32, 34: f. 33v-34v, 39v-41r, 42v-I3v; zum Autor cf. Schneyer,

Rep. IV, 255.
15 Cod. 83, II, 79: f. 99r-102v; zum Autor und Werk cf. H. Spettmann, in:

AFH 16 (1923) 310; Glorieux, Rép. I, Nr. 178.
16 Cod. 83, II, 30: f. 37v-38v; zum Autor cf. Schneyer, Rep. V, 18.
17 Cod. 83, IV, 2: f. 155r-155v; zum Autor cf. Schneyer, Rep. V, 51.

79



Remigius Florentinus OP 1

Sensatus 2

Servasanctus de Faenza OM 3

Thomas Gallus Vercellensis 4

Vincentius Fererrius OP 5

Bei einer ersten Untersuchung der Werke oder Fragmente namentlich
aufgeführter Autoren (1. Liste) stellt man fest, daß es sich in den meisten
Fällen um überarbeitete Fassungen handelt. So ist z. B. die Schrift De

claustro anime, die Friedrich für das Werk Hugos von St. Viktor hielt6,
eine vom Dominikaner Johannes in Vineis gekürzte Umarbeitung des

unter demselben Titel veröffentlichten Werkes von Hugo de Folieto.
Die Predigten des Scotisten Franciscus de Mayronis sind mit anderen
unbekannten Predigten in einer fragmentarischen Texteinheit überliefert
und von Friedrich als Mayronis-Predigten identifiziert7. Alanus ab
Insulis ist mit dem Textfragment einer unbekannten Prosa-Bearbeitung
seines Anticlaudianus vertreten8. Vom kaum bekannten Franziskaner
Hermannus Topelisten (De Pelsteyn) steht ein Auszug seines Tractatus

casuum reservatorum inmitten einer Rompilation zu Beichtfragen 9. Aus
dem Communiloquium des großen Sammlers und Rompilators Johannes
Guallensis sind ein Auszug und eine Überarbeitung in die Sammlung
Friedrichs übernommen worden 10, und aus dem Psalmen-Kommentar
des Dominikaners Hugo von St-Cher hat vielleicht Friedrich selber einen

Auszug angefertigt11. - Bei der Auswertung der namentlich überlieferten
Autoren ist demnach größte Vorsicht geboten.

1 Cod. 107, VII, 5: f. 73r-73v; zum Autor cf. Schneyer, Rep. V, 65.
2 Cod. 63, III: f. 156r-167r; zum Autor cf. Schneyer, Rep. V, 358.
3 Cod. 62, VIII, 1: f. HOr-lllr; Cod. 95, III, 50: f. 67r-70r; VI, 2: f. 152r-153r;

zum Autor cf. Schneyer, Rep. V, 376.
4 Cod. 95, V, 12: f. 148r-150r; zum Autor cf. Glorieux, Rép. I, Nr. 116; LThK2

10, 1491; oben S. 79 Anm. 6.
5 Cod. 95, V, 7: 1 136r-137r; zum Autor cl unten S. 821
6 Cod. 83, VI, 5: 1 195r-197r; cf. oben S. 77 Anm. 7; es ist kaum anzunehmen,

Friedrich habe bei der Angabe im Inhaltsverzeichnis: Item tractatus Hugonis, De
claustro anime, f. 210 an Hugo von Folieto gedacht.

7 Von den 8 Predigten, die Friedrich von Amberg Franz Mayronis zugeschrieben
hat, sind 5 (Cod. 62, X, 1, 3-4, 7-8: f. 134r-134v; 139v-152v; 156v-168r) im Rep.
Schneyers nicht aufgeführt; cf. oben S. 76 Anm. 14 und 78 Anm. 1.

8 Cod. 83, VI, 9:. f. 200v-205r; cf. oben S. 77 Anm. 8.
9 Cod. 62, III, 3: 1 16r-18v; cf. oben S. 76 Anm. 16.
10 Cod. 44, XI, 2: 1 158v-160v; cl oben S. 76 Anm. 17.
11 Cod. 44, X, 1: 1 147r-150r; cl oben S. 77 Anm. 3.

80



Vor ähnliche, meist noch größere Schwierigkeiten sieht sich der
Bearbeiter bei der Identifizierung von anonym überliefertem Predigtmaterial
gestellt, denn es kommt dabei immer wieder vor, daß ein Incipit mit einer
bekannten Predigt übereinstimmt, der ihm folgende Texte jedoch von
dieser völlig abweicht und selber eine Kompilation aus mehreren
Vorlagen darstellen kann. Für Friedrich von Amberg kann dies aber nur
bedeuten, daß er diese Texte nicht wegen ihrer Autoren, sondern nur
wegen ihres Inhalts gesammelt hat. Bester Beweis für diese Annahme
sind die in Friedrichs Sammlungen anonym überlieferten Werke
Marquards von Lindau : obwohl Friedrich den Verfasser aller Wahrscheinlichkeit

nach in Straßburg persönlich kennengelernt hatte 1, galt seine

Aufmerksamkeit in der Folge weniger der Person als vielmehr dem
zwischen scholastischer Gelehrsamkeit und praktisch ausgerichteter Mystik
stehenden Inhalt seiner Schriften. Und diese geistige Ausrichtung findet
sich auch in den meisten übrigen, ohne Verfasserangabe in die
Materialsammlungen aufgenommenen Werke von Conrad Holtnicker, Franz
Mayronis, Engelbert von Köln, Jakob von Lausanne, Heinrich von
Friemar und Soccus. Insofern darf man von einer geistigen Beeinflussung
Friedrichs durch diese Autoren sprechen.

Ein anderes Problem ist jedoch, wie weit diese Predigtmaterialien
selber repräsentativ für die Verkündigung in der damaligen Zeit sind.
Denn abgesehen von der kaum in Angriff genommenen inhaltlichen
Aufarbeitung dieser Literaturgattung2 liegt eine große Gefahr bei ihrer
Wertung in der oft kaum faßbaren, aber tatsächlich vorhandenen
Diskrepanz zwischen der geschriebenen Predigt, den sie begleitenden
Hilfsmitteln in Form von Kurztraktaten, Quaestiones etc. und der wirklich
gehaltenen Predigt. So wird in vielen Heiligenpredigten der direkte
Zusammenhang mit dem Heiligen nur nebenbei hergestellt, was nicht
darüber hinwegtäuschen darf, daß in der wirklich gehaltenen Predigt die

Heiligenlegende mit dem Predigtthema üblicherweise verbunden worden
ist3. Es fehlen in der Predigtliteratur Friedrichs auch alle Anspielungen
auf das aktuelle Zeitgeschehen 4. Überhaupt tritt in diesen Texten die

1 Cf. oben S. 6 und S. 78 Anm. 3.
2 Dies ist wohl nicht zuletzt ihrer allgemein moralisierenden Tendenz

zuzuschreiben, die ideengeschichtlich tragende Momente nur schwer erkennen läßt.
3 Cf. Cod. 83, VII, 26; f. 263v: De sancto Andrea sermo qualiter autem se dis-

posuerit ad crucem corporalem portandum et qualiter portavit, patet in legenda. Die
legendam worauf der Verfasser zum allgemein gehaltenen Predigtgegenstand, einer
allegorischen Interpretation des Kreuzes übergeht.

4 Die mittelalterliche Predigttheorie und insbesondere Johannes Gerson wandte

6 81



persönliche, lebendige Seite der gesprochenen Predigt hinter das
Formularhafte zurück.

Der gesprochenen Predigt am nächsten kommen die vom Zuhörer

reportierten und redigierten Predigten. Sie sind in der Predigtliteratursammlung

Friedrichs vor allem durch Vinzenz Ferrer vertreten 1. Die
Redaktion der 16 Predigten 2, die Vinzenz Ferrer 1404 in Freiburg und
Umgebung gehalten hat, stellt eine beachtliche Leistung Friedrichs dar 3.

Wenn er sagt : reportavi omnes sermones, quos tunc predicavit de ore suo

meliori modo, quo potui et in sexternis sequentibus propria manu conscripsi4,
so ist anzunehmen, daß er auf Grund von Aufzeichnungen, die er beim
Zuhören machte, später die Predigten ausarbeitete 5. Bei der Redaktion
des gedanklich lückenlosen Textes legte Friedrich von Amberg das

Hauptgewicht auf die klare Disposition der Predigt und auf die zitierten
Autoritäten 6. Wenn Vinzenz Ferrer in einer ans Volk gehaltenen Predigt
sagte: Aristoteles non bene iudicavit de extremo iudicio, dicens mundum
esse perpetuum, so kann die Quellenangabe Phys. 8 doch wohl nur von
Friedrich stammen 7. Es ist auch nicht wahrscheinlich, daß Vinzenz
Ferrer seine häufigen Bibelzitate mit genauen Stellenangaben vorgetragen
hat, wie sie sich in der Redaktion Friedrichs finden. Während für Friedrich

die rhetorischen 1 ropen wichtig waren, hat er weniger Wert auf die

Ausschmückung oder Weiterbehandlung (Dilatatio) der Teilglieder gelegt,

sich gegen unvorsichtige politische und kirchenpolitische Äußerungen in der
Predigt; cf. Roth, Die mittelalterl. Predigttheorie, bes. 159 f.

1 Cf. oben S. 75 Anm. 7.
2 Cod. 62, VI : f. 45r-97v.
3 Sie wurde am eingehendsten von N. Raedlé, Prédication de S. Vincent Ferrier

à Fribourg, en mars 1404, in: Revue de la Suisse catholique 5 (1874) 653-661 und
Brettle, San Vicente Ferrer und sein literarischer Nachlaß, gewürdigt.

4 Vollständiger Text: Kat., Cod. 62, VI: f. 45r.
5 Zu beachten ist der Übergang zwischen der Doppelpredigt Cod. 62, VI, 14/15:

f. 89v-93r. In einer ersten Fassung scheint Friedrich (f. 91r) die an zwei verschiedenen

Tagen gehaltene Doppelpredigt zusammengefaßt zu haben. In der endgültigen
Redaktion hielt er sich jedoch an die tatsächlich stattgefundene Trennung. Daß er
mit Notizen arbeitete, beweist die Predigt Nr. 16: f. 93r—95v, die in der chronologischen

Folge zwischen die Doppelpredigt 14/15 zu stehen käme.
6 Es werden namentlich neben zahlreichen Bibelzitaten: Hieronymus (4),

Augustinus, Hll. Franciscus und Dominicus, Aristoteles, Poeta (2), Gregor d. Gr.,
Johannes Damscenus, Beda, Petrus Lombardus, Thomas von Aquin, Ludwig d. Hl.,
Doctores, Alphabetum Narrationis, Vitae patrum (alle einmal) aufgeführt.

7 Auch der Hinweis auf das Alphabetum Narrationis (cf. Welter, L'Exemplum,
bes. 304 ff.) beim Vortragen eines Exemplums (Cod. 62, VI, 12; f. 86r) kann meines
Erachtens nicht der gesprochenen Predigt entsprechen.

82



die häufig gar nicht angeführt bzw. nur mit einem etc., et sie de aliis oder

patet cunctis 1 angedeutet sind. Als Beispiel erwähne ich die Stelle, wo
Vinzenz Ferrer, der Beichtvater Benedikts XIII., auf das kranke Haupt
der Kirche zu sprechen kam ; der entsprechende Text Friedrichs ist kurz
und bündig : Consimili modo quantum infirma sint capita spiritualia quoad

omnem statum, patet dare cuilibet 2 ; daß Vinzenz Ferrer nur soviel gesagt
habe, halte ich für unwahrscheinlich.

In der Predigtliteratursammlung Friedrichs finden sich am häufigsten
Predigtentwürfe oder Redaktionen, die in mehr oder weniger ausgearbeiteter

Form die Hauptpunkte der Disposition für eine beabsichtigte
Predigt bieten. In diesem Falle durften nicht fehlen: das Schriftthema,
die Verbindung des Schriftthemas mit dem Predigtgegenstand und die

Disposition der Predigt. Wichtiger als die Ausweitung und Ausschmük-

kung des Schriftthemas oder des Predigtgegenstandes sind die Belege
der erarbeiteten Hauptpunkte durch richtige Bibelzitate.

Von der gesprochenen Predigt noch weiter entfernt sind die Quaestiones,
Notae oder Kurztraktate zu einem bestimmten Gegenstand 3. Bei den

Quaestiones fällt auf, daß sie sich von der strengen scholastischen Sic et

A/oM-Methode gelöst haben. Nicht mehr die Erarbeitung neuer
wissenschaftlicher Erkenntnisse steht hier im Vordergrund, sondern die Lösung
von Fragen, die vom ungebildeten Laien gesteht und vom einfachen
Mönch oder Kleriker beantwortet werden konnten. Dies kommt außer
durch die weniger dialektische Abwicklung der Quaestio auch dadurch
zum Ausdruck, daß bestimmte moderne Lehrmeinungen nur noch durch
Dicunt aliqui doctores 4, Opinio est aliquorum 5 oder Ähnliches bezeichnet
werden 6. Für die Verwendung von Quaestiones dieser Art in der Predigt -

1 Cod. 62, VI : 1 45r-97v, passim.
2 Cod. 62, VI, 9: f. 76rf: Quod autem mundus in capitibus infirmus sit, patet in

capitibus : primo temporalibus, exaeciones et imposiciones indebite, vacui omni timore
dei etc. Consimili modo quantum infirma sint capila spiritualia quoad omnem statum,
patet dare cuilibet. Nani prelati hodiernis temporibus non petunt, quod animas in
beneficiis suis possint lucravi, sed quantum valeat in portaiis, ymmo pocius furtalis
et sic de aliis defectibus et criminibus (die Predigt ist nicht ad clerum gehalten).

3 Cf. oben S. 76 Anm. 9, 10 und 12; die Traktate oder Predigt-Traktate sind
inhaltlich auch kaum von erbaulichen Schriften zu trennen. In der Regel handelt
es sich jedoch hier um kürzere Abhandlungen, die ein Kapitel nicht übersteigen.

4 Cl Cod. 83, VII, 17: f. 251v und häufig.
5 Cl Cod. 95, III, 33: f. 55v; Cod. 44, IX, 3: 1 135v und häufig.
6 Als namentlich aufgeführte Autorität erscheint Augustinus am häufigsten;

cf. Cod. 83, VII, 15; f. 250r: ad istam autem questionem respondet Augustinus valde
pulcre.

83



tätigkeit Friedrichs ist folgendes Beispiel charakteristisch : die ursprünglich

an Klosterfrauen gerichtete Frage, ob das Eheleben dem jungfräulichen

Stand vorzuziehen sei, wird in zwei verschiedenen Fassungen und
zwei verschiedenen Sammlungen nur als Quaestio vorgetragen 1. In einer

dritten Sammlung findet sich eine mit der ersten Fassung identische
Quaestio, die jedoch von erster Hand und zusätzlich von zweiter Hand
in margine mit einem Schriftthema und dem Übergang zur Frage
(Prosecucio thematis) versehen ist2. In der gleichen Sammlung bildet die

gleiche Quaestio schließlich nur noch den Bestandteil eines größeren

Predigtentwurfes 3. Ebenso dürfte Friedrich von Amberg mit solchen

Vredigt-Quaestiones und Notae oder Kurztraktaten verfahren sein. Er
baute sie zu Predigten aus oder nahm sie als Bestandteile seiner
Predigten auf4.

Hier stellt sich die Frage, ob die 16 Predigtentwürfe und 13 Kurztraktate,

die auf die Predigtliteratursammlungen verteilt sind und von der

Hand Friedrichs stammen 5, auch ihn zum Verfasser haben. Einer dieser

Predigtentwürfe 6 beginnt wie ein Sermo des Augustiners Heinrich von
Friemar d. Ä., der in den Sammlungen stark vertreten ist, und ein zweiter
Entwurf 7 wie die anonym überlieferte Predigt in Clm 3553, f. 122r. Die
meisten von Friedrich niedergeschriebenen Stücke sind so gleichmäßig
und korrekturlos geschrieben, daß eine Vorlage anzunehmen ist. Allerdings

ist nicht ausgeschlossen, daß die sauberen Niederschriften auf

eigene, inzwischen verlorengegangene Konzepte zurückgehen8. Bei
einem Entwurf, der wegen der durchgestrichenen und in verändertem
Wortlaut wiederholten Stellen auffällt9, steht mit Sicherheit fest, daß

Friedrich verschiedene Vorlagen benützte, die er zu einem Ganzen ver-

1 Cod. 44, IX, 7: 1 138v-159v und Cod. 83, II, 76: 1 95v-96r.
2 Cod. 95, III, 57: 1 75v-76r.
3 Cod. 95, III, 85: f. lOOr-lOlv.
4 Cf. auch die verschiedenen Fassungen der Abhandlung Cod. 95, II, 1: 1 13r-

14r, die ursprünglich wohl eine Heiligen-Predigt darstellte. - Bezeichnend ist die
Überschrift, die Friedrich einer Reihe von Quaestiones (Cod. 83, VII, 12-17:
1 247v-252r) in der Tabula (Cod. 83, I, 2: f. 3v) gegeben hat: Questiones alique
predicabiles a folio 261 usque ad 266.

5 Cf. Kat., Schreiberverzeichnis.
6 Cod. 95, Vili, 3: 1 177r-179r.
7 Cod. 83, VII, 26: f. 263v-264r, 265r-265v; der Verfasser ist vielleicht Jacobus

de Villaco, cf. oben S. 79 Anm. 8.
8 Ähnlich wie die Vinzenz Ferrer-Predigten, die nicht eine direkte Nachschrift

darstellen; cf. oben S. 82 Anm. 5.
9 Cod. 83, VII, 25 : f. 261r-263r, 264v.

84



bunden hat. Zweimal verweist er in dieser Kompilation auf die Vorlagen

1, deren erste er in eine andere Predigtliteratursammlung aufnahm 2.

Wenn Friedrich von Amberg als Verfasser von Predigten mit Vorsicht
und als Kompilator mit Sicherheit genannt werden darf, so verraten
seine Niederschriften jedenfalls in besonderer Weise seine Neigung für
bestimmte Predigtformen und für ein bestimmtes Gedankengut. Einige
dieser Niederschriften fallen dadurch auf, daß sie in einem ersten Teil
ausführlich den Literalsinn des Schriftwortes erklären 3. Dabei stützt
sich der Kompilator zweimal auf die Postillen Bertrands de Turre und
des Landulphus Caracioli4. Da in der großen Masse der
Predigtliteratur Friedrichs die wörtlich-geschichtliche Erklärung der Schrift
kaum vertreten ist, kann hier die Betonung des Literalsinns als schwache

Reaktion Friedrichs auf dieses allgemein verbreitete Übel angesehen
werden 5. Es entspricht durchaus seinen Interessen für Bertrand de

Turre, Berthold von Regensburg und Vinzenz Ferrer, daß die von ihm
niedergeschriebenen Predigten einerseits in maßvollen, klaren Dispositionen

und tiefen, jedoch nicht unverständlichen Gedanken das gesunde

gelehrt-scholastische Element vertreten und andererseits mit Hilfe
einleuchtender Bilder eine praktisch-mystische Frömmigkeit lehren und an
eine Askese appellieren, die von jedermann zu verwirklichen ist. Als
Beispiel mag eine Doppelpredigt zum 16. Sonntag nach Pfingsten dienen,
die Friedrich geschrieben und vielleicht kompiliert hat 5. Das Schriftthema

Amice, ascende superius (Lc. 14, 10) ist dem Tagesevangelium
entnommen. Wie Gott alles Irdische zum Nutzen des Menschen geschaffen

hat, so schuf er den Himmel, damit die Seele dort ewig lebe. Der Himmel
ist jedoch von der Erde soweit entfernt wie der Sünder vom himmlischen

1 Cod. 83, f. 262r: ipsam [animam] eciam solus deus inhabitat etc. Require in
plapadeo qui incipit Orietur stella, folio 50, signo tali T (cf. nächste Anm.) — Ibid.
1 262v: Require in sermone Tu es filius dei, signo tali D (verlorengegangen).

2 Ein Teil des «Plapadeums» (Heft?) findet sich heute als IV. codicologische
Texteinheit in Cod. 44: 1 47r-55v. Der Verweis bezieht sich auf Cod. 44, IV, 1:
1 47r (alte Zählung f. 50). - Es sei hier auch auf die erbaulich ausgerichtete
Handschrift Cod. 63 verwiesen, in der sich ein unvollendeter Predigtentwurf Friedrichs
befindet (I, 10: f. 124v-127v), der Stellen enthält, die mit Sicherheit der Petrus
Aureoli-Predigt, Cod. 63, II, 1 : f. 132r-139v entlehnt sind.

3 Cod. 44, V, 8: 1 59r-64r; VIII, 1-2: f. 115r-122v; XIII, 10: f. 182r-184r;
Cod. 83, VII, 25: f. 261r-263r, 264v.

4 Cf. oben S. 76 Anm. 13 und S. 77 Anm. 1.
5 Cl H. de Lubac, Exégèse médiévale. Seconde partie, t. II (Théologie 59)

Paris 1964, 372.
6 Cod. 44, XIII, 2: 1 170v-173r.

85



Reich. Er ist über sechs Stufen erreichbar: Luft, Wasser, Feuer, Fir-
mamentum, Celum cristallinum und Celum empireum. Et quia secundum

Dyonisium lex divinitatis est infima per media reducere ad suprema, ideo

peccator volens celum intrare, debet istos sex gradus ascendere, ad quod
celestis sponsus invitât dicens: Amice ascende etc. Im ersten Teil der

Doppelpredigt erklärt der Verfasser den Simplices et layci den moralischen
Sinn der sechs Stufen, die zum Himmel führen. Die Luft ist wie der

Dekalog ein Geschenk Gottes an alle Menschen. Und wie der Mensch

physisch zugrunde geht, wenn er keine Luft hat, so verdirbt er
spiritualiter, wenn er die zehn Gebote nicht einhält. Das Wasser bedeutet die

Tränen der Zerknirschung und Läuterung. Das Feuer ist die Nächstenliebe

und das Firmament oder der Sternenhimmel wird stellvertretend
für die Tugenden genommen. Wie der Kristall-Himmel hell und klar ist,
so muß die Seele hell sein, indem sie die Todsünden schnell durch die

Beichte zerstört. Der oberste Himmel ist fest und dauerhaft und bedeutet
die perseverancia. Dieser erste Predigtteil, der neben häufigen Bibelzitaten

Augustinus und Gregor nennt und den in der Predigt- und
Erbauungsliteratur Friedrichs überall spürbaren Einfluß des Pseudo-Diony-
sius verrät, schließt: et hec sint dicta quantum ad simplices et laycos.

Quantum vero ad magis perfectos, et potest esse alius sermo, sit primus
gradus aer 1. Im zweiten Teil der Doppelpredigt, der an Kleriker gerichtet
sein dürfte und sowohl mehr als auch vielseitigere Zitate bringt2, werden
die sechs Stufen wiederholt. Hier bedeutet A er: abieccio carnalis con-

versacionis, und Aqua signât contemptum mundane consolacionis. Der
Mensch suche in Krankheit, Trübsal, Armut und Verlust von Freunden
und Dingen keinen weltlichen Trost. Nach der beispielhaften Erwähnung
des heidnischen Philosophen, der nach Verlust von Frau, Kindern und
Haus keinen Trost vom weltlichen Fürsten braucht3, bringt der
Verfasser einen Satz mit deutscher Worterklärung: sed paucos video in
seipsis tamen dimissos, id est gelassen, qui nisi si non visitantur in infir-

1 Cf. die von Friedrich niedergeschriebene und vielleicht kompilierte Doppelpredigt

Cod. 44, V, 8: f. 59r-64r, in der das Thema jedoch nicht wiederholt, sondern
getrennt wird.

2 Im zweiten Teil werden zitiert: Augustinus, Gregor cl. Gr., Aristoteles (Ethik),
Boethius (De consol. phil.) und Hugo von St. Viktor.

3 Cod. 44: 1 172r : Exemplum in philosopho, cui fuerant combusta omnia bona :

uxor, pueri, domus; quem princeps consolabatur de mane sibi compadendo ; qui
respondit, quod nihil mali sibi evenerat et quod illa solum erant transitoria. Si hoc

fecit paganus, quid faciet christianus Sed paucos video in seipsis tamen dimissos
cf. Tubach, Nr. 3292; 3744.

86



mitatibus, prorumpunt in verba oblocutoria etc. ». Der Feuerhimmel bedeutet,

quod devoti semper in caritate crescant et augeantur. Wie am Firmament
Sonne und Mond Licht spenden, sic spiritualis homo debet illuminare
mundum sua sancta vita und wie der Kristallhimmel kalt, hart und hell
ist, sic devoti debent infrigidare motus carnales per abstinenciam ut sanctus

Ieronimus et alii; per vêpres ut sanctus Benedictus, per nives ut sanctus

Franciscus. Die letzte Stufe ist der oberste Himmel, ubi est gaudium et

habitacio sanctorum, ibi debet conversari mente et desiderio et saciari de

fonte perhenni divino, ut nihil terreni desideret, sed totus deo adhereat1.

In der Predigtliteratur Friedrichs von Amberg ist neben der hl.
Schrift zweifellos Augustinus die am meisten zitierte Auctoritas. Dagegen
werden die großen Scholastiker wie Albertus Magnus, Thomas von Aquin
und bedeutende Ordenslehrer wie Alexander von Haies, Bonaventura
und Duns Scotus nur ganz selten zitiert, was die Tatsache unterstreicht,
daß es sich bei den Predigtmaterialsammlungen Friedrichs um eine

Literatur handelt, die bereits von Vermittlern des gelehrten scholastischen

Gedankenguts an ein breiteres Publikum in eine volkstümlichere
Sprache umgesetzt worden war. Außerdem zeigen Pseudo-Augustinus-
Predigten 2, die Friedrich seiner ordensgeschichtlichen Sammlung
beigebunden hatte, daß er auf pastoraler und spiritueller Ebene von einem

Augustinismus geprägt war, der wohl typisch franziskanisch ist.
Aristoteles wird zwar gelegentlich herangezogen und in einem

Predigtreihenfragment, das Friedrich stark benützt hat, häufig zitiert3, die

große Masse seiner Predigtliteratur zeigt jedoch, daß das neuplatonische
Element überwiegt. Fast überall anzutreffen sind: Origenes, Pseudo-

Dionysius, Johannes Damascenus, die Viktoriner und Bernhard von
Clairvaux. Ebenso häufig wird Gregor d. Gr. genannt, was gegenüber
der doch stark spekulativ geprägten Predigthteratur Friedrichs die

praktische Seite betont. Die Gegensätze zwischen Aristotelismus (oder

Averroismus) und neuplatonischem Augustinismus, die durch das
auffallende Nebeneinander der nominalistisch gefärbten Autoren der
aristotelischen Augustinerschule und der franziskanischen Nominalisten, die

ordensmäßig eher dem Augustinismus eines Alexander von Haies oder

Bonaventura verpflichtet waren, in der wissenschaftlichen Textsammlung

1 Der Predigtentwurf schließt mit dem Verweis auf eine Quelle oder Textvorlage,
die verloren scheint : qualiter vero eius amici sacientur, legimus De septem generibus
foncium. Require in Rocet, folio 504 etc.

2 Cod. 60, V, 2: f. 220r-262v; cf. unten S. 100 Anm. 6
3 Cod. 44, I: f. lr-18v.

87



Friedrichs verwischt werden 1, scheinen in der Predigtliteratur Friedrichs

unter dem Druck praktisch-pastoraltheologischer Erwägungen
einerseits überbrückt und andererseits zu Gunsten eines neuplatonischen
Augustinismus gelöst worden zu sein.

Im Hinblick auf den Gebrauch dieser Predigtmaterialien durch Friedrich

ist in erster Linie die Frage nach der von ihm getroffenen Textauswahl

maßgebend. Wenn auch anzunehmen ist, daß jede in die Sammlung
aufgenommene codicologische Texteinheit einem besonderen Interesse
des Sammlers entsprach und nicht nur aus reiner Sammellust aufbewahrt
wurde, so können die einzelnen Faszikel doch Stücke enthalten, die

Friedrich nur als unbedeutende Mitläufer berücksichtigt hat. So nahm
Friedrich beispielsweise den 13. Faszikel des Miscellanea-Bandes Cod. 62

nicht wegen der Pfingstpredigten 2, sondern wegen einer Osterpredigt3
und mehreren Eucharistiepredigten oder -traktaten in die Sammlung
auf. Dies läßt sich aus den Randglossen und Inhaltsverzeichnissen Friedrichs

ablesen, die ein weiteres Zeugnis für sein Verhältnis zur
Predigtliteratur ablegen. Während seine Randglossen größtenteils die Disposition

eines Textes betreffen, ihm also das Aufsuchen von geeigneten
Themendispositionen erleichterte, zeigen seine Inhaltsregister zu den

einzelnen Sammelbänden den deutlichen Willen, das unterschiedliche
Material nach dem Kirchenjahr zu ordnen, was ihm jedoch bei den

schwer einzuordnenden Quaestiones, Notae und Kurztraktaten nur in
Ansätzen gelungen ist4.

c) Exempla-Sammlung (Cod. 82)

In den Bereich der Predigtmaterialien gehören auch che Exempla, von
denen sich tatsächlich auch vereinzelte Beispiele in selbständiger 5 oder
in angewandter Form 6 in jenen Sammlungen finden. Doch scheint sich

1 Cf. Lang, Die Wege der Glaubensbegründung, 167: «Unter dem Einfluß des
Nominalismus hat sich die scharfe Grenzlinie zwischen den einzelnen Systemen
stark verwischt».

2 Cod. 62, XIII, 1 und 6: 1 211r-211v bzw. 219v-221r.
3 Cod. 62, XIII, 3: 1 213r-214r.
4 Während in den Tabulae de tempore zu den einzelnen Sonn- und Festtagspredigten

oft passende Notae und Quaestiones aufgeführt werden, ist in den Tabulae
de sandis (et aliis materiis predicabilibus) ein fester Ordnungsplan Friedrichs kaum
erkennbar.

5 Z. B. Cod. 62, V, 3-6: f. 43v-44v, was Friedrich in der Tabula, Cod. 62 f. Hir
durch marginales Exemplum besonders hervorgehoben hat. Zu erwähnen sind hier
auch die Exempelreihen in Cod. 109, I, 2: f. 52r-53v und II: 1 97r-104v, der aus



Friedrich von Amberg des gattungsmäßigen Unterschiedes zwischen

Predigtmateriahen und Exempla bewußt gewesen zu sein, denn er hat
in Cod. 82 eine eigene Exempla-S&m.Tnbxng angelegt und sie zum
Nachschlagewerk ausgebaut. Dem heutigen Codex fehlen zwar Titelschild
und alphabetisches Sachregister, doch läßt sich wenigstens dieses auf
Grund der Marginalbuchstaben, die Friedrich bei jedem Stück anbrachte,
erschließen.

Diese Exempla-Sammhmg hebt sich insofern von der Predigtliteratur
ab, als sie nicht in erster Linie Themen für eine anzufertigende Predigt
bietet, sondern nur Beispiele zur Veranschaulichung eines Gedankens
oder zum Beweis einer Behauptung bereitstellt. Damit erhebt sich aber
die Frage, was Friedrich von Amberg selber unter Exempel verstanden
hat. Aus dem Inhalt der Sammlung geht hervor, daß er sowohl
Allegorien, die eine Tugend oder ein Laster wirksam vor Augen führen helfen,

wie auch Erzählungen oder Zitate, die «exemplarisch» verwendet
werden konnten, unter diesen Begriff subsumiert und ihn insofern
wesentlich weiter gefaßt hat als die moderne Forschung l.

der Mitte des 14. Jhs. stammt und sich schon im Kloster befand, bevor Friedrich
nach Freiburg i. Ue. kam.

6 Vielfach werden die in Predigten eingebauten Exempla durch Exemplum
am Rande hervorgehoben. Es kommt auch vor, daß in Predigtentwürfen die Suche
nach geeigneten Exempla dem Prediger überlassen wird (z.B. Cod. 83, II, 46:
1 62v: Exemplum quere; ibid. II, 79: 1 99v: Exemplum die de ilio, qui fecit sibi
eruere unum oculum; dazu cl Cod. 82, I, 79: f. 22v; Cod. 83, II, 3: f. 7r: Exemplum
quere in Beniamin minor Richard von St. Viktor, PL 196).

1 Es gibt zwar in Cod. 82 Stücke (z. B. II A, 21: 1 46v oder II B, 37: f. 57v),
die eine Allegorie von der Erzählung mit fortschreitender Handlung, d. h. dem
Exempel i. e. Sinne trennen, aber da alle in der Predigtliteratur eingestreuten
Similitudines, eigentlichen Exempel und auch beispielhaft verwendeten Zitate
unterschiedslos mit Exemplum am Rande bezeichnet werden, ist nicht anzunehmen,
Friedrich habe beim Zusammenstellen dieser Sammlung an eine Differenzierung
des Begriffes gedacht. Welter, L'Exemplum dans la littérature religieuse et
didactique du Moyen Age, der die Grundlagen für die Erforschung des Exemplums
geschaffen hat, verbindet den Begriff grundsätzlich mit Erzählung, Beschreibung
oder Anekdote (S. 2 f.) : «II (l'exemplum) devait renfermer trois éléments essentiels,
à savoir: un récit ou une description, un enseignement moral ou religieux, une
application de ce dernier à l'homme». Außerdem unterscheidet Welter zwischen: exemplum

biblique, hagiographique, miracles de Notre-Dame, miracles eucharistiques,
exemplum prosopopee, profane, historique, légendaire, conte, fable, moralité,
personnel, prodige und moralisé. G. Frenken, Die Exempla des Jacob von Vitry, in:
Quellen und Untersuchungen zur lat. Philologie des Mittelalters 5, 1 (1914) 5,

definiert das Exemplum im homiletischen Sinne als «jede kurze Erzählung, die
geeignet ist und angewandt wird, im Zusammenhang einer Predigt die theologische
oder moralische Deduktion durch den sie induktiv beweisenden Bericht eines
Interesse erregenden Vorgangs abzulösen». Der Autor hebt das Dienende des

89



Friedrich von Amberg hat seine Exempla-Sammlung aus verschiedenen
früheren Kompilationen und Textfragmenten zusammengestellt1. Dieses

Sammelgut dürfte, wie die Predigtliteratur, vor allem in Franziskanerkreisen

zirkuliert haben und umfaßt vorwiegend Kompilationen und

Umarbeitungen aus der klassischen Exempla-Litemtm 2.

Innerhalb des gesamten Materials dieses Codex ließen sich
identifizieren: ein Auszug des um 1300 in der sächsischen Minoritenprovinz
entstandenen Liber miraculorum et visionum 3; die aus England
stammenden Gesta Romanorum, die Friedrich von Amberg aus drei verschiedenen,

sich teüweise überschneidenden Textbruchstücken zusammengestellt

hat4 und eine Bearbeitung der sowohl Hugo von Folieto als auch

anonymen Autoren zugeschriebenen Schrift De bestiis et aliis rebus 5,

welche in der für das Spätmittelalter kaum erforschten Physiologus-
Tradition steht. Der letzte Teil der Sammlung bietet eine Umarbeitung
des früher Bonaventura zugeschriebenen Liber de exemplis sacrae scripturae

des Dominikaners Nicolaus de Hannapes, in die möglicherweise
der Proverbien-Kommentar des Dominikaners Petrus de Palma
verwoben wurde, und deren Urheber vielleicht Petrus de Palma
selber ist6. Schließlich enthält Cod. 82 zwei reichhaltige Exempla-Reihen,

Begriffes hervor, schränkt ihn aber gegenüber der Similitudo (bloßer Vergleich ohne
fortschreitende Handlung) ein, die bei Friedrich wie bei dem von Frenken
untersuchten Material auch als Exempel bezeichnet werden konnte. - Zur Unterscheidung

zwischen Mirakel und Exemplum cf. P. Assion, Die mittelalterliche Mirakel-
Literatur als Forschungsgegenstand, in: Archiv für Kulturgeschichte 50 (1968) 173.
Cf. auch R. Schenda, Stand und Aufgaben der Exemplaforschung, in: Fabula 10

(1969) 69-85; und H. D. Oppel, Zur neueren Exempla-Forschung, in: Deutsches
Archiv 28 (1972) 240-248.

1 Cf. Kat., Cod. 82, Äußere Beschreibung und oben S. 75 Anm. 5.
2 Welter, op. cit., hat die großen und bekannteren Sammlungen erfaßt. Was

in kleineren Handbibliotheken wie der Friedrichs zusammenfloß, sind Bruchstücke,
Ableger und Umarbeitungen der großen Sammlungen. Die für das Verständnis der
spätmittelalterlichen Bildungseinflüsse notwendige Aufarbeitung der Gebrauchsliteratur

müßte, ähnlich wie es J. B. Schneyer für die Sermones unternimmt und
wie es A. Poncelet, Miraculorum B. V. Mariae, quae saec. VI-XV latine conscripta
sunt, Index, in: Analecta Bollandiana 21 (1902) 241-360, für die Marien-Mirakel getan
hat, mit vollständigen Incipitarien fortgesetzt werden; cf. neuerdings Tubach.

3 Cod. 82, I, 39-42: f. 8v-9v; I, 57-61: f. 14v-17v; I, 63-70: f. 18r-20r; teilweise
ediert von L. Lemmens, in: AFH 2 (1909) 72-78.

4 Cod. 82, III, IV, V: f. 62r-119v; im VI. Faszikel wurden außer einigen Morali-
tates Holkot (Cod. 82, VI, 2: 1 121v-131v), den damit eng zusammenhängenden
Imagines Fulgencii (VI, 1: 1 121r—121v) und wenigen Declamationes Senece (VI, 3:
f. 131v-132v) ebenfalls Stücke aus den Gesta Romanorum (VI, 4: 1 133r) kopiert.

5 Cod. 82, VII : 1 134r-163r.
6 Cod. 82, VIII: f. 166r-200v.

90



deren direkte Vorlagen unbekannt sind, denen jedoch verschiedene

Quellen zugrunde liegen 1. Dabei ist es schwierig zu sagen, aus welchen

angeführten Quellen der Sammler und Kopist direkt geschöpft hat und
welche er aus schon bestehenden Exempla-VoTÌa.gen übernommen hat.

Aus diesen Einzelreihen ist hervorzuheben ein kurzer Auszug der
Dieta aurea des seligen Bruders Aegidius von Assisi 2, der zusammen
mit anderen Stücken möglicherweise in Freiburg i. Brsg. von einem
unbekannten Schreiber kopiert wurde3. Friedrich von Amberg hat
die Hauptteile dieser Schrift mit Marginalbuchstaben versehen. Er oder
eine andere Hand hat außerdem gewisse Sätze, die wohl in Predigten
Verwendung finden konnten, mit Randkreuzen versehen. Die Dicta sancti

Egidii stehen in engem Zusammenhang mit der Spiritualität Friedrichs
und mit der franziskanischen Mystik, die namentlich durch Rudolf von
Biberach 4 und Marquard von Lindau 5 auf ihn gewirkt hat, und vertreten
eine Geisteshaltung, die der Devotio moderna sehr nahe steht. Als Beispiel
dafür mag eine derart angekreuzte Stelle im Wortlaut folgen. Sie besitzt
den Randtitel. De sciencia et sapiencia: Dixit semel [Aegidius] cuidam

1 Cod. 82, I und II: f. lr-60v; mit Hilfe von Tubach (cl Lit.) ließen sich einige
Hauptvoriagen, wie Caesarius von Heisterbach, Gregor d. Gr. (Dialoge) und die
Vitae patrum eruieren. Cod. 82, IIB, 43-66: 1 58v-60v bietet außerdem ein uni-
dentifiziertes Fragment einer alphabetischen Exemplasammlung in umgekehrter
Reihenfolge. Namentlich aufgeführte Quellen, die ihrerseits aber oft aus zweiter
Hand stammen dürften, finden sich in: Cod. 82, IIA, 3: f. 38r-43r (Aegidius de Assisi

OM, Dieta aurea) ; IIB, 18b: 1 56r (Aesop, Fabulae) ; IIB, 30: f. 48v (Aristoteles,

Aenigmata) ; IIB, 19, 53: f. 56r 59r (Aristoteles, Liber de vegetabilibus) ; IIB,
21 f.: 1 56v (Pseudo-Augustinus, Manuale); IIB, 31: 1 57r-57v (Avicenna, Dicta);
IIA, 16b: f. 46r (Balaam und Josaphat) ; IIB, 5 : f. 54v (Pseudo-Boethius, Disciplina
scolarium) ; I, 31: f. 5v (Caesarius Heisterbacensis) ; IIA, 13: f. 44v-45r (Chronicae
quaedam) ; IIB, 62 : f. 60r (Pseudo-Dionysius, Dicta) ; IIB, 30 : f. 57r (Gesta Graecorum)

; IIB, 65: 1 60r-60v (Gregorius Magnus, Dialoge) ; I, 127 : f. 35v-36v (Gruober,
baccalarius) ; IIA, 21: f. 46v (Guigo Carthusiensis) ; IIB, 4: 1 54v (Guilelmus de

Werda); IIA, 4: f. 43r (Helinandus de Froidmont, Flores); IIA, 6b: f. 43r
(Hieronymus, Epistola); I, 34: f. 6r (Historia tripartita); I, 49: 1 llv-12r (Jacobus de

Vitriaco); I, 77: 1 21r-22r (Johannes Eleemosynarius) ; IIB, 48; 50: 1 58v-59r
(Isidorius Hispalensis) ; HB, 38: 1 58r (Julius Caesar); IIB, 18a: 1 56r (Liber de
vita philosophorum Gualtcrus Burley); I, 76: 1 21r (Miracula sancti Bernardi);
I, 51b: f. 13r (Nicolaus de Lira, Postilla) ; I, 50: f. 12r-13r (Passionale); IIB, 26:
1 56v-57v (Seneca, Epistola); IIB, 15: 1 55v—56r (Vincentius Bellovacensis,
Speculum bistoriale) ; I, 78: 1 22r-22v; IIA, 1: 1 38r; IIB, 41, 63: 1 58r, 60r (Vitae
patrum).

2 Cod. 82, IIA, 3: 1 38r-43r.
3 Cod. 82, IIA, 31: 1 48v-49r; ed. Bibliotheca Franc. Ascetica Medii Aevi

III, Quaracchi 1905.
4 Cf. unten S. 100-104.
5 Cf. oben S. 78 Anm. 3 und S. 81.

91



volenti ire ad scolas causa discendi: Cur vis ire ad scolas? Summa tocius
sciencie: Timere deum et amare est. Hec duo sufficiunt tibi. Tantam sapien-
ciam habet homo quantum bonus est, et non plus. Non sis nimis sollicitus
fore utilis aliis, sed esto magis sollicitus, ut sis utilis tibi. Volumus ali-
quando multa scire pro aliis et panca pro nobis. Verbum dei non est dicentis
vel audientis, sed operantis illud. Multi nescientes nature intraverunt

aquas, ut iuvarent alios pereuntes in eis et cum pereuntibus perierunt1.

2. Erbauungsschrifttum (Codd. 109, 63, 60, 107)

Als Zeugnisse für die geistliche Lektüre Friedrichs von Amberg können
schließlich wenigstens vier Codices mit Erbauungsschrifttum angeführt
werden. Auf Grund äußerer Merkmale lassen sie sich von den
Handbüchern zur Anfertigung von Predigten unterscheiden 2

; innerlich stehen
sie jedoch in direkter Verbindung mit der Predigttätigkeit Friedrichs.

Cod. 109

Die Handschrift Cod. 109 aus der Mitte des 14. Jahrhunderts, die
Friedrich bei seiner Ankunft in Freiburg i. Ue. im Kloster vorfand,
enthält, wie das Titelschild aus der Zeit Friedrichs sagt, Sermones super
oracionem dominicam et quedam exempla 3. Der kaum bekannte Autor
dieser Sermones, Godefredus Herilacensis (G. von Erlach), erklärt im
Prolog, er habe als Franziskaner der burgundischen Provinz Predigtverbot

erhalten und sich deshalb nach dem Übertritt ins Benediktinerkloster

von Erlach entschlossen, wenigstens schriftlich zu predigen
(predicabo saltern in scripta) 4. In Wirklichkeit ist dieses Predigtwerk ein
in 50 Predigten oder Abschnitte gegliederter Kommentar zum Pater
noster, dessen einzelne, aus dem Zusammenhang gerissene Teile keinen
praktischen Predigtstoff ergeben konnten 5.

Näher bei der Predigthteratur stehen dagegen die als Füllsel dieser

1 Cod. 82, IIA, 3: f. 39r.
2 Cf. oben S. 61.
3 Cf. Kat., Cod. 109, Äußere Beschreibung.
4 Cl Kat., Cod. 109, I, la, Prolog f. lr.
5 Zur Ausarbeitung einer Predigt über das Pater noster dürften Cod. 62, XIV,

1 : f. 235r-235v oder der entsprechende Abschnitt der anonymen Meßerklärung in
Cod. 62, XII : f. 189r-210v Friedrich bessere Dienste geleistet haben.

92



Handschrift eingefügten Zusatztexte - Exempla, von denen einige auch
in Friedrichs eigener Sammlung Cod. 82 vertreten sind 1, ein Prothema

peroptimum per totum annum fratris Petri A ureoli 2, das Fragment eines

Mathäuskommentars 3 sowie anonym überlieferte Predigten des

Franziskaners Conradus Holtnicker von Sachsen 4 und ein Sermo des Dominikaners

Antonius Azaro de Parma 5. Ein weiterer Zusatztext enthält ein

alphabetisches Verzeichnis von Merksätzen aus der Philosophie und

Theologie 6, das gewisse Ähnlichkeit mit der Expositio quorundam
vocabulorum 7 Friedrichs von Amberg aufweist und inhaltlich wesentlich auf
dem Augustinismus fußt 8. Auch dieses Werk kann als Beispiel für das

Bedürfnis gewertet werden, philosophisch-theologisches Schulwissen für
den täglichen Gebrauch umzusetzen. Es wurde bei der Aufnahme in die

Handschrift teilweise durchgestrichen und durch oben genannte
Predigten ersetzt.

Wie eifrig Friedrich diesen Codex benutzt hat, läßt sich nicht sagen;
mit Ausnahme seines BesitzerVermerkes Liber magistri Friderici ord. fr.
minorum 9 hat er darin keine Eintragungen vorgenommen.

Cod. 63

Mehr Beachtung hat Friedrich der Sammelhandschrift Cod. 63

geschenkt, die er wahrscheinlich ebenfalls im Kloster vorfandln, mit
Sicherheit aber nicht selber zusammengestellt hat. Ein Titelschild aus
der Zeit Jean Jolys u (gest. 1510) umschreibt ihren Inhalt mit Sermones

de beata virgine super Missus est. Item tabula, in qua continentur 7 virtutes
und eine spätere Hand 12 ergänzte : Tractatus contra pestem et tractatus

super Egredietur virga.

1 Z. B. Cod. 109, II, 15: f. 99v; cf. II, 16: f. 99v-100r in Cod. 82 I, 121: f. 33v
bzw. I, 31 : f. 5v.

2 Cod. 109, I, 3: f. 93v-94r; cf. oben S. 77 Anm. 2.
3 Cod. 109, III: f. 105r-116v; nicht identifiziert.
4 Cod. 109, IV, 4b-c: f. 122v-125r; cf. oben S. 77 Anm. 12.
5 Cod. 109, IV, 4a: f. 118v-122r; cl oben S. 79 Anm. 2.
6 Cod. 109, IV, 1 : f. 117r-126r.
7 Cf. oben S. 58 f. und Cod. 66, 1 : f. Ir-XXv.
8 Nach den zit. Autoritäten; s. Kat.
5 Cod. 109, 1 126r; den Besitzereintrag des Nicolaus Cerdonis (um 1353) auf der

Verso-Seite hat Friedrich stehen lassen.
10 Der Einband erinnert an Cod. 109, der sicherlich vor Friedrich im Kloster war.
11 Cl oben S. 4 Anm. 2.
12 Es ist die gleiche Hand des 17./18. Jhs., die z. B. auch in Cod. 51 auftaucht und

wahrscheinlich einem Klosterbibliothekar jener Zeit gehört.

93



Der erste Text bietet in Form von 14 Sermones eine zusammenhängende

Ave Maria-Erklärung1. Der erbaulichen Traktatliteratur
entsprechen die zahlreichen, vielseitigen und oft genauen Quellenverweise 2.

Die häufigen Bernhard-Zitate, die zahlenmäßig sogar Augustinus
übertreffen, legen einen Zisterzienser als Verfasser nahe. In der Frage der
unbefleckten Empfängnis Marias nimmt der Autor zwar in bejahendem,
orthodoxem Sinne Stellung, zitiert aber doch Sätze aus dem Brief Bernhards

an die Lyoneser, der gegen das spätere Dogma gerichtet ist3. Wie

eng diese Literatur mit der Predigtliteratur zusammenhängt, und wie
sehr Friedrich seine Lektüre auf die Predigttätigkeit ausrichtete, zeigen
zwei Stellen in diesem Kommentar, wo der Autor das Dominus tecum auf
Marias Tod und Herrlichkeit anwendet. Beidemale vermerkte nämlich
Friedrich die Stellen mit der Rubrik De assumpcione 4. Der Text, der

- nach vier deutschen Marginaltiteln zu schließen 5 - auch in deutscher

Sprache überliefert sein dürfte, ist sprachlich und in der Behandlung des

Stoffes einfach und ungekünstelt. Es kann nicht verwundern, daß Fried-

1 Cod. 63, I, 1: 1 lr-4-8r; nicht identifiziert.
2 Bernhard von Clairvaux wird 40mal zitiert (u. a. In sermone Signum magnum ;

In sermone Quid mirum ; In sermone, leccione Tu electa ut sol ; In quodam sermone
de beata virgine; In omelia Cum factus esset; Super canticum, sermone 65 und 9;
In soliloquio; In quadam epistola ad Lugdunum). - Augustinus 27mal (u. a. In
sermone de nativitate Marie; In sermone de assumpcione; In sermone Dominus
tecum; In sermone de purificacione; Super Johannem, sermone 36; In Enchiridion;
In epistola ad Paulum; Super genesim, libro 8; Libro de natura et gracia; De libero
arbitrio, in fine; Sexto, de trinitate; Libro confessionum; Super psalmum; De
cathezezantibus rudibus). - Anselm 14mal (u. a. In sermone de symbolo; In
omelia de assumpcione; De concepcione beate virginis oder De conceptu virginali;
Libro de similitudinibus). — Hieronymus 13mal (u. a. In sermone; In sermone de

assumpcione; Super Matheum). - Richard von St. Viktor lOmal (u. a. In soliloquio;
De contemplacione, libro 3). - Ambrosius 8mal (u. a. Super Lucam). - Hugo von
St. Viktor 3mal (De caritate). - Origenes 2mal (In omelia super Cum esset desponsata).

- Gregor d. Gr. 2mal (u. a. Moralium 22). - Joh. Damascenus 2mal (libro 2,

cap. 25). — Leo d. Gr. (In sermone de nativitate). — Chrysostomus (ohne Angabe). —

Pseudo-Dionysius (De divinis nominibus). — Isidor von Sevilla (Ethymologiae). —

Beda (ohne Angabe). - Aristoteles (quarto libro Meteorologicorum). - Physiologus
(quinto libro de historiis animalium).

3 Cod. 63, I, 1: 1 8v : Unde Bernhardus in quadam epistola ad Lugdunum : fuit
procul dubio mater dei sanda antequam nata (Bernhardus, Epp. Nr. 174, § 5). Cod. 63,
f. 9r: Unde Bernhardus in epistola ad Lugdunum : puto, quod copiosius munus gracie
in eam descendit, que non solum eius sandificavit ortum, sed eam deinceps ab omni
peccato custodiva immunem (Bernhardus, Epp. ibid.).

4 Cod. 63, I, 1 : f. 16r, f. 18v.
5 Cod. 63, I, 1 : f. 34: In muoterlich frucberkeit; Ein verborgne liecht reiner luterkeit;

f. 35r: Sapor, ein vermùschel suessikeit; f. 36r: Cultor, ein gewaltige drivaltikeit.

94



rich von Amberg folgende Stelle, die durchaus seiner Vorliebe für
einleuchtende Bilder und einer vom Volk verstandenen Sprache entspricht,
mit einem Nota am Rande herausgehoben hat: Pie enim credendum est,

quod humilis et dulcis Iesus genitricis sue humilitatis obsequia voluntarie
exhibebat, nunc aquam portans ad domum, nunc in domo ignem faciendo,
nunc utensilia coquine lavando et alia consimilia obsequia secundum quod
exigebat matris nécessitas 1.

In eine verwandte Geisteswelt gehört die Missus est Ga&nrf-Erklärung,
welche von der Hand des gleichen Kopisten unmittelbar dem Ave
Maria-Kommentar folgt2. Sie ist auf Grund eines Eintrags in einer
Münchener Handschrift vielleicht dem kaum bekannten Dominikaner
Sibiton von Wien 3 zuzuschreiben. In drei Abschnitten, deren letzter auch

getrennt überliefert zu sein scheint 4, behandelt der Autor in
systematisierender Weise, aber in enger Anlehnung an die hl. Schrift, die
Dienstleistungen des Engels, seine Ämter 5 und die fünf Namen der Jungfrau
Maria 6. Im Zusammenhang mit der Frage nach der Erbschuld Marias

1 Cod. 63, I, 1: f. 17v.
2 Cod. 63, I, 2: 1 48r-60v. Hier wird Augustinus 12mal zitiert (u. a. In sermone

de nativitate Johannis; In sermone de virginis nativitate; Libro de natura et gracia;
Libro XI de civitate dei).-Bernhard 7mal (u. a. In sermone, in leccioneNumquam;
In sermone Audivimus; In sermone Signum magnum; In sermone Tempus lo-
quendi; Super Missus est; Super Canticum, sermone 55; In epistola ad Lugdunum). —

Ambrosius 5mal (u. a. Super Lucam). - Hieronymus (u. a. In sermone de assumpcione;

In quadam epistola; Super Ephesos). - Ps.-Dionysius 4mal (u. a. De hierarchia

angelica). - Origenes 3mal (u. a. Super Matheum). - Anselm 3mal (In sermone
de nativitate virginis; De conceptu virginis; Cur deus homo). - Aristoteles 2mal
(Tercio libro Ethicorum; Libro de animalibus). — Leo d. Gr. (In sermone de nativitate

domini). - Joh. Damascenus (ohne Angabe). - Seneca (Epistola 43, ad Lucil-
lum - De descripcione longitudinis Christi (cf. Cod. 109, IV, 5: f. 125v) und
6mal Doctores.

3 Cl LThK2 9, 726; Schneyer, Geschichte, 171. Stegmüller, RB 5, Nr. 7628-
7630 führt von Sibito von Wien einen Psalmenkommentar, eine Pater noster- und
eine Credo-Erklärung auf. In Clm 8720, f. 22r wird ein Franziskaner namens
Syboto als Autor eines «Opusculum de Salutatione b. virginis», d. h. einer «Missus
est Gabriel-Erklärung» mit übereinstimmendem Incipit genannt (Dank H. H. Prof.
G. Meersseman, der mir seine ungedruckten Initien zu Münchener-Handschriften
freundlicherweise zur Verfügung gestellt hat).

4 Es handelt sich um die fünf Namen Marias (cf. Kat.), die in Cod. Berlin, Rose
422 (19), f. 228 auf «Missus est Gabriel» folgen und vielleicht nur vom Schreiber oder
Rubrikator zu stark abgehoben worden sind.

5 Cod. 63, 1,2:1 53r : Secundo, idem angelus octo officia exercuit circa virginis
filium declarandum.

6 Cod. 63, I, 2: 1 54v: Postquam dictum est de angeli officio, nunc dicendum est de

virginis vocabulo. — Nomen virginis Marie Lue. primo

95



wird auch hier der Brief Bernhards ad Lugdunum zitiert1, doch zusätzlich

wird das Mirakel erzählt, wonach Bernhard nach seinem Tode einem

Zisterzienser in Clairvaux erschien und einen kleinen, schwarzen Fleck
auf seinem Herzen mit seiner irrigen Auffassung von Marias Empfängnis
begründete 2.

Dem Missus est Gabriel-Kommentar des Sibiton von Wien ist vom
Hauptschreiber ein kürzerer Kommentar in Quaestiones-Ybrm zum
gleichen Thema angefügt3. Er ist insofern aufschlußreich, als er von der
Bibelkommentarliteratur herkommend die Möglichkeit einer Popularisierung

der scholastischen Sic et wow-Methode aufzeigt4. Der Verfasser,
der sich auf Hieronymus, Chrysostomus, Pseudo-Dionysius, Johannes
Damascenus, Isidor von Sevilla, Hugo von St. Viktor, Bernhard, Petrus
Lombardus, Seneca, die Glossa ordinaria und vor allem die Bibel stützt,
beantwortet die Hauptfrage, wer zur Jungfrau geschickt worden sei, mit
einer dreifachen missio: die des Sohnes, die des hl. Geistes und die des

sichtbaren Engels. Die darauf folgenden Einzelfragen, wie In qua specie

angelus apparuit? De veste angeli, quo tempore, quare in civitate conceptus,

quare in Galilea etc. sind ganz auf den Bibeltext abgestellt. Doch wird
dem Leser nicht ganz klar, ob der Verfasser nicht über die Anfänge einer
wissenschaftlichen Theologieausbildung hinausgekommen ist und gleichsam

als Aushängeschild seinem Bibelkommentar einen gelehrten
Anstrich geben wollte, oder ob er nach einer inneren Abkehr von den
abstrakten Subtilitäten sich einer der Bibel und dem Volk näherstehenden

1 Cf. oben S. 94 Anm. 2 und S. 95 Anm. 2. - Cod. 63, I, 2: f. 55v: Et hoc sentit
Bernhardus in epistola ad Lugdunum, quod gracia non solum sandificavit Marie
ortum, sed eam deinceps ab omni peccato custodivit immunem.

2 Cod. 63, I, 2: 1 55r: Unde dicitur de bealo Bernharde, quod post mortem uni
monacho in abbacia de Clara Valle desideranti ipsum videre, apparuit totus lucidus
preterquam in pectore, ubi habuit unam maculam, quam dixit se habere propter hoc

quod dixit de beata virgine, quod fuerit concepta in peccato originali.
3 Cod. 63, I, 3: f. 61r-67r; nicht identifiziert.
4 Die verschiedenen Quaestiones, die meistens einem einzelnen Wort im Ver-

kiindigungs-Evangelium entspringen, und ihre Beantwortung sind vom Schreiber
am Rande mit Questio und Solucio vermerkt worden. Als Beispiel mag eine Quaestio
zu Lc. 1, 27: Missus est angelus ad virginem desponsatam viro cui nomen erat
Joseph dienen (1 64r) : Quare dicitur de viro, cum non possit aliter virgo desponsari,
et ita videtur ewangelium ponere superfluum, dann Solucio in marg. zu : Dicitur quod
non ponitur ad distinccionem sexus, sed ad commendacionem sponsalium virginis in
viro honorato, qui erat vir virtutum per constanciam fidelitatis, integritatem castitatis,
per excellenciam discrecionis, per strenuitalem operis, quia fuit ex primo iustus, ex
secundo temperatus, ex tercio prudens et circumspectus, ex quarto fortis animosus et
ideo ministerialiter dieta est in ewangelio 'Viro'.

96



Theologie zuwandte, ohne sich ganz von der wissenschaftlichen Methode

zu lösen.

Es gibt keine äußeren Anzeichen dafür, daß Friedrich von Amberg die
beiden Missus est Ga&n'eZ-Kommentare besonders benutzt hätte. Mehr

Beachtung hat er indessen dem Tractatus bonus de VI nominibus corporis
Christi des Zisterziensermönchs von Heilsbronn geschenkt1. Bei dieser

anonym überlieferten mystischen Erbauungsschrift hat Friedrich an
zwei Stellen die inneren Teile mit Randzahlen hervorgehoben 2

; außerdem

nahm er zwei gesondert überlieferte Abschnitte dieses Traktates
in seine Predigtmaterialsammlungen auf3.

Der Verfasser fällt durch die sichere Behandlung des Stoffes auf 4. Er
spricht ohne erschwerende Allegorien die eher nüchterne Sprache einer

praktisch ausgerichteten Mystik. So scheint mir ein Satz, in dem der
Autor das Wie gelange ich zur Gottesliebe P dem - seiner Meinung nach -
allzu häufigen Was ist Gottesliebe? gegenüberstellt, bezeichnend zu sein:
Et ideo posset hic aliquis dicere : audio frequenter de dileccione Dei, qualiter
sit nobilis et sancta, sed qualiter ad illam perveniatur, raro docetur 5. Im
Anschluß an den Exkurs über die Liebe Gottes, der dem zweiten Namen
des Fronleichnams (Donum) angeschlossen ist, vertröstet der Verfasser
den Leser auf eine spätere, besondere Schrift zu diesem Thema: tunc

aliquando propono facere libellum specialem de Dei dileccione 6.

Auf den erbaulich ausgerichteten Hauptteil der Handschrift, der vom
Hauptschreiber mit den Abschriften eines Pesttraktates 7, einem
Verzeichnis der gebräuchlichsten, in Zahlengruppen ausgedrückten Glaubens-

und Wissensgebiete 8 und den Contradicciones angeli et demo-

1 Cod. 63, 1,4:1 67r-97v ; cf. oben S. 78 f. Anm. 8, dazu DSAM 11,2, 1544-1546.
2 Zum 4. Namen (Communio), Cod. 63, I, 4: f. 77v ff. und zum 5. Namen

(Sacrificium), 1 81r ff.
3 Es handelt sich um die sechs Gradus caritatis (Cod. 63 1 70r ff.), die in veränderter

Form in Cod. 83, II, 48 : f. 63v-65r und in Cod. 95, III. 78 : f. 94v-95r(deutsch)
wiederkehren.

4 Bei den meist ohne Quellenangaben zitierten Autoritäten handelt es sich -
neben der hl. Schrift - um Bernhard von Clairvaux (34), Augustinus (9), Gregor d. Gr.
(5), Pseudo-Dionysius (2), Glossa ord. (2), Albert d. Gr. (In quadam similitudine),
Bonaventura (1).

5 Cod. 63, I, 4: f. 74v.
6 Unmittelbar vor dem 3. Namen (Cibus), Cod. 63, I, 4: f. 75r.
7 Cod. 63, I, 7: 1 100r-105r; ed. G. Guttman, Die Pestschrift des Jean à la

Barbe. Berlin 1903; K. Sudhoff, in: Archiv f. Gesch. der Medizin 5 (1911) 58 ff.
8 Cod. 63, I, 5 : f. 98r-99r. Die Tabula enthält:

1. Virtutes theologice (3) und cardinales (4).
2. Peccata mortalia (7) und Virtutes contrarie predictis peccatis mortalibus.

i 97



nis1 erweitert wurde, folgen zusätzliche Texteinheiten, die ähnlich
den Zusätzen im Pater «oster-Kommentar des Erlacher Mönchs ebenso

gut in den Predigtmaterialsammlungen Friedrichs stehen könnten.
Auffallend ist die Aufmerksamkeit, die Friedrich von Amberg einem

dieser Zusatztexte gewidmet hat, der mit der erbaulichen Kommentarliteratur

verwandter ist als die aut ihn folgenden, größtenteils anonymen
Predigtentwürfe. Es handelt sich um die Karfreitagspostille des Dominikaners

Antonius Azaro Parmensis 2, dessen Einfluß in geringem Maße
auch in der Predigtliteratur Friedrichs spürbar ist3. Der Schreiber hat
den Text weder rubriziert noch mit einem Titel versehen. Hingegen hat
Friedrich überall den Bibeltext unterstrichen, das «Testament» Christi
mit Nota vermerkt 4 und den Text mit Passio Thome de Aquino sive

postille, que vocatur Parmensis überschrieben. Diese falsche Zuschreibung
verrät eine geringe Kenntnis der Werke des Thomas von Aquin, denn die

Karfreitagspostille ist derart gefühlsbetont und lebensnah geschrieben,
daß Friedrich von Amberg auf den Stilunterschied hätte aufmerksam
werden müssen. Vielleicht hat er eine Vorlage zur Hand gehabt, die ihm
diesen Titel lieferte. Antonius Parmensis bietet eine Nacherzählung der
Passion Christi, in der unter Heranziehung des Nikodemus- und Nazare-

3. Septem opera misericordie a) pertinencia ad corpus (7)

b) pertinencia ad animam (7).
4. Septem sacramenta ecclesie.

5. Quinque sensus corporis.
6. Septem peticiones contente in dominica oracione seil. Pater noster.
7. Septem dona Spiritus sancti.
8. Duo principalia mandata legis.
9. Decern preeepta.

10. Odo bealitudines iustorum.
11. Septem dates hominis.
12. Sex dates mundi.
13. Quatuor Consilia Christi ad que tenentur viri perfecti.
14. Pene principales inferni (14).
15. Septem dotes anime et corporis glorificali a) in anima (3)

b) in corpore (4).
16. Indumenta spiritualia anime (Innocencia et matrimonialis casiitas).

1 Cod. 63, I, 6a: 1 99v-99Av; cf. Cod. Basel B IV 28, 1 5v-7r; B V 32, f. 80v-
82r; B VII 82, f. 145v-146r.

2 Cod. 63, I, 8: f. 105v-123r. Antonius Parmensis hat Poslillae super evangelia de

tempore und Postillae evangeliorum de sandis geschrieben. Vom großen Einfluß dieser
oft benutzten Evangelien-Kommentare zeugen allein in München 42 Handschriften.

Im Druck erschienen sie nur zweimal: Köln 1482 und Paris 1515;
3 Cf. oben S. 79, Anm. 2.
4 Cod. 63, I, 8: f. 120r: Modo attende testamentum mirabile, quod fecit Christus in

fine vite sue: primo vestimenta sua crucifixoribus reliquid

98



ner-Evangeliums und mit Hilfe von spärlichen Josephus-, Hieronymus-,
Ambrosius-, Augustinus-, Bernhard- und Vergilzitaten die vier
Evangelisten kompiliert werden: Unde ego diligenter reflexi omnia quatuor
evangelia et de omnibus quatuor feci et comprendi feci unam hystoriam, que

comprehendii omnia, que facta fuerunt hodie in passione Christi. Et ideo

hystoria est bene longa, sed nullus debeat extediari eam audire et intelligere
amore illius, quia non fuit extediatus eam sustinere in tempore suo

amore tui l.

Cod. 60

Es sei hier auch auf die mehr erbaulich ausgerichteten Schriften
hingewiesen, die Friedrich von Amberg in seiner zweiten Lebenshälfte

- nach 1419 - in einen Sammelband aufgenommen hat, deren Schwerpunkt

auf dem ordensgeschichtlichen Material liegt2. Eine starke Benutzung

dieser Texte ist zwar nicht greifbar, aber zum Bild der spirituellen
Interessen Friedrichs gehören sie trotzdem. Es handelt sich um
Abschriften fremder Hände, die auf drei verschiedene Faszikel verteilt
sind 3. Innerlich sind sie durch einen ausgeprägten franziskanischen
Augustinismus verbunden.

Am meisten Beachtung dürfte Friedrich der Schrift De articulis fidei
des Anti-Averroisten und Franziskanertertiars Raimundus Lullus
entgegengebracht haben 4. Er ließ sich nämhch eine anonyme Kopie davon

anfertigen, die er mit roten Überschriften und allgemeiner Rubrizierung
im Jahre 1406 in Freiburg i. Ue. vollendete 5.

Einen weiteren Faszikel mit verschiedenen Opuscula faßte Friedrich
in seinem der Sammlung beigebundenen Inhaltsverzeichnis unter dem

Titel De vita religiosorum Christo famulancium zusammen 6. Er beginnt
mit einem Brief des Pseudo-Ambrosius, der vielleicht Valerius Bergidensis
zugewiesen werden muß und dort den Titel De novae vitae institutione

trägt 7. Darauf folgt in anonymer Überlieferung eine Bearbeitung De

1 Cod. 63, I, 8: f. 106r.
2 Cod. 60; cf. oben S. 48-54.
3 Cod. 60, II, 7: 1 73r-100v; IV: 1 167r-198v; V: 1 205r-262v.
4 Cod. 60, II, 7: f. 73r-100v; edd. cf. E. Rogent u. E. Duran, Bibliografia de

les impressions Lullianes, Barcelona 1927, 391.
5 Cod. 60: f. IOOv: Finitus est iste tractatus in Friburgo Oechtlandie Villa die

iulii anno domini M° CCCC0 VI0.
6 Cod. 60: f. Ir, zu Cod. 60, IV, 1-5: f. 167r-198v.
7 Cod. 60, IV, 1 : f. 167r-172r; zu Autor und Werk s. E. Dekkers, Clavis patrum

latinorum. Ed. altera 1961, 289, Nr. 1289.

99



perfectione vitae ad sorores Bonaventuras, die darin besteht, daß der
persönliche Briefcharakter des Werkes unterdrückt und die Feminin- durch

Maskulinendungen ersetzt wurden 1. Hierauf kopierte der Schreiber das

Speculum monachorum, das Augustinus, Bernhard von Clairvaux und
Arnulfus de Boeriis zugeschrieben wurde, aber wahrscheinlich den Abt
Bernhard von Cassino zum Verfasser hat2. Den Schluß dieser

Textsammlung bildet ein weiteres pseudo-augustinisches Werk, die Scala

claustralium 3, die wohl vom Karthäuser Generalprior Guigo II. geschrieben

worden ist. Sie fand vor allem im 15. Jahrhundert starke Verbreitung

und hängt eng mit der Devotio moderna zusammen 4.

Der dritte Faszikel enthält in schöner Buchminuskel, die nur von
einem Berufsschreiber stammen kann, eine Trostschrift des Johannes
Chrysostomus s und pseudo-augustinische Predigten 6. Dieser Faszikel
könnte vom Büchermarkt in Konstanz stammen, denn dort hat sich ein
Franzose im Jahre 1416 das Quod nemo laeditur nisi a semetipso des

Johannes Chrysostomus anfertigen lassen 7.

Cod. 107

Das Kernstück der erbaulichen Literatur Friedrichs bilden jedoch die

Septem itinera eternitatis des Straßburger Franziskaners Rudolf von
Biberach in Cod. 107 8. Ursprünglich besaß Friedrich auch die Sermones

1 Cod. 60, IV, 2: 1 172v-191r; ed.: Bonaventura, Opera omnia, Bd. 8, 107 ff.
2 Cod. 60, IV, 3: f. 191r-192v; ed.: PL 184, 1175 fl; dazu: H.Walter, Das

Speculum monachorum des Abtes Bernhard I. von Cassino. Studien und Mittheilungen

aus dem Benedictiner- und Cistercienser-Orden 11 (1900) 411^123;
Lehmann, in: Erforschung des Mittelalters, Bd. 5, 74.

3 Cod. 60, IV, 5: f. 193v-198v; ed.: PL 184, 475 ff.
4 Cf. A. Wilmart, Auteurs spirituels et textes dévots du moyen âge latin.

Paris 1932, 621 u. bes. 230 ff.; Lehmann, in: Erforschung des Mittelalters, Bd. 5,
86. Guigo II. wird in der Exempelhandschrift Cod. 82, IIA, 21 : f. 46v zitiert.

5 Cod. 60, V, 1: f. 205r-220r; ed. J. J. Canavan, Diss. Cornell Univ. Ithaca
New York 1956; cf. B. Altaner, Patrologie, Freiburg i. Brsg. 71966, 327.

6 Cod. 60, V, 2: 1 220r-262v; ed. PL 40, 1235-1306 ; cf. oben S. 87.
7 Es handelt sich um den Kardinal Guillaume Fillastre (gest. 1428), der 1416

Cod. Reims 381 (cf. Cat. general, Départements, Bd. 38, Reims t. 1, 497 ff.) abschreiben

ließ. Dazu : P. Lehmann, Konstanz und Basel als Büchermärkte, in :

Erforschung des Mittelalters Bd. 1, 268.
8 Cod. 107, IV: f. 20r-24r (alphabetisches Register) und VI: 1 29r-70r (Itinera).

Nur zum Teil richtig sind die Angaben Schmidts zu den beiden Freiburger
Franziskanerhandschriften Cod. 107 und Cod. 136 (M. Schmidt, Rudolf von Biberach,
5 *, 11 *, 22 *). Die volle Überschrift zu den Itinera in Cod. 136: f. 68r lautet:
Itinerarius eternitatis in deum, Bonaventure, postcompilatus a lectore de Bibraco in

100



super Cantica 1 und De septem donis spiritus sancti dieses bedeutenden
Vertreters franziskanischer Mystik. Die Abschrift der vielleicht noch im
13. Jahrhundert2 entstandenen Werke stammt von einem Bernoldus,
der meines Erachtens in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts
geschrieben hat3. Möglicherweise ist Friedrich schon während seiner

Ausbildungszeit in den Besitz der Texte gelangt4. Jedenfalls ließ er sie in
Freiburg i. Ue. einbinden und mit dem Pergamenttitelschild: Tractatus
de septem donis spiritus sancti. Sermones super Cantica. Itinera eternitatis

fratris Rudolf, de Bibraco 5 versehen. Davon sind das alphabetische Sach-

Argenlinis. Der Schreiber, den ich nicht dem 14., sondern dem 15. Jahrhundert
zuweisen möchte, nennt sich f. 121r: Explicit itinerarius scriplus a fratre H. dictus
Fliner. Es weist nichts darauf hin, daß die Sammelhandschrift Cod. 136, die f. 63r-
65v für die Jahre 1457—1481 die wichtigsten chronologischen Angaben (Ostern,
Epakten etc.) macht und sicher auch erst dann eingebunden worden ist, einst zur
Büchersammlung Friedrichs gehört hat. (cl Schmidt, op. cit., 11 *). Schließlich
ist die Behauptung (S. 22 *), Cod. 136 enthalte dreimal De septem donis Spiritus
sancii Rudolfs von Biberach nicht zutreffend, denn f. 166v-170v trägt eine Doppelpredigt

mit dem Titel Sermo de Septem donis Spiritus sancii et effectu eorundem und
dem Thema Emitte spiritum tuum (Ps. 103, 30). Quia peccatum hominem, in esse

gratuito annichilai et vetuste diformitatis pallio circumdat f. 169r: qualiter vero per
eadem septem dona sit animarum renovator, dicetur in proximo sermone sequenti: In
novitate vite ambidemus (Rom. 6, 4). Quia sicut omnia propter hominem facta sunt, ita
ad exemplum renovacionis spiritualis omnia anno quolibet renovantur sexta reno-
vacio fit per donum intellectus. Sicut aquila renovatur in oculis per directum aspedum
solis dare fulgentis, sie renovatur anima contemplacione «...» (hier bricht der Text ab).
Von den drei Predigten in Cod. 136, die wohl das gleiche Schriftzitat aufweisen wie
der Traktat Rudolfs von Biberach, nämlich Omne datum optimum (Jac. 1, 17), hat
keine die sieben Gaben des hl. Geistes zum Gegenstand: 1 226r-227r Omne datum
Optimum Circa lucern nota quod quedam est lux de luce sine luce cera sigillo
quoad volitivam, que speciem gerit benevolencie ; 1 228r-231v Omne datum optimum
Istud verbum in canonica Jacobi scriptum, duplicem habet intelledum, seil, anago-
gicum et moralem sive misticum bricht unvollständig ab; f. 231v-232v Omne
datum optimum Perfeccio divinorum luminum in quatuor consistit, nam illuminât
intellectum ad actum vere cognicionis «...» bricht ebenfalls unvollständig ab. Ein
Vergleich mit alten Bonaventura-Edd. (Lyon 1668; Peltier, Paris 1864-71) zeigt,
daß es sich hier nicht um Rudolfs von Biberach De septem donis handeln kann.

1 M. Schmidt, op. cit., 22 *, Anm. 2 überlas das stark verwischte super Cantica
auf dem Pergamenttitelschild von Cod. 107; cf. Kat., Äußere Beschreibung.

2 Cl Schmidt, op. cit., 31 *.
3 Schmidt, op. cit., 11 *, Nr. 21, weist Cod. 107 dem 15. Jh. zu. Der Cod. besitzt

als Wasserzeichen Briquet Nr. 12403, das für Grenoble 1344 nachgewiesen wird.
4 Auf eine Straßburger Herkunft der Handschrift weist außer dem Autor die

Zusatzpredigt Cod. 107, III, 8: 1 17v-18v hin. Cl Kat., Äußere Beschreibung.
5 Cod. 107 wäre somit die einzige bekannte Handschrift, die ursprünglich diese

drei Werke Rudolfs miteinander überlieferte, denn Cod. Basel B IX 25, den Schmidt
op. cit. 32 *, dafür anführt, bringt nur die Itinera und die Sermones super cantica.

101



register zu De septem donis 1, das entsprechende Register zu den Itinera 2,

die Itinera selbst 3 und eine Anzahl von Ausfüllpredigten 4 übriggeblieben,

während De septem donis und die Sermones super Cantica

verlorengegangen sind.
Friedrich hat den beiden vom Schreiber angelegten Sachregistern je

eine Gebrauchsanweisung beigegeben 5. Während die Zusatzpredigten,
die mindestens teilweise von der Hand des Bernoldus stammen 6, keine
äußerlichen Benutzungsspuren tragen, verteilen sich Friedrichs
Wortkorrekturen, die jedoch oft nur Auflösungen schwer lesbarer Wörter
darstellen, über den ganzen Text der Itinera. Nach einer Textergänzung
zu schließen, ist ihm die Vorlage bekannt gewesen 7. Da es sich aber

gerade um ein Zitat aus dem Liber de spiritu et anima handelt8, kann
Friedrich diese Ergänzung auch anderswo hergeholt haben. Am meisten
Beachtung schenkte Friedrich dem dritten Iter, das die eternorum limpida
contemplacio zum Gegenstand hat9. Hier allein vermehrte er die inneren
Teile der verschiedenen Kapitel mit Randzahlen. Rudolf von Biberach,
der sich vor allem auf Origenes (und Pseudo-Origenes), Augustinus, den
Verfasser von De spiritu et anima, Gregor d. Gr., Pseudo-Dionysius,
Bernhard von Clairvaux, Thomas Gallus Vercellensis und die Viktoriner
stützt10, definiert den Begriff contemplatio, indem er ihn gegenüber seinen

1 Cod. 107, I: 1 lr-3v.
2 Cod. 107, IV: 1 20r-24r.
3 Cod. 107, VI: 1 29r-70r.
4 Cod. 107, II: f. 3v-13v; III: f. 14r-19v; V: f. 24r-28v; VII: f. 70v-85v.
5 Cl Kat., Cod. 107, I: f. lr und V: 1 20r.
6 Bernoldus, der durch seinen Schreibervermerk (f. 70r) : qui me furetur, in culum

percucietur nicht viel Feingefühl verrät, schreibt so unregelmäßig, daß ich nicht mit
Sicherheit sagen kann, ob alle Texte von seiner Hand stammen.

7 Cod. 107, VI: 1 58r, von Friedrich ergänzt: et via hominum ad deum; per
caritatem namque venit deus ad homines, venit in homines.

8 Ps.-Augustinus, PL 40, 792.
9 Auch in der Predigtliteratur spielt die Contemplacio eine große Rolle; s. z. B.

Cod. 44, V, 1: 1 56r-57r; Cod. 62, VIII, 4: 1 114r-115r; IX, 4-7: 1 127r-131v;
Cod. 83, II, 82-83: 1 106r-109v; VI, 4: f. 194v; Cod. 95, II, 1, 5, 9: 1 13r-24v, 17v-
18v, 22r-22v; III, 78: 1 94v-95r; V, 10-12: f. 142v-150r.

10 Zu den von Schmidt, op. cit. 249 ff., zusammengestellten und in der alten
Bonaventura-Ausgabe (Lyon 1668) enthaltenen Autoritäten, die Rudolf von Biberach

anführt, gesellen sich in Cod. 107, der eine gute Textüberlieferung zu geben
scheint, drei weitere Namen: Remigius von Auxerre, Honorius Inclusus von Autun
und Albert der Gr. - Remigius wird in der letzten Dist. des 7. Iter genannt (f. 69v) :

Auster enim est ventus callidus et purus et per eum potest intelligi verbum quantum
ad puritatem veritatis et Spiritus sanctus quantum ad calorem caritatis, ut dicit Remigius,

super Matheum, capitulo 12 (um die 12. Homilie zum Mathäus-Evangelium
des Remigius von Auxerre, PL 131, 926—32 scheint es sich allerdings nicht zu han-

102



Vorstufen meditatio und speculatio und der nach dem Tode möglichen
visto intuitiva abhebt. Er zeigt an Hand von Thomas Gallus, Richard
von St. Viktor, dem Autor von De spiritu et anima und Pseudo-Origenes
die verschiedenen Möglichkeiten auf, stufenweise die Fähigkeit zur
Kontemplation zu erwerben und zu vertiefen. Dabei zitiert er auch eine Stelle

aus Hugos von St. Viktor Kommentar In coelestem hierarchiam des Areo-

pagiten : oportet, quod mens, que deum wlt contemplari, primum purgetur,
postea illuminetur et deinde perficiatur 1, was Friedrich von Amberg in
margine folgendermaßen erklärte: Purgare enim consistit in expulsione
peccati. Illuminare in imitacione Iesu Christi. Perficere sive vivere in
suscepcione sponsi et sie ab ymo tenditur ad summum etc. Mit dieser

Randbemerkung beweist Friedrich nicht nur seine Vertrautheit mit
pseudodionysischem Gedankengut2, sondern er steht auch eine Verbindungslinie

zwischen dem Werk Rudolfs von Biberach und der Devotio moderna

her. Die Tatsachen, daß die handschriftliche Überlieferung der Itinera
erst in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts, d. h. mit den Anfängen
der Devotio moderna richtig einsetzt 3, und daß Autoren wie Marquard
von Lindau, Johannes Gerson und Johannes von Kastl, die der
niederländischen Reformbewegung nahestehen, die Itinera ausgiebig benutzten

4, mögen die im Einzelnen noch zu untersuchenden Beziehungen
zwischen diesem Werk und der Devotio moderna andeuten.

Rudolf von Biberach zitiert seinen großen Ordenslehrer Bonaventura
nicht. Innerlich steht er ihm jedoch so nahe, daß seine Werke in die

große Masse der Pseudo-Bonaventuriana aufgenommen wurden. Ist es

ein Zufall, daß Bonaventura auch in der Büchersammlung Friedrichs
kaum genannt wird? Waren Pseudo-Bonaventuriana stärker verbreitet

dein). - Honorius von Autun steht zu Beginn der 7. Dist. des 3. Iters an Stelle von
Origenes in der Bonaventura-Ausgabe (Cod. 107: f. 48v) : Unde Honorius Inclusus
super Cant, dicit: Ipso sole iusticie oriente, hyemps transiit et ver fidei calore Spiritus
sancti terram solvit et flores virtutum produxit (nicht identifiziert). Ebenfalls in der
letzten Distinctio des 7. Iters nennt Rudolf Albert den Großen (f. 68v) : Et Albertus,
libro de missa dicit: Bonum operatum fert dulcedinem in gustu et gaudium in corde

Albertus M., De sacrificio Missae, Opera omnia, t. 38, Paris 1899, S. 47, II, 4, 1 :

in der Bonaventura-Ed. ist dieses Zitat nicht belegt und M. Schmidt, 180, möchte
es auf Gregor d. Gr. zurückführen).

1 Cod. 107, VI: 1 42v, 3. Iter, 4. Dist. 1. Artikel, zu Hugo von St. Viktor,
Commentarla in coelestem hierarchiam, PL 175, 1104.

2 Cl oben S. 85-87.
3 Cl Schmidt, op. cit., 31 * f.
4 Cf. Schmidt, op. cit., 33 * ff. ; Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johannes

von Kastl, passim.

103



und leichter zugänglich? Es scheint, daß gewisse Abbreviationen,
Kompilationen und Überarbeitungen der geistigen Haltung Friedrichs besser

entsprachen, sie jedenfalls stärker prägten als die reinen Texte
scholastischer Spitzenleistungen *. Außer Bonaventura wurden die Septem

itinera auch Johannes Guallensis 2, Heinrich von Friemar d. Ä. 3 und
Marquard von Lindau 4 zugeschrieben. Dies ist bedeutsam, weil es sich
hierbei um Autoren handelt, die in der Büchersammlung Friedrichs und
insbesondere in seiner Predigt- und Erbauungsliteratur häufigvorkommen.

Gesamthaft betrachtet ist die geisthche Lektüre Friedrichs von einer

praktisch ausgerichteten Mystik geprägt, che einerseits Augustinus und
Pseudo-Dionysius verpflichtet ist und andererseits in der Betonung eines

evangelischen Lebens die Devotio moderna ankündigt. Mit Ausnahme
vielleicht des kaum benutzten Pater «osfer-Kommentars des Erlacher
Mönchs5 ist diese Literatur verdeutscht worden, was den pastoralen
Charakter dieser Texte unterstreicht.

ZUSAMMENFASSUNG

Friedrich von Amberg tritt dem Betrachter seiner Handbibliothek
vorerst als ausgesprochener Sammler entgegen. Seine aus unzähligen
Faszikeln zusammengestellten Miszellanbände verraten weniger den

zielbewußten, einer eigenen Richtung folgenden Kollektor als vielmehr
den Bettelmönch, der alles greifbare Material aufgenommen hat. Damit
verliert seine Büchersammlung einerseits an Aussagekraft in bezug auf
seine Person selber, gewinnt jedoch andererseits an Bedeutung, indem
sie eine Auswahl repräsentiert, die nur durch die franziskanische Umwelt
Friedrichs ermöglicht wurde und somit einen Teil der franziskanischen

Durchschnittsgelehrsamkeit des ausgehenden 14. Jahrhunderts vertritt.
Allerdings zeigt schon der Ankauf von zwei Handschriften - des

Sentenzenkommentars Peters von Candia und der Predigten Bertrands de

Turre - daß Friedrich seiner teilweise aus Zufall entstandenen
Büchersammlung auch eine persönliche Prägung zu geben wußte. Die indivi-

1 CI H. de Lubac, Exégèse médiévale. Seconde partie, t. II (Théologie 59), Paris
1964, 270: «Bonaventura ses exposés sont souvent fatigants»; Cod. 82, I, 63: 1 18r.

2 In Cod. London, Brit. Mus. 18.007, 1 lv.
3 In Cod. Mainz 27, f. 24r.
4 In Clm 18412, 1 127 r.
5 S. oben S. 92.

104



duelle Beschäftigung Friedrichs mit seinem Büchermaterial zeigt sich

in dem mit der Sammeltätigkeit eng zusammenhängenden Ordnen,
Neuordnen und Erschließen der Texte, was am deutlichsten aus den von ihm
angelegten Tabulae und Randglossen abzulesen ist.

So lassen sich aufgrund schriftlicher Einträge Friedrichs innerhalb
seiner Handbibliothek Schwerpunkte ermitteln, die einerseits die
wissenschaftliche und ordensgeschichtliche, andererseits die pastorale
Ausrichtung Friedrichs beleuchten. Das philosophisch-theologische Schrifttum

ist von einem franziskanisch-nominalistischen Augustinismus
verschiedenster Färbung geprägt und verrät vor allem den rezipierenden
Studenten Friedrich von Amberg. Als Franziskaner der oberdeutschen

Provinz steht Friedrich unter dem nachhaltigen Einfluß des Münchener
Minoritenkreises. Sein Interesse an Marsilius von Padua, der eine scharfe

Trennung von Kirche und Staat verlangt, und für Vertreter einer strengen

franziskanischen Spiritualität, deutet die Reformbestrebungen Friedrichs

an, die wahrscheinlich nicht zuletzt von Johannes Gerson in Paris

gefördert worden sind.
Sowohl vom Umfang als auch von der Benutzung durch Friedrich her

gesehen, liegt das Hauptgewicht in Friedrichs Handbibliothek auf der

Predigt- und Erbauungsliteratur. Sie ist in ihrer sprachlichen
Leichtverständlichkeit zwar weit entfernt von der philosophischen Schulliteratur,
aber von einem Bruch oder Gegensatz zwischen den spekulativen und
pastoraltheologischen Interessen Friedrichs kann nicht gesprochen werden.

Die in wissenschaftlicher Pedanterie behandelten Oxforder
Quaestiones morales bene pnlchre ac moderne gehen auf Fragen der rusticorum
ein. Friedrich hat sich während seiner nominalistischen Ausbildungsperiode

ein Wörterbuch erworben, das nur als Hilfsmittel zur Verständigung

mit Ungebildeten einen Sinn hat. Seine Notae zu gewissen Stellen
der wissenschaftlichen Literatur stehen oft in Verbindung mit allgemeinen

Anliegen der populartheologischen Schriften. Die Tatsache schließlich,

daß im Nominalismus der Ausbildungszeit Friedrichs Augustinus
und Aristoteles sich die Waage halten, und daß Aristoteles in der augu-
stinisch-neuplatonisch geprägten Predigt- und Erbauungsliteratur oft
als Autorität auftritt, legt eine kontinuierliche Entwicklung Friedrichs

vom franziskanischen Nominalismus der Studienzeit zur praktisch
ausgerichteten Mystik der Spätzeit nahe. Es ist - nach der Straßburger
Herkunft vieler Texte zu schließen - sogar wahrscheinlich, daß Friedrich
sowohl mit der nominalistischen Schulliteratur als mit der praktisch
ausgerichteten Franziskanermystik heranwuchs.

105



Allerdings ist nicht zu übersehen, daß in der zweiten Lebensperiode
Friedrichs infolge vermehrter Pastoraltätigkeit das Bedürfnis nach
entsprechender Literatur größer wurde. Friedrich, und mit ihm die meisten

Prediger waren nicht imstande, die großen Kirchenväter oder Scholastiker

direkt in die Predigtsprache umzusetzen. Noch weniger konnte dies

an Hand der formal und inhaltlich auf die Spitze getriebenen
philosophisch-theologischen Literatur seiner Ausbildungszeit gelingen. Es ist
daher verständhch, wenn Friedrich einerseits im volkstümlichen Prediger
ein Vorbild sieht und andererseits so viele anonyme, bruchstückhafte,
überarbeitete und falscherweise mit großen Namen belegte Texte
benutzte, die ihm die Arbeit der sprachlichen Umsetzung bereits

abgenommen hatten.
Auf die Notwendigkeit, diese «zweitrangige» Literatur, die eine Brücke

zwischen der Scholastik und der spätmittelalterlichen Volksfrömmigkeit
bildet, aufzuarbeiten, braucht nicht mehr hingewiesen zu werden. Es
konnte sich in der vorliegenden Arbeit nur um einen Versuch handeln,
der in der Folge weiterer Textidentifikationen noch manche Korrektur
erfahren wird. Wenn jedoch am Beispiel Friedrichs von Amberg die
literarischen Interessen eines durchschnittlichen Franziskanertheologen
aus der Zeit Gersons angedeutet werden konnten, so ist ihr Zweck erfüllt.

ABKÜRZUNGEN

AEF Archives d'Etat Fribourg.
AFH Archivum Franciscanum Flistoricum. Florenz-Quaracchi

1908 ff.
AFP Archivum Fratrum Praedicatorum. Rom 1931 ff.
Arch. Cord. Archives du Couvent des Cordeliers Fribourg.
Bull. Franc. Bullarium Franciscanum, I-IV, hg. v. H. Sbaralea u.

B. de Rossi. Rom 1759-68; V-VII, hg. v. K. Eubel. Rom
1889-1904; Suppl. I, hg. v. F. Annibali de Latera. Rom
1780; Suppl. II, hg. v. K. Eubel. Quaracchi 1908.

Coli. Franc. Collectanea Franciscana. Rom 1931 ff. (mit Bibliographia
Franciscana).

DSAM Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique. Paris
1937 ff.

DThC Dictionnaire de théologie catholique. 15 Bde. + 4 Reg. -
Bde. Paris 1903-1972.

FGB Freiburger Geschichtsblätter. Freiburg i. Ue. 1894 ff.
FS Franziskanische Studien. (Münster) Werl 1914 ff.

106



Flist. Litt. France Histoire littéraire de la France. Paris 1733 ff.
LThK2 Lexikon für Theologie und Kirche. 10 Bde. + 3 Erg.-Bde.

+ 1 Reg.-Bd. Freiburg i. Brsg. 1957-1967.
MGH SS Monumenta Germaniae Historica. Scriptores. 32 Bde.

Hannover 1826-1934.
MIÖG Mitteilungen des Instituts für Österreichische Geschichts¬

forschung. Wien-Köln-Graz 1880 ff.
PL Patrologia Latina. Cursus completus. Hg. v. J. P. Migne.

Paris 1878-90.
SSOPMA Scriptores ordinis Praedicatorum medii aevi. Hg. v. Th.

Kaeppeli. Bd. 1. Rom 1970 ff.
ZSKG Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte. Stans/

Freiburg i. Ue. 1907 ff.

LITERATURVERZEICHNIS *

Auger, M. L., La Bibliothèque des Cordeliers de Troyes (Institut de recherche
et d'histoire des Textes. Bulletin 15). Paris 1967/68, 183-250 (mit
Bibliographie zu Franziskaner Bibliotheken).

Autenrieth, J., Literaturbericht. Neuere Handschriftenkataloge und Hilfs¬
mittel für die Katalogisierung. Zeitschrift für Bibliothekswesen und
Bibliographie. Sonderheft. Frankfurt a. M. 1963, 74-85.

Bénédictins du Bouveret, Colophons de manuscrits occidentaux des

origines au XVIe siècle (Spicilegii Friburgensis Subsidia 2 ff.). Fribourg
1965 ff.

Bloomfield, W., A preliminary list of Incipits of Latin works on the
Virtues and Vices, mainly of the 13., 14., and 15th centuries. Traditio 11

(1955) 259-379.
Bonmann, O., Marquard von Lindau und sein literarischer Nachlaß. FS 21

(1934) 315-343.
Brettle, S., San Vicente Ferrer und sein literarischer Nachlaß (Vorrefor-

mationsgeschichtliche Forschungen 10). Münster i. W. 1924.

Briquet, C. M., Les Filigranes. Dictionnaire historique des marques du
papier dès leur apparition vers 1282 jusqu'en 1600. 4 vol. Genève 1907.

Bruckner, A., Scriptoria Medii Aevi Helvetica. Genf 1935 ff.; zit. SMAH.
Cenci, C, Manoscritti francescani della Biblioteca Nazionale di Napoli

(Spicilegium Bonaventurianum VII-VIII). 2 voi. Quaracchi 1971.

Chevalier, U., Répertoire des sources historiques du Moyen âge. Bio-
Bibliographie. 2 vol. Paris2 1905-1907.

Clasen, S., Collectanea zum Studien- und Buchwesen des Mittelalters.
Archiv für Geschichte der Philosophie 42 (1960) 159-206, 247-271.
Legenda Antiqua S. Francisci. Untersuchung über die nachbonaventu-
rianischen Franziskusquellen: Legenda trium sociorum. Speculum Per-

* Selten zitierte Werke werden nur in Anmerkungen mitgeteilt.

107



fectionis. Actus B. Francisci et sociorum eius und verwandtes Schrifttum

(Studia et documenta Franciscana V). Leiden 1967.

- - Walram von Siegburg OFM und seine Doktorpromotion an der Kölner
Universität (1430-35). AFH 44 (1951) 257-317; 45 (1952) 72-126,
323-396.

Cruel, R., Geschichte der deutschen Predigt im Mittelalter. Detmold 1879;
Nachdruck: Darmstadt 1966.

Delorme, F., Descriptio codicis 23 J 60 Bibliothecae Fr. Min. Conventua¬
lium Friburgi Helvetiorum. AFH 10 (1917) 47-102.

Denifle, FL, Die Entstehung der Universitäten des Mittelalters bis 1400.

Berlin 1885.

Denifle, H.-Châtelain, A., Chartulariuni Universitatis Parisiensis. T. II,
Sectio prior. Paris 1891; t. III, ibid. 1894.

Auctarium Chartularii Universitatis Parisiensis. Liber procuratorum
nationis anglicanae. T. I. Paris 1894.

Doucet, V., Commentaires sur les Sentences; supplément au Répertoire de
M. F. Stegmüller. AFH 47 (1954) 1-128.

Ehrle, F., Der Sentenzenkommentar Peters von Candia, des Pisancr Papstes
Alexanders V. Ein Beitrag zur Scheidung der Schulen in der Scholastik
des 14. Jahrhunderts und zur Geschichte des Wegestreites. FS, Beiheft 9.

Münster i. W. 1925.

Emden, A. B., A biographical Register of the University of Oxford to A. D.
1500. 3 Bde. Oxford 1957-59.

Eubel, K., Die avignonesische Obedienz der Mendikanten-Orden. Pader¬
born 1900.

- - Die avignonesische Obedienz im Franziskanerorden zur Zeit des großen
abendländischen Schismas. FS 1 (1914) 165-192, 312-327, 479-490.
Geschichte der oberdeutschen (Straßburger) Minoriten-Provinz. Würzburg

1886.

Felder, H, Geschichte der wissenschaftlichen Studien im Franziskaner¬
orden bis um die Mitte des 13. Jahrhunderts. Freiburg i. Brsg. 1904.

Fleury, B., Catalogue des Religieux du Couvent des Cordeliers de Fribourg
(1256-1905). Archives de la Société d'histoire du canton de Fribourg 8

(1907) 311-373.
Le Couvent des Cordeliers de Fribourg au Moyen-âge. ZSKG 15 (1921)
26-44, 93-121, 193-206, 279-292. Separatdr. mit Register. Fribourg 1922.

- - Maître Frédéric d'Amberg. Archives de la Société d'histoire du canton
de Fribourg 8, 1« livr. (1903) 37-56.

Franz, A., Drei deutsche Minoritenprediger aus dem XIII. und XIV. Jahr¬
hundert. Freiburg i. Brsg. 1907.

Glassberger, N., Chronica. Ed. Analecta Franciscana II. Quaracchi 1887.

Glorieux, P., La faculté des arts et ses maîtres au XIIIe siècle (Etudes de

philosophie médiévale 59). Paris 1971.
La littérature quodlibétique de 1260 à 1320. 2 vol. (Bibliothèque
Thomiste V, XXI). Le Saulchoir Kain 1925, Paris 1935.

108



- - Répertoire des maîtres en théologie de Paris au XIIIe siècle. 2 vol.
Pans 1933.

Grabmann, M., Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem Ausgang
der Väterzeit. Freiburg i. Brsg. 1933.

- - Mittelalterliches Geistesleben. 3 Bde. München 1926-56.

Gröber, G., Übersicht über die lateinische Literatur von der Mitte des

VI. Jahrhunderts bis zur Mitte des XIV. Jahrhunderts. Straßburg 1902.
Nachdruck München o. D.

Hain, L., Repertorium bibliographicum. 4 Bde. Stuttgart-Paris 1826-38.

Herrmann, E., Der Minorit Friedrich von Amberg. Verhandlungen des
historischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg 107 (1967) 47-63.

Hofmann, A. J., Der Eucharistie-Traktat Marquards von Lindau. Hermaea
NF 7 (1960).

Holzapfel, H, Handbuch der Geschichte des Franziskanerordens. Freiburg
i. Brsg. 1909.

Jostes, F., Meister Eckhart und seine Jünger. Ungedruckte Texte zur
Geschichte der deutschen Mystik (Collectanea Friburgensia IV). Freiburg

(Schweiz) 1895.

Kunzelmann, A., Geschichte der deutschen Augustiner-Eremiten. 2. Teil:
Die rheinisch-schwäbische Provinz bis zum Ende des Mittelalters (Cassi-
ciacum 26/2). Würzburg 1970.

Landmann, F., Zum Predigtwesen der Straßburger Franziskaneiprovinz in
der letzten Zeit des Mittelalters. FS 13 (1926) 337-365.

Lang, A., Die Wege der Glaubensbegründung bei den Scholastikern des
14. Jahrhunderts (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters

30, 1/2). Münster i. W. 1930, 1-261.
Lechner, J., Kleine Beiträge zur Geschichte des englischen Franziskaner-

Schrifttums. Philosophisches Jahrbuch 53 (1940) 374-85.
Lecoy de la Marche, A., La chaire française au Moyen-âge. Paris2 1886.

Lehmann, P., Erforschung des Mittelalters. Ausgewählte Abhandlungen und
Aufsätze. 5 Bde. Leipzig-Stuttgart 1941-62.

Lemmens, L., Ex libro miraculorum et visionimi in provincia Saxoniae
c. 1300 conscripto. AFH 2 (1909) 72-78.

Linsenmayer, A., Geschichte der Predigt in Deutschland von Karl d. Gr.
bis zum Ausgang des 14. Jahrhunderts. München 1886.

Lohr, Ch. Medieval Latin Aristotle commentaries. Traditio 23 (1967) 313-
413; 24 (1968) 149-245; 26 (1970) 135-216; 27 (1971) 251-351; 28 (1972)
281-396; 29(1973) 93-197.

Madre, A., Nikolaus von Dinkelsbühl. Leben und Schriften. Ein Beitrag
zur theologischen Literaturgeschichte (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters 40,4). Münster i. W. 1965.

Maier, A., An der Grenze von Scholastik und Naturwissenschaft (Storia e

letteratura 41). Rom2 1952.

- - Ausgehendes Mittelalter. Gesammelte Aufsätze zur Geistesgeschichte
des 14. Jahrhunderts. 2 Bde. Rom 1964-67.

109



- - Die Vorläufer Galileis im 14. Jahrhundert. Studien zur Naturphilosophie
der Spätscholastik (Storia e letteratura 22). Rom2 1966.

Metaphysische Hintergründe der spätscholastischen Naturphilosophie
(Maier: Studien zur Naturphilosophie der Spätscholastik4). Rom 1955.
Zwei Grundprobleme der scholastischen Naturphilosophie. Das Problem
der intensiven Größe. Die Impetustheorie. Rom2 1951.
Zwischen Philosophie und Mechanik (Maier: Studien zur Naturphilosophie

der Spätscholastik 5). Rom 1958.

Manitius, M., Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters. 3 Bde.
München 1911-31.

Meier, L., Contribution à l'histoire de la théologie à l'université d'Erfurt.
Revue d'histoire ecclésiastique 50 (1955) 454-480, 839-867.
Die Barfüßerschule zu Erfurt. Münster i. W. 1958.

Michalski, K., La philosophie au XIVe siècle. Six études (1919-1937).
Hg. und eingeleitet v. K. Flasch. Opuscula philosophica (Abhandlungen

zur Philosophie und ihrer Geschichte). Frankfurt a. M. 1969.

Minges, P., Geschichte der Franziskaner in Bayern. München 1896.

Mohan, G. E., Incipits of Logical Writings. Franciscan Studies 12 (1952).

Moorman, J., A History of the Franciscan Order. From its origins to the
year 1517. Oxford 1968.

Müller, B., Chronica de ortu et progressu Almae Provinciae Argentinensis.
Ed. M. Sehi, in: Alemania Franciscana Antiqua 12. (1964).

Obermann, H. A., Spätscholastik und Reformation. Bd. 1 : Der Herbst der
mittelalterlichen Theologie. Zürich 1965.

Pelzer, A., Répertoire d'Incipits (Sussidi eruditi 2). Rom 1951.

Piccard, G., Die Kronenwasserzeichen. Findbuch I. Stuttgart 1961.
Die Ochsenkopf-Wasserzeichen. Findbuch II, 1-3. Stuttgart 1966.

Poncelet, A., Initia miraculorum b. virginis Mariae. Analecta Bollandiana
21 (1902) 241-360.

Prantl, C, Geschichte der Logik im Abendlande. 4 Bde. Leipzig 1927.

Quétif, J.-Echard, J., Scriptores ordinis praedicatorum. 2 Bde. Paris
1719-21 (cf. SSOPMA).

Ritter, G., Die Heidelberger Universität. Ein Stück deutscher Geschichte.
Bd. 1 (Mittelalter). Fleidelberg 1936.
Studien zur Spätscholastik (Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie
der Wissenschaften. Phü.-hist. Kl.) Heidelberg 1921, Abh. 4; 1922,
Abh. 7; 1926/27, Abh. 5.

Via antiqua und Via moderna auf den deutschen Universitäten des

XV. Jahrhunderts. Heidelberg 1922. Nachdruck: Darmstadt 1963.

Rose, V., Verzeichnis der lateinischen Inschriften (Die Handschriftenver¬
zeichnisse der königlichen Bibliothek zu Berlin 12-13). 4 Bde. Berlin
1893-1905.

Roth, D., Die mittelalterliche Predigttlieorie und das Manuale Curatorum
des Johann Ulrich Surgant. Diss. Basel 1956.

Ruh, K, Bonaventura deutsch. Ein Beitrag zur deutschen Franziskaner-
Mystik und -Scholastik. Bern 1956.

110



Franziskanisches Schrifttum im deutschen Mittelalter (Münchener Texte
und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 11).
München 1965.

Schmidt, M., Rudolf von Biberach 'Die siben Strassen zu got' (Spicilegium
Bonaventurianum 6). Quaracchi 1969.

Schneyer, J. B., Geschichte der katholischen Predigt. Freiburg i. Bg. 1969.

- - Lateinische Sermones-Initien des Hochmittelalters für die Heiligenfeste
des Franziskanerordens. AFH 61 (1968) 3-78.
Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters für die Zeit von
1150-1350 (Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des

Mittelalters 43, Heft l2-5). Münster i. W. 1969-74 (Autoren A-Z); zit.
Schneyer, Rep. I-V.

- - Wegweiser zu lateinischen Predigtreihen des Mittelalters (Bayerische
Akademie der Wissenschaften. Veröffentlichungen d. Kommission für
die Herausgabe ungedruckter Texte aus der mittelalterlichen Geisteswelt

1). München 1965.

Schönenberger, K., Das Bistum Basel während des großen Schismas
1378-1415. Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 26/27
(1928).

Stammler, W.-Langosch, K, Deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasser¬
lexikon. 5 Bde. Berlin-Leipzig 1933-55.

Stammler, W., Deutsche Philologie im Aufriß. Bd. 2. Berlin2 1960.

Stegmüller, F., Repertorium biblicum Medii Aevi. 7 Bde. Madrid 1940-61;
zit. Stegmüller RB.

- - Repertorium commentariorum in Sententias Petri Lombardi. 2 Bde.
Würzburg 1947; zit. Stegmüller RS.

Sudbrack, J., Die geistliche Theologie des Johannes von Kastl (Beiträge zur
Geschichte des alten Mönchtums und des Benediktinerordens 27, 1/2).
Münster i. W. 1967.

Thorndike, L.-Kibre, P., A catalogue of Incipits of medieval scientific
writings in Latin. London2 1962. Suppl. in: Speculum 40 (1965) 116-122.

Trapp, D., Augustinian Theology of the 14th century. Notes on Editions,
Marginalia, Opinions and Book-Lore. Augustiniana 6 (1956) 146-274;
zit. Trapp I.

- - 'Moderns' and 'Modernists' in Ms Fribourg Cordeliers 26. Augustinianum
5 (1965) 241-270; zit. Trapp II.

Tschamser, M., Annales oder Jahrs-Geschichten der Baarfüseren oder
Minderen Brüdern S. Franc. Ord. insgemein Conventualen genannt, zu
Thann. 2 Bde. Colmar 1864.

Tubach, F. C, Index exemplorum. A handbook of medieval religious tales
(Folklore Fellows Communications, Vol. LXXXVI, Nr. 204). Helsinki
1969.

Valois, N., La France et le grand schisme d'occident. 4 vol. Paris 1896-1902 ;

Nachdruck: Hildesheim 1967.
ViGNAux, P., Philosophie au moyen-âge (Collection Armand Colin 323.

Section Philosophie). Paris 1958.

111



Wadding, L.-Sbaralea, H., Scriptores ordinis Minorum - Supplementum
et castigatio ad scriptores trium ordinum S. Francisci. Ed. nova.
Bd. I-III. Rom 1908-36; Suppl. ibid. 1906.

Walther, H, Lateinische Sprichwörter und Sentenzen des Mittelalters in
alphabetischer Anordnung. Teil l2-6. Göttingen 1963-69.

Welter, J. Th., L'Exemplum dans la littérature religieuse et didactique du
moyen-âge. Paris 1927.

Wulf, M. de, Histoire de la philosophie médiévale. 3 Bde. Löwen-Paris6
1934^17.

Zawart, A., The history of Franciscan Preaching and of Franciscan Prea¬
chers (1209-1927). A bio-bibliographical study. Franciscan Studies 7

(1928).
Zumkeller, A., Manuskripte von Werken der Autoren des Augustiner-

Eremitenordens in mitteleuropäischen Bibliotheken (Cassiciacum 20).
Würzburg 1966.

ZITIERTE HANDSCHRIFTEN UND ARCHIVALIEN

Basel, Univ.-Bibl. F. V. 12: 318

- B IV 28: V 32; VII 82: 981

- B IX 25: 1015

Berlin, Preuß. Staatsbibl. (Rose) 422: 954

Breslau, Univ.-Bibl. 205: 416

Einsiedeln, StiB 45 (Fol. 97) : 656

Erfurt, Wiss. Bibl. d. Stadt, Amplon. Fol. 94: 361

- Wiss. Bibl. d. Stadt, Amplon. Q 107: 275

Freiburg (Schweiz), AEF, Législation 42: 132

AEF, Titres Cord. 4: 9ä

- AEF, Titres Cord. 5: ll7
AEF, Titres Cord. 7: 124

- AEF, Titres Cord, unklassiert: ll4
- Arch. Cord. A 105, 112, 129, 132, 142, 227, 267, 274: 13'

- - A 112b: ll3
- - B 1(1): 610

- - B 4(2): 56, ll9
- - H 1(1): 54

- Bibliothèque cantonale et universitaire, L 557: 41

- Bibliothèque du Couvent des Cordeliers,

- Cod. 20: 43, 75, 161'3, 254"5, 34-10, 42, 47, 601

- Cod. 24: 43, 65, 97, 322, 61-66

- Cod. 26: 4\ 64, 88, 161"3, 17-34, 355, 37, 47, 601

- Cod. 27: 43

- Cod. 28: 43, 111, 45-48

- Cod. 44: 43, 69, 101, 362, 551, 641, 694, 74-88, 1025

- Cod. 51: 43, 161, 3"4, 17, 201, 271, 362, 41-45, 47

112



Ili, 122, 48-54, 751, 872, 99 f.

101-2,5j 192, 4_ 362_ 552; 71+j 722( 73i; 74_88, 925, 1029

194, 551, 722, 785'8, 792, 802, 852, 93-99.
610, 471, 54-60, 72

lOi, 31s, 701, 755) 88-92, 93, IOO4, IO41

69, IO1, 192'4, 362, 722, 74-88, 896, 973 1029

69, IO1, 192' *, 362, 544, 551, 694, 74-88, 973, 1029

641, 757; soi, 100-104
43, 133, 772> 12, 792, 88s, 92-93

IO3, 194, 66-72
08

72-74
London, British Museum 18.007: 1042

Mainz, Stadtbibl. 27: 1043

Melk, Klosterbibl. Cod. 966: 553

München, Bay. Staatsbibl. Clm 3553: 84

- - Clm 4401: 416

- - Clm 8720: 953

- - Clm 18412: 1044

Münster i. W., Univ.-Bibl. 164 (verschollen) : 423

Reims, Bibl. mun. 381: 1007

Trient, Bibl. comm. F. 78b: 77"
Toulouse, Bibl. mun. 326: 654

- Cod. 60: 43

- Cod. 61: 43

- Cod. 62: 43

- Cod. 63: 43

- Cod. 66: 43

- Cod. 69: 43

- Cod. 82: 43,

- Cod. 83: 43

- Cod. 95: 43

- Cod. 107: 43

- Cod. 109: 43

- Cod. 117: 43

- Cod. 136: 10

- Cod. 139: 43

PERSONENVERZEICHNIS

Adam Wodham OM: 432

Aegidius de Assisi OM : 91 f
Aegidius de Roma OESA: 21

Aesopus: 911

Alanus ab Insulis: 602, 77, 80
Alazen: 21, 432

Albertus Magnus OP: 20, 87, 974,
10210

Albumasar: 21

Aldobrandinus de Tuscanella OP:
79

Alexander V.s. Petrus de Candia
OM

Alexander de Alexandria OM: 51

Alexander de Hales OM: 15, 21, 432,
87

Alexander Langeley OM: 432

Alvarus Pelagius OM: 50
Ambrosius: 21, 432, 63, 77, 942, 952,

99

Angelus Clarenus OM : 49 f
Anselmus Cantuariensis : 39, 43, 942,

952

Antonius Azaro Parmensis OP: 79,
93, 98 f

Aristoteles: 16, 20, 27-29, 31, 387,

432, 862, 87, 91\ 942, 952

Arnulfus de Boeriis: 100

Augustinus: 19 f, 432, 63, 826, 836,

86 f, 91 \ 94, 952, 974, 99 f, 102,
104

Averroes: 21, 28

Avicenna, 21, 911

Bartholomaeus de Pisa OM : 373

113



Beda Venerabilis: 826, 942

Benedictus XII. : 56, 74-6

Benedictus XIII.: 10, 83

Benedictus de Nursia: 87

Berardus Müller OM: 54'6, 119, 121

Berengarius de Landorra OP: 79
Bernhardus de Cassino OSB: 100
Bernhardus Clarevallensis OCist: 19,

20, 432, 472, 87, 91 », 94, 952, 96,
974, 99 f, 102

Bernoldus (Schreiber) : 101 f
Bertholdus de Ratisbona OM: 10,

19\ 543, 653, 66-72, 74, 85
Bertrandus de Turre OM: 9, 13, 62-

65, 76, 79, 85, 104
Blasius de Parma: 452

Boethius: 20, 432, 862, 91»

Bonaventura OM: 210, 15, 21, 432,
49 f, 79, 87, 90, 974, 100, 10210,

103 f
Bonifatius de Ast s. Facinus de Ast

OESA
Brinkil s. Richardus Folvil Brinkil

Caesarius Heisterbacensis OCist: 91 »

Claudius Ptolomaeus: 195, 20
Clemens VIL: 6, 8, 93, 22, 322

Conradus de Brundelsheim alias Soc-

cus OCist: 78, 81

Conradus Grütsch OM: 42

Conradus Holtnicker de Saxonia OM :

663, 77, 81, 93
Conradus de Sulzbach OM

(Schreiber) : 41, 45

Dionysius Areopagita s. Pseudo-Dio-
nysius

Dionysius Cisterciensis OCist: 244

Dominicus OP: 195, 826

Duns Scotus OM: 15, 20, 26, 31, 38,
40, 43 f, 87

Eberhardus de Zwiefalten OSB: 10,
77

Ecmundus OESA : 21

Engelbertus Admonensis OSB: 7713

Engelbertus de Colonia OM: 77, 81
Euclid: 432

Facinus de Ast OESA: 18, 22, 242'4,

27-32
Franciscus de Assisi OM: 15, 195,

49 f, 826, 87

Franciscus de Mayronis OM : 263,

32, 76, 78, 80 f
Fridericus de Amberg OM: passim
Fridericus de Ratisbona Fridericus

de Amberg) : 18

Fritsche Closener: 16, 47», 54-60, 72

Fulgentius: 904

Galerius s. Gulaterus de Brugis OM
Geraldus de Aquitania s. Geraldus

Odonis OM
Geraldus Odonis OM: 50, 52, 622

Gerardus de Franken OM: 132

Glassberger s. Nicolaus Glassberger
OM

Godefredus Herilacensis OSB (ex
OM) : 92, 98, 104

Godefridus de Fontaines: 21

Gregorius (Schreiber) : 55

Gregorius IX. : 23

Gregorius Magnus: 21, 432, 86 f, 91»,

942, 974, 102

Gregorius Nazianzenus: 432

Gregorius de Rimini OESA: 38, 41 f
Grimerius Bonifacii: 291

Gruober (baccalarius) : 91»

Gualterus de Brugis OM: 76

Gualterus Burley: 162, 244, 27, 31 f,
91»

Gualterus de Chatton OM: 432

Gualterus Disse : 244

Guido de Baysio: 432

Guigo II. OCart: 91 », 100

Guilelmus Amidani de Cremona
OESA : 23

Guilelmus Antissiodorensis : 21, 432

Guilelmus de Casale OM: 124

Guilelmus de Centuaria OM s. G. de
Cremona OM

114



Guilelmus de Cremona OM: 162, 17,

22-27, 32, 34 f
Guilelmus Egmundus OESA s. Ec-

mundus
Guilelmus Fillastre: IOO7

Guilelmus de La Mare OM: 58

Guilelmus de Ockham OM : 20, 25-27
31, 37 f, 432, 53 f, 59

Guilelmus de Ware OM: 432 s. auch
Johannes Waris OM

Guilelmus de Werda OP: 91"

Gyso de Colonia OESA : 6, 32

Haimo Antissiodorensis : 77, 79
Helinandus de Froidmont: 911

Henricus de Friemar OESA: 78, 81,
84, 104

Henricus de Gandavo: 20, 432

Henricus de Oyta: 244

Henslin Verber: 132

Hermannus Topelisten (de Pelsteyn)
OM: 76, 80

Hieronymus: 20, 826, 87, 91 », 942,

952, 96, 99
Honorius Inclusus Augustodunensis :

102i°
Hugo de S. Caro OP: 77, 80

Hugo de Folieto: 80, 90

Hugo de S. Victore: 432, 77, 80, 862,

87, 942, 96, 102 f
Hugutio Pisanus: 563

Innocentius III. : 663

Isidorius Hispalensis (de Sevilla) :

432, 911, 942 96

Jacobus de Königshofen (Twinger) :

563

Jacobus de Losanna OP: 78, 81

Jacobus de Placentia: 304

Jacobus Twinger s. Jacobus de
Königshofen

Jacobus de Villaco : 79, 847

Jacobus de Vitriaco OP: 91 »

Jacobus de Voragine OP: 78

Johannes XXII. : 111, 45| 49-53, 62
Johannes Bardolini OM: 8

Johannes de Burgundia alias Cum
Barba: 977

Johannes de Calore : 23

Johannes Capreolus OP: 417

Johannes de Castello OM: 79

Johannes Chrysostomus: 19, 21, 432

472, 63, 69, 942, 96, 100

Johannes Contractus OM: 78

Johannes Cordier: ll3
Johannes Damascenus: 432, 87, 942,

952, 96

Johannes Duns Scotus s. Duns Scotus

OM
Johannes Eleemosynarius : 911

Johannes de Fonte OM: 41

Johannes Gerson: 8, 602, 814, 103

Johannes Gobi OP: 79

Johannes Guallensis OM: 76, 80, 104

Johannes Hiltalingen de Basilea
OESA: 6, 22, 24', 302, 32 f, 65 f

Johannes Joly OM: 4, 93

Johannes de Kastl OSB: 103

Johannes Kienkok OESA: 21

Johannes Leonis OM: 51, 92, 11

Johannes de Marchia OM s. Johannes

de Ripa OM
Johannes de Ripa OM: 242'4, 36, 38

Johannes de Rodyngton OM: 432

Johannes de Rupella OM: 79

Johannes in Vineis OP: 77, 80

Johannes Waris OM: 373

Johannes Went OM: 432

Jordanus de Quedlinburg OESA : 79

Josephus Flavius: 99

Julius Caesar: 911

Landulphus Caracioli OM: 7613, 77,
79, 85

Leo I. (Magnus) : 942, 952

Leonardus de Griffone OM: 51

Liebhardus de Ratisbona OM: 6-8,
17, 21 f, 32, 34

Ludwig der Bayer, Kg.: 56, ll9, 45,
49, 51, 53

Ludwig IX., Kg. von Frkr. : 826

115



Malachias Tschamser s. Tschamser
Marquardus de Lindau OM: 22, 6,

93, 769, 78, 81, 91, 103 f
Marsilius de Padua: 11», 23, 46^-8,

50, 53, 105
Martinus V. : 125

Martinus de Troppau OP: 195, 21

Matthias de Gubbio: 304

Michael de Cesena OM: ll9, 51-53,
622

Monachus Niger s. Ulcredus Boldon
Dunelmensis OSB

Nicodemus: 98

Nicolaus III.: 52
Nicolaus de Aston OCarm: IS
Nicolaus d'Autrecourt OM: 18

Nicolaus Cerdonis OM : 939

Nicolaus Glassberger OM: 56, ll6
Nicolaus de Gorran OP: 79
Nicolaus de Hannapes OP: 90
Nicolaus de Lyra OM: 41», 59, 91 »

Odo Rigaldi OM: 72 f
Origenes: 432, 87, 942, 952, 102 f

Papias: 563

Petrus de Alliaco: 602

Petrus Anglicus OM: 56

Petrus Aureoli OM: 20, 36, 39, 432,

77 f, 852, 93

Petrus de Candia OM (Alexander V.) :

7 f, 162, 21, 24\ 25-27, 32, 34-40,
42, 601, 104

Petrus Ceffons OCist: 18, 417

Petrus Comestor: 21, 411

Petrus de Limoges: 79
Petrus Lombardus: 17, 20, 23, 41,

43, 826, 96
Petrus de Palma OP : 90
Petrus Vogel OM : 9

Philippus Cancellarius: 432

Plinius: 20

Praepositinus : 432

Pseudo-Dionysius : 21, 86 f, 91», 942,

952, 96, 974, 102-104
Pseudo-... s. auch unter den Namen

Radulfus de Diceto : 195, 21

Raimundus de Bretis OM: 79
Raimundus Lullus: 99

Reginaldus de Piperno OP: 79

Remigius Antissiodorensis OSB:
102»°

Remigius Florentinus OP: 80
Richardus de Chillington OM: 432

Richardus Folvil Brinkil OM : 24 f,
38

Richardus de Mediavilla OM: 21,
432

Richardus de S. Victore: 432, 87, 89',
942, 102 f

Richardus de Swineshead OM: 28»

Robertus Grosseteste: 20, 432

Robertus Holcot OP: 27, 904

Rogerus Bacon OM: 20

Rogerus Rosetus OM: 356 s. auch
Rosetus Anglicus OM

Rogerus Rugosus s. Rosetus Anglicus

OM
Roletus Stoss OM: 13

Rosetus Anglicus OM: 162, 27 f,
31f

Rudolphus de Biberach OM: 22, 6,
641, gì, 100-104

Rudolphus de Kilchheim: 11

Sebastianus Werro: 4l
Seneca: 904, 91», 952

Sensatus: 80

Servasanctus de Faenza OM : 80

Sibiton de Wien OP : 95 f.
Soccus s. Conradus de Brundelsheim

OCist
Theobaldus de Altkirch OP: 93

Thomas de Aquino OP: 20, 36, 432,

826, 87, 98
Thomas Bradwardine: 20, 24, 38, 43
Thomas de Buckingham : 432

Thomas Celanus OM: 49
Thomas Gallus Vercellensis: 80, 102f
Tschamser, Malachias OM: 5»'6

Ulcredus Boldon Dunelmensis OSB :

18, 195, 20, 244, 34

116



Urbanus I. : 195, 21

Urbanus V. : 291, 302

Urbanus VI.: 23

Valerius Bergidensis: 99

Vergilius: 99
Vincentius Bellovacensis : 91»

Vincentius Ferrerius OP: 44, 10, 14,

741-2, 757, 77, 80, 82 f, 848, 85

Vitalis de Furno OM: 415

Walram de Siegburg OM: 76

Walter s. Gualterus
Wenzel, dt. Kg. : 22»

Wildricus de Mitra: 77

Wilhelm s. Guilelmus

117


	Untersuchungen zur Büchersammlung Friedrichs von Amberg : ein Beitrag zur franziskanischen Geistesgeschichte des Spätmittelalters
	...
	Einführung
	Die wissenschaftliche Ausrichtung
	Friedrichs philosophisch-theologische Handschriften
	Die Defensor-Pacis-Handschrift (Cod. 28)
	Ordensgeschichtliche Materialien (Cod. 60)
	Das Vokabular des Fritsche Closener (Cod. 66)

	Die pastorale Ausrichtung
	Die Predigtliteratur
	Erbauungsschrifttum (Codd. 109, 63, 60, 107)

	Zusammenfassung
	Abkürzungen
	Literaturverzeichnis
	Zitierte Handschriften und Archivalien
	Personenverzeichnis


