
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 68 (1974)

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLE

«DER WEG DER SCHWEIZER KATHOLIKEN
INS GHETTO»

Zum gleichnamigen Werk von Urs A ttermatt *

Zu den Widersprüchen des politischen Katholizismus gehört, daß er sich
historisch von einem politischen Antikatholizismus herleitet, den es ohne
ihn nie gegeben hätte. Auch die «parteipolitische Volksbewegung der Schweizer

Katholiken» verstand sich seit eh und je als notwendige Reaktion auf
den «kulturkämpferischen Staatsradikalismus» des 19. Jahrhunderts. Dieser
wiederum focht jedoch gerade gegen eine politisierende Kirche, die den
freiheitlichen Forderungen des aufstrebenden Bürgertums das autoritäre
Prinzip des katholischen Staates entgegensetzte. Kritisch betrachtet, ist
der politische Katholizismus darum weit mehr die Ursache denn die Wirkung
der vergangenen «Kulturkämpfe». Katholische Parteien, so sehr sie den
«kirchentreuen Katholiken» als historisch begründetes «Defensivsystem»
ihrer Kirche erscheinen mögen, bestimmen letztlich nur die Endphase einer
emanzipationsfeindlichen Macht, deren Anfänge sich bis auf die Konstantinische

Wende zurückverfolgen lassen.

UNBEHAGEN AM GHETTO

Das hier zu besprechende Buch von Urs Altermatt, das Ende 1973 im
Benziger Verlag erschienen ist, anerkennt den «politischen Katholizismus
in der Schweiz» (vgl. S. 21-23) zwar ebenfalls als adäquate Antwort auf die
«Sonderbundsniederlage» und die «freisinnige Willkürherrschaft» (S. 40);
wie indessen schon der Titel seiner Studie zeigt, wird der Autor des damit
verbundenen «katholischen Ghettos» nicht froh. Zu sehr mißtraut er einer
«katholischen Subgesellschaft», die ihren Angehörigen «zur politischen und
sozialen Ersatzheimat», ja die dabei zum «Staat im Staat» wurde und den
«eigentlichen schweizerischen Staat zu verdrängen suchte» (S. 26). Mit
einem Fragezeichen versehen wird das «Idealbild des guten Katholiken,

* Benziger Verlag, Zürich/Einsiedeln/Köln 1973. 528 S.

172



dessen Frömmigkeit sich weniger in innerer Spiritualität als in zahlreichen
äußeren Übungen, in strenger Beachtung der Kirchengebote und in häufigen
Vereinsbesuchen auszeichnete» (S. 27). Nur bedingtes Verständnis finden
auch «die Katholisch-Konservativen, die seit den Regenerationskämpfen
die Sache der Kirche mit jener der Politik und die Sache der Politik mit
jener der Kirche vermischten» (S. 27). Der Leser wird zudem Zeuge einer
«Bollwerksideologie» (S. 424), die sich durch einen aggressiven Militärjargon
ausdrückte, im Grunde aber nur eine kulturelle wie religiöse Verarmung des

«von den Katholikenführern häufig beschworenen katholischen 'Heeres'»
(S. 427), dieser selbsternannten «Miliz Christi» (S. 310), verriet.

Um nun freilich das Unbehagen an der «katholischen Subgesellschaft»
dennoch mit ihrer historischen Rechtfertigung verbinden zu können, wagt
Altermatt die These: «Der Weg ins Ghetto war Voraussetzung für den Weg
aus dem Ghetto. Oder pointiert ausgedrückt: Der Weg ins Ghetto war
zugleich ein Weg aus dem Ghetto» (S. 428). Tatsächlich hat der «Weg ins
Ghetto» dem schweizerischen Katholizismus einen beachtlichen Anteil am
eidgenössischen Machtkartell verschafft. Bezeichnet dieser Erfolg jedoch
schon einen «Weg aus dem Ghetto»? Hat er die «katholische Subgesellschaft»

nicht erst recht stabilisiert? Kann man überhaupt von einem «Weg
aus dem Ghetto» sprechen, solange das Gros der «kirchentreuen Katholiken»
auf eine eigene Partei fixiert bleibt

Schließlich sei das Gedankenexperiment erlaubt, was wohl geschehen
wäre, wenn die katholische Kirche in den Grundwerten der Französischen
Revolution rechtzeitig - und nicht erst am Zweiten Vaticanum - Geist
von ihrem ursprünglich eigenen Geist erkannt hätte. Der Gründung eines
konfessionell neutralen Bundesstaates wäre der «Sonderbund» und den
Katholiken wäre das «Ghetto» erspart geblieben.

VERSCHIEDENE KATHOLIZISMEN

Allerdings darf man sich den schweizerischen Katholizismus des letzten
Jahrhunderts nicht als einen monolithischen, von den Bischöfen oder gar
von «Rom» gesteuerten Block vorstellen. Mit solchen Klischees räumt
Altermatt gründlich auf. Die innerkatholischen Divergenzen waren im
Gegenteil so groß, daß eine gemeinsame Partei auf Bundesebene erst 1912
entstehen konnte.

Nach 1848 zerfiel der «Stammlandkatholizismus» der ehemaligen
«Sonderbundskantone» in eine altkonservative Richtung bundesfeindlicher
«Landammänner» und in eine jungkonservative oder «junge Schule»
bundesfreundlicher Intellektueller (vgl. S. 39-57). Dieser typische Generationenkonflikt

erledigte sich freilich mit der Zeit von selbst. Weltanschaulich ließen
sich die beiden Gruppen ohnehin kaum unterscheiden. Gemeinsam war
ihnen insbesondere das - wenigstens theoretische - Bestreben, die konservative

Ideologie an keine bestimmte Konfession zu binden.
Widerstand gegen eine interkonfessionelle Ausrichtung der «Katholisch-

Konservativen» meldete sich indessen nach dem Ersten Vaticanum. Vorab

173



die Freiburger Kantonalpartei protestierte gegen diese «modernistische
Verwässerung wesentlicher Prinzipien des Katholizismus» (S. 403). Der
ideologische Konflikt dauerte bis zur Gründung der «Schweizerischen
Konservativen Volkspartei» von 1912, wo die Mehrheit der Gründungsversamm-
lung bewußt auf eine «religiöse» Namengebung verzichtete. Allerdings blieb
die Fraktion der Bundesversammlung noch bis 1957 «katholisch-konservativ».

Überhaupt kann man sich fragen, ob der Streit um den interkonfessionellen
Charakter der Partei so tief ging, wie Altermatt annimmt (vgl. S. 355-

358, 397-399, 401-404). Hätte die Mehrheit wirklich eine konfessionell
neutrale Partei gewollt, wäre sie dann nicht auch dem konfessionell neutralen

Bundesstaat näher gestanden als der intoleranten katholischen Staatslehre

jener Zeit? Tatsache ist jedoch, daß nach dem Ersten Vaticanum
niemand mehr im schweizerischen Katholizismus «die jahrhundertealte
Tradition des christlichen Naturrechts und der päpstlichen Staats- und
Gesellschaftslehre» (S. 410) in Frage stellte. Außerdem wurden die «Stamm-
lande» zu «katholischen Rückzugspositionen» (S. 37) ausgebaut, die an einer
ökumenischen Zielsetzung des schweizerischen Katholizismus zweifeln
ließen. Altermatt geht auf diese Ambivalenz zwischen Absichtserklärung und
tatsächlichem Verhalten nicht näher ein. Doch dürfte gerade sie «die
reformierten Konservativen» von einem «Dauerbündnis mit den als 'ultramontan'
verrufenen Katholisch-Konservativen» (S. 350) abgeschreckt haben.

Seit dem letzten Viertel des 19. Jahrhunderts trat sodann dem
«Stammlandkatholizismus» ein erstarkender «Diasporakatholizismus» gegenüber.
Dieser wollte seinen Einfluß über eine demokratisch organisierte Landespartei

der Schweizer Katholiken geltend machen, während jener über die
von ihm beherrschte Fraktion der Bundesversammlung die Politik des
schweizerischen Katholizismus zu bestimmen suchte. Der Regionenkonflikt
verschärfte sich umso mehr, als er zugleich einen Klassenkonflikt
widerspiegelte. Der «Stammlandkatholizismus» vertrat die Interessen einer
überwiegend ländlich-agrarischen Oberklasse; der «Diasporakatholizismus» dagegen

mußte die Forderungen einer städtisch-industriellen Unterklasse
aufnehmen. Die beiden Richtungen bekämpften sich zunächst nicht anders als
Freisinnige und Sozialdemokraten.

1890 trat der von Diasporakatholiken gegründete «Verband der Männer-
und Arbeitervereine» dem konfessionell neutralen «Schweizerischen
Arbeiterbund» bei. Ihren konservativen Widersachern hielt die katholische Linke
entgegen, auch die Arbeitgeber hätten sich im Handels- und Industrieverein
oder im Gewerbeverband auf der Basis der konfessionellen Neutralität
zusammengeschlossen. Im übrigen sei der «Hunger weder katholisch noch
protestantisch» (S. 135). Dieser verheißungsvolle Aufbruch aus dem «Ghetto»
nahm indessen mit dem Generalstreik von 1918 ein jähes, obzwar
voraussehbares Ende. Bereits um die Jahrhundertwende hatten die Schweizer
Bischöfe den christlichsozialen Gewerkschaften die «offizielle kirchliche
Sanktion» (S. 262) erteilt. «Gesinnungsreform» (S. 258) und «Ständeversöhnung»

(S. 327) sollten den Klassenkampf überwinden. Der «Arbeiterbund»,

der «sukzessive in klassenkämpferisches Fahrwasser» (S. 326) gera-

174



ten war, wurde der Verletzung seiner Neutralitätsmaxime bezichtigt. Altermatt

sieht als «wichtigstes Motiv dieser Politik» freilich nicht die Sorge um
die gewerkschaftliche Neutralität, sondern «die Sorge um die Bewahrung
der katholischen Arbeiter in der katholischen Subgesellschaft». (S. 254)
Zuviele der «gläubigen Arbeiter» waren der «modernen Gewerkschaftsbewegung»

beigetreten und hatten «in diesen Umgebungen ihren Glauben
eingebüßt», wie 1904 das Zentralkomitee der christlichsozialen
Arbeiterorganisationen zu berichten wußte (S. 254, Anm. 66). Was aber ist das
für ein Glaube, der nur auf den soziokulturellen Krücken einer «Subgesellschaft»

lebensfähig bleibt?

WIDERSPRUCHLICHE PARTEIGRUNDUNG

Die «Schweizerische Konservative Volkspartei » konstituierte sich 1912
nach Programm und personeller Zusammensetzung als eine typische
Katholikenpartei. Umso mehr überrascht uns der Verzicht auf eine konfessionelle
oder auch nur «christliche» Parteibezeichnung. Wir hören gar das nach wie
vor aktuelle Argument, man dürfe «nicht 'katholische' oder 'christliche'
Volkspartei sagen, weil dies ein religiöser Begriff und die Volkspartei eine
politische Partei» (S. 357) sei. Waren die Parteigründer insofern progressiver

als ihre Nachfahren in der «Christlichdemokratischen Volkspartei»,
wie die Landesorganisation des politischen Katholizismus seit 1970 -
nunmehr unter einer bewußt «religiösen» Firmierung - heißt? Mehr noch als
der Widerspruch, daß mit laizistischen Argumenten eine konfessionelle
Partei gegründet wurde, sollte uns allerdings die Frage beschäftigen, weshalb

diese Gründung überhaupt noch in einer Zeit erfolgen konnte, da
ökonomische und nicht mehr weltanschauliche Konflikte die politische
Szene beherrschten.

Radikal-liberale Regierungspartei und katholisch-konservative Opposition

hatten ihr «kulturkämpferisches» Freund-Feind-Verhältnis schon in
den achtziger Jahren liquidiert. 1891 erhielt der schweizerische Katholizismus

seinen ersten Bundesrat. So wenig diese «Rechtsöffnung nach der
freisinnigen Seite» (S. 223) den Linkskatholiken behagte, so sehr durften gerade
sie in der Folge mit ihren sozialpolitischen Forderungen hervortreten. Je
mehr sich die weltanschauliche Befriedung durchsetzte, umso offener konnten
eben auch unter den Schweizer Katholiken die ökonomischen Gegensätze
ausgetragen werden. Bei allen wichtigeren Volksabstimmungen befehdeten
sich nunmehr katholische Parteigruppierungen aus dem befürwortenden
und aus dem gegnerischen Lager. An Meinungsverschiedenheiten über die
«Zoll-» oder «Beutezugsinitiative» von 1894 zerbrach selbst die erste
Landesorganisation des politischen Katholizismus, die im selben Jahr als « Katholische

Volkspartei» gegründet worden war.
Statt nun aber zur Einsicht zu gelangen, dass die Einheit in der Konfession

noch lange nicht die Einheit in der Politik verbürgen kann, beklagte
man den «Mangel einer einheitlichen festen katholischen Gesinnung, die
imstande ist, die Leute über die ökonomischen Differenzen hinweg zu ver-

175



einigen» (S. 177). Um daher das nötige «Einheitserlebnis» (vgl. S. 301) zu
vermitteln, sollten gesamtschweizerische «Katholikentage» - nach Altermatt

«punktuelle triumphalistische Demonstrationen» (S. 427) - stattfinden.
Tatsächlich brachte schon die erste derartige Massenveranstaltung von 1903
den «Einigungserfolg» (S. 297), der zwei Jahre später die Gründung des
«Schweizerischen Katholischen Volksvereins» ermöglichte. Dieser propagierte
sich als «Kerntruppe der katholischen Schweiz, die allen in Treuen die
Bruderhand reicht, welche entschlossen sind, unter der siegreichen Fahne
des Katholizismus zu marschieren und zu kämpfen für Gott, Kirche und
Vaterland» (S. 313). Er «löste» nach Altermatt «einen allgemeinen Trend
zur Einheit und Geschlossenheit aus, stärkte das Gemeinschaftsgefühl unter
den Schweizer Katholiken und brachte ihnen erneut zum Bewußtsein, daß

Einigung im katholisch-konservativen Lager nicht nur möglich, sondern
für alle Beteiligten auch fruchtbar war» (S. 344). Die parapolitische Organisation

erreichte 1908 bereits die Fünfzigtausendgrenze und schuf damit die
«strategischen Stützpunkte» (vgl. S. 304) für die erfolgreiche Parteigründung
von 1912.

Der ideologiekritisch orientierte Leser wird freilich den Verdacht nicht
los, daß hinter dieser Parteigründung nicht in erster Linie religiöse Motive,
sondern ökonomische Interessen standen. Die weltanschaulichen Abwehrreflexe

wurden vom freisinnigen auf den sozialistischen Gegner umgelenkt.
Das war umso eher möglich, als der Sozialismus der damaligen Kirche, die
das Privateigentum an den Produktionsmitteln zum Naturrecht verdinglichte,

kritisch gegenüberstehen mußte, der politische Katholizismus also
einmal mehr einen politischen Antikatholizismus provoziert hatte. Diente
die Religion demnach als Mittel, um die katholische Arbeiterschaft in eine

bürgerliche Landespartei und letztlich in den «antisozialistischen Bürgerblock»

der «freisinnig-katholischen Regierungskoalition» (vgl. S. 418—419)

einzubringen? Das ist zwar nicht die These Altermatts, der eher dem
abstrakten Argument zuneigt, die Einführung von Referendum (1874) und
Initiative (1891) hätte die Frage nach der systemimmanenten Notwendigkeit
einer gesamtschweizerischen Organisation des politischen Katholizismus
entschieden (vgl. S. 175). Desungeachtet enthält das vorliegende Buch
zahlreiche Hinweise, welche die ideologiekritische Deutung belegen könnten.
Mit ihr wäre zugleich die widersprüchliche Gründung einer konfessionellen
Landespartei in einer Zeit ökonomischer Gegensätze hinreichend erklärt.

Wie immer man die Entstehungsgeschichte des politischen Katholizismus
in der Schweiz beurteilen mag, so ist es unumgänglich, daß jedes derartige
Urteil in einer Korrelation zu den Fakten steht. Diese faktenmäßigen Grundlagen

aber hat Altermatt für den Zeitraum von 1848-1919 erstmals
aufgearbeitet. Ein Blick in das kommentierte Literatur- und Quellenverzeichnis
zeigt, daß bisher jede zusammenhängende Gesamtdarstellung der Partei-
und Vereinsgeschichte des schweizerischen Katholizismus fehlte. Noch den
zuverlässigsten Überblick über die Parteigründung vermittelte ein Artikel
von Josef Winiger, der 1911 in einem Handwörterbuch erschienen ist.
Was die Geschichte des katholischen Vereinswesens angeht, standen Altermatt

lediglich Untersuchungen zum Sozialkatholizismus, so vorab von

176



Roland Ruffieux und seinen Schülern, zur Verfügung. Diese nicht eben

ermutigende Ausgangslage brachte es mit sich, daß unser Autor die engere
Ereignisgeschichte seines Forschungsgegenstandes aufgrund eines
zeitraubenden Quellenstudiums von in der ganzen Schweiz zerstreuten Materialien,

insbesondere Vereins-, Partei- und Privatarchiven sowie Zeitungen,
Periodika, Jahrbüchern und Statuten rekonstruieren mußte. Im übrigen
weiß Altermatt sehr wohl um die Problematik, daß eine Theorie des
politischen Katholizismus einerseits zwar noch aussteht, obwohl sie anderseits
jeder Geschichtsschreibung über diesen Gegenstand mehr oder weniger
reflektiert zugrundeliegen muß. Er verspricht uns denn auch, es werde
«Aufgabe einer späteren Arbeit sein, die hier aufgearbeiteten Fakten mit
der Soziologie und der Politikwissenschaft in Verbindung zu setzen und
zur Überprüfung bzw. Modifizierung soziologisch-politikwissenschaftlicher
Hypothesen und Theorien zu verwenden» (S. 32).

Altermatts Erstlingswerk darf der Beachtung durch Historiker und
Politologen sicher sein. Bereits hat Erich Grüner die vorliegenden Forschungsergebnisse

für seine 1969 publizierte Monographie über «Die Parteien in der
Schweiz» ausgewertet. Leider konnte dagegen Hans von Greyerz die Studie
Altermatts nur noch zu einem kleineren Teil für das demnächst erscheinende
Standardwerk der Bundesstaatsgeschichte berücksichtigen. Das ist umso
bedauerlicher, als Altermatts Buch in seiner Dissertationsfassung von 1970

unter der Anleitung des allzu früh verstorbenen Berner Ordinarius für
Schweizer Geschichte entstanden ist.

Altermatt beendet seine Studie mit der «eidgenössischen Wendezeit von
1919» (S. 419). Der Leser hofft nicht nur auf eine theoretische Verarbeitung

des bedeutenden Werks, sondern auch auf eine Fortsetzung bis zur
neuen «Wendezeit» unserer Tage, wo die «Synode 72» und seit 1970 vielleicht
auch die «Christlichdemokratische Volkspartei» ein weiteres Kapitel in
der Geschichte des schweizerischen Katholizismus eröffnet haben. Schließlich

möchte man ebenfalls den andern «Weltanschauungsparteien» und
mehr oder weniger latenten kirchlichen wie laizistischen « Subgesellschaften »

in der Schweiz ebenso kompetente Historiker wie Urs Altermatt wünschen.
Ein Dialog könnte beginnen, der für das bessere Verständnis, aber auch
für die Infragestellung unserer überkommenen Ideologien unentbehrlich
wäre.

Willy Spieler

177


	Miszelle

