
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 68 (1974)

Artikel: Der Cursus Theologicus Sangallensis : ein Beitrag zur Barockscholastik

Autor: Zihlmann, Hans

Kapitel: II: Quellen und Prinzipien des Cursus Theologicus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. TEIL

Quellen und Prinzipien des Cursus Theologicus

Hier werden Quellen und Prinzipien aufgezeigt, die dem CTSG

zugrunde liegen. Aus der großen Zahl der angeführten Autoren, von der
christlichen Frühzeit bis hinauf in die nachtridentinische Zeit, ragen
einige deutlich als die Gewährsmänner des CTSG hervor. Kontroverse
und Polemik jener Zeit prägen den CTSG, ebenso Kirchentreue und
schlichte Gläubigkeit der St. Galler Theologen sowie das Interesse am

Zeitgeschehen.

I. Abschnitt

Antike Schriftsteller und christliche Väter

1. Antike Schriftsteller und Philosophen

Alles Wissen und alle Bildung mit dem Glauben und der Theologie zu
vereinen 1, war wohl auch das Bestreben der humanistisch gebildeten
St. Galler Theologen. Sie schreiben: «Die Gotteslehre ist eine zweifache,
eine natürliche und eine übernatürliche. Erstere betrachtet die
Wahrheiten, welche durch das natürliche Licht der Vernunft und das Erfahren
Gottes erforscht werden können. Durch die Schöpfung als Ergebnis des

göttlichen Waltens vermag einer schlußfolgernd mit seinem Verstand
und seinen natürlichen Fähigkeiten zur Erkenntnis göttlicher Dinge zu
gelangen. Dichter wie Orpheus, Linus, Musaeus und andere, die das Lob
der Götter sangen, haben einst nach dem Zeugnis des hl. Augustinus diese

Lehren festgehalten. Das Vermächtnis dieser Dichter und Theologen ging
über an die Philosophen, welche das Wissen über die göttliche Natur in
ihren Büchern über Metaphysik überlieferten» 2.

1 I. Müller, a. a. O. S. 166.
2 CTSG I S. 1 f. : «Est autem Theologia duplex, Naturalis et Supernaturalis.

Naturalis speculetur eas veritates, quae naturali lumine et discursu de Deo investi-
gari possunt, ut cum quis per creaturas, quae sunt divini Numinis effecta, suopte
ingenio, ratiocinatione, naturaeque viribus in rerum divinarum Cognitionen! venit;



Die meisten Werke antiker Schriftsteller waren und sind in der Bibliothek

von St. Gallen vorhanden 1, und so war es für die Autoren des CTSG
ein Leichtes, wertvolle Gedanken daraus in ihrem Cursus zu zitieren.
Es begegnen im CTSG :

Cicero 2 mit seinen Schriften: «De officiis» (IV, 295; VI, 180, 292), «De
rustica» (VI, 180), «De Legibus» (VI, 140), «De natura Deorum» (VII, 4),
«Oratio pro Roscio» und «Epistula 110» (IX, 2), «Oratio pro Milone»

(VI, 415) und weitere Zitate ohne Werkangabe (I, 317, 418, 602).
Ovid mit seinen Metamorphosen (III, 161), die aber nicht vorbehaltlos

gutgeheißen werden wegen ihres heidnischen Inhaltes (V, 281).
Horaz (II, 597), Terentius Varrò mit «De lingua latina» (II, 145, 160;

IX, 2), Johannes Latinus 3 (I, 587), Vergil (IV, 3), Homer (VII, 503),

Hippokrates mit «De insomniis» und Galenus mit «De Praesagio de

insomniis» (VII, 508), Plinius mit «Historia naturae» (VI, 77 f.; IX,
307, 333), Seneca (VI, 427), den die St. Galler ablehnen, weil er den

Selbstmord gutheiße, Juvenal (II, 527), den sie «ex Poetis omnium
optime» nennen, Sueton mit seiner Geschichte über Servius Sulpicius
Galba (I, 418), Demokrit und Anaxagoras (II, 22).

Höchste Autorität genießt bei den St. Gallern Aristoteles, den sie oft
kurz und schlicht «den Philosophen» (I, 53; VIII, 336, 395, 401 etc.)
nennen oder zusammen mit dem Aquinaten anführen: «S. Thomas cum
communi doctorum patetque ex Aristotele» (II, 128), «S. Thorn, cum
Aristotele» (II, 175) oder «S. Thomas ex mente Arist.» (V, 25, 35).

Folgende Schriften dieses Philosophen scheinen auf: das «Organon» (I, 30),
die «Metaphysik» (I, 9 etc.; II, 66 etc.; IV, 193 etc.; VIII, 334 etc.),
Schriften über die Naturphilosophie (II, 151; VIII, 343, 395 etc.), die

«Ethik» (I, 52 etc.; II, 128 etc.; IV, 195 etc.; V, 9 etc.; VI, 314 etc. etc.).

quae doctrina olim apud Poetas, velut apud Orphaeum, Linum, Musaeum et alios
fuit, qui Deorum laudes cecinerunt: iidem enim, teste eodem S. Aug. Lib. 18. de
Civitate Dei c. 14. quondam erant Poetae et Theologi: eius postea possessio an
Philosophos transiit, qui hanc de divina natura scientiam in libris Metaphysicorum
tradiderunt. »

1 E. Irblich, Schule im Mittelalter, in: Montfort, 21. Jg., Bregenz 1969, S. 232
und 234.

2 Wenn bei zitierten Autoren Fußnoten nichts anderes vermerken, können nähere
Angaben über ihn im LThK gefunden werden.

3 Joecher II S. 2288; Graesse IV S. 119.



2. Christliche Väter

Im Zeitalter der Patristik behandelte man die Theologie noch nicht
als organisches «Corpus doctrinae». Für den Vortrag der theologischen
Wahrheiten diente die Hl. Schrift. Doch verbreiteten sich darüber bald
die ersten Kommentare, welche der Vorbereitung auf eine systematische
und spekulative Theologie dienten 1, Das Zeugnis der Väter wurde

späteren Theologen, so auch jenen von St. Gallen wertvoll.
Oft werden die Väter im CTSG über andere Theologen zitiert: z. B.

«Testimonia Patrum videri possunt apud Bellarm. I. 4. c. 7.» (IV, 104).
Manchmal werden die Väter in ihrer Gesamtheit zitiert: z. B. «Testimonia

Patrum, qui communiter docent ...» (V, 69), oder «estque unanimis
SS. Patrum consensus» (IX, 170). In großer P'ülle jedoch begegnen uns
die Väter mit ihren eigenen Schriften :

Ignatius von Antiochien mit dem Brief an die Magnesier (I, 551);
Tertullian mit der Schrift «Apologeticus contra Gentiles» (I, 144; II,
53); Ulpianus 2 mit «De Jure et Justitia» (V, 296, 298, 312, 339 etc.),
«De pacis» (VI, 3, 5), «De Testamentis» (VI, 249, 351); Origenes mit
«De principiis» (I, 80) und «Peri archon», worin er die von den St. Gallern

abgelehnte Ansicht vertritt, die vernunftbegabten Geschöpfe seien
teilweise zur Strafe in einen Körper verbannt (II, 23, 25); Cyprian von

Karthago mit «Ad Demetrianum» (I, 409), «Exhortatio Martyrum» (II,
236) und «Epistula 73 ad Jubaianum» (V, 69) ; A rnobius der Ältere mit
«Disputationum adversus gentes libri 7» (X, 706); Lactantius mit
«Divinae Institutiones» (II, 160; VII, 4); Eusebius von Cäsarea mit
«Praeparatio evangelica» (VII, 505); Hilarius von Poitiers aus seinen

Psalmen 118 und 144 (I, 158 und 208). Sehr stark benützten die St. Galler
sein Werk «De Trinitate» (I, 166, 532, 597, 600, 638 etc.). Athanasius
von Alexandrien mit «Apologia contra Arianos» (IV, 143), «Orationes

contra Arianos» (I, 638; II, 17), «Oratio contra idola» (I, 144), «Epistula
de decretis Nicaenae Synodi» (I, 188, 288), «Sermo de Deiparae» (I,
551 f.), «Tomus ad Antiochenos» (II, 43); Ambrosius mit «De officiis
ministrorum» (V, 112; II, 173; IV, 399), «Epistola ad Ephesios» (I, 173),
«De paradiso» (II, 235, 637), Kommentar zum Hebräerbrief (VIII, 35),
«De Poenitentia» (I, 319), «De Virginibus» (V, 51), «De fide ad gratiam» (I,
600) ; Basilius cl. Gr. mit «De Spiritu Sancto» (II, 43), Psalmenkommen-

1 M. Grabmann, Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem Ausgang
der Väterzeit, Freiburg i. Br. 1933, S. 15 f.

2 Joecher IV S. 1673; Graessf v^ s. 225.



tar (II, 90), die drei Bücher gegen Eunomios von Kappadokien (I, 82, 139,

251 etc.), «Ascetica» (ita S. Basilius in reg. brevioribus, interrogatione
2. (II, 512), «De vera Virginitate» (V, 176) ; Cyrill von Jerusalem mit
seiner 6. Katechese (I, 282) ; Gregor von Nazianz mit der 4. theologischen
Rede (I, 252), «Oratio in plagam grandinis» (II, 173, 186), «Oratio 2»

(I, 90), «Oratio 34 (II, 52), «Oratio 37» (I, 252), «Oratio 42» (I, 311) und
«Oratio 49» (I, 150) ; Gregor von Nyssa mit «De Trinitate» (I, 139), «De

hominis opificio» (I, 152), «Oratio ad Beatitudinem» (II, 163, 186);

Didymus der Blinde mit «De Spiritu Sancto» (II, 56) ; Epiphanios von
Salamis mit «Adversus Haereses» (I, 532); Johannes Chrysostomus
mit verschiedenen Homilien (I, 82, 363, 456, 479; II, 123, 235; IV, 229;
V, 174); Hieronymus mit «Altercatio Luciferiani et Orthodoxi» (IV,
142), «Contra Jovinianum» (I, 240), «Apologia adversus libros Rufini»

(III, 310), «Epistula 22 ad Eustochium» (V, 176), den Kommentaren zu
den Evangelien (V, 174) und Propheten (II, 100) ; Theodor von Mopsue-
stia, dessen Schrift die St. Galler nicht nennen, seine Meinung über
Christus jedoch ablehnen (VIII, 250); Johannes Cassianus mit den

«Collationes Patrum» (VII, 525; IX, 448).
Zu den Hauptgewährsmännern der St. Galler Theologen gehört

eindeutig Augustin u s von Hippo. Wie sehr sie seine Autorität auf
theologischem Gebiet schätzen, geht aus ihren eigenen Worten hervor: «...cuius
Doctoris auctoritas cum in omni Theologia, tum praecipue in materia
Gratiae et Praedestinationis magna et gravis est» (I, 417). Die St. Galler
zitieren beinahe seine sämtlichen Werke :

a) Schriften persönlichen Charakters :

«Confessiones» (I, 82; II, 159, 162; III, 108), «Retractationes» (VII, 5).
b) Gegen den Manichäismus :

«De moribus Ecclesiae et de moribus Manichaeorum» (II, 183, 772; IV,
308; V, 108), «De libero arbitrio» (II, 607; III, 61; IV, 415), «De utilitate
credendi» (IV, 142), «Contra Faustum» (II, 555, 599, 631; IV, 179, 221,
229; VII, 299; IX, 43), «De natura boni» (I, 153).

c) Gegen den Donatismus:
«De Baptismo» (V, 127; IX, 102, 103, 105, 227, 257, 358).

d) Gegen den Pelagianismus :

«De peccatorum meritis et remissione» (II, 637; III, 261; etc.), «De

spiritu et littera» (I, 469; II, 11 ; IV, 270), «De natura et gratia» (III, 249,
257; IV, 115, 407), «De nuptiis et concupiscentia» (II, 783; IX, 120; X,
23), «Contra Julianum» (II, 25, 33, 360, 598, 705; IV, 28; IX, 49).

e) Gegen den Semipelagianismus :

«De gratia et libero arbitrio» (III, 189,194, 224, 230), «De praedestinatione
Sanctorum» (I, 320, 432, 467, 475, 485; II, 262; III, 168, 224, 226, 230 etc.;

10



IV, 172; Vili, 312), «De dono sic: bono) perseverantiae» (I, 320, etc.;
Ill, 302 etc.; V, 101; VII, 30).

f) Apologetische Werke:
«Decivitate Dei» über 50 mal zitiert (I, 1, 109 etc.; II, 24 etc.; III, 61 etc.;
V, 175 etc.; VI, 427 etc.; Yll, 4 etc.; IX, 3 etc.; X, 535 etc.).

g) Schriften exegetischer Natur :

«De Genesi contra Manichaeos» (I, 678), «De Genesi ad Litteram» (II, 11,

15, 72), «Enarrationes in Psalmos» (I, 152, 187 etc.), «De sermone Domini
in monte» (II, 508; VII, 299; IX 43), «Expositio quarundam proposi-
tionum ex Epistola ad Romanos» (III, 246), «De diversis quaestionibus
ad Simplicianum» (I, 320, 324; III, 234, 235), «De Concordia Evangelistarum»

(IV, 277), «In Joannis Evangelium tractatus» (III, 209, 217; IV,
359; V, 120).

h) Dogmatische Werke:
«De fide et symbolo» (I, 637), «De Trinitate» (I, 28 etc.; II, 6 etc.; III,
249 etc.; IV, 73 etc. ; V, 12 etc.; VI, 133; VIII, 26 etc. ; IX, 509), «Enchiridion»

(II, 100; III, 258; VII, 15, 544 f. ; VIII, 243; X, 69), «De haeresi-
bus» (I, 532, 622; II, 4).

i) Moraltheologische und aszetische Schriften:
«De mendacio» (IV, 499; VII, 546), «De bono conjugal« (V, 109; X, 540),
«De sancta virginitate» (I, 240; V, 175; X, 577), «De bono viduitatis»
(V, 457), «De conjugiis adulterinis» (X, 690), «Contra mendacium» (II,
490; VII, 552), «De cura pro mortuis gerenda» (VII, 36).

k) Schriften verschiedenen Inhalts:
«Epistolae» (I, 85 etc.; II, 7 etc.; III, 189 etc.; IV, 300 etc.; V, 131 etc.;
VI, 715), «Sermones» (II, 240; III, 264; IV, 492; V, 189; VII, 545), «De
83 quaestionibus» (I, 301 etc.; II, 8 etc.; IV, 353; V, 46) De agone
christiano (VIII, 26), «De doctrina Christiana» (I, 89 etc.; II, 422 etc.; III,
142 etc.; IV, 320 etc.; V, 286 etc.; VII, 509), «De catechizandis rudibus»
(X, 62), «De cultu ss. imaginum» (VII, 120), «De correptione et gratia»
(I, 512), «De essentia divinitatis» (I, 173), «De unitate Ecclesiae» (IV,
128).

So findet sich die Autorität des Augustinus auf theologischem Gebiet

im CSTG einzigartig bestätigt.
Schließlich folgen einige Väter, die nach Augustinus gelebt haben, so:

Cyrill von Alexandrien mit Kommentaren (I, 80, 165, 196, 596) ; Neme-
sius mit «De natura hominis» (I, 260) und «De anima» (IX, 333);
Theodoretus von Kyros mit dem Genesiskommentar (II, 54) und als

Historiker mit dem «Haereticarum fabularum compendium» (I, 145);
Johannes Maxentius mit dem Buch «Contra Acephalos» (VIII, 120);
Anicius Boethius mit dem klassischen Buch «De Consolatione Philosophiae»

(I, 189, 587; II, 9), das von Notker Labeo übersetzt worden ist1.

1 F. Stegmüller, in: LThK 2 II 554 ff.; St. Sonderegger, Althochdeutsch in

11



Weiter sind anzuführen: Fulgentius von Ruspe mit dem Kompendium
der Dogmatik «De Fide» (I, 188), den Schriften «Contra Arianos» (I, 543),
«De incarnatione» (II, 779; I, 521), «Libri très ad Monimum» (I, 459,

480; III, 257, 259); Gregor von Tours mit «Historia ecclesiastica
Francorum libri X» (VII, 513); Dionysios Areopagita mit dem sogenannten
«Corpus Dionysiacum», woraus die St. Galler ganze Zitate entnehmen

(I, 251, 369; II, 19, 71, 167 etc.) und das in mehrere Abhandlungen
aufgegliedert ist: «De divinis nominibus» (I, 100, 207 etc., II, 27, 32 etc.;
IV, 15), «De mystica theologia» (I, 99, 532), «De caelesti hierarchia» (I,
255, 259, 528; II, 44; VIII, 185) ; Gregor d. Gr. mit den «Moralia» (I, 80,
109 etc., II, 106; III, 183, 259; IV, 63, 360; V, 183 etc.), dem «Liber
regulae pastoralis» (I, 119), den Homilien (IV, 73; III, 98) und den
Dialogen (II, 46, 173, 235; IV, 73 etc.); Isidor von Sevilla mit den «Sententiarum

libri très» (II, 222), den Schriften «De summo bono» (IV, 367) und

«Etymologia» (VII, 4); Johannes Damascenus mit der 100 Kapitel
umfassenden «Expositio de fide orthodoxa», die im CTSG öfters genannt
wird (I, 139, 144, 363, 568, 637 etc. ; II, 243, 607 etc.).

II. Abschnitt

Autoren der Scholastik

1. Vor- und Frühscholastik

Die weitere Entwicklung der Theologie im Mittelalter wurde vorbereitet

durch die wissenschaftliche Tätigkeit in den Dom- und Klosterschulen

1. Aus solchen Schulen gingen einige Autoren hervor, die der
CTSG anführt:

Im Zusammenhang mit dem Rituale Romanum wird Alkuin erwähnt

(IX, 267). Die Lehren des Pascasius Radbertus in «De corpore et
sanguine Domini» (IX, 333) und des Berengar von Tours in seiner

Eucharistielehre (IX, 343 f.) lehnen die St. Galler ab und führen dagegen

St. Gallen Bibliotheca Sangallensis, 6. Bd.), St. Gallen und Sigmaringen 1970,
S. 87-91.

1 M. Grabmann, a. a. O. S. 26; B. Uder, Mysterium salutis, Grundriß
heilsgeschichtlicher Dogmatik, Einsiedeln/Zürich/Köln 1965, I S. 600-604.

12



an: Lanfruncus mit dem «Liber de corpore et sanguine Domini contra
Berengarium» und dessen Schüler Guitmundus x mit «Liber de sacra

coena», sowie Petrus Venerabilis und Alger von Lüttich mit dem

«Liber de sacramento» (IX, 333). In der Prädestinationslehre scheint

Johannes von Gorze mit dem «Epitome in epistola Pauli ad Romanos»
auf (I, 436).

Die eigentliche Entwicklung des der Scholastik eigenen Typus begann
erst in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts mit der Devise «Fides

quaerens intellectum» des A nselm von Canterbury 2. Von seinen Werken
scheinen im CTSG auf: «Monologion» (I, 546, 551), «De casu diaboli»

(II, 43, 104) und das Hauptwerk «Cur Deus homo» (II, 363). Nicht durchwegs

einig gehen die St. Galler mit den Lehren des Rupert von Deutz in
dessen Kommentaren zur Hl. Schrift (IX, 317, 360; X, 62). Ein geschätzter

Gewährsmann war Bernhard von Clairvaux mit den «Sermones ...»

(I, 80, 109; II, 511, 781), «De consideratione libri 5 ad Eugenium III»
(I, 109), «Contra quaedam errorum Abaelardi epistola 190» (IV, 361),
«Liber de diligendo Deo» (IV, 393, 399), «Ad Hugonem de S. Victore
epistola seu tr. de baptismo aliisque quaestionibus» (IX, 227).

Hugo von St. Viktor ist im CTSG mehrmals vertreten mit dem Hauptwerk

«De sacramentis christianae fidei» (IX, 44, 260 etc.); doch seine

Ansicht über die sakramentale Absolution lehnen die St. Galler ab

(X, 42) und ebenso gewisse Ansichten über die Glückseligkeit, die er in
seinem «Opusculum de sapientia animae Christi» (II, 164) vertritt.
Ablehnend verhalten sie sich auch gegenüber Gilbert von Poitiers wegen
Äußerungen über die Trinität3.

Mit den «Sententiarum libri IV» wird Petrus Lombardus im CTSG

öfters zitiert. Das Werk des Lombarden oder, wie die St. Galler ihn
meistens nennen, des «Magister Sententiarum» gliedert sich in vier Teile:
«48 Distinctiones de Deo uno et trino» (I, 554; IV, 405 etc.), «Doctrina
de creatione, angelis et homine lapso in 44 distinctiones (II, 89, 98 etc.),
«De incarnatione Verbi et de caritate Dei et proximi in 40 distinctiones

(IV, 455; VIII, 410 etc.), «De sacramentis et de novissimis distinctiones
50» (II, 242; IX, 9, 165; X, 41, 404 etc.). Doch gewisse Ansichten des

Lombarden lehnen die St. Galler ab (X, 41 f., 45 f.).

1 Nmcl. I 1053-1058.
2 M. Grabmann, a. a. O. S. 29 f.; Nmcl. II 1-6.
3 CTSG I, 565: «Concil. Rhemensi sub Eugenio III. instituto, quod damnavit

errorem Gilberti Porretani, Episcopi Pictaviensis, asserentis relationes distingui
realiter ab Essentia.» Vgl. M. Grabmann, a. a. O. S. 31.

13



In fast allen Bänden des CTSG sind Zitate von Richard von St. Viktor
zu finden. Er schrieb «De Trinitate libri 6» (I, 122 etc.; II, 63 etc.;
IV, 95 etc. ; VI, 21 etc.). Obwohl'sie ihn zu den hervorragenden Theologen
zählen (V, 79), sind die St. Galler mit seiner Lehre nicht durchwegs
einverstanden (I, 574; VI, 246 f.; VIII, 151 f.; X, 42). Schließlich wird
über Alexander III. Bandinelli, den Begründer der dekretalen
Gesetzgebung l, ein gewisser Martin von Braga zitiert (IX, 333).

2. Hochscholastik

Die grundlegenden Faktoren für die Blütezeit der scholastischen
Philosophie und Theologie waren die Entstehung der Universität Paris als

Zentrum der scholastischen Studien, die Gründung der beiden großen
Mendikantenorden und die ungeheure Fülle aristotelischen,
arabischjüdischen und neuplatonischen Schrifttums sowie die neu entwickelte
Methode für Philosophie und Theologie als Schulwissenschaften 2.

Den Übergang zur Glanzperiode bilden die theologischen Summen des

Wilhelm von Auxerre. Soweit die St. Galler seine «Summa aurea» zitieren,

nehmen sie eine ablehnende Haltung ein (X, 5, 276) 3. Zu den

Mitbegründern der älteren, vom Geiste des Augustinus getragenen
Franziskanerschule gehört Alexander von Haies4. Ungefähr 30 mal zitierten
die St. Galler seine in vier Bücher gegliederte Summa (I, 418, 456 ; II, 61 ;

V, 71, 79, 442 etc.; VI, 115, 246; VII, 33, 183 etc.; VIII, 208, 410; IX,
52, 122; X, 143, 170 etc.). Sie stützen mit seinen Ansichten ihre Conclu-

siones; doch ebenso lehnen sie seine Meinungen, die ihrer Lehre wider
sprechen, ab und gebrauchen gegen ihn scharfe Wendungen wie «contra
periculosas et passim rejectas opiniones Alensis» (IV, 197) oder «contra
Alensem» (VIII, 133, 208). Die Lehre des Wilhelm von Auvergne

(Guilielmus Parisiensis), man habe nach getaner schwerer Sünde sofort
zu beichten, lehnen die St. Galler ab (X, 182).

Bonaventura findet im CTSG mit 50 Zitationsstellen Anerkennung.
Häufig wird sein «Commentarius sententiarum in libros IV» zitiert (I, 329,

343; II, 303, 488; V, 71, 79; VII, 578), besonders in der Sakramentenlehre

(IX, 35, 386 etc.; X, 372, 403 etc.). Oft fällt sein Name zusammen mit

1 G. Schwaiger, in: LThK2 V 315 f.; B. Kötting, in: LThK2 VIII 115 f.
2 M. Grabmann, a. a. O. S. 47.
3 Nmcl. II, 264.
4 M. Grabmann, a. a. O. S. 57 ff.

14



andern Theologen (I, 66, 423; II, 63, 529, 713, 801 etc.). Als mystischer
Theologe ist er mit dem «Opusculum de mystica theologia» vertreten
(II, 429). Doch distanzieren sich die St. Galler von manchen seiner

Lehrmeinungen (I, 173; IX, 411, 558).
Wie sehr sie dagegen Thomas von Aquin verbunden waren, ist hier

bereits ersichtlich geworden. Das Gegensätzliche des CTSG zur thomasischen

und thomistischen Theologie soll später näher dargelegt werden.
Die naturwissenschaftlich gefärbten «Summulae logicales» des Petrus

Julianus 1 dienten auch den St. Gallern (VIII, 350 f.).
Albertus Magnus, der Begründer der aristotelischen Richtung in der

Scholastik 2, scheint im CTSG mit seinem Sentenzenkommentar fast

unzählige Male auf (I, 574 etc.; II, 63, 74 etc.; III, 248; IV, 14 etc.).
Abt Bernhard von Montecassino wird genannt mit dem «Speculum

monachorum» (IX, 462) 3. Die Lehrmeinung des Heinrich von Gent,

der im CTSG nur vereinzelt zitiert wird (I, 90, 119, 133 etc.), wird mit der
Lehre von Durandus und Duns Skotus oft abgelehnt, etwa in der Form
«... improbabilem esse opinionem Heinrici Gandavensis», oder«... ut male

voluit Heinric.» (I, 25 f., 545; II, 202). Außer seiner Summa werden die

«Quodlibeta seu quaestiones disputatae» genannt und wie von den

St. Gallern nach ihrer Meinung auch von Vasquez abgelehnt (I, 25, 545;

II, 165, 526, etc.; IV, 202). In allen Bänden des CTSG wird mit seinen

Kommentaren ungefähr 100 mal Johannes Duns Skotus erwähnt.
Wie die St. Galler sich zu seiner Lehre stellen, wird später aufzuzeigen
sein. Die Impanationslehre des Johannes von Paris lehnen die St. Galler
ab (IX, 360).

Den Begründer der Augustinerschule4, Aegidius von Rom, führen
die St. Galler mit dem Sentenzenkommentar und den Quodlibeta nur
ganz vereinzelt an (I, 60, 169; II, 200). Lehrmeinungen des Johannes de

Pouilli über das Bußsakrament (X, 224) und des Franciscus Mayron
über die Heiligen im Himmel (II, 203) verwerfen nach päpstlichen
Entscheidungen auch die St. Galler 5.

1 Nmcl. II, 390.
2 M. Grabmann, a. a. O. 73.
3 Nmcl. II, 372.
4 M. Grabmann, a. a. O. S. 84.
5 Nmcl. II, 488 f. und 521-524.

15



3. Spätscholastik

a) Theologen und Moralisten

Die Lehrmeinung des den Nominalismus vorbereitenden Petrus
Aureoli1, der nur vereinzelt im CTSG genannt wird, steht jener der
St. Galler entgegen (I, 107; II, 493; IV, 9, 11, 14; VIII, 85; IX, 286,

293 f.), ja so sehr, daß dessen Ansichten belächelt wurden: «Ita
communis contra Aureolum, cuius opinionem aliqui Doctores risu magis,

quam refutatione dignam censent.»

Die Zitate des Thomisten Hervaeus Natalis entnehmen die St. Galler
vermutlich dessen Sentenzenkommentar2 (I, 59, 575; II, 71). Ungefähr
80 mal fällt der Name Durandus de S. Porciano im CTSG auf. Wegen
der besonderen Stellung der St. Galler Theologen zu seiner Lehre wird
später ausführlicher über ihn berichtet. Durchwegs abgelehnt wird die
Lehre des Ockhamisten Johannes Buridanus (V, 309, 311, 313, 323,

347; VIII, 343). In hohem Ansehen stand dagegen, offenbar wegen seinen

Casus conscientiae, der Dominikaner Petrus de Palude, der über 50 mal
zitiert wird 3 (II, 303, 353, 440; V, 156, 161, 172; VI, 21; VII, 149, 313,

343, 420 etc.; VIII, 221, 243; IX, 29, 33, 108 etc.; X, 210, 232, 246, 436

etc.). Allerdings sind die St. Galler oft strenger in ihrem Urteil (V, 144;

VI, 457, 478, 595) oder lehnen dessen Ansichten ganz ab (IX, 101 ; X,
210, 398). Durchwegs strenger in ihren Ansichten sind sie als Marsilius
von Padua (I, 549, 554; II, 120, 622; IX, 204, 255; X, 341). Nicht nur
wegen seiner Lehre als Nominalist, sondern auch wegen seiner
papstfeindlichen Haltung stellen sie sich gegen Wilhelm von Ockham: Es

gebe solche, die bestätigten, daß Ockham über diesen Papst nicht die

Wahrheit gesagt habe. Ockham habe Johannes XXII. sehr gehaßt und

geglaubt, aus seiner üblen Gesinnung und Rachsucht heraus solches

gegen ihn erdichten zu dürfen. Der Papst habe ihn exkommuniziert, weil
er Kaiser Ludwig den Bayer gegen den Papst verteidigt habe. Hinterher
habe Ockham allerdings Buße getan und sei im Frieden mit der Kirche
gestorben 4. Ein Schüler Ockhams war A dam Whodam, den die St. Gal-

1 M. Grabmann, a. a. O. S. 109.
2 Nmcl. II, 476 f.
3 Nmcl. II, 537.
4 CTSG II S. 234 und 240 f. : «Unde sunt, qui asserant, Ochanum, et ex eo

deceptum Gersonem, non dixisse veritatem de ilio Pontifice; nam Ochamus, cum
exosum haberet Johannem XXII., putatur, in eum talia confinxisse ex malevolentia
et vindicta, cum adhuc ab eo esset excommunicatus, quod Ludovicum Bavarem

16



ler über Capreolus mit diesem zusammen zitieren (II, 204). Ein gewisser

Guido, vermutlich Guido von Terrena, steht im CTSG mit einem «Liber
de erroribus Graecorum» (VI, 453) 1. Unter die Nominalisten gezählt
wird Gregor von Rimini, dessen Übertreibungen die St. Galler ablehnen

(I, 136, 380 etc. ; II, 219; VII 534; VIII, 83).

Nur ein einziges Mal werden zitiert: der Skotist Johannes von Ripa
mit einem Sentenzenkommentar (II, 165), Thomas Colingham 2 mit
einer unhaltbaren Lehre im «Liber de sanguine Christi» (VIII, 83),

Nikolaus von Kues mit einer Lehre aus dem 7. Brief an die Böhmen
über die Eucharistie, welche die St. Galler ablehnen (IX, 344), und

Dionysius von Ryckel mit einem Buch «De mystica theologia» (II, 351).
Vereinzelt scheinen auf: Tilmann de Aquisgrano mit den «Lectura in
Ev. Matthaei et qq. disputatae» (X, 396, 400), Richard Fitzralph
(Armacanus) mit einer Lehre über die Konsekration des Weines aus der

«Summa in quaestionibus Armenorum et Graecorum» (IX, 327 f.),
Johannes de Platea 3 mit einem Traktat «De feudis» (V, 507, 512),

Jacques Almain mit der Moraltheologie «Moralia tam naturalis quam
theologica» (II, 459, 504; IV, 332).

Von Johannes Gerson zitieren die St. Caller meistens Ansichten, die

mit den ihren nicht übereinstimmen, so aus dem Werk «Alphabetum
divini amoris», worin er sich auf undurchsichtige Gedanken von Dionysius

stütze, «obscuris quibusdam S. Dionysii verbis nixi» (II, 349 f.;
VII, 407, 516). Sie lehnen auch Gedanken aus den Traktaten «De potestate

Ecclesiastica» (III, 85) und «De vita spirituali animae» etwa mit
den Worten «male a Gerson confunditur» ab (V, 371, 410). Sein Traktat
«De contractibus» wird genannt im Abschnitt über die Verträge (VI, 131).

Obwohl Johannes Capreolus der beste Thomaskommentator war,
fällt sein Name nur etwa 20 mal im CTSG. Die St. Galler zitieren sein

bedeutendstes Werk, die «Defensiones theologiae D. Thomae Aquinati»
(I, 46, 117, 119, 329, 356; II, 614; VIII, 85; IX, 383). Manchmal bringen
sie Meinungen anderer Theologen, die sie bei Capreolus gefunden haben

(II, 165, 204; IV, 9), oder zitieren ihn über Vasquez und Suarez (IA*, 83;

VIII, 243) oder stellen sich gegen ihn (I, 173 ; IV, 70). Meist positiv zitiert

Imperatoren! contra Pontificem scriptis défendent, quamvis postea Ochamus, facti
poenitens, in gratiam cum Ecclesia Romana redierit. »

1 Nmcl. II, 545 f.
2 D.J.François, Bibliothèque générale des écrivains de l'ordre de Saint Benoît;

1777/78, Neuausgabe M. Dykmanns, 4 Bände, Louvain-Héverlé 1961, I S. 210 f.
3 Joecher III S. 1621.

17



wird Johannes Stojkovic (Ragusa), von dem kein eigenes Werk
existiert ' (VII, 9,12, 57 f. etc.). Vor allem in Fragen der Moral, des Rechtes
und der Sakramentenlehre wird Antoninus Piero zzi mit den Werken
«Summa moralis» und «Chronica» herangezogen (V, 92, 159, 172 etc.;
VI, 112, 131, 343, 366 etc.; VII, 60, 79, 125, 149 etc.; VII, 444, 622, 636,
686 etc.; IX, 569; X, 112, 164, 210, 631).

Fast 70 mal fällt der Name Gabriel Biels, der bedeutendsten
Erscheinung des deutschen Nominalismus am Ausgang des Mittelalters.
Wenn die St. Galler seine Ansichten nicht grundweg ablehnen, ist doch
die Zahl der negativ zitierten Stellen größer, so aus dem « Collectarium
sive Epitoma in IV libros Sententiarum», einer ockhamistischen Theologie

2 (I, 430; II, 219, 497 etc.; III, 314; IV, 62, V; 473; VI, 243; VIII,
242, 338; IX, 94; X, 83, 398, 400), und aus der «Expositio sacri canonis
missae» oder «Lectura super canonum missae» (hg. von seinem Schüler
Wendelin Steinbach3) (IX, 374, 379, 440, 483, 539, 558). Gegen ihn
stehen aber auch eigentliche Conclusiones (IV, 365).

b) Juristen und Kanonisten

Verschiedene Autoren werden nur ein einziges Mal genannt, so:

Goffredo de Trani mit seinem Glossenapparat zu den Dekretalen
Gregors IX. (X, 505) ; Johannes Calderinus ohne Angabe eines Werkes

(VI, 663) ; Antonius de Butrio zitiert über Martin Azpilcueta (VI, 710) ;

Franciscus Zabarella mit einem Kommentar zu den Klementinen

(VII, 450); Paul von Burgos mit den Additiones zum Matthäusevangelium

(IX, 316) und Lorenzo Giustiniani mit dem «Liber de disciplina

et perfectione monasterii» (II, 243).
Vereinzelt scheinen auf: Heinrich von Segusia (Hostiensis) mit der

«Summa aurea sive copiosa» (V, 538; VI, 49; VII, 179; X, 522, 654), ohne
immer mit ihm einig zu gehen (V, 413); Johannes Andreas ohne
Angabe eines Werkes (III, 58; V, 389, 518) 4; Bertolo de Sassoferrato mit
den «Opera omnia» vor allem für rechtliche Fragen (V, 375, 400, 422; VI,
11; X, 498); Angelus Aretinus 5 mit den « Commentaria adinstituta»,
die zu einer negativen Aussage angeführt sind, (V, 507, 512); Alphonsus

Tostatus (Abulensis) mit dem Kommentar zum Matthäusevan-

1 Nmcl. II, 832 ff.
2 M. Grabmann, a. a. O. S. 114.
3 Nmcl. II, 985 fl.
4 M. Grabmann, a. a. O. S. 140; Nmcl. II, 601.
5 Joecher, I, 411; Graesse, I, 128.

18



geliurn, der recht positiv zitiert wird (I, 82; II, 117, 489; VI, 235), und
dem «Defensorium», das wegen einiger Sätze von Eugen IV. verurteilt
worden sei (X, 40). Über ihn wird des öfteren Nikolaus von Lyra zitiert
(VI, 534). Einige Male wird die sog. «Tabiena», eine Beichtsumme von
Johannes von Tobia, genannt (II, 738; V, 129; VI, 345; VII, 425 etc.).

Immer wieder fällt im CTSG der Name Abbas antiquus ; es war der
französische Dekretalist Bernhard von Montmirat ' (III, 58 etc. ; V,
122 etc.; VI, 9 etc.; VII, 87 etc.). Öfter ziehen die St. Galler in Rechtsfragen

Nikolaus de Tudeschis (Panormitanus) mit den Kommentaren
zu den Dekretalen, zum «Liber sextus» und zu den Klementinen 2 heran
und stützen mit seiner Lehrmeinung ihre Conclusiones (V, 522 etc. ; VI,
11, 47 etc.; VII, 48, 201 etc.; X, 682). Wie aus dem CTSG hervorgeht,
hat sich auch Molina seiner bedient (V, 533; VI, 48; VII, 201). Angelus
Carletti mit der alphabetisch geordneten «Summa Angelica Casuum
conscientiae» wird meist positiv über 40 mal angeführt (VI, 193, etc.;
VII, 44 etc.; IX, 153 etc.; X, 113 etc.) und nur vereinzelt abgelehnt
(V, 345).

Der eigentliche Gewährsmann in Gewissensfragen war für die St. Galler
offenbar Silvester Prierias, findet sich doch sein Name ungefähr
225 mal im CTSG verzeichnet. Mit wenigen Ausnahmen (V, 144; VI, 465;
VII, 50; X, 304, 528) wird seine Beichtsumme «Silvestrina» stets positiv
zitiert (III, 18 etc.; IV, 524 etc.; V, 129 etc.; VI, 17 etc.; VII, 30 etc.;
VIII, 135 etc.; IX, 32, etc.; X, 112 etc.), selbst wenn heute das
Verständnis für einige seiner Bestimmungen, wie etwa das Tragen des

Ordenskleides, abgeht3.

III. Abschnitt

Theologen der neueren Zeit

Die weitere Entwicklung der Theologie wurde durch verschiedene
Umstände bestimmt: die Buchdruckerkunst, das Wiederaufblühen der
altklassischen Studien und die gesteigerte Kenntnis der Patristik sowie den

1 M. Grabmann, a. a. O. S. 139; G. Oesterle, in: LThK 2 I 8.
2 Nmcl. II, 858 ff.
3 CTSG VII, S. 461: «Habitum Religiosum adeo esse annexum ossibus

Monachorum, ut in quocunque loco existentes, etiam in lecto, constanter eo uti debeant. »

19



Kampf der Reformatoren. Dadurch wurde eine sorgfältige und fruchtbare

Behandlung der biblisch-historischen Seite der Theologie möglich
und eine umfassendere Behandlung der spekulativen Theologie
angebahnt. An Stelle der Sentenzen des Lombarden wurde nun die Summa
des Aquinaten dem Text zugrunde gelegt. Lokal ging diese Entwicklung
von Spanien aus, ein Wiederaufblühen der mittelalterlichen Scholastik,
getragen von dem neuerstandenen Orden der Gesellschaft Jesu *.

Aus all den Quellen der nachtridentinischen Zeit schöpften reichlich
die St. Galler. Die neue Entwicklung in der Theologie fand auch im CTSG

ihren Niederschlag.

1. Theologen thomistischer Richtung

Folgende Autoren dieser Richtung werden im CTSG bloß einmal oder

ganz vereinzelt angeführt: Johannes Minsing 2 (VI, 218); Johannes
Viguerius 3 mit den «Institutiones ad naturalem et christianam Phi-
losophiam, maxime vero ad scholasticam theologiam (X, 416) ; Martin
Ledesma mit einem Thomaskommentar (IX, 77); Thomas Mercado 4

mit den «Commentarii in textum Petri Hispalensis seu summulae» (VI,
215); Ludovicus Granat mit einer Schrift «De oratione» (II, 590);
Franciscus von Ferrara mit dem klassischen Kommentar zur «Summa

contra gentiles» 5 (I, 191, 356, 377; II, 74, 494; VIII, 223); Bartholomäus

Fumo mit einer «Summa casuum conscientiae» oder «Aurea
Armilla» (V, 289; VI, 95, 225, 285; IX, 566); Ambrosius Catharinus 6

mit einer Apologie gegen Dominicus Soto (IV, 21) und einem «Opuscu-
lum de intentione ministri», darin Lehren, welche die St. Galler mit
Bellarmin ablehnen (IX, 134, 136); Johannes Corradus mit seinen

«Casus conscientiae» (IX, 492, 555); Petrus Ledesma mit einer Schrift
«De magno matrimonii sacramento», die im CTSG hervorgehoben wird
mit den Worten «verum probabilior videtur sententia P. Ledesma»

(X, 543 f.) und einer «Summa de Sacramentis» (VII, 264; X, 56); Jakob

1 M. Grabmann, a. a. O. S. 144—147 ; W. Flemming, Deutsche Kultur im Zeitalter

des Barock Handbuch der Kulturgeschichte), Potsdam 1937, S. 246-250.
2 Nmcl. II, 1426 f.
3 Nmcl. II, 1378.
4 Nmcl. III, 132.
5 M. Grabmann, a. a. O. S. 154.
6 Nmcl. II, 1378.

20



Hacker1 mit den «Commentaria theologica ad mentem doctoris angelici»

(I, 310, 332, 353 etc.; II, 117); Philipp de Gammaches mit einer
«Summa theologica» (II, 146, 634, 641); Basilius Ponce de Leon mit
«De sacramento matrimonii tractatus cum appendice de matrimonio
catholici cum haeretica» und «Libri de impedimentis matrimonii» z. T.
über Amicus zitiert (IX, 214; X, 639, 654, 690, 718); Didacus Alvarez
mit «De incarnatione divini verbi disputationes LXXX» (VIII, 221) und
«Operis de auxiliis divinae gratiae summa», einer Gnadenlehre, welche
die St. Galler ablehnen (III, 215, 221, 227); Johannes Paul Nazarius
ohne Angabe eines Werkes (VIII, 9, 83, 105); Franciscus Silvius
zusammen mit Vasquez zitiert (VIII, 109, 130) und Petrus Labat2 mit
einer «Theologia scholastica» (II, 324, 386, 428; VIII, 145).

Wohl der bedeutendste Kommentator der Summa des Thomas von
Aquin war Thomas de Vio Cajetanus, der jedoch im CTSG eine sehr

zwiespältige Stellung einnimmt, in den ungefähr 250 Zitationsstellen
teils bejaht, teils mit andern Thomisten abgelehnt wird. Das wird besonders

deutlich, wenn es etwa heißt: «Contra Cajet et alios quosdam
Thomistas» (IV, 186, 266, 298 etc.). Doch in vielen Punkten gehen die
St. Galler mit ihm einig und bekräftigen seine Lehrmeinung etwa mit den

Worten: «... ut recte idem S. Doctor et Cajet. monent ...», «... ut recte

notât Cajet.», «Cajet. aliique ex Diseipulis D. Thomae...», «forsan

optimus modus est is, quem tenet Cajet.» (I, 153, 372, 375; IX, 496). Sein

Kommentar wird an etlichen Stellen im CTSG zitiert (I, 133 etc.; II,
165 etc. ; VI, 113 etc. ; VII, 20 etc. ; VIII, 350 etc. ; IX, 32 etc. ; X, 135 etc.)
Weiter scheinen auf einige «Opuscula» (VI, 178, 184, 276 etc.; VII, 125,

355, 364 etc.; IX, 490, 535; X, 205, 302, 403 etc.) und eine «Summula

peccatorum ordine alphabetico», die meist zur positiven Beweisführung
herangezogen wird (IV, 496 etc. ; V, 83 etc. ; VI, 312 etc. ; VII, 43 etc. ;

IX, 98 etc.; X, 28 etc.).
Wo immer die St. Galler Franz von Vitoria anführen, stimmen sie

mit ihm überein und schätzen seine «Summa sacramentorum Ecclesiae»

(IX, 32, 255, 271 etc. ; X, 74, 142, 156 etc.). Doch häufiger als ihn zitieren
sie, nämlich etwa 220 mal, Dominicus So to, seinen Schüler, mit den

Schriften: «De ratione tegendi et detegendi secretum relectio» (VI, 681),
«De natura et gratia» (II, 788; IV, 3; VIII, 419; X, 327), «Commentarii
in quartum sententiarum» (I, 255 etc. ; II, 255 etc. ; V, 59 etc. ; VI, 21 etc. ;

1 Nmcl. III, 391.
2 Nmcl. IV, 36 f.

21



VII, 246 etc.; IX, 41 etc.; X, 16 etc.), «De justitia et jure libri 10», ein

Werk, das die St. Galler besonders geschätzt haben und im 6. und 7. Band
häufig anführen (II, 552 etc. ; III, 10 etc. ; IV, 290 etc. ; V, 348 etc. ; VI,
21 etc.; VII, 45 etc.). Unter seinen Lehrmeinungen finden sich aber auch

solche, die im CTSG abgelehnt werden (VI, 554, 587, 698; IX, 418; X, 33,

414, 528, 542). Weniger häufig, nämlich nur etwa 10 mal, wird Melchior
Cano, ein anderer Schüler des Franz von Vitoria, zitiert. Sein klassisches

Werk sind die «Locis theologicis libri X» (I, 77; IV, 19, 109, 303; VII,
158; Vili, 419 etc.). Genannt werden sodann die «Relectiones de
sacramentis in genere et de poenitentia» (IV, 231; VIII, 223; X, 80) und die
«Praelectiones de sacramentis», wobei seine Lehren nicht immer
gutgeheißen werden (X, 80 ff., IV, 231; X, 546 f.). Mehrere Werke werden
meist positiv angeführt von Petrus de Soto, nämlich: «De institutione
sacerdotum seu Manuale Clericorum» (V, 442), das «Compendium doctri-
nae catholicae» (VII, 158; IX, 109; X, 406, 663) und der «Methodus
confessionis» (X, 66, 80, 121, 131 etc.) 1.

Schüler von Dominicus Soto und Melchior Cano waren Bartholomaeus

de Medina und Dominicus Bannez. Die St. Galler zitieren
die Thomaskommentare von Medina zur Bekräftigung ihrer Conclu-
siones (I, 77; II, 282, 361 etc.) und seine «Casus conscientiae» (X, 286).
öfters wird er ohne Angabe eines Werkes genannt (II, 160, 234, 240etc.),
doch nur selten seine Meinung verworfen (IV, 186; X, 341). Ungefähr
75 mal fällt der Name von Bannez. Vor allem sein Thomaskommentar
scheint immer wieder auf (I, 26 etc. ; II, 72 etc. ; III, 53 etc. ; IV, 19 etc. ;

V, 306 etc.; VI, 89 etc.; VII, 20 etc.). Aus «De jure et justitia» bringen
die St. Galler ein längeres Zitat, das sie mit den Worten einleiten: «Quod

pulchre Dominicus Bannez docet» (V, 306). Doch öfters gehen die
Meinungen auseinander (III, 306; IV, 290, 395, 496; VI, 388; IX, 361).

Ludovicus Lopez ist der Verfasser des « Instructorium conscientiae»,
eines Compendiums mit einer großen Anzahl von Gewissensfällen (V, 253 ;

VI, 421, 453, 621; VII, 172, 175, 294). Dogmatisch von Bannez abhängig,
wird Franciscus Zumel in der Gotteslehre zitiert, vereinzelt auch in
andern Bänden (I, 12 etc.; II, 57 etc.; IX, 332), ohne jedoch seinen
Ansichten stets zuzustimmen (I, 26, 47, 53, 235). Über ihn wird ein gewisser

Augustinus Eugubinus genannt, der offenbar in seiner Theologie
plastische Beispiele heranzog (I, 165, 179). «Lecturae seu quaestiones in
prima secundae Divi Thomae» schrieb A Iphons Curiel, den die St. Gal-

1 Nmcl. II, 1378-81 und 1462.

22



ler häufig zur Begründung von Thesen heranziehen und kaum ablehnen

(I, 128 ff., 191, 222, 282, 293, 297, 324 etc.). Weniger häufig steht er mit
«De doctrina Augustini in materia de gratia» (III, 163 etc.).

Johannes Malderus 1 schrieb Kommentare zur Summa des Thomas

von Aquin. Er wird im CTSG ohne Angabe seiner Werke ungefähr
130 mal genannt, und öfters wird ausdrücklich auf ihn verwiesen: «vide

apud Malder. ; ut monet Malder. ; ita communior et verior hodie sententia
Malder.» (I, 58; IV, 139, 338; VI, 160, 708; V, 501; VI, 561). Wörtliche
Zitate aus seinen Schriften werden angeführt (V, 414; VI, 546 etc.).
Vielleicht bloß einmal steht gegen Malderus eine Conclusio, wo er andern
Thomisten folge (IV, 266). Der Franzose Nicolaus Ysambert war
eigentlich Thomist, stand aber in manchen Lehren den Jesuiten nahe

und wird daher von den St. Gallern gerne zitiert (II, 508, 510, 521 etc. ;

III, 311; IX, 243, 399 etc.; X, 64, 132, 381 etc.). Öfters betonen sie, daß

Ysambert mit ihrer Lehre übereinstimme («videatur pro nostra sententia
Ysambert») (IX, 426; X, 707), daß er Schwierigkeiten zu lösen vermöge
(«de qua difficultates videatur Ysamb.; videatur clarissimus Ysambertus
clare ostendit») (VIII, 132; IX, 370; X, 64).

2. Theologen der Franziskanerschule

Die älteren Zweige des Franziskanerordens erneuerten und entwickelten

den Skotismus, der auf dem Konzil von Trient in Andreas Vega und
Michael Medina seine einflußreichen Vertreter gefunden hat1. Doch
nicht sie, sondern Manuel Rodrigues wird im CTSG mit etwa 50
Zitationsstellen bevorzugt. Zwei seiner Werke scheinen häufig auf: die
« Suma de casos de consciencia » und seine « Quaestiones reguläres et
canonicae» (II, 537; III, 30; V, 222, 466, 469; VI, 345; VII, 67, 145, 156 etc.;
IX, 545, 547, 568 etc.; X, 222 f., 259, 442 etc.). Ihm folgt mit rund
25 Zitaten Johannes Major, dem die St. Galler teils zustimmen (I,
554; II, 355 etc.; V, 186, 447; VI, 309 etc.; VII, 22 etc.; IX, 546), teils
nicht zustimmen (X, 5, 546 etc.). Im Traktat über die Restitution
verweisen sie ausdrücklich auf ihn («ut bene explicasse videtur Major...»)
(VI, 331).

Die andern Autoren aus dieser Schule werden nur vereinzelt zitiert, so:

1 M. Grabmann, a. a. O. S. 164; Nmcl. III, 882.
2 M. Grabmann, a. a. O. S. 165.

23



A Iphonsus de Castro mit einem bedeutungsvollen Werk «De potestate
legis poenalis libri II » (III, 53 ; VI, 246 ; VII, 418, 697 ; IX, 574 ; X, 708) ;

ferner scheinen auf: «Adversus omnes haereses libri XIV» und «De justa
haereticorum punitione libri III» (VI, 453; VII, 378) ; Andreas de Vega
mit seinen «Tridentini decreti de justificatione expositio et defensio»

(IV, 21, 34; V, 70) und den ihm zugeschriebenen «Commentarii in S. theol.
s. Thomae» (VII, 147; X, 523, 526) ; Antonius Rubius 1, der im CTSG

als Philosoph begegnet (VIII, 371, 392); Michael Medina mit den

«Christiana paraenesia sive de recta in Deum fide libri VII» (IV, 27, 28,

42 etc.) und den «De sacrorum hominum continentia libri V» (V, 448;

X, 406); Antonius de Cordoba mit einem Kompendium zur skoti-
stischen Theologie (II, 541, 544, 561), dem « Quaestionarium theologicum
sive de silva casuum conscientiae» (V, 149; VI, 407, 432; VII, 60, 100),
dessen Lehren z. T. auch abgelehnt werden (IV, 21; VI, 580), der Schrift
«De Indulgentiis» (VII, 158 etc.) und der «Expositio Regulae S. Francisci»

(VII, 424); Joseph Angles mit dem Sentenzenkommentar (VII, 332);

Ludwig Mirando 2 mit einem «Directorium seu Manuale praelatorum»
mit ordensrechtlichen Regelungen (VII, 354, 365, 391 etc.; IX, 567; X,
223, 253 etc.), wobei er z. B. von «Monachis Benedictinis nigris» spricht
(X, 195) ; Johannes de Rada, gegen den die St. Galler wie gegen andere

Skotisten eine Conclusio aufstellen (I, 107; VIII, 242); Paulinus Berti
mit seinem «Praxis criminalis regularium et saecularium»3 (VI, 237);
Michael Barth. Salon mit seinem Werk «De justitia in secunda

secundae S. Thomae Aq.» 4 (V, 411, 545; VI, 131, 439 etc.), wobei gegen
ihn eine Conclusio steht (VI, 387 f.) und Franciscus von Corigliano,
über den Duns Skotus ohne Angabe eines Werkes zitiert wird (X, 292).

3. Theologen jesuitischer Richtung

a) Kontroversisten und Polemiker

Die Kontroversliteratur spiegelt die Zeitumstände wieder, unter
welchen der Orden der Gesellschaft Jesu seine Sendung anzutreten hatte,
ausgehend von Spanien mit seinen gefeierten Theologen, wo sich eher

1 Nmcl. III, 58.
2 Nmcl. III, 581.
3 Ebd., Ill S. 582 Anm. 1.
4 Ebd., Ill S. 589 f.

24



eine ruhige systematische und spekulative Theologie entwickelte, um
schließlich auf das theologische Denken in Deutschland maßgebend
einzuwirken 1. Verschiedene Autoren, die später eher als Kontroverstheologen

bekannt wurden, werden allerdings im CTSG manchmal mehr für
die spekulative Theologie herangezogen. Es ist daher oft schwierig, klare
Grenzen zu ziehen bei der Zuteilung der einzelnen Autoren.

Der berühmteste Kontroverstheologe war eindeutig Robert Bellar-
min2, den die St. Galler mit ungefähr 145 Zitaten als ihren Gewährsmann

betrachten. Sie schreiben im Prooemium zur Gnadenlehre: Es lachten

die Häretiker über die kanonische und auch theologische Behandlung
der Gesetze bei Bellarmin denn die Christen könnten durch kein anderes

Gesetz verpflichtet werden als durch den Glauben und so werde

die Freiheit des Neuen Testamentes gefeiert; doch Bellarmin habe sie

widerlegt (III, 3). Gegen die Häretiker (Luther, Calvin, Servetus aber

auch gegen katholische Theologen (Petrus Soto, Capreolus, Catharinus...)
schrieb er die «Disputationes de controversiis christianae fidei adversus

huius temporis haereticos» (I, 146, 317; III, 155, 168, 182) und die Schrift
«De indulgentiis et jubilaeo», die ebenfalls im CTSG aufscheint (VII,
140 f., 158). Die Werke Bellarmins3 gliedern sich in sieben Teile und
sind nachweisbar im CTSG verwendet worden :

I. Teil: «De verbo Dei scripto et non scripto libri IV» (I, 77; IV,
101-139). «De Christo capite totius Ecclesiae libri V» (I, 574 ff., 588;

Vili, 4). Auf Bellarmin wird öfters verwiesen mit den Worten: «de qua
plura est videre apud Bell.» (I, 588; III, 179; IV, 407 etc.). «De summo
pontifice capite totius militantis Ecclesiae libri V» (III, 53; Vili, 273).

II. Teil: «De Ecclesia tum in conciliis congregata, tum sparsa toto
orbe terrarum libri IV» (III, 89). «De membris Ecclesiae militantis,
clericis, monachis et laicis libri III» (Vili, 62, 69, 79, 83 etc. ; X, 397,430,

621). «De Ecclesia, quae est in purgatorio libri II» (VII, 23; X, 342). « De

Ecclesia, quae triumphat in coelis libri III» (I, 208; X, 368).

III. Teil: «De sacramentis in genere libri II» (IX, 6-158). «De Baptismo
et Confirmatione liber I» (IX, 165, 169, 183, 194, 230 etc.). «De Euchari-

1 P. Muschard, Das Kirchenrecht bei den deutschen Benediktinern, in: Studien
und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens 47 (1929) 227; M.
Grabmann, a. a. O., S. 158; K. Werner, Geschichte der apologetischen und polemischen
Literatur der christlichen Theologie, Schaffhausen 1861-1867, Bd. I S. 64.

2 P. Muchard, a. a. O. S. 228 f.
3 Nmcl. III, 677-695 : Die Gesamtausgabe aller Werke Bellarmins nennt Hurter

unter dem Titel: «Recognitio libri omnium Roberti Bellarmini ab ipso auctore edita
Romae 1607, Ingolstadt 1608 etc.»

25



stia et sacrificio missae libri VI» (IX, 296-590). «De Poenitentia libri VI»
(X, 2, 21, 344). «De extrema Unetione, Ordine et Matrimonio Libri III»
(V, 216; X, 378-382, 405^120; 539-697).

IV. Teil: «De gratia primi hominis et statu innocentiae liber I» (III,
222). «De gratiae amissione libri VI» (II, 761, 776). «De gratiae repara-
tione et statu justifìcationis per Christum libri IV» (III, 198, 274; VII,
125). Gegen Bellarmin, und das ist wohl eine der wenigen Stellen, wo die
St. Galler nicht seiner Meinung sind, stellen sie eine Conclusio zur
Reparatio de condigno auf (III, 134).

Der V. Teil «Esplanatio in omnes psalmos» und ebenso der VI. Teil
«Conciones Lovani» werden im CTSG nicht angeführt.

VII. Teil: «De Scriptoribus ecclesiasticis», worin Bellarmin Augustinus

den «Liber praedestinationis Dei» abspreche (librum illum non esse

S. Augustini), weil der Inhalt mit seiner sonstigen Lehre nicht übereinstimme

(I, 483). - Während Bellarmins aszetische Schriften im CTSG
nicht genannt werden, scheint eine Chronik Bellarmins «Chronicon ad

annum 155» (I, 655) auf.
Andere Kontroverstheologen werden im CTSG nur ganz vereinzelt

herangezogen, so: Thomas Stapleton ohne Werkangabe (IV, 25);
Sebastian Heiss 1, zitiert aus theologischen Disputationen von Dillingen

(X, 131) ; Franciscus Coster mit einem «Compendium demonstra-
tionis fidei» (IV, 109) ; Jakob Gretser mit einem «Tractatus defensionis
Bellarminianae de agnoscendis Scriptoribus canonicis» (IV, 27 f.), wobei
die St. Galler an einer anderen Stelle ausdrücklich auf Gretser verweisen :

«... explanatam pluribus apud P. Jakob Gretscher in 'Antimonio' contra
Medicum, qui se appellavit Basilium Vaernam. Dos. 29.»; weiter wird er
genannt mit dem Traktat «De Benedictionibus», worin Gretser viele
konkrete Beispiele anführe (VII, 130, 132, 139; VIII, 331) und ohne

Werkangabe (IX, 602) ; Jakob Bidermann 2 mit den «Opuscula
theologica X» (II, 571, 584; X, 686); Johannes Mocquetius3 «in suis

scriptis anno 1611, dietatis Dilingae» (X, 131). Von P. Magnus Brüllisauer
aus St. Gallen, der 1611 unter P. Mocquetius in Dillingen seine

theologischen Studien mit dem Lizentiat abschloß, sind in St. Gallen noch zwei
handschriftliche Kolleghefte vorhanden4. Laurentius For er um. suis

Thesibus de Abbatibus ca. 5» und mit einem Traktat über den Spender

1 Specht, S. 284, 307; Nmcl. III, 431 f.
2 ders., S. 308, 383; Nmcl. III, 741.
3 ders., S. 268, 283.
4 Henggeler I S. 270 f.

26



des Weihesakramentes (V, 430; X, 443) schließt die Reihe der
Kontroverstheologen ab.

b) Exegeten

Zitate aus der Schrift und aus Bibelkommentaren begegnen im CTSG

in großer Fülle. Jedoch werden nur wenige Exegeten aus dem Jesuitenorden

und diese mit nur ganz vereinzelten Zitaten angeführt :

Alphons S almer on mit den «Commentarii in omnes epistolas
b. Pauli», zum Römerbrief («ita contra aliquos pulchre déclarât Salme-

ron») (II, 776-791) und zum Galaterbrief (III, 248) und ohne Werkangabe
(IV, 13; VIII, 255; IX, 118): Juan de Maldonado mit einem

Evangelienkommentar (VIII, 399; IX, 165; X, 154). In Paris waren die

St. Galler Patres Johannes Rustaler und Mauritius Enck seine Schüler

gewesen. Von beiden sind in St. Gallen Kolleghefte vorhanden: «Praelec-

tiones Parisienses Joh. Maldonati in mag. Sententiarum»1. Nikolaus
Serarius mit den «Prolegomena biblica» (V, 280), worin er für Deutschland

das Lesen der Hl. Schrift in der Volkssprache erlaube. Benedikt
Pererius mit «Adversus fallaces et superstitiosas artes, i. e. de magia
etc.» (VII, 513) ; Sebastian Barradas mit den «Commentarla in concordiam

et historiam evangelicam» (IX, 320); Cornelius a Lapide, den

die St. Galler zu den bedeutenden Exegeten zählen («ex recentioribus»),
mit Kommentaren zum Hebräerbrief (II, 120, 239; IV, 109), zum Deu-
teronomium (V, 173), zum Römerbrief und zum Propheten Isaias, wo
überdies die Bemerkung steht: «ita docte, ut pleraque alia Cornelius a

Lapide in illum Isaiae locum ...» (Vili, 440, 445).

e) Theologen

Theologen aus der strengen Jesuitenschule, welche alle Elemente der

exegetischen und historischen Theologie vereinigten und die neueren

Forschungen und Anregungen in ihre Werke miteinbezogen 2, haben

den CTSG in eminenter Weise geprägt.
An ihrer Spitze steht im CTSG mit gegen 900 Zitaten eindeutig Franz

von Suarez, selbst wenn die St. Galler nicht immer mit seiner Lehre

einig gehen. Die meisten seiner Werke scheinen auf; es soll hier jedoch

1 Henggeler I S. 251 f.
2 M. Grabmann, a. a. O. S. 168.

27



darauf, verzichtet werden, sie einzeln zu nennen *. Wertvoller mag es

sein, eine Liste jener Werke hier anzufügen, die sich noch heute zahlreich
im Bestand der Stiftsbibliothek 2 St. Gallen befinden, bzw. zur
Entstehungszeit des CTSG in der Klosterbibliothek vorlagen. St. Gallen
legte schon von allem Anfang an großen Wert auf eine hervorragende
Bibliothek 3. Während von Gregor von Valentia 17 Werke dort liegen,
sind es von Franz von Suarez die folgenden :

«Commentariorum ac disputationum in tertiam partem Divi Thomae»
(Ed. 2, Lyon 1593/94).
«Commentariorum ac disp. in tertiam partem Divi Thomae, Tomus III :

de Sacramentis in genere; IV: de Sacramentis et Indulgentiis; V: de
Censuris» (München 1599-1617).
«Varia opuscula theologica» (Lyon 1600).

«Commentariorum ac disp. in tertiam partem Divi Thomae, Tomus
quartus» (Lyon 1603).

«Commentaria ac Disputationes in primam partem Divi Thomae, de
Deo Uno et Trino» (München 1607).

«Opus de Virtute et Statu religionis» (4 Tomi in 3 Vol., München
1609-1626).
«Tractatus de Legibus ac Deo legislatore in decern libros distributos»
(Lyon 1613, Antwerpen 1614, Lyon 1619).

«Franciscus Suarez e Societate Jesu Metaphysicarum disputationum,
in quibus et universa naturalis theologia ordinate traditus, et quaestiones

omnes ad duodecim Aristotelis libros pertinentes accurate
disputantur» (2 Tomi, Mainz 1614).

«Commentariorum ac disp. in primam partem et in primam secundae
summae Theologiae sancti Thomae Aquinatis tomi très» (3 Tomi,
Venedig, 1608, Lyon 1620).

«Opuscula moralia» (Antwerpen 1617).

«Commentariorum ac disp. in tertiam partem sancti Thomae» (4 Tomi,
Lyon 1620).

Daraus ist ersichtlich, wie reichlich den St. Galler Theologen Quellen
zur Verfügung gestanden haben, die Verwendung fanden in sämtlichen
Bänden des CTSG; und eben, weil Suarez darin auf Schritt und Tritt

1 Vgl. K. Werner, Franz von Suarez und die Scholastik der letzten Jahrhunderte,

Regensburg 1861 ; E. Elorduy, in: LThK 2 IX 1129-1132; Koch, S. 1716ff.;
Nmcl. III, 376-385.

2 F. Weidmann, Geschichte der Bibliothek von St. Gallen seit ihrer Gründung,
aus den Quellen bearbeitet auf die Tausendjährige Jubelfeier, St. Gallen 1841,
S. 69, 456^-74.

3 J. Duft, Stiftsbibliothek St. Gallen, 2. Auflage, Uznach 1970, S. 7, 17-22.

28



begegnet, scheint es müßig zu sein, irgendwelche Zitationsstellen
aufzuführen. Bloß vereinzelt lehnen die St. Galler die Lehrmeinung des großen

Theologen ab (II, 181, 185, 647 ff.; III, 337, 393; VIII, 165; IX, 296,

398, 507).
Eine nicht weniger bedeutende Stellung nimmt mit 750 Zitaten im

CTSG Gabriel Vasquez ein1. Besonders stark vertreten ist er mit
seinem in 10 Bänden erschienenen Thomaskommentar2 im I., II. und

VIII. Band der St. Galler Theologie. Einige Opuscula werden namentlich

angeführt, so: «De scandalo» (IV, 553 etc.), «De reditibus» (V, 433, 448

etc.), «De restitutione» (V, 476, 489; VI, 314, 437), «De beneficiis» (V,

559; VII, 44). «De pignoribus» (VI, 510). Immer wieder weisen die

St. Galler auf die Lehrmeinung von Vasquez hin: «... ut docet melius

Vasquez; ut recte \ asq.; qua de re videndum est Yasq.» (I, 48, 51, 115,

188, 426 etc.). In manchen Lehren erscheint er ihnen zu streng (V, 433),
doch anerkennen die St. Galler, daß er den Probabilismus verteidigt
(II, 578, 581). Über Vasquez zitieren sie einen gewissen Martinus
Magister, einen nicht näher bekannten Pariser Theologen 3 (II, 727).

Trotz des großen Ansehens bezeugen sie ihm nicht überall volle
Anerkennung und lehnen manche seiner Lehren sogar ab (I, 172 f., 233 etc.;
II, 63, 326 f., 355 etc.; III, 7 ff., 66, 176 etc.; V, 448; IX, 296; X, 356,
546 etc.).

Mit ungefähr 650 Zitationsstellen steht Leonhard Lessius an dritter
Stelle im CTSG. Die St. Galler bevorzugen seine Meinung vor allem im
V., VI. und VII. Band ihrer Theologie. In der Sakramentenlehre wird
immer wieder sein Werk «De jure et justitia» zitiert (X, 568, 619, 621, 634

etc.). Allgemein scheinen folgende Werke auf : «De perfectionibus moribus-

que divinis libri 4», «De gratia efficaci, decretis divinis, libertate arbitrii et

praescientia Dei conditionata disputatio apologetica et de reprobatione
angelorum et hominum, altera de praedestinatione Christi», «De summo
bono et aeterna beatitudine hominis libri 4», «Quae fides et religio sit
capessenda consultatio». Am meisten zu loben sei Lessius ob des Werkes
«De jure et justitia caeterisque virtutibus cardinalibus libri 4 ad II-II
d. Thomae»4. Wie sehr die St. Galler Lessius geschätzt haben, geht
aus folgenden Zitaten hervor: «...ut optime Lessius... dicens, esse

sententiam vere Deo dignam» (I, 158), «vide Less.; teste Less.; prout

1 Koch, S. 1795 f.
2 Nmcl. III, 385-389; Sommervogel, VIII, 513-518.
3 L. Ott, in: LThK 2 VII, 126.
4 Vgl. Nmcl. III, 619-631 ; Koch, S. 1098 f.

29



pulchre probat Lessius» (I, 419-435, 479-506), «ut videre est apud Less,

in egregio opusculo de vera fide capessenda» (IV, 44, 90).
Als weiterer Gewährsmann wird mit rund 350 Zitaten Ludwig

Molina im CTSG herangezogen. Die St. Galler führen ihn in ihrem Band
über die Verträge mit besonderen Worten ein: «Wer mehr und überaus
Wissenswertes (in Rechtsangelegenheiten) einzusehen wünscht, kann dies

leicht tun bei den Rechtskundigen und Theologen, die in reicher Fülle
geschrieben haben. Der bekannteste unter ihnen ist Molina mit seinem

ausführlichen Traktat, der im zweiten Band seines Werkes enthalten
ist.» 1 Nur vereinzelt jedoch, obwohl Molina in den ersten sechs Bänden
des CTSG stark vertreten ist, führen die St. Galler seine Werke namentlich
an: «De justitia et jure torni VI» (II, 551; III, 130; V, 398 etc.; VII, 435,

457; X, 519, 557), «Concordia liberi arbitrii cum gratiae donis, divina
praescientia, Providentia, praedestinatione et reprobatione» (II, 406;

III, 176, 177, 223, 224; Vili, 431) und vor allem seine «Commentarla
in prima parte D. Thomae»2. Obwohl die St. Galler sich oft auf die nun
stärker vertretene Lehrmeinung Molinas stützen 3, halten sie manchmal
doch an der bisher allgemeingültigen Lehre fest («Verum haec Molinae

opinio nova et singularis; quare ne a communi recedamus») (VI, 316).
Inwieweit sie der neuen Lehre des sog. «Molinismus» huldigen, soll im
letzten Abschnitt dieses Teiles näher untersucht werden.

Beinahe ebenso oft wie Molina wird im CTSG Gregor von Valentia
herangezogen, vor allem mit seinen «Commentariorum theologorum
tomi 2». Andere Werke sind nur selten namentlich genannt, so: «Analysis
fidei catholicorum libri 8» (IV, 90), «De Trinitate libri 5» (I, 146). Im
CTSG fällt auf, daß oft ausdrücklich auf seine Schriften hingewiesen
wird, die übrigens in der Stiftsbibliothek St. Gallen noch heute in großer
Anzahl vorhanden sind; so heißt es beispielsweise: «qua de re videndum
est Gregorius Valent. ; vide Valentia; quaemadmodum ostendit Valentia»

(I, 27, 224; II, 32; III, 298; IV, 315; Vili, 320 etc.). Auch scheint er für
seine Lehren oft die Väterstellen zu zitieren: «... ut docent omnes SS.Pa¬

tres, ut videre est apud Valentia» (IV, 270, 491; V, 123; Vili, 26 etc.). In

1 CTSG VI, S. 2: «Qui vero plura, eaque utilissima, rescire desiderabit, habebit
fache, quos copiosius consultât, tam Jurisconsultes, quam Theologos, inter quos
prae aliis nominatissimus oecurret Molina per fusissimam traetationem, quam hanc
in rem instituit in tomo seeundo. »

2 Vgl. Nmcl. III, 148-151.
3 CTSG I S. 179 f.: «quod autem in hac materia de Existentia Dei in rebus per

operationem, tamquam per rationem formalem, discedamus a Thomistis, id facia-
mus cum sententia hodie communiori, ut patet apud Molina. »

30



der Erbsündenlehre wird hervorgehoben, daß Valentia Ansichten Ecks
auf dem Wormser Religionsgespräch in Schutz genommen habe: «... ut
respondet Eckius in colloquio Wormatiensi, cuius Responsio defenditur a

Valent.» (II, 784). Schön und ausführlich habe Valentia besonders über
Christus als Retter geschrieben: «Vide Valentia haec pulchre et fuse

tractantem» (VIII, 320). Dennoch teilen die St. Galler seine Lehrmeinung
nicht immer (II, 112, 437; IV, 88, 230; IX, 23; X, 414, 545) und sprechen

gegen ihn das «contra» aus (II, 537, 651; IV, 70 etc.).
Als Dogmatiker und als Jurist begegnet im CTSG mit nahezu 200

Zitationsstellen Martin Becanus 1. Zur Bedeutung kommen vor allem
seine «Summa theologiae scholasticae», sodann der «Tractatus de jure et

justitia» (V, 441), das «Opusculum de circulo Calvinistarum» (IV, 44,

50) und «De officiis angelorum circa homines» in der Engellehre (II, 120).
Seine Meinung ist gefragt in den ersten vier Bänden des CTSG (z. B. I,
82, 110, 114, 127, 129, 134 etc. etc.; II, 120, 190, 324-584 etc.; III, 8-146,
295-322 etc.; IV, 14-95,109, 151,169, 237-254, 266-303 etc.), und eigens
auf ihn hingewiesen wird mit den Worten: «hanc totam doctrinam cum
aliis breviter docet Bec; optime rem expedire videtur Bec.» (IV, 298,

448). In den übrigen Bänden scheint er selten auf (V, 441; VIII, 418,

421; X, 517). Nur vereinzelt nehmen die St. Galler gegen ihn Stellung,
z. B. in der Gnadenlehre (III, 8, 188, 228).

Ausgesprochen positiv standen die St. Galler zur Lehre Adam Tanners,

der über 100 mal im CTSG, jedoch ohne Werkangabe 2, genannt
wird, und dessen Name fast in allen 10 Bänden fällt (I, 133, 202 etc. ;

II, 228, 230, 271, 365 etc.; III, 10, 55, 71 etc.; IV, 8, 14, 25, 155 etc.; V,
59, 68, 80, 113 etc.; VIII, 355-439; IX, 222, 223, 514-597 etc.; X, 16, 37,
45 etc. etc.). Vor allem im Traktat über die Ehe wird Tanner gerne
herangezogen (X, 466-673).

Nicht so häufig, doch immerhin zwischen 30-50 mal, fallen die Namen
folgender Theologen: Franz Toletus, der als Probabilist aufscheint

(IX, 459), mit dem Werk «Summae casuum conscientiae absolutissima»

(IV, 241; IV, 485; V, 136, 240, 273; VI, 112-672; VII, 85; IX, 332, 596;

X, 313, 465, 468); Christoph Gillius3 mit dem Kommentar «De

doctrina sacra et de essentia unitate Dei libri 2» im I. und VIII. Band
(I, 11, 21, 40, 53 etc.; VIII, 370-379); seinem Werk sind theologische
Begründungen entnommen (I, 30, 33, 66, 76, 181 etc.), und manchmal

1 P. Muschard, a. a. O. S. 235; M. Grabmann, a. a. O. S. 160 u. 172.
2 Nmcl. III, 638 ff.; Sommervogel VII, 1843-1855; Koch, S. 1726.
3 Ebd., II, 397.

31



wird seine Lehre anderen vorgezogen («rectius distinguit Gillius») (I, 138,

168) ; Johannes de Sales mit seinen Thomaskommentaren und seinem
«De Legibus Tractatus» (II, 338, 534; III, 10, 22, 30, 120 etc.; V, 161,

162, 164; VI, 22-244) ; Luis de Torres mit den Werken «Disputationum
in II-II d. Thomae de fide, spe, charitate et prudentia» und «Opusculus
de electione», die mit Ausnahme der Praedestinationslehre (I, 425) meist
positiv herangezogen werden. (I, 6; IV, 64 f., 180, 186, 202 etc.; VI, 433;
VII, 125; VIII, 418, 421); vor allem oft steht sein Name im Band über
die theologischen Tugenden (IV, 5-89); Franciscus Amicus mit dem
«Cursus Theologicus» (III, 45), der überall an den Jesuitenschulen
vorgetragen wurde x. Auf Amicus wird hingewiesen mit den AVorten: «quam
videre perutile est cum Amico ; quorum argumenta levia vide cum eorumdem

solutionibus apud Amie.» (X, 505, 508). Er mache aucli aufmerksam
auf ein Dekret Urbans VIII., das Alexander VII. am 28. März 1666

zurückgezogen habe (IX, 547). Mit weiteren Zitaten steht Amicus im
CTSG (II, 166, 172 etc.; VIII, 132, 245; IX, 214, 220, 328 etc.; X, 36,

53, 111 etc.).
Nur ganz vereinzelt scheinen auf: Pedro da Fonseca, der mit dem

Aristoteleskommentar in philosophischen Fragen vertreten ist (I, 110,

360; IV, 67, 71; VIII, 223, 357); Lucas Tinelli2 mit dem Werk «De

statu animarum in alterosaeculo»(IX, 551); Franciscus Albertinus 3

mit «Quaestiones theologicarum ex principiis philosophicis deduetarum»

(I, 56, 297, 313, 333); Johannes Pelecyus mit seiner Thesis 59 «Dispu-
tatio de fide» (Dilingae habita) (IV, 147). Als Pelecyus in Dillingen lehrte,
besuchte P. Bernhard Müller (1557-1630), der spätere Fürstabt von
St. Gallen, daselbst seine Vorlesungen 4. Fernandus Mascarenkas
schrieb einen «Tractatus de auxiliis gratiae divinae ad actus supernaturales»,

der besonders im III. Band angeführt wird und vor allem
zusammen mit Molina und Vasquez 5 (I, 297, 310, 312, 319; III, 215-260).
Jakob Granadus, dem die St. Galler das Prädikat zugestehen «ut
bene notavit Granato» (II, 353, 443, 453); Caspar Hurtadus6 wird
im CTSG angeführt mit seinen Werken «De incarnatione Verbi» (VIII,
223) und «De matrimonio et censuris» (X, 522); Franciscus de Oviedo
mit dem «Cursus philosophicus » ; Rodrigo de Arriaga mit einer Meta-

1 Ebd., III, 933 f.
2 Ebd., III, 366 f.
3 Ebd., III, 375.
4 Henggeler I S. 257.
5 Vgl. M. Grabmann, a. a. O. S. 170.
6 Nmcl. III, 922 f.

32



physik (Vili, 144 f.) ; Pallavicino Pietro Sforza, dessen Meinung in
der Gnadenlehre die St. Galler ablehnen (Vili, 302); Manuel de Goes

als Vertreter der Coimbrizenser * (II, 353, 443).

d) Moraltheologen

Ein Hauptgewährsmann auf moraltheologischem Gebiet war für die

St. Galler Aegidius Coninck mit über 500 Zitationsstellen aus seinen

Werken: «Commentaria ac disputationes in universam doctrinam d.

Thomae: de sacramentis et censuris» und «De moralitate, natura et

effectibus actuum supernaturalium in genere et fide, spe ac caritate in
specie» (II, 449-601, 681, 738; III, 50, 134; IV, 431, 501; VI, 60, 131,

146-164 etc. ; 235-246, 409, 600-696; VIII, 418-436). Vor allem geschätzt
wurden seine Ansichten in der Sakramentenlehre (IX, 8-157, 169-239,
287-497, 507-615; X, 17-373, 399^157, 461-731). Vereinzelt wird seine

Lehre abgelehnt: «neque Coninck sententia admodum placet» (V, 60,
70 f.; VIII, 30; X, 16,42,45).

Ca. 450 mal wird Thomas Sanchez zitiert mit den Werken: «De s.

matrimonii sacramento seu opuscula moralia», worin er «de jure et

justitia, de ultimis voluntaribus, de jejunio et observatione festorum, de

judicibus et accusatore, de ordine» handelt. Seinen Werken sind viele
Beispiele, theologische Erörterungen und prinzipielle Fragen entnommen

(II, 479-584, 680, 684, 713-742; III, 141 f. ; IV, 142, 259, 285; V, 60,

151, 160, 220-278; VI, 30, 199-228, 465 etc.; VII, 45, 57, 80, 120-133 etc.

etc.; IX, 210, 216; X, 26, 207-247 etc.). Zahlenmäßig häufig wurde
Sanchez im Traktat über die Ehe herangezogen (X, 461-731).

Paul Laymann2 wurde in den etwa 170 Stellen vor allem mit seiner

«Theologia moralis» herangezogen, nicht selten, um die rechtlichen
Verhältnisse in Deutschland zu beleuchten (VII, 439, 488, 533; IX, 217,
221 etc.). Die Angabe einiger weiteren Zitationsstellen mag genügen

(II 271 ; III 41, 48, 92 etc. ; V, 64, 134, 153 etc. ; VI, 84, 91, 101 etc. ; VII,
51, 56, 153 etc.; 605-709; IX, 181-244, 460-192, 549-609 etc.; X, 124,

223-254, 541-644 etc.).
Mit 100-125 Zitationsstellen führen die St. Galler an: Johannes

Azor mit den «Institutiones morales» (II, 271-587, 728-744 etc.; III,

1 Vgl. F. Stegmüller, in: LThK2 II 1251.
2 Th. Specht, Geschichte der ehemaligen Universität Dillingen und der mit

ihr verbundenen Lehr- und Erziehungsanstalten, Freiburg i. Br. 1902, S. 120 f.,
326; P. Muschard, a. a. O. S. 238.

3 33



21 etc., 52-57, 66, 70 etc.; IV, 239, 252 etc.; V, 129-161, 384-555; VI,
20-260, 306 etc., 522 etc., 651 etc.; VII, 30-358, 364-487, 538-714; IX,
217, 460, 558-611 etc.; X, 28, 153, 368 etc.); Henrique Henriquez,
der mit seiner «Theologiae moralis summa» vor allem häufig in der
Sakramentenlehre zitiert wird (II, 64, 152, 555 etc.; V, 64, 158, 236; VI,
22, 72, 225 etc.; VII, 60-100, 120, 139 etc.; VIII, 255, 246, 364). Manchmal

wird seine Meinung abgelehnt (II, 152; V, 64; VI, 72, 587; IX, 325,

502; X, 159, 252, 547). Über ihn wird ein gewisser Simon Majoli1
zitiert (X, 295). Emmanuel Sa schrieb «Apriorismi confessariorum»

(Gewissensentscheidungen), die ein anschauliches Bild der moraltheologischen

Kasuistik um 1600 ergeben und in verschiedenen Bänden des

CTSG angeführt werden (II, 239, 683 f., 738; IV, 245, 535; V, 145, 235ff.,
247 etc.; VI, 72, 260 etc., 438, 440 etc.; IX, 212, 277, 459 etc.; X, 82,

98 etc., 252, 255, 280 etc.). Besonders häufig wird Sa im VII. Band über
die Tugend der Religion, die Zensuren und die Irregularitäten
herangezogen (VII, 50, 67, 79-98, 145-176, 294-354 etc.) und durchwegs
übereinstimmend zitiert.

Weniger häufig oder gar vereinzelt stehen folgende Autoren im CTSG :

Ferdinandus Rebellus mit «De obligationibus justitiae, religionis et

caritatis»2, dem die St. Galler gerne ausgefallene Fragen entnehmen

(II, 730; V, 463, 478; VI, 381, 500, 549 etc. ; X, 462-724). Oft betrachten
sie seine Lehrmeinung als zu streng und lehnen sie ab («non enim placet
opinio RebeUi») (VI, 22, 215, 329, 338; VII, 407; X, 526, 544etc.) ;Johan-
n es KardinaldeLugo mit seinem« De incarnatione» (II, 640) und andern

einschlägigen Schriften (III, 228 f. ; IV, 329, 575, 684; Vili, 155, 207;

IX, 34, 286, 426, 485 ff.; X, 53, 126, 138 etc.). Nicht immer decken sich

die Ansichten (III, 302) («nos tamen contrarium docebimus») (VIII,
175); Valerius Reginaldus mit den Werken: «Praxis fori poeniten-
tialis ad directionem Confessarii», «Compendaria praxis difficiliorum
casuum conscientiae in administratione sacramenti poenitentiae...» (II,
730; IV, 427; V, 139, 248; VII, 28,156,160, 234 etc. ; X, 27, 248, 535 etc.),
wobei die St. Galler manchmal nicht mit ihm einig gehen (V, 145 ; X,
396 f.); Stephan von Aquila mit dem Traktat «De censuris ecclesiasticis»

und der «Summa seu Manuale Navarri» (VII, 683, 710; IX, 155,

192; X, 219); Martin Antonio Delrio mit dem bekannten Werk
«Disquisitionum magicarum libri VI», dem die St. Galler gerne obskure

Dinge entnehmen (VII, 522; VI, 649-657 über die Anwendung der

1 Nmcl. III, 342.
2 Nmcl. III, 598.

34



Folter; VII, 502-507 über die Wahrsagerei, VII, 513 über Zauberei und
Verhexung) ; Vinzenz Figliucci mit «Moralium quaestiones de christia-
nis officiis et casibus conscientiae» (II, 570 ff., III, 158; VI, 262; VII,
603-618, 632 etc.; X, 595, 598); Paulus Comitolus mit «Responsa
moralia» (VII, 616; IX, 210, 243; X, 718); die St. Galler scheinen seine

Lehre vorsichtig aufgenommen zu haben ; Ferdinand de Castro Palao
mit «De virtutibus et vitiis contrariis in varios tractatus et disputationes
theologicas» (V, 229 f.; VI, 84 f.; VII, 51, 154, 168 f., 181 etc.; X, 151,

228, 246, 267 etc.), in bezug auf das Debitum conjugale gehen die
Ansichten auseinander (X, 644, 661 ff. etc.); Hieronymus Dandinus 1

mit «De anima» (IX, 375); Stephan Fagundez2 mit «10 Praecepta
decalogi» (V, 420); Nikolaus Baldelli3 mit den «Disputationum ex
morali theologia libri V» (V, 198); Martin Perez de Unanoa mit dem

«Opus morale theologicum de s. matrimonii Sacramento» (X, 707);

Stephanus Vitus, der zur Zeit, als die St. Galler Patres Modestus Spieß
und Pius Reher in Dillingen studierten 4, dort Professor war ; im CTSG

werden die Thesen 65, 71 und 80 angeführt (II, 584, 658; V, 333, 343, 468).

e) Aszetische Schriftsteller und Kirchenhistoriker

Mit seinem Katechismus wird Petrus Canisius genannt (IX, 250).

Als Historiker begegnet Orazio Torsellini mit dem Werk «Epitome
Historiarum ab orgine mundi usque ad annum 1598» (I, 655). Als asze-

tischer Schriftsteller ist Franciscus Arias mit der « Imitatio de C hristo »

und dem Traktat «De oratione mentali» vertreten (II, 584). Von Jakob
Alvarez de Paz wird «De vita spirituali» angeführt (II, 588) und von
Philippe Labbe der «Liber de dolo» (VI, 32).

4. Weltpriester, Laien und Theologen verschiedener Orden

a) Kontroversisten, Polemiker und Exegeten

A Ibert Pigge, dessen Werk über die Erbsünde die St. Galler ablehnen,
wird zum Häretiker gestempelt (II, 786 f.). Jodocus Clichthovaeus
wird mit dem «Liber 12» genannt (1,575). Cornelius Jansen d.Äe.ver-

1 Nmcl. III, 280 Fußn. 2.
2 Nmcl. II, 1187.
3 Nmcl. III, 1190.
4 Henggeler I S. 284, 287.

35



faßte als Exeget die «Concordia evangelica» (Vili, 233, 239; IX, 165)
und die «Commentarii in Concordia» (IX, 320 f., 331 f.). Als Häretiker
abgelehnt wird er wegen der Behauptung, es handle sich beim eucharistischen

Mahl nur um ein mystisches Essen (IX, 344). Didacus a Pay va
de Andrada x wird in der Erbsündenlehre mit dem Traktat «De peccato
originali et de concupiscentia» angeführt (II, 787). Vereinzelt scheinen
überdies im CTSG auf: Laelius Zaechius 2 mit «De republica ecclesiastica»

(VII, 482); Wilhelm van der Lindt (Lindanus) mit dem Werk
«De optimo genere interpretandi Scripturam» (I, 77); und William
Allen, dessen Ansichten in der Sakramentenlehre abgelehnt werden

(IX, 43, 326, 332).

b) Scholastische und Moraltheologen

Unter ihnen ragen einige hervor, die im CTSG öfters angeführt werden :

Juan de Medina hinterließ den «Tractatus de Restitutione et Contrac-
tibus» und den «De Poenitentia eiusque partibus commentarium» und
scheint rund 65 mal auf (V, 466 f., 489, 514, 529 etc.; VI, 35, 95, 127,
152 etc., 212, 215 etc.; 477-625 etc.; VII, 33, 40, 52 etc.; X, 131, 205).
Wenn die St. Galler ihn vereinzelt gegen die Thomisten ins Feld führen
«forte magis probabiliter» (VI, 516), so lehnen sie dennoch seine Ansichten
öfters ab (VI, 113, 194, 334; VIII, 30; X, 67, 182). Alexander Pesanti

us schrieb das Opus «Brevia commentaria et disputationes in d. Thomae

universam tam scholasticam quam moralem theologiam»3 und
steht an ca. 60 Stellen (I, 13, 15, 46, 134 etc.; II, 38-117, 184-262,
409-572 etc.; III, 15 ff.; IV, 259, 288; V, 330; VI, 546; VIII, 24, 63 etc.).
Gregor Saye mit den Werken «Casuum conscientiae sive theologia
moralis thesaurum de censuris ecclesiasticis aliisque poenis et canonicis

impedimentis in 7 libros» und «Clavis regia sacerdotum casuum conscientiae

sive theologiae moralis thesauri locos omnes aperiens in hbr. 12» 4

wird an ca. 50 Stellen genannt (V, 161, 394, 466-469 etc. ; VI, 22, 309,
517 etc.; VII, 358, 430, 593 etc.; IX, 76, 192; X, 156, 172, 219). Nur
selten gehen die St. Galler mit seinen Ansichten nicht einig (VI, 675).
seltener werden genannt: Martin Bonacina mit einer Moraltheologie

(II, 593; III, 128-133; V, 204; VII, 542, 604-710; X, 26, 125,

1 Nmcl. III, 59-62.
2 Nmcl. III, 160.
3 Nmcl. III, 597.
4 Nmcl. III, 601.

36



128, 380 etc.) und Peter von Aragon mit einem Kommentar zur II-II
des Thomas (V, 473; VI, 112, 152, 455, 556; VII, 51-102, 294 etc.; IX,
555 f.), wobei die St. Galler öfter gegenteiliger Meinung sind (V, 411,

485; VI, 388, 432,497).
Nur vereinzelt führt der CTSG an: Konrad Summenhart, womit

offenbar der im CTSG genannte «Conradus» gemeint ist, mit seiner

Schrift «Opus septipartitum de contractibus pro contractibus in foro
conscientiae et exteriori» (III, 10; VI, 33, 88, 145; VII, 537); seine

Ansichten sind oft von jenen der St. Galler verschieden (V, 370, 410; VI,
128); Adrianus Florentinus (Papst Hadrian VI) mit «Quaestiones

quodlibeticae XII» (II, 541; IV, 249; V, 563; VI, 29, 246, 457, 556 etc.;
VII, 578; X, 64, 82, 499, 523); Hieronymus ab Angesto x mit seinen

«Moralia» (II, 290); Cosmus Filiarchus2 mit «De officio sacerdotis»

(VII, 68, 70, 86, 114 etc.); Alphons Mendoza3 mit «Quaestiones

quodlibeticae» (I, 322, 667; VI, 338); Ludovicus Carboni4 mit einer

«Introductio in theologiam» (I, 85) und einer «Summa summarum
casuum conscientiae...» (VIII, 439); Martin Alphonsus Vibaldus
mit einem «Candelabrum aureum Ecclesiae Dei»5 (IX, 210, 271, 273;

X, 307, 443); Antonius Fernandez 6 mit «Medullam omnium casuum
conscientiae» (X, 227); Hieronymus Llamas7 mit den Werken
«Methodus curationis animarum» und «Summa ecclesiastica» (IV, 239;

VI, 235 f., 323; VII, 178, 339; X, 172, 195, 244, 249), den die St. Galler

an einer Stelle «satis laxus» nennen (V, 433) und an einer andern
kritisieren, habe doch der Papst Lehren, die er vertrete, am 10. September
1628 verworfen (X, 256); Jakob de Graffis mit seinen Werken «Deci-
sionum aurearum casuum conscientiae» und «Practica casuum ss. Pontifici

reservatorum juxta decretum Clementis VIII»8 (VI, 332, 403; VII,
85, 203, 450, 453 etc. ; IX, 597; X, 163,195, 631) ; Juan Sanchez, dessen

Moraltheologie wegen Laxheit auf den Index kam (V, 161; VI, 675);
Peter Hurtado9 mit seiner Metaphysik (II, 54; VIII, 145, 165) und
«De incarnatione» (VII, 223); Antonius Diana mit seinen «Resolu-

1 Joecher I S. 416.
2 Nmcl. III, 353.
3 Joecher III S. 421.
4 Nmcl. III, 156 f.
5 Nmcl. III, 597.
6 Nmcl. III, 598 Anm. s.
7 Joecher, II, S. 2477.
8 Nmcl. III, 600 f.
9 Nmcl. III, 927 f.

37



tiones morales», worin ein gewisser Franciscus genannt wird (II, 574),
sowie ein gewisser Naldus (X, 243), bei dem es sich offenbar um Antonius

Naldi handelt, der eine «Summa casuum conscientiae» herausgab;
Diana wird zitiert (III, 35-38; V, 201; VII, 148, 683; IX, 585, 590; X,
254, 286); Blasius a Conceptione mit einem Kommentar zur
Metaphysik (VIII, 144).

c) Kanonisten und Juristen

Von den 33 Autoren in diesem Abschnitt werden nur einige wenige
öfters angeführt: so Martin Azpilcueta mit 370 Zitationsstellen. Die
St. Galler nennen ihn «Dr. Navarrus». Man begegnet folgenden Werken:
«Manuale seu Enchiridion confessariorum et poenitentium», «De horis
canonicis et oratione», «De Regularibus commentarii très», «Consiliorum

seu responsorum libri 5», «De reditibus beneficiorum ecclesiasticorum»,
«Commentaria in 7 distinctiones de poenitentia» und «De alienatione

rerum ecclesiasticarum ac de spoliis clericorum commentarium». Somit

war Azpilcueta ein äußerst fruchtbarer Autor, den die St. Galler in fast
allen Bänden herangezogen haben (II, 537, 541, 569 etc.; III, 93; IV,
495, 514, 548 etc.; V, 137-159, 214, 277, 288, etc.; 396-556 etc.; VI, 21-
72, 113-260 etc. etc.; VII, 30-99,129-351, 362-395 etc. etc.; IX, 98, 210,

217, 243 etc.; X, 78-313 etc.). Er wird nur ganz vereinzelt abgelehnt

(II, 537; VI, 487, 566, 569, 698; X, 546).
Etwa 155 mal steht der Name von Diego Covarruvias mit

verschiedenen hervorragenden Werken: «De Testamentis», «De pactis et

juramento», «De restitutione, immunitate, homicidio etc.», «Epitome de

sponsalibus et matrimoniis», «Variarum ex pontificio, regio et caesareo

jure resolutionum libri 4», «Practicarum quaestionum» und «Regula
Peccatum» (II, 320; III, 57, 127, 137; IV, 554; V, 147, 159, 216, 377,
401 etc. etc.; VI, 11-68, 82-264, 271-290 etc. etc.; VII, 45-102,186-194,
205-246 etc. etc. IX, 551; X, 205, 395, 443, 470 etc.), wobei seine

Ansichten vereinzelt abgelehnt werden (VI, 472, 704; VII, 191 f.; IX, 255f.;
X, 593). Mit 65 Zitationsstellen steht Petrus Navarrus1 im CTSG

mit der Abhandlung «De ablatorum restitutione in foro conscientiae

libri 5» (IV, 528; V, 481, 485; VI, 88, 92, 306, 330-374 etc. etc.; VII, 64,

76, 93-102; X, 499). Relativ häufig wird mit 35 Zitaten Julius Clarus
mit zivilrechtlichen Schriften genannt: «Volumen in quo omnium crimi-

i Nmcl. III, 353.

38



num materia sub acceptis sententiis copiosissime tractatur ...»1 (VI, 5,

237 ff., 264, 279-283 etc.; VII, 202 f., 215, 232-244, 693).

Andere Autoren werden nur einmal oder ganz vereinzelt zitiert :

Johannes de Selva 2 mit einem «Tractatus de beneficiis» (VII, 565) ;

Johannes Lopez (Lupus) 3 mit «De donationibus inter virum et

uxorem» (II, 573) : A nton Gomez 4 mit den Werken «Varias resolutiones

juris civilis communis et regii» und «Commentarii in leges Tauri...6
(V, 539; VI, 4, 99, 101, 167, 211 etc.; VII, 212, 277); Antonius Negu-
santius3 mit einem Werk «Commentarius de pignoribus et hypothecis»,
das allerdings im CTSG nicht genannt wird (VI, 294) ; Hieronymus dal
Sorbo 6 mit einem «Compendium privilegiorum fratrum Minorum et

aliorum mendicantium et non mendicantium» (VII, 474); Anton
Gabrieli mit seinen «Communes Conclusiones»7 (VII, 194); Petrus
Rebuff mit seinem «Tractatus de decimis» (VI, 451; VII, 180) ; Andreas
Tiraquell9 mit einem «Lib. 1 de retract.» (VI, 84); Franciscus
Balduinus 10 ohne Zitation eines Werkes (V, 507; VI, 33, 275; X, 471) ;

Tiberius Decianus11 mit seinem «Tractatus criminalis» (VII, 206);
Andreas Gail12 mit «Observationum practicarum tam ad processum
judiciarium imperialis Camerae libri 2» (VI, 85) ; Joseph Mascardi 13

mit dem praktischen Werk «De probationibus» (III, 127; VII, 213);
Petrus Gregorius Tolosanus 14 mit seinen Werken «De juris arte
et methodo» (III, 71 f.), «Partitiones juris canonici s. pontificii» (IV, 314),

«Syntagmata juris universi» (V, 505, 512 ; VI, 84), er zitiert einen gewissen

Titus Gaius 1S (III, 71-76); Franciscus Sarmiento 16, dessen Werk
«De reditibus» von Lessius benützt worden war (VI, 44, 47); Simon

1 Joecher I S. 1935.
2 Nmcl. II, 1176.
3 Joecher II S. 2527.
4 Joecher II S. 1064.
5 Joecher III S. 850.
6 Joecher IV S. 686.
7 Nmcl. II, 1552.
8 Nmcl. II, 1556.
9 Joecher IV S. 1219 f.
10 Joecher S. 735 f.
11 Joecher II S. 59.
12 Nmcl. III, 353.
13 Nmcl. III, 343.
14 Joecher II S. 1168.
15 Joecher I S. 1552; Graesse III S. 5.
16 Nmcl. III, 348.

39



Majoli l mit «De Irregularitatibus et aliis canonicis impedimentis»
(X, 449) und über Henriquez (X, 295) ; Gabriele Paleotti mit «De nothis
spuriisque filiis» (X, 669) ; Peter Bin sfeld 2 mit seinem «Commentarius
in titulum juris canonici de injuriis de damno dato» (V, 501) ; Johannes
Franciscus B albus3 mit seinem Traktat «De praescriptionibus »

(V, 521, 528; VII, 192); Nicolaus Vigel* mit «De utroque retractu
municipali et conventionali» (VI, 86); Franciscus Bursatus5 mit
«Consilia et decisiones» (VII, 213); Stephanus Gratianus6 mit
«Disceptiones forensium judiciorum» (X, 449) ; Heinrich Canisius mit
der «Summa juris canonici in 4 institutionum libros contracta cum con-
cordatis Germaniae» und «De sponsalibus et matrimonio» (VII, 699,

714; X, 577); Johannes Guttierez 7 mit seinen Werken «Quaestiones
tam ad sponsalia de futuro quam ad matrimonia eorumque impedimenta»
und «Praxis civilis et canonica» (VI, 238; VII, 231, 434; X, 551, 638,

680, 702); Prosper Farinacci mit seinen Schriften «Decisionum s.

Rotae romanae Centurias IX» oder «Decisiones novissimae diversorum»

(X, 702, 718) und «De immunitate ecelesiarum et confugientibus ad

eas ad interpretationem Bullae Gregorii XIV. ...» (VI, 403; VII, 202 bis

234) wobei die St. Galler eigens auf die Constitutio Gregors hinweisen,
die am 28. Mai 1591 erschienen sei (VII, 203, 206); Andreas Fachi-
neuss mit dem «Tractatus de bonorum possessione et jure aecrescendi»

und den « Controversiarum Juris Libri XIII » V, 469 ; VI, 206) ; Johannes
Baptist Vivianus 9 mit «Rationale juris pontificii seu rationalia juris
canonici libri 5» (X 522 658) ; Honorius van Axel10 mit «Totius juris
canonici Compendium» (X, 682); Nicolaus Garzias mit seinem «Tractatus

de beneficiis» (VII, 48 f., 53, 94, 103, 591, 693, 710) und Agostino
Barbosa u mit den Werken «Remissiones doctorum super varia loca

conc. tridentini», «De officio et potestate episcopi», «Variae juris traeta-
tiones sive de clausulis» und «Juris ecclesiastici universi libri 3», wobei

1 Nmcl. Ill, 342 f.
2 P. Muschard, a. a. O. S. 237.
3 Joecher I S. 726.
4 Joecher IV S. 1595.
5 Joecher I S. 1506.
6 Joecher II S. 1141.
7 Nmcl. III, 580 f.
8 Nmcl. III, 585.
9 Nmcl. III, 879 f.
10 Nmcl. III, 872.
11 Nmcl. III, 1165.

40



das letztgenannte im CTSG unter den Initialen «J. E. U.» zitiert wird
(VII 692 702; X 447) (III 91, 127; VII, 683, 702; IX, 556; X, 239,
447 f.).

d) Mystische Theologen und Kirchenhistoriker

Diese Autoren sind nicht immer mit Namen genannt, wie folgendes

Beispiel besagt: «Ita communiter sentiunt tam Scholastici, quam
Theologiae Mysticae Magistri» (II, 584). Sodann kommen sie nur vereinzelt

vor: Juan Luis Vives 1 mit einer kritischen Ausgabe von Augustinus
«De civitate Dei», von der die St. Galler sagen, daß sie von der Kirche
verboten worden sei «usque ad purgationem» (VIII, 148). Peter van der
Vorst, dessen Lehren die St. Galler abweisend gegenüberstehen (I, 164,

379); Ludovicus Blosius2 mit einem «Speculum monachorum» (II,
587) ; Johannes de la Cruz mit einer Ordenschronik (VI, 237) ; Josef a

Costa3 mit einem «Liber 6 de procurando Indorum salute» aus seinem

Werk «Historiarum Indicarum libri XVI» (IX, 234, 236); Caesar
Baronius mit «Annales ecclesiastici» (V, 67; VII, 134, 366; IX, 332;
X, 398); Andreas Victorcllus4 mit «De angelorum custodia libri 2»

(II, 120 f.).

e) Theologen aus dem Stift St. Gallen

In der langen Reihe der Autoren, aus deren Werken die Professoren

von St. Gallen geschöpft haben, begegnen im CTSG wenigstens die
Namen von zwei Patres von St. Gallen, deren Schriften ebenfalls benützt
worden sind:

Modestus Spiess, der 30 Jahre lang in Rorschach und St. Gallen als

Theologieprofessor tätig gewesen war 5, wird genannt im Traktat über
die «Ignorantia vincibilis». P. Modestus Spiess habe darüber in einer

Disputation, die im Kloster St. Gallen 1644 im Druck erschienen sei,

ausführlich gesprochen: partim fuse alibi in separata disputatione a
R. P. nostro Modesto Spies, Oeconomo Rosacensi edita habentur, typis
his ipsis Monasterii S. Galli de anno 1644» (II, 750) 6.

1 Nmcl. II, 1231-1237.
2 Nmcl. Ill, 134.
3 Nmcl. Ill, 558.
4 Nmcl. Ill, 1106.
5 Henggeler I S. 284.
6 Diese Disputation wird heute noch in der Stiftsbibliothek St. Gallen

aufbewahrt. Vgl. Henggeler I S. 286.

41



Yso Pfau schrieb für die Schweizer Benediktinerklöster ein «Collec-

tarium sive summarium privilegiorum Abbatibus et Religiosis monasteriorum

exemptorum ordinis Benedictini per Helvetiam ab Urbano VIII.
feliciss. record, perpetuum concessorum, Anno M DC XXI. pont. IV.
19. Septb. Opera et studio r. p. Ysonis Pfaw compilatum et editum
anno 1665 cum licentia et facultate superiorum typis eiusdem monasterij
exudebat Joann. Adamus Haercknerus» 1. Dieses Collectarium haben
Abt Augustin Reding von Einsiedeln in seiner «Theologia scholastica»
und Abt Adalbert II. Defuns von Disentis in seiner Theologie benutzt 2.

Ebenso verweisen die St. Galler in ihrem CTSG einige Male darauf hin:
«Videantur etiam Collectarium Privilegiorum Benedictorum per Helvetiam,

nuper a. R. P. nostro Ysone Pfaw editum anno 1665» (VII, 616,

684; X, 220).
Ebenso wird auf ein «Compendium Societatis Jesu» verwiesen (X, 220).

Das Ordensrecht nimmt im CTSG einen breiten Raum ein. Daher werden
die Regeln der verschiedenen Ordensstifter erwähnt (VII, 451). Vor
allem aber werden Regeln angeführt, welche die Religiösen der Societas

Jesu betreffen (VII, 473, 369; X, 223, 615, 665), jedoch auch ein
«Compendium Privilegiorum Mendicantium» (V, 396; X, 238).

/) Unbekannte Autoren

Infolge mangelhafter Zitation war es nicht möglich, einige Autoren,
die der CTSG anführt, zu identifizieren, so: Armil. unter dem Stichwort
«v. Eucharistia» (IX, 325); Can. mit «Praelectiones de Sacramentis»

(VIII, 223); Eustachius mit einer Ethik (V, 354); Johannes Faber
mit «Institutiones de rerum divisione» (V, 507) 3; H orat Lucius
Gallien, mit einem «Tractatus de privilegiis scolarium» (III, 33);
Franciscus Garzias mit einem «Tractatus de Contractibus» (VI,
225) 4; Hartp. mit dem Hinweis «ad § 35 Instit. de Rer. Divis.»
(VI, 476) 5; Ignatius Lopez mit einer Schrift «pract. crim. s. 69»

(VII, 235) 6; Ambrosinus ohne Werkangabe (VII, 206) 7. Ein ge-

1 Henggeler I S. 306.
2 I. Müller, Die Disentiser Barockscholastik, in: ZSKG 52 (1958) S. 21.
3 Vgl. Diekamp, S. 98; W. Eckert, in: LThK 2 III, 1330 f.; Joecher II S. 466

u. 469.
4 Vgl. Nmcl. IV, 901 Anm. 2; Joecher IV S. 2427.
5 Vgl. Joecher II S. 1374.
6 Vgl. ebd. II, S. 2609; Graesse, IV, S. 259.
7 Vgl. ebd. I, S. 334; Forts. Bd. Adelung I S. 699 f.

42



wisser Nugnus wird etwa 20 mal zitiert (IX, 106, 146, 296, 303, 339

etc.; X, 58, 74, 131, 163 etc.) und dabei öfters abgelehnt (IX, 146,

296, 325; X, 58) *.

5. Statistische Auswertung

In der folgenden Statistik werden, um einen allgemeinen Überblick zu

gewinnen, die einzelnen Autoren mit der ungefähren Anzahl ihrer Zitate
im CTSG aufgeführt, wobei die Väterstellen, die Zitate aus Papst- und
Konzilsdekreten, sowie die Zitate von Thomas von Aquin, Augustinus
etc. ihrer Fülle wegen nicht erfaßt werden.

A. Zusammenstellung der Autoren

Zahl der Autoren
I. Abschnitt: Antike Schriftsteller und christliche Väter 51

1. Antike Schriftsteller und Philosophen 18

Cicero
Ovid
Horaz
Varrò
Johannes Latinus
Vergil
Homer
Hippokrates
Galcnus

2. Christliche Väter
Ignatius v. Antiochien
Tertullian
Ulpianus
Origenes
Cyprian v. Karthago
Arnobius d. Ä.
Lactantius
Gregor v. Nyssa
Didymus
Epiphanius v. Salamis
Johannes Chrysostomus
Hieronymus

Plinius
Seneca

Juvenal
Suetonius
Demokrit
Anaxagoras
Aristoteles
Avicenna
Averroes

Eusebius v. Cäsarea
Hilarius
Athanasius
Ambrosius
Basilius d. Gr.

Cyrill v. Jerusalem
Gregor v. Nazianz
Theodoretus
Johannes Maxentius
Boethius
Fulgentius
Gregor v. Tours

33

Vgl. ebd. I S. 631 ; II S. 68 ; III S. 999; Nmcl. Ill S. 404.

43



Theodor v. Mopsuestia Dionysius Areopagita
Johannes Cassianus Gregor d. Gr.
Augustinus Isidor v. Sevilla
Cyrill v. Alexandrien Johannes Damascenus
Nemesius

Zahl der
Autoren Zitate

IL Abschnitt: Autoren der Scholastik 67 1066

1. Vor- und Frühscholastik 16 124

Alkuin um 804 1

Pascasius Radbertus um 859 1

Johannes von Gorza f 976 1

Berengar von Tours * f 1088 1

Lanfrancus f 1089 1

Guitmundus f 1095 1

Anselm von Canterbury f 1109 4

Alger von Lüttich f 1131 2

Rupert von Deutz f 1135 3

Hugo von St. Viktor f 1141 6
Bernhard von Clairvaux f 1153 50

Gilbert von Poitiers * t 1154 1

Petrus Venerabilis f 1156 1

Petrus Lombardus f 1160 20
Richard von St. Viktor t 1173 30
Rolando Bondinelli (Alexander III.) t 1181 1

2. Hochscholastik 14 202 4- x
Wilhelm von Auxerre * t 1231/37 2

Alexander von Hales f 1245 30

Wilhelm von Auvergne f 1249 1

Bonaventura f 1274 50
Thomas von Aquin t 1275 x
Petrus Julianus f 1277 2

Albertus Magnus f 1280 x
Bernhard Cassinensis f 1282 1

Heinrich von Gent * f 1293 10

Johannes von Paris * f 1306 1

Johannes Duns Scotus f 1308 100

Aegidius von Rom f 1316 3

Johannes de Pouilli * f 1321 1

Franciscus Mayron * j 1327 1

* von den St. Galler Theologen ganz oder mehrheitlich ablehnend zitiert.

44



Zahl der
Autoren Zitate

Spätcholastik 37 740

a) Theologen und Moralisten 21

Petrus Aureoli * f 1322 7

Hervaeus Natalis f 1323 3

Durandus de S. Porciano f 1334 80

Johannes Buridanus * f um 1340 6
Petrus de Palude f 1342 55
Guido de Terrena f 1342 1

Marsilius von Padua * f 1342 10

Wilhelm von Occam t 1347 12

Richard Fitzralph um 1350 2

Gregor von Rimini t 1352 10

Tilmann von Aquisgrano um 1360 2

Thomas Colingham um 1387 1

Johannes de Platea um 1404 2

Johannes Gerson f 1429 8

Johannes Stoikovic f 1443 22

Johannes Capreolus f 1444 20
Antonius Pierozzi f 1459 40
Nikolaus von Kues * f 1464 1

Dionysius Carthusianus t 1471 1

Gabriel Biel t 1495 65

Jacques Almain f 1515 4

b) Juristen und Kanonisten 16

Goffredo de Trani \ 1245 1

Heinrich von Seguisa f 1270 6
Abbas Antiquus f 1296 65

Johannes Andreas t 1348 4

Bartolo de Sassoferrato f 1357 6

Johannes Calderinus f 1365 1

Antonius de Butrio f 1408 1

Franciscus Zabarella t 1417 1

Paul von Burgos f 1435 1

Angelus Arretinus * f um 1450 2

Alphonsus Tostatus f 1455 6

Lorenzo Giustiniani f 1455 1

Nikolaus Tudeschis f 1465 20

Angelus Carleti t 1495 42

Johannes von Tabia f 1521 6

Silvester Prierias t 1523 225

45



Zahl der
Autoren Zitate

III. Abschnitt : Autoren der neueren Zeit 199 7601

1. Theologen thomistischer Richtung 29 939

Franz von Ferrara f 1528 6

Thomas de Vio Cajetano f 1534 240

Johannes Minsing f 1541 1

Bartholomäus Fumo f 1545 5

Franz von Vitoria f 1546 20

Johannes Vignerius t um 1550 1

Ambrosius Catharinus f 1553 2

Dominicus Soto | 1560 220
Melchior Cano t 1560 10

Petrus Soto t 1563 15

Martin Ledesma f 1574 1

Thomas Mercado f 1575 1

Bartholomäus Medina t 1580 30

Ludwig Granat f 1588 1

Ludovico Lopez t 1595 10
Dominicus Bannez f 1604 75

Johannes Corradus f 1606 2

Franciscus Zumel f 1607 35

Alphonsus Curiel f 1609 68

Petrus Ledesma f 1616 6

Jakob Hacker um 1619 7

Philippe Gammaches t 1625 3

Basil Ponce f 1629 8

Johannes Maldertis f 1633 130

Didacus Alvarez f 1635 4
Nikolaus Ysambert t 1642 25

Johannes Paul Nazarius f 1646 3

Franciscus Silvius f 1648 4
Petrus Labat f 1670 6

2. Aus der Franziskanerschule 13 156

Johannes Major t 1550 23

Alphonsus Castro t 1558 12

Andreas de Vega f 1560 8

Antonius Rubius um 1568 2

Miguel de Medina f 1578 12

Antonius de Cordoba f 1578 15

Joseph Angles um 1588 1

Ludovicus Mirando um 1600 14

Johannes de Rada f 1608 2

Manuel Rodriguez f 1613 50

Paulinus Berti 1

46



Zahl der
Autoren Zitate

Michael Bartholomäus Salon f 1620 15

Franz von Corigliano f 1625 1

Theologen jesuitischer Richtung 60 5360

a) Kontroversisten und Polemiker 7

Thomas Stapleton f 1598 1

Franciscus Coster f 1619 1

Robert Bellarmin | 1621 145

Jakob Gretser f 1625 8

Jakob Bidermann f 1639 3

Johannes Mocquetius f 1642 1

Laurentius Forer f 1659 2

b) Exegeten 6

Juan Maldonado t 1583 4

Alfons Dalmeron f 1585 12

Nicolaus Serarius t 1609 1

Benedictus Pererius t 1610 1

Sebastian Barradas | 1616 1

Cornelius a Lapide f 1637 6

c) Theologen 23

Franz Toletus | 1596 45

Manuel de Goes t 1597 2

Pedro da Fonseca f 1599 6

Ludwig Molina f 1600 350

Gregor von Valentia f 1603 350
Gabriel Vasquez t 1604 750

Lukas Pinelli f 1606 1

Christoph Gillius f 1608 30

Johannes Salas f 1612 50

Franz von Suarez f 1619 890
Franciscus Albertinus f 1619 5

Leonhard Lessius f 1623 630

Johannes Pelecius f 1623 1

Martin Becanus t 1624 170

Ferdinandus Mascarenhas f 1628 16

Adam Tanner f 1632 125

Jakob Granadus f1632 3

Luis de Torres | 1635 42

Caspar Hurtadus f 1646 2

Franciscus de Oviedo f 1651 1

Franciscus Amicus f 1651 40

Rodrigo de Arriaga | 1667 2

47



Zahl der
Autoren Zitate

Pallavicino Pietro Sforza f 1667

d) Moraltheologen 19

Emmanuel Sa f 1596 100

Stephan von Avila t 1601 12

Johannes Azor f 1603 125

Ferdinandus Rebellus t 1608 45

Martin Delrio t 1608 10

Henrique Henriquez f 1608 120
Thomas Sanchez f 1610 450
Vincencius Figliucci f 1622 15

Valerius Reginaldus f 1623 25

Paulus Comitolus f 1626 4

Aegidius Coninck f 1633 510

Ferdinand de Castro Palao f 1633 50

Hieronymus Dandinus f 1634 1

Paul Laymann f 1635 170

Stephan Fagundez f 1645 1

Nikolaus Baldelli t 1655 2

Johannes de Lugo f 1660 25

Martin Perez f 1660 1

Stephanus Vitus f um 1660 5

e) Aszetische Schriftsteller 5

Petrus Canisius f 1597 5

Orazio Torsellini f 1599 I
Franciscus Arias f 1605 3

Jacobus Alvarez de Paz f 1620 1

Philippe Labbe f 1667 1

Weltpriester, Laien und Autoren 66 1092

verschiedener Orden

a) Kontroversisten, Polemiker, Exegeten 7

Albert Pigge f 1542 2

Jodocus Clichthovaeus f 1543 1

Cornelius Jansen f 1576 7

Didacus a Payva de Andrada * f 1578 1

Wilhelm van der Lindt t 1588 1

Laelius Zaechius um 1591 1

William Allen f 1594 3

b) Scholastische und Moraltheologen 19

Konrad Summenhart f 1502 13

Adrianus Florentinus f 1523 18

48



Zahl der
Autoren Zitate

¦¦>

Hieronymus ab Angesto um 1526 1

Juan de Medina f 1546 65
Cosmus Filiarchus um 1575 7

Petrus von Aragon t 1584 25

Alphons de Mendoza t 1591 3

Ludovicus Carboni f 1597

Gregor Saye f 1602 50

Martin Alphons Vibaldus f 1605 6

Alexander Pesantius f um 1606 60

Antonius Fernandez um 1610 1

Hieronymus Llamas f 1610 15

Jakob de Graffis t 1620 15

Juan Sanchez um 1624 2

Martin Bonacina f 1631 35

Petrus Hurtado f 1631 5

Antonius Diana f 1660 17

Blasius a Conceptione t 1694 1

c) Kanonisten und Juristen 33

Johannes de Selva um 1510 1

Johannes Lopez 16. Jh. 1

Antonius Gomez 16. Jh. 16

Antonius Negusantius 16. Jh. 1

Hieronymus dal Sarbo 16. Jh. 1

Anton Gabrieli f 1555 1

Petrus Rebuf t 1557 2

Andreas Tiraquell f 1558 1

Franciscus Balduinus f 1574 4

Julius Claras f 1575 35

Diego de Covarruvias f 1577 155

Tiberius Decianus * f 1581 1

Martin Azpilcueta t 1586 370
Andreas Gail f 1587 1

Josef Mascardi f 1588 3

Petrus Navarrus j 1594 65
Petrus Gregorius Tolosanus f 1595 6

Franciscus Sarmiento f 1595 2

Simon Majoli t 1597 2

Gabriel Paleotti t 1597 1

Peter Binsfeld f 1598 1

Johannes Franciscus Baibus 17. Jh. 3

Nikolaus Vigel f 1600 1

Franciscus Bursatus um 1600 1

Stephanus Gratianus 17. Jh. 1

Heinrich Canisius f 1610 2

49



Zahl der
Autoren

Johannes Guttierez um 1618 8

Prosper Farinaci f 1618 16

Andreas Fachineus um 1622 2

Johannes Baptist Vivianus um 1628 2

Honorius van Axel um 1628 1

Nicolaus Garzias f 1645 7

Agostino Barbosa f 1649 10

d) Mystische Theologen
und Kirchenhistoriker /'

Juan Luis Vives f 1540 1

Peter van der Vorst * t 1549 1

Ludovicus Blosius f 1556 1

Johannes de la Cruz f 1591 1

Josef a Costa f 1604 1

Cäsar Baronius f 1607 5

Andreas Victorellus f 1653 1

5. Theologen aus dem Stift St. Gallen 1>

Modestus Spiess f 1666 1

Iso Pfau t 1679 3

6. Unbekannte und nebenbei

erwähnte Autoren 2Ç 5

Armil 1

Rabbi Abiezra 1

Ambrosin. 1

Argentina 1

ein gewisser Baldus 1

can. 1

ein gewisser Cynus 1

ein gewisser Franciscus 1

Alphons Deza 1

Diez. 1

Aug. Eugulinus 2

Eustachius 1

Johannes Fabius 2

ein gewisser Decius 1

Horat. Lucium Gallien. 1

Franciscus Garcias 1

Hartp. 1

Ignatius Lopez 1

Magister Martinus 1

Nazarius 1

Nugnus 20
Martin von Braga f 580 1

Zitate

50



Zahl der
Autoren Zitate

Nikolaus von Lyra | 1349 1

Johannes von Ripa um 1350 1

Adam Whodam t 1358 1

Johannes Dietenberg f 1537 1

Johannes Eck f 1543 1

Sebastian Heiss f 1614 1

Antonius Naldi f 1645 1

B. Zusammenfassung

I. Abschnitt: Antike Schriftsteller und
christliche Väter 51

1. Antike Schriftsteller und Philosophen
2. Christliche Väter

II. Abschnitt: Autoren der Scholastik
1. Vor- und Frühscholastik
2. Hochscholastik
3. Spätscholastik

a) Theologen und Moralisten
b) Juristen und Kanonisten

III. Abschnitt: Autoren der neueren Zeit
1. Thomistischer Richtung
2. Aus der Franziskanerschule
3. Jesuitischer Richtung

a) Kontroversisten u. Polemiker
b) Exegeten
c) Scholastische Theologen
d) Moraltheologen
e) Aszetische Schriftsteller

4. Weltpriester, Laien und Autoren
aus verschiedenen Orden 66 1092

a) Kontroversisten, Polemikei,
Exegeten

b) Scholastische und Moraltheologen
c) Kanonisten und Juristen
d) Mystische Theologen und

Kirchenhistoriker 7 11

5. Theologen aus dem Stift St. Gallen 2 4
6. Unbekannte und nebenbei

erwähnte Autoren 29 50

Total 317 8667

51

18
33

67 1066

16 124
14 202
37 740

21 352

16 388

199 7601

29 939
13 156
60 5360

7 161

6 25

23 3492
19 1671

5 11

7 16
19 341

33 724



IV. Abschnitt

Kirchentreue der St. Galler Theologen

Die Treue der St. Galler Theologen zur kirchlichen Lehre zeigt sich

darin, daß diese sich bei der Abfassung des CTSG an die Bestimmungen
der Konzilien, der Päpste und des bestehenden Rechtes hielten und
gegenteilige Ansichten verwarfen. Entsprechende Zitate aus päpstlichen
Enzykliken und Bullen, aus Konzilsdekreten, vor allem des Trienter
Konzils, aus dem kanonischen und zivilen Recht werden in solcher Fülle
geboten, daß hier nur sozusagen wahllos einige Beispiele angeführt v/erden

können.

1. Lehrentscheidungen der Päpste und Konzilien

Clemens I. Romanus, im CTSG als Schüler von Petrus und als sein

vierter Nachfolger bezeichnet («discipulus S. Petri, et quartus ab eo

Pontifex»), wird angeführt mit dem Liber 3 seiner Constitutio und einem

Brief (IX, 251). Als siebenter Nachfolger des Petrus («qui fuit VII. post.
S. Petrum») wird Alexander I. mit einem Brief an die Christenheit
genannt (IX, 326). Im Jahre 222 habe Urban I. regiert, von dem eine

Epistel angeführt wird (IX, 251). Papst Miltiades oder Melchiades,
wie die St. Galler ihn nennen, wird im Traktat über die Firmung genannt
(IX, 253). Schon Papst Fabian sage in seiner «Epistola 2. ad. Orient.»,
Jesus Christus habe die Firmung eingesetzt (IX, 258). Nikolaus I.
habe den Bulgaren erlaubt, die Sakramente in der Volkssprache zu

spenden (IX, 22), Urban III. habe in seiner Schrift «De Usuris» das

Zinsnehmen verboten (VI, 178), Urban IV. die Simonie mit harten Strafen

belegt (VII, 593), wie später auch Paul IL, der zudem das von
Pius II. gestiftete Abbreviatiorenkolleg mit teils käuflichen Stellen

aufgehoben habe (VII, 593). Verstöße gegen das Benefizienwesen habe

Innozenz VIII. unter Strafe der Exkommunikation verboten (IX, 22)

und den Mendikantenorden die Vollmacht gegeben, von Gelübden zu
dispensieren (VII, 352). Von Julius III. führen die St. Galler die Bulle
«Rationi congruit» an (VII, 641), von Pius IV. die Bullen «Benedictus
Deus» und «Inter multipliées curas, quibus ex pastoralis officii debito»

(VII, 640, 645), von Pius V. den «Catechismus Romanus» (IX, 187,

269), das «Breviarium Romanum» (VII, 83 f.), das «Missale Romanum»

52



und die Constitutio «Sanctissimus» (IX, 566, 588), die Bulla «Regularium
Personarum» (VII, 470, 643, 655), das Motu proprio «Romanum
Pontificem» (VII, 471), «Decori et honestati» und «Circa pastoralis officii»

(VII, 476, 645). 1567 habe er 76 Sätze des belgischen Theologen Michael

Bajus verurteilt (IX, 225) und 1568 die Bulle «De Censibus»

herausgegeben, von der die St. Galler schreiben, daß sie in Deutschland nicht
promulgiert worden sei (VI, 144, 147, 156). Ferner wird die Bulle«Ordinis
Ecclesiastico» angeführt (V, 446). Damit ist angedeutet, daß dieser große
Reformpapst im CTSG eine bedeutende Stellung einnimmt. Ebenso

geschätzt wurde sein Nachfolger Gregor XIII. mit der Bulle «Omni certe
studio» (VII, 132), der Bulle «Ascendente Domino» (VII, 362, 372, 408),
den Motu proprio «Deo sacris virginibus» (VII, 476), «Ubi gratia», der
Bulle «In dubiis, quae emergunt» (VII, 484, 485), der Bulle «Ad tollen-
dam detestabilem» (VII, 643). Verschiedene Verordnungen habe
Clemens VIII. getroffen (VII, 597; X, 164, 381). Eine «Revocatio Indulgentiarum»

habe Urban VIII. am 28. Januar 1625 angeordnet (VII, 161).

Am 18. März 1666 habe Alexander VII. bedenkliche Moralgrundsätze
des Laxismus verurteilt (VI, 406; IX, 547, 553; X, 238).

Auch den verschiedenen Konzilien maßen die St. Galler hohe Autorität

zu. Der CTSG steht in voller Übereinstimmung mit den
Konzilsdekreten, vor allem jenen des Tridentinums, die im CTSG in großer Fülle
aufscheinen. Es werden jeweils die betreffende Konzilssession, das dort
behandelte Thema und die entsprechenden Kapitel zitiert: z. B. «sess. 6

de justificatione, cap. 12. et can. 16.». Öfters stehen Formulierungen wie:
«et ita deciderunt Cardinales in Trid.» (X, 675-678). So ist der CTSG

von dem neuen Geist, den das Tridentinum ausstrahlte, geprägt.

2. Das bestehende Recht

Die St. Galler haben sich im CTSG nicht bloß auf einzelne Juristen
und Kanonisten gestützt, sondern oft das «Corpus Juris Canonici» (CJC)
und seine Teilstücke herangezogen und - wie sie ausdrücklich betonen -
als Quelle benutzt (III, 2; VI, 2). Als Quelle durfte darum auch die
«Concordantia discordantium canonum», später «Decretum »genannt, von
Gratian, dem Vater der kirchlichen Rechtswissenschaft, nicht fehlen

(III, 146). Während der «Liber Extra Gregor IX.» und der «Liber Sextus
Bonifaz VIII.» kaum Erwähnung finden, werden die «Clementinen»
öfters angeführt (VI, 178 f.; VII, 641; IX, 462 etc.), ebenso die «Extra-

53



vagantes» Johannes XXII. und die «Communes» (VII, 411; IX, 654 etc.).
Selbst das «Corpus Justinianum» oder, wie es seit dem Mittelalter meist

genannt wurde, das «Corpus Juris Civilis», die von Kaiser Justinian I.
vorgenommene Kodifikation des Römischen Rechtes, fehlt nicht im
CTSG (III, 2, 28; VI, 2, 36 etc.).

3. Häresie und Schisma

Die Kirchentreue der St. Galler Theologen zeigt sich schließlich in
ihrer Haltung gegen Häresie und Schisma. Dem Geiste der Zeit
entsprechend, in einer oft recht polemischen Art und Weise, befassen sie

sich mit den theologischen Auseinandersetzungen und Irrlehren, und wo
es nötig erscheint, nehmen sie auch ein Stück Kirchengeschichte in den
CTSG hinein. Nur andeutungsweise kann hier auf entsprechende Stellen
im CTSG verwiesen werden. Nähere Erklärungen finden sich leicht im
LThK.

In der Christologie scheinen die Namen der Valentinianer und der
Samosathener auf (I, 550). Der CTSG stellt sich gegen Manichäismus
una Arianismus, ebenso gegen die Marconisten, Protheoniten,
Priszillianisten, die Gnostiker und die Apollinaristen (I, 145, 533; VIII, 148 f.).
Auch der Presbyter Aerius wird erwähnt (IX, 550). Immer wieder
fallen die Namen «Pelagiani» und «Semipelagiani» oder wie sie in
der früheren Literatur genannt werden - so auch im CTSG - «massilien-

ses» oder «pelagianorum reliquiae» (I, 464, 465, 497 etc.). Es begegnen
die Donatisten, Anabaptisten, Albigenser und Waldenser (II,
775; III, 85; IV, 114, 315; IX, 129 etc.). Gegen die «Begwardi» und
«Begwinae» habe das Konzil von Vienne entschieden (I, 221). Mit
Sabellius, der um das Jahr 260 n. Chr. gelebt habe, fällt der Name
Sabellianismus (I, 23).

Öfter als mit den älteren Irrlehren befassen sich die St. Galler
verständlicherweise mit denen des 16. Jahrhunderts und stellen schon in der

Einleitung zur Theologie die Conclusio auf: «Die scholastische Theologie ist
der Kirche von besonderem Nutzen zur Stärkung des Glaubens, zur
Erhaltung und Zierde der Kirche» (I, 11). Mit dieser Schlußfolgerung weisen
sie die Angriffe der Reformatoren zurück, die scholastische Theologie
befasse sich mit vielen unnützen Fragen und vermöge sich nur dank
einer künstlichen Dialektik zu halten, wodurch die Wahrheit verdunkelt
und verdreht werde, wie Luther, Calvin, M elanchthonund Erasmus

54



behaupteten. In diesem Zusammenhang werden die Schriften Luthers
«Contra latonum», Calvins «Institutio religionis christianae» und Philipp
Melanchthons gegen die Pariser Theologen gerichtete «Apologia contra
Parisienses» genannt (I, 11). Es fallen Sätze wie: «contra nostri temporis
haereticos», «ita fides contra Judaeos, Paganos et varios Haereticos»

(I, 15, 531). Die St. Galler stellen sich gegen die Tritheisten Michael
Servetus mit seinem Werk «De Trinitate erroribus libri septem» und
Giovanni Valentino Gentile, die zusammen mit Luther und Calvin
erwähnt werden (I, 145 f.). Letztere hätten auch aus den Lehren Simon
des Magiers und Markions, der die Kirche der Markioniten begründet
habe, geschöpft (VIII, 148). Wie schon vor ihnen jener radikale englische
Reformer John Wyclif, leugneten auch sie die Freiheit eines geschaffenen

Willens etc. (I, 317, 395, 478, 511). So bezeichnen die St. Galler die

Häresie Luthers und Calvins als «plus quam crassa» (I, 522 f. ; II, 456 f.)
und wenden sich gegen Matthias Flacius, der gelehrt habe, «daß die

Erbsünde selbst ein Wesen der Seele sey» (II, 782). Von Theodor Beza
nennen sie das Werk «Summa doctrinae de re Sacramentaria» (Vili,
76 f.; IX, 27). Auch der Name Zwingli fehlt nicht (II, 775), sowie

diejenigen reformierter Theologen, die religiöse Schriften herausgegeben
hätten: Johannes Stumpf, Sebastian Münster und Johannes
Aventin (V, 278).

Darüber hinaus ließen sich beliebig viele Stellen anführen, aus der
Gnadenlehre (II, 239 f.), der Rechtfertigungslehre (III, 274, 281, 285 etc.),
der Sakramentenlehre (IX, 131, 229 etc.), «worin die Häretiker in Vielem
so schwer geirrt haben» (IX, 281).

Obwohl erst ein Kind der positiven Theologie, fand die
Kirchengeschichte schon in der Barockscholastik große Bedeutung, wie die

Maurinerschule mit Jean Mabillon an der Spitze, der übrigens auch
St. Gallen besucht hatte 1, bezeugt2. Dennoch gab es beispielsweise noch

um 1780 in Dillingen keine Professur für Kirchengeschichte 3. Sie wurde
damals in die Theologie hineingewoben. Nicht anders hielten es die

St. Galler, wofür bloß ein Beispiel angeführt sei. In der Trinitätslehre
widmen sie den Auseinandersetzungen der lateinischen und der griechi-

1 G. Heer, Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner, St. Gallen 1938,
S. 36^-8, 120-216, 299-312.

2 I. Müller, Die Fürstabtei Disentis im ausgehenden 18. Jh., in: Beiträge zur
Geschichte des alten Mönchtums und Benediktinerordens, Heft 25, Münster/Westfalen

1963, S. 219 f.
3 Th. Specht, a. a. O. S. 510, 516.

55



sehen Kirche betreffs des «filioque» eine eigene Quaestio von 17 Seiten
mit Argumenten dafür und dagegen und behandeln darin die ganze
Vorgeschichte einer Kontroverse, die schließlich 1054 zum Schisma

geführt hat (I, 643, 655 f.) 1.

V. Abschnitt

Geistigkeit der St. Galler Theologen

1. Schlichte Gläubigkeit

Die Gottesgelehrten der Barockscholastik wollten die theologischen
und philosophischen Wahrheiten nicht nur in verstandesmäßig klarer,

sondern auch in Herz und Gemüt fassender Art darstellen2.
Eine tiefe und schlichte Gläubigkeit begleitet die anderseits durch hohe

Spekulation und gründliche Wissenschaftlichkeit sich auszeichnende
St. Galler Theologie.

Es mag heute eigenartig anmuten, wenn am Ende theologischer
Abschnitte Gebete angefügt werden. So schließen die St. Galler Theologen
den vierten Band über die göttlichen Tugenden mit den Worten, man
möge das Ärgernis meiden und zwar aus Liebe, «die Gott in Fülle in
unsere Herzen eingießen möge»3. Aus Verehrung für die Hl. Dreifaltigkeit

wollen sie den Band über die Kardinaltugenden geschrieben wissen 4.

«Zum Lobe der ewigen Weisheit» sprachen sie über die Tugend der

Klugheit5. Am Ende des Traktates über die Sünden und Laster bitten
sie Gott, er möge sie davon befreien in Ewigkeit6. Ihre benediktinische
Haltung und ihre Liebe zu den heiligen Gallus und Otmar kommt zum
Ausdruck, indem sie das zehnbändige Werk abschließen mit dem Leit-

1 Vgl. F. Dvornik, in: LThK 2 VII 630-635: das morgenländische Schisma.
2 I. Müller, Die Disentiser Barockscholastik, in: ZSKG 52 (1958) 155.
3 CTSG IV S. 567 : «... ex charitate teneris, quam in cordibus nostris diffundat et

dilatet Deus. »

4 CTSG V S. 292: «Haec de tribus Virtutibus Cardinalibus in honorem Sanctissimae

Trinitatis dicta sufficiant. »

3 CTSG V S. 40: «Et haec de Prudentia dicta sufficiant ad laudem aeternae
Sapientiae. »

6 CTSG II S. 813: «Haec de peccatis, a quibus nos liberet Deus in saecula,
Amen. »

56



vers: «Alles zur größeren Ehre und zum Lobe Gottes, der heiligen Jungfrau

und unserer heiligen Patrone» 1.

Die St. Galler betonen die Wirksamkeit des Fürbittgebetes 2 und sind

überzeugt, daß das Gebet des Stephanus Paulus bekehrte und jenes der

Monika ihrem Sohn Umkehr bewirkte 3. Auf das Gebet zur allerseligsten

Jungfrau hin habe Gott den Geist des Albertus Magnus und des «St. Galler»

Mönches Hermann Contractus mit philosophischen Weisheiten
erfüllt 4. Ebenso habe Gott Handwerker und Künstler wie Besalel und
Oholiab berufen und sie mit seinem Geiste erfüllt, um Wunderbares zu

vollbringen 5.

Einen großen Raum im Leben der Mönche nahm die Heiligenverehrung

ein, wovon der CTSG Zeugnis gibt. Sie schätzten die Offenbarungen

der heiligen Birgitta von Schweden (IV, 10), verweisen auf das

Leben von Josephus Anchieta und Franz Xaver (IV, 233). Selbst Männer
dürften von heiligen Frauen den Segen erbitten, wie das Gott selber im
Leben der heiligen Hildegard durch Wunder bekräftigt habe (VIII, 135).
Sie erwähnen die Heiligen Thekla, Alexius und Macarius (X, 619). Sie

berichten von der Märtyrin Thekla, von Johannes Evangelist, den man
in ein Faß siedenden Öls geworfen habe, von den drei Jünglingen im
Feuerofen (V, 59) und von der hl. Luzia, die dem Tyrannen zugerufen
habe : «Wenn du mir die Jungfräulichkeit raubst, wird sie mir zur doppelten

Krone gereichen» (V, 175). Wie Rosen seien dem hl. Tiburtius die

glühenden Kohlen erschienen, auf denen er barfuß habe gehen müssen

(V, 49). Solche und ähnliche Beispiele zieren den CTSG (V, 58; VI,
426 etc.).

Zu dieser schlichten Gläubigkeit gehört auch die Verehrung von

Reliquien, der die St. Galler eine eigene Quaestio widmen (VII, 115-

129). Sie betonen, was Gott selber ehre, dürfe der Mensch nicht
verachten. Gott selber habe die Reliquien von Heiligen geehrt, so sehr, daß

1 CTSG X S. 731: «Omnia tamen ad Majorem Dei, B. Virginis, Divorumque
nostrorum Tutelarum honorem et gloriam. »

2 CTS Vili S. 43: «... decens enim foret, ut Deus exaudiret orationes pro salute
Immani generis deprecantium omnium Angelorum, B. Virginis, aut plurium simi-
lium excellentium creaturarum.»

3 CTSG III S. 313: «Sic teste S. Augustino, oratio Stephani promeruit a Deo
Conversionem S.Pauli, B.Monica suis preeibus conversionem ipsius Augustini.»

4 CTSG III S. 157: «Alberti Magni, Hermanni Contracti Monachi S. Galli,
quorum intellectum Deus ad preces S. Virginis brevi instruxit scientia multarum
rerum philosophicarum». In Wirklichkeit war Hermann der Lahme Mönch in der
Abtei auf der Reichenau.

5 Vgl. Exod. 31, 1-6.

57



er durch sie Wunder bewirkt habe (VII, 121). Eine eigene Quaestio
handelt über den Kult mit geweihten Gegenständen, wobei ein
Abschnitt beispielsweise über die Verehrung der sog. «Agnus Dei» handelt

(VII, 132).

2. Historisches Interesse

Es ist nicht der Sinn eines theologischen Lehrganges, Geschichte zu
vermitteln. Dennoch finden sich im CTSG Beispiele aus der Geschichte,
vornehmlich solche, die theologische Fragen berühren. Zugleich lassen

diese Beispiele die Aufgeschlossenheit und Allgemeinbildung der St. Galler

Theologen ahnen, aber auch eine Geisteshaltung, wonach die Theologie
stark auf das monarchische Denken ausgerichtet war.

In der Einleitung zum Traktat über die Gesetze heißt es, über kaiserliche

Gesetze zu lachen, sei gegenwärtig gewagt («nam Caesaream nunc
ridere non est tutum») (III, 3). Vielleicht wird hier auf das scharfe

Vorgehen des Kaisers in der Zeit der Gegenreformation angespielt, wird
doch dieser Satz, wie später aufgezeigt wird, aus früheren Thesen

übernommen, als das Restitutionsedikt von 1629 eben erst erschienen war.
Verschiedentlich fällt im CTSG die Gegenüberstellung der beiden

höchsten Instanzen auf: die kirchliche Obrigkeit im Papsttum und die

höchste weltliche Instanz im Kaisertum (III, 52, 108). Im Bezug auf die

Jurisdiktion unterscheide man ein kaiserliches, ein königliches, ein

herzogliches, ein gräfliches Dominium etc. (V, 374). Im weltlichen Bereich
seien in Deutschland der Kaiser, in Spanien der König oberste Gesetzgeber.

In einem aristokratischen Staat wie Venedig oder Genua sei die

Legislative Sache der Optimaten, in einer Demokratie wie früher bei
den Athenern oder heute bei den Schweizern die Volksversammlung
(III, 52). Ferdinand I. habe am 19. April 1529 erklärt, daß es in der
Macht und Gewalt kaiserlicher Majestät liege, Verordnungen und
Gesetze zu erlassen, «besonders unter der Mitwirkung der Kurfürsten,
Fürsten und anderer Stände...»1. Die Häretiker meinten allerdings,
solche Gesetze verpflichteten nicht im Gewissen, denn «inter Christianos

Superioritas non esse potest» (III, 85). Einen Offensivkrieg zu erklären
sei Sache der souveränen Fürsten und Staaten, z. B. des Kaisers, der

Könige von Frankreich und Spanien, des Herzogs von Lothringen, der

1 Vgl. H. Conrad, Deutsche Rechtsgeschichte, Karlsruhe 1966, II S. 360.

58



Republik Venedig etc. (IV, 520 f.). Die St. Galler waren der Meinung,
schismatische und häretische Könige könne man absetzen (IV, 519).

Gestalten der Geschichte werden angeführt in der Frage, ob man
einem Menschen den Glauben aufzwingen dürfe: Im kanonischen Recht
sei der spanische König Sisebutus gelobt worden, weil er einst die Juden

gezwungen habe sich taufen zu lassen: ebenso König Ferdinand, der
Großvater Karls V., der alle Juden und Spanier, die den Glauben nicht
annehmen wollten, vertrieben habe; und schließlich auch Konstantin
der Große, der unter schweren Strafen vorgeschrieben habe, die heidnischen

Tempel zu schließen (IV, 276 f.). Später versuchen die St. Galler
das Vorgehen dieser Herrscher zu rechtfertigen und zu erklären (IV,
281 ff.). Im Bezug auf den großen Streit zwischen Papst und Kaiser
schreiben sie: um sich der Aufrichtigkeit des Kaisers zu versichern, habe

Gregor VII. Heinrich IV. (auf Canossa) die Kommunion gereicht, damit
dieser so seine wahre Gesinnung habe bezeugen können (IX, 450).

Vom Ehehindernis der Schwägerschaft könne dispensiert werden. Zwei
Fälle seien aus der späteren Geschichte bekannt, jener des Königs von
Portugal1 zur Zeit Alexanders VI. und der Heinrichs VIII. von England

2, der von Julius II. Dispens erhalten habe, was später Clemens VII.
bestätigt habe (X, 708).

Auf die «Constitutio Criminalis Carolina» (CCC) 3 stützen sich die
St. Galler offenbar, wo sie gegen das Laster der germanischen Trunkenheit

angehen, welches die Gesundheit der Fürsten ruiniere (V. 197 f.).
Eine andere Angelegenheit führt in die Niederlande. In der Quaestio

über das Ablaßwesen heißt es, es gebe einen dreifachen Ablaß : bezüglich
der Personen, der Orte und der beweglichen Gegenstände. Letzterer
werde auf Rosenkränze oder Medaillen gegeben und gehe auf Pius V.
zurück: «cuius origo refertur in vita Pü V. lib. 6. cap. 2.» Und nun wird
berichtet: Rebellische Häretiker hätten Margaretha von Parma, der
Statthalterin Belgiens, eine Bittschrift überreicht, deren unverschämte

Forderungen die Herzogin verärgert hätten. Einer der Anwesenden habe

daraufhin den Ausspruch getan: die Herzogin sei nicht gekommen, um
«Geusen» zu verpflegen. Daher nenne man jene Häretiker heute Geusen.

1 Vgl. R. Konetzke, Geschichte des spanischen und portugiesischen Volkes,
Leipzig 1939, S. 122 und 130. Damit ist Manuel I. gemeint, der in zweiter Ehe Maria
von Aragon geheiratet hatte.

2 Vgl. H. Jedin, Handbuch der Kirchengeschichte, Freiburg/Basel/Wien 1963/
67, IV S. 663.

3 H. Conrad, a. a. O. II S. 286, 358 f., 406-413.

59



Zum Zeichen ihres Bündnisses gegen den spanischen König trügen sie

eine Münze um den Hals, die auf der einen Seite den König und auf der
anderen einen Bettler zeige. Darum hätten die Katholiken angefangen,
zum Bekenntnis ihres Glaubens sich Münzen um den Hals zu hängen, die
auf der einen Seite das Antlitz Christi und auf der anderen das der Mutter
Gottes zeige. Diese Münzen oder Medaillons habe Pius V. mit Ablässen

versehen, ein Brauch, der bis heute andaure (VII, 144).
Ein letztes Beispiel weist auf Maria Stuart hin. Die St. Galler loben sie

«et laudatur in hoc genere Reginae Scoriae, quae Martyrium subitura»,
daß sie vor ihrem Martyrium das Sakrament, das sie bei sich getragen,
möglicherweise mit Erlaubnis des Papstes, mit eigener Hand empfangen
habe (IX, 498).

3. Verhältnisse im Fürstentum St. Gallen

Mit Vorliebe weisen die Theologen im CTSG auf Privilegien der Fürstäbte

und des eigenen Klosters, sowie auf das im Territorium von St. Gallen

geltende Recht hin. Sie wählen ihnen naheliegende Beispiele und stellen
ihr Werk in ihre Zeit und in ihr Land hinein. Mit Stolz gebrauchen sie

Wendungen wie : «in nostro S. Galli Territorio ; Monasterium Sangallense ;

Abbates Monasterii nostri S. Galli; apud nos in Helvetiae partibus;
apud nos Germanos etc. »

Die Beichtväter des Klosters hätten besondere Dispensvollmachten
(V, 156). Die Äbte dürften Regular- und Säkularklerikern Tonsur und
niedere Weihen erteilen (X, 441 f., 449). Unwissenheit, die sich bloß auf
äußere Umstände beziehe, mache ein Gelübde nicht ungültig: z. B. wenn
einer gelobt habe, in das Kloster St. Gallen einzutreten, in der irrigen
Meinung, dieses befinde sich in einer reizenden Gegend und besitze einen

fürstlichen Palast, während es sich in Wirklichkeit in den Bergen befinde
und altertümliche und schlichte Gebäude aufweise (VII, 298). Andere

Beispiele beziehen sich auf die heiligen Gallus und Otmar (VII, 301,

337) oder auf den Ordensstifter Benediktus (I, 261).

In der Quaestio über das Kaufgeschäft wird auf ein «Statutarium» für
das Territorium von St. Gallen hingewiesen (VI, 86) und an anderer
Stelle Auskunft gegeben, wie es in St. Gallen der Brauch sei hinsichtlich
des bargeldlosen Zahlungsverkehrs (VI, 162 ff.). Interessanterweise werden

Vergleiche gezogen zwischen Augsburg und St. Gallen: es gelte der
Preis, den ein Käufer in seiner Stadt zu bezahlen habe (VI, 127). In
Deutschland kenne man verschiedene Getreidearten (IX, 308 ff.). Die

60



Zinssätze seien überall verschieden, so auch «in nostra Germania». Durch
eine Konstitution des Kaisers «facta a Carolo V. in Comitiis Augustanis
anno 1548» sei der Prozentsatz auf 5 % festgelegt worden. Das gelte auch

für St. Gallen (VI, 150). Eigene Gesetze galten in St. Gallen für Würfel-
und Kartenspiel (V, 285).

Nach den Gesetzen St. Gallens «ex Legibus territorialibus Monasterij
nostri S. Galli» könnten jene, die ohne Erlaubnis der Eltern oder des

Vormundes heirateten, vom Magistraten bestraft werden (X, 661). Die

Frage wird aufgeworfen, ob ein Angehöriger der protestantischen Pfarrei
St. Magnus «in Parochia S. Magni civitatis Sanctgallensis» eine
clandestine Ehe eingehen könne (X, 592). Während in anderen Staaten für
den nicht-katholischen Teil die Konversion vorgeschrieben sei, dürfe in
der Schweiz ein Katholik eine Häretikerin heiraten (X, 692), und der
Pfarrer dürfe bei einer Mischehe assistieren, was in der Grafschaft
Toggenburg ziemlich oft vorkomme «in Comitatu nostro Toggenburgico»

(X, 591). Auch will man zur Taufe eines Kindes häretische Paten
zulassen, was in Deutschland längst üblich sei (IX, 221). Bezüglich der

Gütergemeinschaft gelte folgendes Recht «de quo Jus Statutarium
Territorii nostri S. Galli, vulgo Erbrecht Art. 27.»: Was in der Ehe
erworben werde, fließe dem Manne zu; was verloren gehe, verliere der

Mann, unbeschadet des Heiratsgutes der Frau, außer diese sei durch
einen liederlichen Lebenswandel Ursache der Schädigung (V, 304).

Auf solche Weise zeigt der CTSG einerseits einheimisches Brauchtum
in religiöser und weltlicher Beziehung 1, anderseits realistischen Sinn
und Heimatverbundenheit seiner Verfasser.

VI. Abschnitt

Versuch einer Beurteilung

1. Scotismus und Nominalismus

Wer den CTSG auch nur oberflächlich durchgeht, wird bald die

Feststellung machen, daß sich die St. Galler deutlich von der theologischen

Richtung des Johannes Duns Scotus und vom Nominalismus abheben.
Es sei nicht abgestritten, daß sie etliche Male mit der Meinung von

1 Vgl. J. Duft, Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St. Gallen im 17. und
18. Jahrhundert, Luzern 1944.

61



Scotus übereinstimmen. Doch in wesentlichen Punkten stimmen sie in
ihrer Ablehnung des Scotismus mit Thomas von Aquin bzw. mit den
Thomisten überein 1;

Theologie als Wissenschaft: Scotus betrachtet die Theologie als

praktische Wissenschaft, Thomas und mit ihm die St. Galler als Wissenschaft

im Sinne des strengen aristotelischen Wissenschaftsbegriffes und
als eine vornehmlich spekulative; «Theologia est magis speculativa, quam
practica» (I, 44 f.).

Gotteslehre: Für die Gotteslehre des Duns Scotus ist die Auffassung
von der Univozität des Seinsbegriffes bedeutsam, worin der CTSG von
einem analogen Begriff spricht2. Bezüglich der Einheit Gottes nimmt
Scotus einen formellen Unterschied der Eigenschaften vom Wesen und
untereinander an, der CTSG nur einen virtuellen (I, 107-110). Dasselbe

gilt in der Trinitätslehre 3, derselbe Unterschied zwischen Erkennen und
Wollen. Die göttlichen Personen werden nach dem Aquinaten durch
Relationen, nach Scotus durch die absoluten Proprietäten konstituiert.
Der CTSG vertritt die Lehre des Thomas (I, 588 f., 604, 650-653,
666-669, 673).

Lehre von der Sünde: Die St. Galler schreiben: Die Seligen im
Himmel könnten von einem inneren Prinzip, von der Visio beatifica,
her nicht mehr sündigen, während Scotus die Impeccabilitas von einem
äußeren Prinzip her ableite, z. B. lasse die Vorsehung Gottes eine Sünde
nicht mehr zu (II, 219, 222 f.).

Sittenlehre : Thomas betont nachdrücklich die Natur der Dinge und
die inneren Zwecke als Maßstab für den sittlichen Charakter der menschlichen

Handlungen, während Scotus mehr auf den freien Willen Gottes
rekurriere. Der CTSG lehrt: die objektive Güte komme nicht von der
Übereinstimmung bzw. Nicht-Übereinstimmung mit einem göttlichen
Gesetz her, z. B. der Ehebruch sei nicht schlecht, weil er verboten sei,

sondern verboten, weil er schlecht sei (II, 448 f.). Die moralische Güte
hänge nicht von einem äußeren, sondern einem inneren Akt ab (II, 493).
Vom Objekt her gebe es auch indifferente Akte (II, 508).

1 M. Grabmann, a. a. O. S. 88 fl. : Differenzen zwischen Thomas und Duns
Scotus.

2 CTSG I S. 613: «Vox principii in Divinis praedicata de principio, ut est attri-
butum essentiale Dei, et de principio, ut est attributum notionale Patris, vel Filii,
non est univoca, sed tantum analoga. » - I, S. 615 : «Nomen Patris in Divinis respectu
Filii naturalis increati, et respectu creaturarum non est univocum, sed analogum.»

3 CTSG I S. 566: «Contra Scotum, qui sicut attributa absoluta, sic etiam rela-
tiones putat distingui ex natura rei formaliter. »

62



Sakramentenlehre: Scotus verflüchtigt in etwa die objektive
Verbindung der Sakramente mit Christus als «instrumenta operationis». Er
lehrt, die Sakramente vermittelten den Menschen ungleiche Gnade,
während der CTSG lehrt, die gleich Disponierten empfingen die gleiche
Gnade (IX, 101 f.). Scotus verteidige die Ansicht, die Taufe, die nur
heuchlerisch «cum Actione» empfangen worden sei, lebe später nicht auf

(IX, 106).

Eschatologie : Thomas faßt die Anschauung Gottes, Scotus dagegen
die Liebe Gottes als den beseligenden Besitz des höchsten Gutes auf;
letzterer stellt die Tätigkeit des Willens mehr oder weniger isoliert neben

die Erkenntnis, statt sie in lebendiger Einheit mit derselben zu erhalten

(II, 181, 185, 203).
Darüber hinaus könnten noch manche Unterschiede aufgezeigt werden

(I, 172 f., 242; II, 255; VI, 457; IX, 60, 405, 418; X, 32, 66, 304 f.),
besonders auch in der Christologie 1 (VIII, 9, 53). Doch sollen die
angeführten Beispiele genügen, um zu zeigen, wie sehr sich die St. Galler

von der Lehre des Duns Scotus abheben.

Von Duns Scotus übernahmen die Nominalisten gewisse Lehren.
So treiben sie beispielsweise den scholastischen Grundsatz vom Willensprimat

auf die Spitze. Im CTSG werden vereinzelt ihre Lehren mit jenen
von Duns Scotus genannt und verworfen (I, 173; II, 203, 219; IX, 101,

106, 405). Schon im Abschnitt über die Spätscholastik wurde ersichtlich

genug: die St. Galler stellen sich gegen die nominalistischen Lehren von
Petrus Aureolus, Johannes Buridanus, Marsilius von Padua, Wilhelm
Ockham, Gregor von Rimini, Adam Whodam, Johannes Capreolus,
Gabriel Biel und andere.

2. Durandus de S. Bordano

Der Name des Durandus fällt im CTSG, zitiert mit seinem Kommentar,
oft zur Unterstützung von Conclusiones. In wesentlichen Punkten jedoch
stellen sich die St. Galler gegen ihn «contra Durandum». DerDurandismus
und der Scotismus sind beeinflußt vom Augustinismus des Heinrich von
Gent2, dessen Lehre im CTSG durchwegs abgelehnt wird.

1 CTSG VIII S. 53 f. : «Omnia, et singula opera Christi meritoria, et satisfactoria
in ratione valoris meritorii, et satisfactorii sunt simpliciter infinita, tam extensive
videlicet, quam intensive quamquam Scotus cum suis et aliis nonnullis neget
quoad infinitam intensivam. »

2 M. Grabmann, a. a. O. S. 98.

63



In der Frage, ob die göttlichen Hervorgänge Tätigkeiten des Verstandes

und des Willens Gottes seien, lehre Durandus, die Zeugung des Sohnes

sei nicht eine intellektuelle, und der Hl. Geist gehe nicht aus dem Willen
oder der gegenseitigen Liebe des Vaters und des Sohnes hervor, sondern

aus der göttlichen Natur selbst. Die St. Galler nennen diese Lehre
verwegen und dem Irrtum nahe: «cuius sententiam temerariam et errori
proximam esse» (I, 539-542). Ebenso falsch sei es, zu sagen, der Akt der

Zeugung sei z. B. allein durch Approbation eine Tätigkeit des Intellektes.,
«quod licet Durandus, ut paulo ante diximus, id tamen falsum est» (I,
541). In weiteren Lehren unterscheiden sich die St. Galler von Durandus
(I, 571, 589, 652) und sagen an einer Stelle: «graviter erravit Durandus»,

(VIII, 151).
Ähnliche Unterschiede findet man in der Gotteslehre (I, 119, 173, 348,

377), in der Lehre von der Vorherbestimmung (I, 418, 423, 430, 455), in
der Sittenlehre (II, 437, 614, 764), in der Tugendlehre (IV, 5, 70, 193 f.,
217), in der Christologie (VIII, 95, 151, 208, 343 f.) und in der Sakramentenlehre

(IX, 60, 233, 275, 361 etc.; X, 33, 125, 365 etc.). Somit darf
eindeutig gesagt werden, die St. Galler lehnen den «Durandismus» ab.

3. Thomas von Aquin und der Thomismus

a) Thomas von Aquin

Es scheint müßig, nachweisen zu wollen, wie sehr die St. Galler Thomas

von Aquin als Autorität auf theologischem Gebiet geachtet haben.
Wer den CTSG öffnet, stößt bald auf Bemerkungen wie: «qui plura
requirit, legat S. Thomam» (V, 93), «de quo vitio plura videri possunt
apud S. Thomam» (IV, 517), «communis vera et nobis sequenda sententia
est S. Thom. » (I, 430). Außerdem wurde Thomas in St. Gallen auch
persönlich als Heiliger verehrt, wie aus dem CTSG hervorgeht1.

Dennoch lehnen die St. Galler in einigen Punkten seine Lehre ab. Sie

betonen schon im Vorwort, wenn manchmal ein dringender Vernunftsgrund

und die gewichtige Autorität der Doktoren sie zwinge, die gegenteilige

Lehrmeinung anzunehmen, so würden sie bei aller Verehrung für
Thomas beipflichten und nicht auf das Wort des Meisters schwören, wie

1 CTSG VII S. 126: «Haec sunt testimonia tua Deus, quae de hoc viro justo
credibilia nobis facta sunt nimis : nam si testimonia hominum accipimus, testimonium

Dei maj us est, quo animam eius coelum possidere jam credimus.»

64



gewisse dies täten 1. Jedoch gewinnt man oft den Eindruck, es tue ihnen

leid, daß sie Thomas widersprechen müssen: «quamvis fateamur S.

Thomam dissentire» (II, 808).

b) Der Thomismus

Überaus häufig fällt im CTSG das «contra Thomistas», selbst wenn
einige Thomisten im CTSG oft positiv zitiert werden wie: Dominicus
Bannez, Dominicus Soto, Thomas de Vio Cajetan, Johannes Malderus
und die ihnen nahestehenden Weltgeistlichen Johannes Alphons Curiel
und Nicolaus Ysambert, und Wendungen gebraucht werden wie : « verum

pro nobis stat S. Doctor, Cajet. et alii Thomistae» (II, 112) oder «Vasquez

cum Conrado, Gregorio et nonnullis recentioribus Thomistis» (II, 39).
Doch weit mehr stellen sich die St. Galler zusammen mit namhaften

Jesuitentheologen gegen die Thomisten, um bloß einige Beispiele
anzuführen: «ita communis DD. sententia, exceptis Thomistis» (I, 394),

«contra S. Thom. eiusque Sectatores nostra sententia est longe

probabilior et certior» (II, 41) (I, 192, 326, 378 etc.; II, 72, 155, 308, 324,

367, 624; III, 62; IV, 266, 298; VIII, 151 etc. etc.).
Welcher theologischen Lehrmeinung sich die St. Galler anschließen,

soll im folgenden Kapitel aufgezeigt werden.

4. Lehren jesuitischer Richtung

Im allgemeinen

Unter den vielen Jesuitentheologen, die im CTSG zitiert werden, sind
besonders hervorzuheben: Suarez, Vasquez, Molina, Lessius, Valentia,
Bellarmin, Henriquez, Becanus, Azor, Coninck, Sanchez, Laymann und
Tanner. Nach dem Gesamteindruck nehmen unter diesen Suarez, Vasquez
und Molina eine Sonderstellung ein.

Ob jedoch Suarez oder Vasquez eine bedeutendere Stellung zukommt,
läßt sich kaum eindeutig nachweisen. Einmal wird die Ansicht des

Suarez, ein andermal jene des Vasquez vorgezogen, was hier nicht im
Einzelnen aufgezeigt werden kann (I, 159 f., 172, 471 etc. 574-580, 667;

1 CTSG I S. 5 : «Si tamen nonnumquam urgens ratio et gravis Doctorum auctoritas

nos in diversam opinionem abire jusserit, salva S. Doctoris reverentia, illam
amplectemur, nec in ullius, ut quidam faciunt, verba Magistri jurabimus.»

5 65



II, 117, 181, 185, 564; III, 66, 176; Vili, 419; IX, 127, 296; X, 356, 364,

546 etc.). Dennoch kann man von einem gewissen «Suarismus» sprechen,
einer geistigen Bewegung, die aus der Lehre des Suarez entstanden ist1,
und einige seiner theologischen Hauptfragen vertritt auch der CTSG:

z. B. das Erkennen des Vaters sei Zeugung des Sohnes als Verbum; der

Geist gehe vom Vater und Sohn als Amor und nicht als Amatio aus usw.

(I, 539-548, 630).
Deutlicher dürfte im Vergleich der Kontroverslehren zum Ausdruck

kommen, daß die St. Galler der Jesuitenschule zuneigten.

b) Kontroverslehren

Alle umstrittenen Fragen in der damaligen Theologie versucht der
CTSG im Sinne der Jesuitenschule zu lösen. Obwohl im Vorwort
möglichste Freiheit von allen extremen Schulmeinungen in Aussicht gestellt
wird, sieht man in entscheidenden Problemen der meist dürftig skizzierten

thomistischen Lehre regelmäßig die von den Jesuiten vertretene
Ansicht gegenübergestellt und verteidigt2.

A. Die Praemotio physica

Nachdem die St. Galler die Lehre des Thomas, die fast alle Thomisten
übernommen hätten, dargelegt haben (II, 363), stellen sie dagegen,

gestützt auf Suarez und Vasquez, folgende Conclusio auf: Der Wille
bewege sich selbst nach Art einer Wirkursache zum ersten Handeln. Er
sei selbst das physisch wirksame Prinzip. Nicht von Gott, sondern von
sich selbst werde der Wille bewegt zum Wollen, also von einem Nicht-
Wollenden zu einem Wollenden (II, 367 f.). Anschließend bekennen die

St. Galler, diese Lehre sei schwierig und ihre Ansicht widerspreche jener
der Thomisten ; weil aber diese selber in der Auslegung sich unterschieden,

folgten auch sie der Lehre guter Autoren 3.

Später sprechen die St. Galler vom «Concursus simultaneus»: Gott,
insofern er bewirkendes Motiv des Willens sei, wirke mit diesem physisch

1 E. Elorduy, in: LThK 2 IX 1130 f.
2 Vgl. B. Hofstetter, Zur St. Galler Barockscholastik, in: Freiburger Ztschr.

für Philosophie und Theologie, 6 (1959) 165.
3 CTSG II S. 368: «Doctrinam S. Thomae notando II. insinuatam, fatemur esse

difficilem, viderique huic Conclusioni contrariam, quia tamen ipsi Thomistae in eius

sensu exponendo variant, licet et nobis bonorum auctorum sententiam sequi. »

66



zusammen und bewege ihn gleichsam als Erstursache, ohne ihn aber im
Handeln zu beeinträchtigen, weder «quoad specificationem noch quoad
exercitium» (II, 373) 1.

Damit ist kurz nachgewiesen, daß die St. Galler der Lehre der Jesuiten
folgten.

B. Die Scientia media

Die Futuribilia sind mehr als bloß möglich, aber weniger als irgendwann

wirklich, und darum bilden sie ein eigenartiges Zwischenreich,
deren Erkanntsein durch Gott Molina «scientia media» nennt 2.

Die St. Galler teilen das Wissen Gottes ein in die scientia naturalis,
libera und media (I, 296). Die scientia media oder conditionata sei jenes
Wissen Gottes, wodurch er unter gewissen Bedingungen etwas erkenne,

z. B. was Petrus in seiner freien Willensentscheidung bei dieser oder

jener Gelegenheit oder unter örtlichen und zeitlichen Umständen getan
hätte, ob er gesündigt hätte oder nicht. Ein solches Wissen habe Christus

gehabt, der erkannt habe, wenn in Tyrus und Sidon jene Wunder geschehen

wären, wie sie bei den Juden geschehen sind, sie hätten längst in
Sack und Asche Buße getan (Mt. 11, 21; Lk. 10, 13) (I, 296 f., 340). Mit
Lessius, Mascarenhas, Suarez und Vasquez stimmen die St. Galler überein,

daß Gott die Futuribilia von Ewigkeit her in seinem Wesen erkenne

(I, 319, 346). Und gegen die Thomisten stellen sie mit Molina die Conclusio

auf: Gott sehe die zukünftigen Dinge nicht in seinem Willensdekret
voraus. Damit stellen sie sich eindeutig auf die Seite der Jesuiten 3.

C. Die Prädestinationslehre

In der Einleitung zum Traktat «De Deo uno secundum se» behandeln
die St. Galler den Stoff, den Thomas in seiner Summa in den ersten
26 Quaestiones behandelt. Davon ausgenommen seien allerdings die

Quaestiones 23 und 24, worin Thomas über die göttliche Prädestination

1 Vgl. G. Manser, Das Wesen des Thomismus, 3. Aufl., Freiburg/Schweiz 1949,
S. 604-624.

2 Vgl. F. Stegmüller, in: LThK 2 VII 528.
3 CTSG I S. 326: «Deus non videt futura in decreto suae voluntatis tamquam

in medio proximo sufficienti Vasquez Suarez Tanner et alii quam plurimi
contra Thomistas. »

67



spreche. Wegen der großen Schwierigkeiten, die sich darin ergeben hätten,

wolle man aber die Prädestination in einem eigenen Traktat behandeln

(I, 96).

In der Einleitung zur Quaestio, ob das Vorauswissen der Verdienste

- darum geht es in der Prädestinationslehre - Ursache der
Vorherbestimmung zur Gnade sei, schreiben die St. Galler, daß eine sehr lebhafte
Kontroverse unter den Scholastikern herrsche hinsichtlich der Auser-

wählung zur Glorie, worüber nun zu handeln sei1. Dieser Frage, die von
den Scholastikern verschieden ausgelegt werde, widmen sie volle 34

Seiten (I, 470-504). Doch soll hier nur auf die Ansicht eingegangen werden,

der die St. Galler folgen.
Molina, Gregor von Valentia, Becanus, Vasquez, Lessius und andere

hielten zwar die Lehre von Suarez für wahrscheinlich, lehrten jedoch,
es gebe nicht bloß keine Verleihung der Glorie ohne in Voraussicht auf
die Verdienste (post et propter praevisa merita 2), sondern ohne sie auch

keine Vorausbestimmung. Ohne in Voraussicht auf gute Werke und
Verdienste habe Gott nicht die Absicht, irgend jemandem die ewige
Glorie zu verleihen. Und nachdem die St. Galler diese Lehre noch
ausführlicher dargelegt haben, betonen sie, aus gewissen Gründen entschieden

sie sich für diese Lehrmeinung, auch wenn die andere ihnen ebenso

wahrscheinlich vorkomme 3. Wo keine unbedingte Prädestination zur
Glorie zugegeben wird, hat auch die unbedingte Reprobation keinen
Platz. Daher lehren die St. Galler: Gott sehe voraus, wer in der Zukunft
in die Sünde verfalle und habe daher beschlossen, solche vom Himmelreich

auszuschließen (I, 524).
Damit haben sie sich eindeutig für die molinistische Lehrauffassung

entschieden.

D. Die Gnadenlehre

Die Sectio über das Wesen der Gnade leiten die St. Galler mit der

allgemeinen Vorbemerkung ein: Zwar spreche Thomas in seiner Quaestio
110 nur über die habituelle Gnade. Doch werde er ihnen nicht böse sein,

1 CTSG I S. 451 : «Et de electione quidam ad gloriam, cum de ea sit celeberrima
controversia inter Scholasticos, peculiariter et accuratius Quaestiones sequenti
agendum erit.»

2 Diekamp, S. 252.
3 CTSG I S. 471 : «Haec sententia, ob certas caussas erit nobis amplectenda, etsi

altera sententia aeque probabilis nobis esse videatur. »

68



wenn sie auch einiges über das Wesen der aktuellen Gnade, die
hinreichende und wirksame, vorausschickten. Eben darüber sei nämlich
zwischen den Thomisten und den Theologen der Gesellschaft Jesu seit

einigen Jahren eine ganz schwere Auseinandersetzung im Gange. Jene

sagten, es sei eine Motio von Seiten Gottes notwendig, ein Impuls, der

den menschlichen Willen zur Zustimmung physisch determiniere, der

nicht in der Macht des Menschen liege. Gewichtige Theologen dagegen

lehrten, diese Praedeterminatio sei nicht notwendig, es genüge zur
Bekehrung des Sünders und zu jedem guten Werk die zuvorkommende
Gnade «gratia praeveniens» (III, 211 f.).

Diese Kontroverse habe mehrere andere Schwierigkeiten
hervorgerufen. Vom Heiligen Stuhl sei jedoch weder die eine noch die andere

Lehrmeinung definiert, aber auch keine verworfen worden. Man solle

zwischen beiden Ansichten frei wählen, bis bei günstiger Gelegenheit ein

apostolisches Urteil gefällt werde 1. Obwohl die erste Lehrmeinung vielen

probabel erscheine und auch von ihnen - den St. Gallern - nicht
verachtet werde, entscheide man sich doch sicherer Gründe wegen für die

zweite 2.

Wie sie sich hier mit eigenen Worten gegen die Praedeterminatio

physica stellen, so verhalten sie sich in den folgenden Quaestiones gegen
die Ansichten der Thomisten und führen für ihre Lehre Vasquez, Suarez,

Lessius, Mascarenhas, Valentia und andere an: «et alii gravissimi Theo-

logi contra Thomistas» (III, 215, 223, 255 f.).
Eine Stellungnahme zugunsten des Kongruismus 3 findet sich in der

Quaestio über die hinreichende und wirksame Gnade (III, 225-235). In
einer ersten Conclusio lehnen die St. Galler die Lehre der Thomisten ab,

weil die Praedeterminatio physica die menschliche Freiheit beim Handeln
beeinträchtige und den Willen zur Zustimmung nötige. Abgelehnt werden

die Meinungen von Mascarenhas, Molinas, Lessius, Vasquez und
Becanus, die zwischen der hinreichenden und der wirksamen Gnade

keinen andern Unterschied zuließen, als den von der Zweithandlung her.

Anerkannt wird schließlich die Lehre Bellarmins, die auch Suarez

annehme : die Wirksamkeit der Gnade bestehe in einer Kraft, die unfehlbar

die Zustimmung bewirke und zwar von der unfehlbaren Scientia

1 Vgl. F. Stegmüller, in: LThK 2 IV 1006.
2 CTSG III S. 212: «Nos interim, etsi priori sententiae, ceu hoc aevo multis

admodum probabili omnem deferamus honorem, certos tamen ob respectus amplec-
timur posteriorem. »

3 Vgl. F. Stegmüller, in: LThK 2 IV 443; VI 1007.

69



media her 1. Diese Lehre erfülle die drei notwendigen Bedingungen, die

zur gratia efficax gehörten: sie müsse eine besondere Gabe Gottes sein,
eine unfehlbare Wirkung haben und die menschliche Freiheit unverletzt
bewahren (III, 225-235).

Damit entschließen sich die St. Galler auch in der Gnadenlehre für die
Lehre der Jesuiten.

5. Der Probabilismus als Moralsystem des CTSG

Ohne hier auf den Streit um die Moralsysteme näher einzugehen 2,

darf man die St. Galler Theologen als Probabilisten bezeichnen. Sie

halten sich dabei an Gewährsmänner, von denen nicht wenige bedeutende

Jesuitentheologen sich zum probabilistischen System bekennen : Suarez,

Vasquez, Lessius, Kardinal de Lugo, Toletus. Bevor die St. Galler näher
auf das System eingehen, empfehlen sie folgendes zu beachten: Daß man
eine Meinung als wahrscheinlich gelten lassen könne, hänge nicht allein

von der Zahl der Autoren ab, welche diese Meinung verträten, sondern
auch von einer soliden Grundlage, auf die sich das Gewissen verlassen
könne: die Evidenz des Gegenstandes, eine gute Vernunftsbegründung
und die Autorität der Theologen (II, 572 ff.).

Ihre Lehre ist folgende : Man dürfe niemals einer unwahrscheinlichen

Meinung folgen. Eine Handlung in Übereinstimmung mit dem probablen
Gewissen sei moralisch gut: «Actus concordans conscientiae probabili est

bonus». Wenn zwei Meinungen in bezug auf das Recht oder das Gut
eines Dritten in Frage stehen, ist der wahrscheinlicheren zu folgen.
Beziehen sie sich jedoch auf die Ehrbarkeit oder die Verwerflichkeit
einer Tat, darf die weniger wahrscheinliche gewählt werden. Es ist also

erlaubt, einer wahrscheinlichen Lehrmeinung zu folgen, unbeschadet
einer wahrscheinlicheren, außer die Kirche habe anders entschieden 3.

1 CTSG III S. 228: «... qui asserunt emcaciam gratiae consistere in vi quadam,
infallibiliter efficiente consensum, non quem ex se, vel ex natura sua habeat, sive
physice, sive moraliter spectetur, sed quem habet, ut subest infallibili scientiae
mediae Dei». - III S. 234: «Verior est sententia Bellarmini et aliorum (Suarez,
Bannes, Lugo) ».

2 Vgl. B. Schneider, in: LThK 2 V 916-921; Koch, S. 1469-1472.
3 CTSG II S. 578: «quando duo opiniones versantur circa jus, vel bonum tertii,

sequenda est probabilior; quando vero illae tantum versantur circa honestatem,
aut turpitudinem facti, eligi potest minus probabilis, minusque tuta, relicta tum
probabiliore, tum tutiore; vel, prout alii dicunt, licitum est, sequi sententiam proba-

70



In dieser These stützen sich die St. Galler auf Azpilcueta, Coninck,
Vasquez, Barth. Medina und Valentia.

6. Zusammenfassung

Diesen langen Teil beschließend, ergibt sich für den CTSG folgendes
Urteil. Der «Cursus Theologicus Sangallensis» ist eine scholastische Theologie,

ein kompilatorisches Werk des ausgehenden Barockzeitalters,
welches das gesamte damals bekannte theologische Wissen in oft langen
spekulativen Erörterungen, eingehend auf Kontroversen und Polemik,
darbietet. Die Ansichten und Lehren zahlreicher Autoren werden
vorgeführt. Dabei wird Bezug genommen auf die Hl. Schrift, auf
Lehrentscheidungen der Konzilien und Kirchensynoden, auf Enzykliken und
Bullen der Päpste und das kanonische und zivile Recht. Gegen die

Häresien der Frühzeit, besonders aber gegen die neuen Lehren Luthers,
Calvins und Zwinglis wird Stellung genommen. Beispiele zur Erläuterung
von theologischen, moralischen und rechtlichen Lehren beziehen sich

gern auf die nähere Umgebung von St. Gallen; hingewiesen wird besonders

auf das im deutschen Raum geltende Recht. Gewisse theologische
Lehrrichtungen wie der Nominalismus, der Scotismus, der «Durandismus»

werden konsequent abgelehnt, jene des Thomismus und «Cajetanis-
mus» zum Teil bejaht und jene der Jesuitenschule vornehmlich in den

Kontroversfragen vorgezogen.
Der CTSG baut methodisch auf der Summa des Thomas von Aquin auf,

und dementsprechend kommen Augustinus und Aristoteles oft zu Wort.
Selbst die Schriften antiker Schriftsteller werden nicht verschmäht. Als
Gewährsmänner unter den über 300 zitierten Autoren dürfen besonders
die Jesuitentheologen Suarez, Vasquez, Coninck, Bellarmin, Molina u. a.

angesprochen werden. Dabei nehmen sich die St. Galler, wo es ihnen
zusteht, das Recht heraus, eine eigene Meinung zu haben oder unter
verschiedenen Möglichkeiten die ihnen probabel erscheinende Lehrmeinung
vorzuziehen.

Es handelt sich hiermit bei der St. Galler Theologie um ein Werk
jesuitischer Richtung der Barockscholastik, vornehmlich suarezianisch-
molinistischer Prägung. Sie steht würdig neben ähnlichen Werken ihrer
Zeit.

bilem, relicta probabiliori, nisi aut praxi Ecclesiae, aut ipsa arte, aut jure aliud
reeeptum et constitutum sit.»

71


	Quellen und Prinzipien des Cursus Theologicus

