Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 68 (1974)

Artikel: Der Cursus Theologicus Sangallensis : ein Beitrag zur Barockscholastik
Autor: Zihlmann, Hans

Kapitel: II: Quellen und Prinzipien des Cursus Theologicus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129658

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II. TEIL

Quellen und Prinzipien des Cursus Theologicus

Hier werden Quellen und Prinzipien aufgezeigt, die dem CTSG zu-
grunde liegen. Aus der groBBen Zahl der angefiihrten Autoren, von der
christlichen Friihzeit bis hinauf in die nachtridentinische Zeit, ragen
einige deutlich als die Gewdhrsmédnner des CTSG hervor. Kontroverse
und Polemik jener Zeit prigen den CTSG, ebenso Kirchentreue und
schlichte Gliubigkeit der St. Galler Theologen sowie das Interesse am
Zeitgeschehen.

I. Abschnitt

Antike Schriftsteller und christliche Viter
1. Antike Schriftsteller und Philosophen

Alles Wissen und alle Bildung mit dem Glauben und der Theologie zu
vereinen !, war wohl auch das Bestreben der humanistisch gebildeten
St. Galler Theologen. Sie schreiben: «Die Gotteslehre ist eine zweifache,
eine natiirliche und eine tibernatiirliche. Erstere betrachtet die Wahr-
heiten, welche durch das natiirliche Licht der Vernunft und das Erfahren
Gottes erforscht werden kénnen. Durch die Schépfung als Ergebnis des
gottlichen Waltens vermag einer schlullfolgernd mit seinem Verstand
und seinen natiirlichen Fahigkeiten zur Erkenntnis gottlicher Dinge zu
gelangen. Dichter wie Orpheus, Linus, Musaeus und andere, die das Lob
der Gotter sangen, haben einst nach dem Zeugnis des hl. Augustinus diese
Lehren festgehalten. Das Vermichtnis dieser Dichter und Theologen ging
iiber an die Philosophen, welche das Wissen iiber die gottliche Natur in
ihren Biichern tiber Metaphysik iiberlieferten» 2.

1 I. MULLER, a. a. O. S. 166.

2 CTSG I S.1f{.: «Est autem Theologia duplex, Naturalis et Supernaturalis.
Naturalis speculetur eas veritates, quae naturali lumine et discursu de Deo investi-
gari possunt, ut cum quis per creaturas, quae sunt divini Numinis effecta, suopte
ingenio, ratiocinatione, naturaeque viribus in rerum divinarum cognitionem venit;

7



Die meisten Werke antiker Schriftsteller waren und sind in der Biblio-
thek von St. Gallen vorhanden 1, und so war es fiir die Autoren des CTSG
ein Leichtes, wertvolle Gedanken daraus in ihrem Cursus zu zitieren.
Es begegnen im CTSG:

C1icero 2 mit seinen Schriften: «De officiis» (IV, 295; VI, 180, 292), «De
rustica» (VI, 180), «De Legibus» (VI, 140), «De natura Deorumy» (VII, 4),
«Oratio pro Roscio» und «Epistula 110» (IX, 2), «Oratio pro Milone»
(VI, 415) und weitere Zitate ohne Werkangabe (I, 317, 418, 602).

Ovid mit seinen Metamorphosen (III, 161), die aber nicht vorbehaltlos
gutgeheillen werden wegen ihres heidnischen Inhaltes (V, 281).

Horaz (11, 597), Terentius V arvo mit «De lingua latina» (I1, 145, 160;
IX, 2), Johannes Latinus 3 (1, 587), Vergil (IV, 3), Homer (VII, 503),
Hippokrates mit «De insomniis» und Galenus mit «De Praesagio de
insomniis» (VII, 508), Plintus mit «Historia naturae» (VI, 77 f.; IX,
307, 333), Seneca (VI, 427), den die St. Galler ablehnen, weil er den
Selbstmord gutheille, Juvenal (II, 527), den sie «ex Poetis omnium
optime» nennen, Suefon mit seiner Geschichte tiber Servius Sulpicius
Galba (I, 418), Demokrit und Anaxagoras (11, 22).

Hochste Autoritédt genieBt bei den St. Gallern A»istoteles, den sie oft
kurz und schlicht «den Philosophen» (I, 53; VIII, 336, 395, 401 etc.)
nennen oder zusammen mit dem Aquinaten anfiithren: «S. Thomas cum
communi doctorum patetque ex Aristotele» (II, 128), «S. Thom. cum
Aristotele» (II, 175) oder «S. Thomas ex mente Arist.» (V, 25, 35). Fol-
gende Schriften dieses Philosophen scheinen auf: das «Organon» (I, 30),
die «Metaphysik» (I, 9 etc.; II, 66 etc.; IV, 193 etc.; VIII, 334 etc.),
Schriften iiber die Naturphilosophie (II, 151; VIII, 343, 395 etc.), die
«Ethik» (I, 52 etc.; IT, 128 etc.; IV, 195 etc.; V, 9 etc.; VI, 314 etc. etc.).

quae doctrina olim apud Poetas, velut apud Orphaeum, Linum, Musaeum et alios
fuit, qui Deorum laudes cecinerunt: iidem enim, teste eodem S. Aug. Lib. 18. de
Civitate Dei c. 14. quondam erant Poetae et Theologi: eius postea possessio an
Philosophos transiit, qui hanc de divina natura scientiam in libris Metaphysicorum
tradiderunt. »

1 E. IrBLICH, Schule im Mittelalter, in: Montfort, 21. Jg., Bregenz 1969, S. 232
und 234.

2 Wenn bei zitierten Autoren FuBnoten nichts anderes vermerken, kénnen nihere
Angaben iiber ihn im LThK gefunden werden.

3 JoecHER II S. 2288; GraEssE 1V S. 119,



2. Christliche Vdter

Im Zeitalter der Patristik behandelte man die Theologie noch nicht
als organisches «Corpus doctrinaes. Fiir den Vortrag der theologischen
Wahrheiten diente die HI. Schrift. Doch verbreiteten sich dariiber bald
die ersten Kommentare, welche der Vorbereitung auf eine systematische
und spekulative Theologie dienten!. Das Zeugnis der Viter wurde
spdateren Theologen, so auch jenen von St. Gallen wertvoll.

Oft werden die Viter im CTSG iiber andere Theologen zitiert: z. B.
«Testimonia Patrum videri possunt apud Bellarm. I. 4. c¢. 7.» (IV, 104).
Manchmal werden die Viter in ihrer Gesamtheit zitiert: z. B. «Testi-
monia Patrum, qui communiter docent ...» (V, 69), oder «estque unanimis
SS. Patrum consensus» (IX, 170). In groBer Fiille jedoch begegnen uns
die Viter mit ihren eigenen Schriften:

Ignatius von Antiochien mit dem Brief an die Magnesier (I, 551);
Tertullian mit der Schrift «Apologeticus contra Gentiles» (I, 144; II,
53); Ulpianus ? mit «De Jure et Justitia» (V, 296, 298, 312, 339 etc.),
«Ide pacisy (VI, 3, 5), «De Testamentis» (VI, 249, 351); Origenes mit
«De principiis» (I, 80) und «Feri archon», worin er die von den St. Gallern
abgelehnte Ansicht vertritt, die vernunftbegabten Geschépfe seien teil-
weise zur Strafe in einen Kérper verbannt (I1I, 23, 25); Cyprian von
Karthago mit «Ad Demetrianum» (I, 409), «Exhortatio Martyrum» (II,
236) und «Epistula 73 ad Jubaianum» (V, 69); Arnobiwus der Altere mit
«Disputationum adversus gentes libri 7» (X, 706); Lactanttus mit
«Divinae Institutiones» (II, 160; VII, 4); Eusebius von Cdsarea mit
«Praeparatio evangelicay (VII, 505); Hilarius von Poiliers aus seinen
Psalmen 118 und 144 (I, 158 und 208). Sehr stark beniitzten die St. Galler
sein Werk «De Trinitate» (I, 166, 532, 597, 600, 638 etc.). Athanasius
von Alexandrien mit «Apologia contra Arianos» (IV, 143), «Orationes
contra Arianos» (I, 638; 11, 17), «Oratio contra idola» (I, 144), «Epistula
de decretis Nicaenae Synodi» (I, 188, 288), «Sermo de Deiparae» (I,
5511.), «Tomus ad Antiochenos» (II, 43); Ambrosius mit «De officiis
ministrorum» (V, 112; I, 173; 1V, 399), «Epistola ad Ephesios» (I, 173),
«De paradiso» (II, 235, 637), Kommentar zum Hebrderbrief (VIII, 35),
«De Poenitentia» (I, 319), «De Virginibus» (V, 51), «De fide ad gratiamn» (I,
600); Basilius d. Gr. mit «De Spiritu Sancto» (11, 43), Psalmenkommen-

1 M. GraBMANN, Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem Ausgang
der Viterzeit, Freiburg i. Br. 1933, S. 15 {.
2 JoecHER IV S.1673; GraEssF V7 S. 225.



tar (I, 90), die drei Biicher gegen Eunomios von Kappadokien (I, 82, 139,
251 etc.), «Ascetica» (ita S. Basilius in reg. brevioribus, interrogatione
2. ...) (11, 512), «De vera Virginitate» (V, 176); Cyrill von Jerusalem mit
seiner 6. Katechese (I, 282); Gregor von Nazianz mit der 4. theologischen
Rede (I, 252), «Oratio in plagam grandinis» (II, 173, 186), «Oratio 2»
(I, 90), «Oratio 34 (II, 52), «Oratio 37» (I, 252), «Oratio 42» (I, 311) und
«Oratio 49» (I, 150); Gregor von Nyssa mit «De Trimitate» (I, 139), «De
hominis opificio» (I, 152), «Oratio ad Beatitudinem» (II, 163, 186);
Didymus der Blinde mit «De Spiritu Sancto» (11, 56); Epiphanios von
Salamis mit «Adversus Haereses» (I, 532); Johannes Chrysostomus
mit verschiedenen Homilien (I, 82, 363, 456, 479; 11, 123, 235; 1V, 229;
V, 174); Hieronymus mit «Altercatio Luciferiani et Orthodoxi» (IV,
142), «Contra Jovinianum» (I, 240), «Apologia adversus libros Rufini»
(IT1, 310), «Epistula 22 ad Eustochium» (V, 176), den Kommentaren zu
den Evangelien (V, 174) und Propheten (11, 100); T'heodor von Mopsue-
stia, dessen Schrift die St. Galler nicht nennen, seine Meinung iiber
Christus jedoch ablehnen (VIII, 250); Johannes Cassianus mit den
«Collationes Patrum» (VII, 525; IX, 448).

~ Zu den Hauptgewdhrsméinnern der St. Galler Theologen gehort ein-
deutig Augustinus von Hippo. Wie sehr sie seine Autoritdt auf theolo-
gischem Gebiet schitzen, geht aus ihren eigenen Worten hervor: «... cuius
Doctoris auctoritas cum in omni Theologia, tum praecipue in materia
Gratiae et Praedestinationis magna et gravis est» (I, 417). Die St. Galler
zitieren beinahe seine simtlichen Werke:

a) Schriften personlichen Charakters:
«Confessiones» (I, 82; II, 159, 162; III, 108), «Retractationes» (VII, 5).

b) Gegen den Manichdismus:
«De moribus Ecclesiae et de moribus Manichaeorum» (II, 183, 772; IV,
308; V, 108), «De libero arbitrio» (II, 607; II1, 61; IV, 415), «De utilitate
credendi» (IV, 142), «Contra Faustum» (IT, 555, 599, 631; IV, 179, 221,
229; VII, 299; IX, 43), «De natura boni» (I, 153).

c) Gegen den Donatismus:
«De Baptismo» (V, 127; IX, 102, 103, 105, 227, 257, 358).

d) Gegen den Pelagianismus:
«De peccatorum meritis et remissione» (II, 637; III, 261; etc.), «De
spiritu et littera» (I, 469; II, 11; IV, 270), «De natura et gratia» (III, 249,
257; IV, 115, 407), «De nuptiis et concupiscentia» (II, 783; IX, 120; X,
23), «Contra Julianum» (II, 25, 33, 360, 598, 705; IV, 28; 1X, 49).

e) Gegen den Semipelagianismus:
«De gratia et libero arbitrio» (III, 189, 194, 224, 230), «De praedestinatione
Sanctoruma» (I, 320, 432, 467, 475, 485; 11, 262; 111, 168, 224, 226, 230 etc.;

10



k)

IV, 172; VIII, 312), «De dono (! sic: bono) perseverantiae» (I, 320, etc.;
III, 302 etc.; V, 101; VII, 30).

Apologetische Werke:

«De civitate Dei» {iber 50 mal zitiert (I, 1, 109 etc. ; II, 24 etc.; III, 61 etc.;
V, 175 etc.; VI, 427 etc.; VII, 4 ete.; 1K, 3 ete.; X, 535 ete.).

Schriften exegetischer Natur:

«De Genesi contra Manichaeos» (I, 678), «De Genesi ad Litteram» (II, 11,
15, 72), «Enarrationes in Psalmos» (I, 152, 187 etc.), «De sermone Domini
in monte» (II, 508; VII, 299; IX 43), «Expositio quarundam proposi-
tionum ex Epistola ad Romanos» (III, 246), «De diversis quaestionibus
ad Simplicianumn» (I, 320, 324; ITI, 234, 235), «De Concordia Evangelista-
rum» (IV, 277), «In Joannis Evangelium tractatus» (III, 209, 217; 1V,
359; V, 120).

Dogmatische Werke:

«De fide et symbolo» (I, 637), «De Trinitate» (I, 28 etc.; II, 6 etc.; III,
249 etc.; IV, 73 etc.; V, 12 etc.; VI, 133; VIII, 26 etc.; IX, 509), «Enchiri-
dion» (II, 100; ITIL, 258; VII, 15, 544 f.; VIII, 243; X, 69), «De haeresi-
bus» (I, 532, 622; II, 4).

Moraltheologische und aszetische Schriften:

«De mendacio» (IV, 499; VII, 546), «De bono conjugali» (V, 109; X, 540),
«De sancta virginitate» (I, 240; V, 175; X, 577), «De bono viduitatis»
(V, 457), «De conjugiis adulterinis» (X, 690), «Contra mendacium» (II,
490; VII, 552), «De cura pro mortuis gerenda» (VII, 36).

Schriften verschiedenen Inhalts:

«Epistolae» (I, 85 etc.; II, 7 etc.; III, 189 etc.; IV, 300 etc.; V, 131 etc.;
VI, 715), «Sermones» (II, 240; III, 264; IV, 492; V, 189; VII, 545), «De
83 quaestionibus» (I, 301 etc.; II, 8 etc.; IV, 353; V, 46) De agone chri-
stiano (VIII, 26), «De doctrina christiana» (I, 89 etc.; II, 422 etc.; III,
142 etc.; IV, 320 etc.; V, 286 etc.; VII, 509), «De catechizandis rudibus»
(X, 62), «De cultu ss. imaginum» (VII, 120), «De correptione et gratia»
(I, 512), «De essentia divinitatis» (I, 173), «De unitate Ecclesiae» (IV,
128).

So findet sich die Autoritdt des Augustinus auf theologischem Gebiet

im CSTG einzigartig bestitigt.

Schliefllich folgen einige Viter, die nach Augustinus gelebt haben, so:

Cyrill von Alexandrien mit Kommentaren (I, 80, 165, 196, 596); Neme-
stus mit «De natura hominis» (I, 260) und «De anima» (IX, 333);
Theodoretus von Kyros mit dem Genesiskommentar (II, 54) und als
Historiker mit dem «Haereticarum fabularum compendium» (I, 145);
Johannes Maxentius mit dem Buch «Contra Acephalos» (VIII, 120);
Anicius Boethius mit dem klassischen Buch «De Consolatione Philoso-
phiae» (I, 189, 587; II, 9), das von Notker Labeo iibersetzt worden ist 1.

1 F. STEGMULLER, in: LThK 2 II 554 ff.; ST. SONDEREGGER, Althochdeutsch in

11



Weiter sind anzufithren: Fulgentius von Ruspe mit dem Kompendium
der Dogmatik « De Fide» (I, 188), den Schriften «Contra Arianos» (I, 543),
«De incarnatione» (II, 779; I, 521), «Libri tres ad Monimum» (I, 459,
480; I1I, 257, 259); Gregor von Tours mit «Historia ecclesiastica Fran-
corum libri X» (VII, 513); Dionysios Areopagita mit dem sogenannten
«Corpus Dionysiacum», woraus die St. Galler ganze Zitate entnehmen
(I, 251, 369; II, 19, 71, 167 etc.) und das in mehrere Abhandlungen auf-
gegliedert ist: «De divinis nominibus» (I, 100, 207 etc., II, 27, 32 etc.;
IV, 15), «De mystica theologia» (I, 99, 532), «De caelesti hierarchia» (I,
255, 259, 528; 11, 44 ; VIII, 185); Gregor d. Gr. mit den «Moralia» (I, 80,
109 etc., 11, 106; III, 183, 259; IV, 63, 360; V, 183 etc.), dem «Liber
regulae pastoralis» (I, 119), den Homilien (IV, 73; 111, 98) und den Dia-
logen (II, 46, 173, 235; IV, 73 etc.); Isidor von Sevilla mit den «Senten-
tiarum libri tresy (11, 222), den Schriften « De summo bono» (IV, 367) und
«Etymologia» (VII, 4); Johannes Damascenus mit der 100 Kapitel
umfassenden «Expositio de fide orthodoxa», die im CTSG o6fters genannt
wird (I, 139, 144, 363, 568, 637 etc.; 11, 243, 607 etc.).

IT. Abschnitt

Autoren der Scholastik
1. Vor- und Frithscholastik

Die weitere Entwicklung der Theologie im Mittelalter wurde vorbe-
reitet durch die wissenschaftliche Tétigkeit in den Dom- und Kloster-
schulen . Aus solchen Schulen gingen einige Autoren hervor, die der
CTS5G anfithrt:

Im Zusammenhang mit dem Rituale Romanum wird 4 7kui#n erwdhnt
(IX, 267). Die Lehren des Pascasius Radbertus in «De corpore et
sanguine Domini» (IX, 333) und des Berengar von Tours In seiner
Eucharistielehre (IX, 343 {.) lehnen die St. Galler ab und fiihren dagegen

St. Gallen (= Bibliotheca Sangallensis, 6. Bd.), St. Gallen und Sigmaringen 1970,
S. 87-91.

1 M. GRABMANN, a.a. 0. S.26; B. UpeRr, Mysterium salutis, Grundril heils-
geschichtlicher Dogmatik, Einsiedeln/Ziirich/Koéln 1965, 1 S. 600-604.

12



an: Lanfrancus mit dem «Liber de corpore et sanguine Domini contra
Berengarium» und dessen Schiller Guitmundus ! mit «Liber de sacra
coenay, sowie Petrus Venerabilts und Alger von Liittich mit dem
«Liber de sacramento» (IX, 333). In der Pridestinationslehre scheint
Johannes von Gorze mit dem «Epitome in epistola Pauli ad Romanos»
auf (I, 436).

Die eigentliche Entwicklung des der Scholastik eigenen Typus begann
erst in der zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts mit der Devise «Fides
quaerens intellectum» des A nselm von Canterbury 2. Von seinen Werken
scheinen im CTSG auf: «Monologion» (I, 546, 551), «De casu diaboli»
(11, 43, 104) und das Hauptwerk «Cur Deus homon» (11, 363). Nicht durch-
wegs einig gehen die St. Galler mit den Lehren des Rupert von Deutz in
dessen Kommentaren zur Hl. Schrift (IX, 317, 360; X, 62). Ein geschitz-
ter Gewdhrsmann war Bernhard von Clatrvaux mit den «Sermones ...»
(I, 80, 109; II, 511, 781), «De consideratione libri 5 ad Eugenium III»
(I, 109), «Contra quaedam errorum Abaelardi epistola 190» (IV, 361),
«Liber de diligendo Deo» (IV, 393, 399), «Ad Hugonem de S. Victore
epistola seu tr. de baptismo aliisque quaestionibus» (1X, 227).

Hugo von St. Viktor ist im CTSG mehrmals vertreten mit dem Haupt-
werk «De sacramentis christianae fidei» (IX, 44, 260 etc.); doch seine
Ansicht iiber die sakramentale Absolution lehnen die St. Galler ab
(X, 42) und ebenso gewisse Ansichten iiber die Gliickseligkeit, die er in
seinem «Opusculum de sapientia animae Christi» (II, 164) vertritt. Ab-
lehnend verhalten sie sich auch gegeniiber Gilber{ von Poitiers wegen
AuBerungen iiber die Trinitét 3.

Mit den «Sententiarum libri IV» wird Petrus Lombardus im CTSG
ofters zitiert. Das Werk des Lombarden oder, wie die St. Galler ihn
meistens nennen, des « Magister Sententiarum» gliedert sich in vier Teile:
«48 Distinctiones de Deo uno et trino» (I, 554; IV, 405 etc.), «Doctrina
de creatione, angelis et homine lapso in 44 distinctiones (1I, 89, 98 etc.),
«De incarnatione Verbi et de caritate Dei et proximi in 40 distinctiones
(IV, 455; VIII, 410 etc.), «De sacramentis et de novissimis distinctiones
50» (II, 242; TX, 9, 165; X, 41, 404 etc.). Doch gewisse Ansichten des
Lombarden lehnen die St. Galler ab (X, 41 {., 45 {.).

1 Nmecl. I 1053-1058.

2 M. GRABMANN, a.a. O, S, 201,; Nmcl, II 1-6.

3 CTSG I, 565: «Concil. Rhemensi sub Eugenio III, instituto, quod damnavit
errorem Gilberti Porretani, Episcopi Pictaviensis, asserentis relationes distingui
realiter ab Essentia.» Vgl. M. GRABMANN, a. a. O. S. 31.

13



In fast allen Binden des CTSG sind Zitate von Richard von St. Viktor
zu finden. Er schrieb «De Trinitate libri 6» (I, 122 etc.; II, 63 etc.;
IV, 95 etc.; VI, 21 etc.). Obwohl'sie ihn zu den hervorragenden Theologen
zihlen (V, 79), sind die St. Galler mit seiner Lehre nicht durchwegs
einverstanden (I, 574; VI, 246 {.; VIII, 151 1.; X, 42). SchlieBlich wird
iiber Alexander 111. Bandinelli, den Begriinder der dekretalen Gesetz-
gebung !, ein gewisser M artin von Braga zitiert (1X, 333).

2. Hochscholastik

Die grundlegenden Faktoren fiir die Bliitezeit der scholastischen Philo-
sophie und Theologie waren die Entstehung der Universitidt Paris als
Zentrum der scholastischen Studien, die Griindung der beiden groBen
Mendikantenorden und die ungeheure Fiille aristotelischen, arabisch-
jidischen und neuplatonischen Schrifttums sowie die neu entwickelte
Methode fiir Philosophie und Theologie als Schulwissenschaften 2.

Den Ubergang zur Glanzperiode bilden die theologischen Summen des
Wilhelm von Auxerre. Soweit die St. Galler seine «Summa aurea» zitie-
ren, nehmen sie eine ablehnende Haltung ein (X, 5, 276) 3, Zu den Mit-
begriindern der dlteren, vom Geiste des Augustinus getragenen I'ranzis-
kanerschule gehort Alexander von Hales *. Ungefahr 30 mal zitierten
die St. Galler seine in vier Biicher gegliederte Summa (I, 418, 456; 11, 61;
V, 71, 79, 442 etc.; VI, 115, 246; VII, 33, 183 etc.; VIII, 208, 410; IX,
52, 122; X, 143, 170 etc.). Sie stiitzen mit seinen Ansichten ihre Conclu-
siones; doch ebenso lehnen sie seine Meinungen, die ihrer Lehre wider
sprechen, ab und gebrauchen gegen ihn scharfe Wendungen wie «contra
periculosas et passim rejectas opiniones Alensis» (IV, 197) oder «contra
Alensem» (VIII, 133, 208). Die Lehre des Wilhelm von Awuvergne
(Guilielmus Parisiensis), man habe nach getaner schwerer Siinde sofort
zu beichten, lehnen die St. Galler ab (X, 182).

Bonaventura findet im CTSG mit 50 Zitationsstellen Anerkennung.
Hiufig wird sein « Commentarius sententiarum in libros I'V» zitiert (I, 329,
343; 11, 303, 488; V, 71, 79; VII, 578), besonders in der Sakramentenlehre
(IX, 35, 386 etc.; X, 372, 403 etc.). Oft fillt sein Name zusammen mit

1 G. SCHWAIGER, in: LThK 2 V 3151.; B, K6T1TING, in: LThK 2 VIII 1151.
2 M. GRABMANN, a. a. O. S. 47.

3 Nmcl. 11, 264.

+ M. GRABMANN, a. a. O. S. 57 ff.

14



andern Theologen (I, 66, 423; 11, 63, 529, 713, 801 etc.). Als mystischer
Theologe ist er mit dem «Opusculum de mystica theologia» vertreten
(11, 429). Doch distanzieren sich die St. Galler von manchen seiner Lehr-
meinungen (I, 173; IX, 411, 558).

Wie sehr sie dagegen T howmas von Agquin verbunden waren, ist hier
bereits ersichtlich geworden. Das Gegensdtzliche des CTSG zur thoma-
sischen und thomistischen Theologie soll spdter ndher dargelegt werden.

Die naturwissenschaftlich gefirbten «Summulae logicales» des Petrus
Julianus ! dienten auch den St. Gallern (VIII, 350 £.).

Albertus Magnus, der Begriinder der aristotelischen Richtung in der
Scholastik 2, scheint im CTSG mit seinem Sentenzenkommentar fast
unzihlige Male auf (I, 574 etc.; 11, 63, 74 etc.; I1I, 248; IV, 14 etc.).

Abt Bernhard von Montecassino wird genannt mit dem «Speculum
monachorum» (IX, 462) 3. Die Lehrmeinung des Heinrich von Gent,
der im CTSG nur vereinzelt zitiert wird (I, 90, 119, 133 etc.), wird mit der
Lehre von Durandus und Duns Skotus oft abgelehnt, etwa in der Form
«... improbabilem esse opinionem Heinrici Gandavensis», oder «... ut male
voluit Heinric.» (I, 25 f., 545; 11, 202). AuBer seiner Summa werden die
«Quodlibeta seu quaestiones disputatae» genannt und wie von den
St. Gallern nach ihrer Meinung auch von Vasquez abgelehnt (I, 25, 545;
II, 165, 526, etc.; IV, 202). In allen Binden des CTSG wird mit seinen
Kommentaren ungefihr 100 mal Jokhannes Duns Skotus erwdhnt.
Wie die St. Galler sich zu seiner Lehre stellen, wird spéter aufzuzeigen
sein. Die Impanationslehre des Jokhannes von Paris lehnen die St. Galler
ab (IX, 360).

Den Begriinder der Augustinerschule ¢, Aegidius von Rom, fiihren
die St. Galler mit dem Sentenzenkommentar und den Quodlibeta nur
ganz vereinzelt an (I, 60, 169; 11, 200). Lehrmeinungen des Johannes de
Pouzlls iber das BuBlsakrament (X, 224) und des Franciscus Mayron
itber die Heiligen im Himmel (II, 203) verwerfen nach péapstlichen Ent-
scheidungen auch die St. Galler >.

! Nmcl. II, 390.

2 M. GRABMANN, a. a. O. 73.

3 Nmcl. II, 372.

+ M. GRABMANN, a. a. O. S. 84.
5 Nmcl. II, 488 f. und 521-524.

1h



3. Spdtscholastik
a) Theologen und Moralisten

Die Lehrmeinung des den Nominalismus vorbereitenden Peirus
Aureolz !, der nur vereinzelt im CTSG genannt wird, steht jener der
St. Galler entgegen (I, 107; II, 493; IV, 9, 11, 14; VIII, 85; IX, 286,
293 1.), ja so sehr, daB dessen Ansichten belichelt wurden: «Ita com-
munis contra Aureolum, cuius opinionem aliqui Doctores risu magis,
quam refutatione dignam censent.»

Die Zitate des Thomisten Hervaewus Natalis entnehmen die St. Galler
vermutlich dessen Sentenzenkommentar 2 (I, 59, 575; II, 71). Ungefidhr
80 mal fallt der Name Durandus de S. Porciano im CTSG auf. Wegen
der besonderen Stellung der St. Galler Theologen zu seiner Lehre wird
spiter ausfiihrlicher iiber ihn berichtet. Durchwegs abgelehnt wird die
Lehre des Ockhamisten Johannes Buridanus (V, 309, 311, 313, 323,
347; VIII, 343). In hohem Ansehen stand dagegen, offenbar wegen seinen
Casus conscientiae, der Dominikaner Petrus de Palude, der tiber 50 mal
zitiert wird 3 (11, 303, 353, 440; V, 156, 161, 172; VI, 21; VII, 149, 313,
343, 420 etc.; VIII, 221, 243; IX, 29, 33, 108 etc.; X, 210, 232, 246, 436
etc.). Allerdings sind die St. Galler oft strenger in ihrem Urteil (V, 144;
VI, 457, 478, 595) oder lehnen dessen Ansichten ganz ab (IX, 101; X,
210, 398). Durchwegs strenger in ihren Ansichten sind sie als Marsilius
von Padua (I, 549, 554; 11, 120, 622; IX, 204, 255; X, 341). Nicht nur
wegen seiner Lehre als Nominalist, sondern auch wegen seiner papst-
feindlichen Haltung stellen sie sich gegen Wilhelm von Ockham: Es
gebe solche, die bestitigten, daB Ockham iiber diesen Papst nicht die
Wahrheit gesagt habe. Ockham habe Johannes XXII. sehr gehal3t und
geglaubt, aus seiner iiblen Gesinnung und Rachsucht heraus solches
gegen ihn erdichten zu diirfen. Der Papst habe ihn exkommuniziert, weil
er Kaiser Ludwig den Bayer gegen den Papst verteidigt habe. Hinterher
habe Ockham allerdings Bulle getan und sei im Frieden mit der Kirche
gestorben *. Ein Schiiler Ockhams war Adam W hodam, den die St. Gal-

! M. GRABMANN, a. a. O. S. 109.

2 Nmcl. II, 476 1.

3 Nmcl. 11, 537.

4+ CTSG II S. 234 und 240 {.: «Unde sunt, qui asserant, Ochanum, et ex eo
deceptum Gersonem, non dixisse veritatem de illo Pontifice; nam Ochamus, cum
exosum haberet Johannem XXII., putatur, in eum talia confinxisse ex malevolentia
et vindicta, cum adhuc ab eo esset excommunicatus, quod Ludovicum Bavarem

16



ler iiber Capreolus mit diesem zusammen zitieren (II, 204). Ein gewisser
Guido, vermutlich Guido von Terrena, steht im CTSG mit einem «Liber
de erroribus Graecorum» (VI, 453) . Unter die Nominalisten gezdhlt
wird Gregor von Rimini, dessen Ubertreibungen die St. Galler ablehnen
(I, 136, 380 etc.; II, 219; VII 534; VIII, 83).

Nur ein einziges Mal werden zitiert: der Skotist [ohannes von Ripa
mit einem Sentenzenkommentar (II, 165), Thomas Colingham % mit
einer unhaltbaren Lehre im «Liber de sanguine Christi» (VIII, 83),
Nikolaus von Kues mit einer Lehre aus dem 7. Brief an die Bohmen
itber die Eucharistie, welche die St. Galler ablehnen (IX, 344), und
Dionysius von Ryckel mit einem Buch «De mystica theologia» (II, 351).
Vereinzelt scheinen auf: T¢lmann de Aquisgrano mit den «Lectura in
Ev. Matthaei et qq. disputatae» (X, 396, 400), Richard Fitzralph
(Armacanus) mit einer Lehre iiber die Konsekration des Weines aus der
«Summa in quaestionibus Armenorum et Graecorum» (IX, 327 1),
Johannes de Platea’® mit einem Traktat «De feudis» (V, 507, 512),
Jacques Almain mit der Moraltheologie «Moralia tam naturalis quam
theologica» (11, 459, 504; IV, 332).

Von Johannes Gerson zitieren die St. Galler meistens Ansichten, die
mit den ihren nicht iibereinstimmen, so aus dem Werk «Alphabetum
divini amoris», worin er sich auf undurchsichtige Gedanken von Diony-
sius stiitze, «obscuris quibusdam S. Dionysii verbis nixi» (II, 349 f.;
VII, 407, 516). Sie lehnen auch Gedanken aus den Traktaten «De potes-
tate Ecclesiastica» (III, 85) und «De vita spirituali animae» etwa mit
den Worten «male a Gerson ... confunditur» ab (V, 371, 410). Sein Traktat
«De contractibus» wird genannt im Abschnitt iiber die Vertrage (VI, 131).

Obwohl Johannes Capreolus der beste Thomaskommentator war,
fillt sein Name nur etwa 20 mal im CTSG. Die St. Galler zitieren sein
bedeutendstes Werk, die «Defensiones theologiae D. Thomae Aquinati»
(I, 46, 117, 119, 329, 356; II, 614; VIII, 85; IX, 383). Manchmal bringen
sie Meinungen anderer Theologen, die sie bei Capreolus gefunden haben
(IT, 165, 204; IV, 9), oder zitieren ihn iiber Vasquez und Suarez (IV, 83;
VIII, 243) oder stellen sich gegen ihn (I, 173; IV, 70). Meist positiv zitiert

Imperatorem contra Pontificem scriptis defenderit, quamvis postea Ochamus, facti
poenitens, in gratiam cum Ecclesia Romana redierit.»

1 Nmcl. II, 545 {.

2 D. J. Frangors, Bibliothéque générale des écrivains del’ordre de Saint Benoit;
177778, Neuausgabe M. DykmaNNs, 4 Bidnde, Louvain-Héverlé 1961, 1 S. 210 {.

3 JoecHER IIT S. 1621.

5 17



wird Johannes Stojkovic (Ragusa), von dem kein eigenes Werk exi-
stiert ! (VII, 9, 12, 57 {. etc.). Vor allem in Fragen der Moral, des Rechtes
und der Sakramentenlehre wird Antoninus Pierozzi mit den Werken
«Summa moralis» und «Chronica» herangezogen (V, 92, 159, 172 etc.;
VI, 112, 131, 343, 366 etc.; VII, 60, 79, 125, 149 etc.; VII, 444, 622, 636,
686 etc.; IX, 569; X, 112, 164, 210, 631).

Fast 70 mal fillt der Name Gabriel Biels, der bedeutendsten Er-
scheinung des deutschen Nominalismus am Ausgang des Mittelalters.
Wenn die St. Galler seine Ansichten nicht grundweg ablehnen, ist doch
die Zahl der negativ zitierten Stellen gréBer, so aus dem «Collectarium
sive Epitoma in IV libros Sententiarum», einer ockhamistischen Theo-
logie 2 (I, 430; II, 219, 497 etc.; 111, 314; IV, 62, V; 473; VI, 243; VIII,
242, 338; IX, 94; X, 83, 398, 400), und aus der «Expositio sacri canonis
missae» oder «Lectura super canonum missae» (hg. von seinem Schiiler
Wendelin Steinbach 3) (IX, 374, 379, 440, 483, 539, 558). Gegen ihn
stehen aber auch eigentliche Conclusiones (IV, 365).

b) Juristen und Kanonisten

Verschiedene Autoren werden nur ein einziges Mal genannt, so:
Goffredo de Trani mit seinem Glossenapparat zu den Dekretalen
Gregors IX. (X, 505); Johannes Calderinus ohne Angabe eines Werkes
(VI, 663); Antonius de Butrio zitiert iiber Martin Azpilcueta (VI, 710);
Franciscus Zabarella mit einem Kommentar zu den Klementinen
(VII, 450); Pawul von Burgos mit den Additiones zum Matthdusevan-
gelium (IX, 316) und Lorenzo Giustiniant mit dem «Liber de disci-
plina et perfectione monasterii» (II, 243).

Vereinzelt scheinen auf: Heinrich von Segusia (Hostiensis) mit der
«Summa aurea sive copiosa» (V, 538; VI, 49; VII, 179; X, 522, 654), ohne
immer mit ithm einig zu gehen (V, 413); Johannes Andreas ohne An-
gabe eines Werkes (111, 58; V, 389, 518) *; Bertolo de Sassoferrato mit
den «Opera omnia» vor allem fiir rechtliche Fragen (V, 375, 400, 422; VI,
11; X, 498); Angelus Aretinus S mit den «Commentaria ad institutan,
die zu einer negativen Aussage angefiihrt sind, (V, 507, 512); Alphon-
sus Tostatus {Abulensis) mit dem Kommentar zum Matthiusevan-

1 Nmcl. 11, 832 ff.

2 M. GRABMANN, a. a. O. S. 114,

3 Nmcl. IT, 985 ff.

4 M. GRABMANN, a. a. O. S. 140; Nmcl. II, 601,
5 JOECHER, I, 411; GRAESSE, I, 128.

18



gelium, der recht positiv zitiert wird (I, 82; II, 117, 489; VI, 235), und
dem «Defensorium», das wegen einiger Sitze von Eugen IV. verurteilt
worden sei (X, 40). Uber ihn wird des 6fteren Nikolaus von Lyra zitiert
(VI, 534). Einige Male wird die sog. «Tabiena», eine Beichtsumme von
Johannes von Tabia, genannt (11, 738; V, 129; VI, 345; VII, 425 etc.).

Immer wieder féllt im CTSG der Name A bbas antiquus; es war der
franzosische Dekretalist Bernhard von Montmirat ! (III, 58 etc.; V,
122 etc.; VI, 9 etc.; VII, 87 etc.). Ofter ziehen die St. Galler in Rechts-
fragen Nikolaus de Tudeschis (Panormitanus) mit den Kommentaren
zu den Dekretalen, zum «Liber sextus» und zu den Klementinen 2 heran
und stiitzen mit seiner Lehrmeinung ihre Conclusiones (V, 522 etc.; VI,
11, 47 etc.; VII, 48, 201 etc.; X, 682). Wie aus dem CTSG hervorgeht,
hat sich auch Molina seiner bedient (V, 533; VI, 48; VII, 201). Angelus
Carletts mit der alphabetisch geordneten «Summa Angelica Casuum
conscientiae» wird meist positiv {iber 40 mal angefithrt (VI, 193, etc.;
VII, 44 etc.; IX, 153 etc.; X, 113 etc.) und nur vereinzelt abgelehnt
(V, 345).

Der eigentliche Gewdhrsmann in Gewissensfragen war fiir die St. Galler
offenbar Silvester Prierias, findet sich doch sein Name ungefihr
225 mal im CTSG verzeichnet. Mit wenigen Ausnahmen (V, 144; VI, 465;
VII, 50; X, 304, 528) wird seine Beichtsumme «Silvestrina» stets positiv
zitiert (III, 18 etc.; IV, 524 etc.; V, 129 etc.; VI, 17 etc.; VII, 30 etc.;
VIII, 135 etc.; IX, 32, etc.; X, 112 etc.), selbst wenn heute das Ver-
stindnis fiir einige seiner Bestimmungen, wie etwa das Tragen des Or-
denskleides, abgeht 3.

III. Abschnitt

Theologen der neueren Zeit

Die weitere Entwicklung der Theologie wurde durch verschiedene Um-
stinde bestimmt: die Buchdruckerkunst, das Wiederaufblithen der alt-
klassischen Studien und die gesteigerte Kenntnis der Patristik sowie den

1 M. GRABMANN, a. a. O. 8. 139; G. OesTERLE, in: LThK 21 8.

2 Nmcl. 11, 858 ff.

3 CTSG VII, S. 461: «Habitum Religiosum adeo esse annexum ossibus Mona-
chorum, ut in quocunque loco existentes, etiam in lecto, constanter eo uti debeant.»

19



Kampf der Reformatoren. Dadurch wurde eine sorgfiltige und frucht-
bare Behandlung der biblisch-historischen Seite der Theologie mdglich
und eine umfassendere Behandlung der spekulativen Theologie ange-
bahnt. An Stelle der Sentenzen des Lombarden wurde nun die Summa
des Aquinaten dem Text zugrunde gelegt. Lokal ging diese Entwicklung
von Spanien aus, ein Wiederaufblithen der mittelalterlichen Scholastik,
getragen von dem neuerstandenen Orden der Gesellschaft Jesu !.

Aus all den Quellen der nachtridentinischen Zeit schopften reichlich
die St. Galler. Die neue Entwicklung in der Theologie fand auch im CTSG
ihren Niederschlag.

1. Theologen thomistischer Richtung

Folgende Autoren dieser Richtung werden im CTSG blof3 einmal oder
ganz vereinzelt angefithrt: Johannes Minsing * (VI, 218); Johannes
Viguerius 3 mit den «Institutiones ad naturalem et christianam Phi-
losophiam, maxime vero ad scholasticam theologiam ... (X, 416); M artin
Ledesma mit einem Thomaskommentar (1X, 77); Thomas Mercado *
mit den «Commentarii in textum Petri Hispalensis seu summulae» (VI,
215); Ludovicus Granat mit einer Schrift «De oratione» (II, 590);
Franciscus von Ferrara mit dem klassischen Kommentar zur «Summa
contra gentiles» 3 (I, 191, 356, 377; 11, 74, 494; VIII, 223); Bartholo-
mdauns Fumo mit einer «Summa casuum conscientiae» oder «Aurea
Armilla» (V, 289; VI, 95, 225, 285; IX, 566); Ambrosius Catharinus®
mit einer Apologie gegen Dominicus Soto (IV, 21) und einem «Opuscu-
lum de intentione ministri», darin Lehren, welche die St. Galler mit
Bellarmin ablehnen (IX, 134, 136); Johannes Corradus mit seinen
«Casus conscientiae» (IX, 492, 555); Petrus Ledesma mit einer Schrift
«De magno matrimonii sacramento», die im CTSG hervorgehoben wird
mit den Worten «verum probabilior videtur sententia P. Ledesma»
(X, 543 1.) und einer «Summa de Sacramentis» (VII, 264; X, 56); Jakob

1 M. GRABMANN, a.a. 0. S.144-147: W. FLEMMING, Deutsche Kultur im Zeit-
alter des Barock (= Handbuch der Kulturgeschichte), Potsdam 1937, S. 246-250.

2 Nmcl. II, 1426 {.

3 Nmcl. IT, 1378.

4+ Nmcl. ITI, 132.

5 M. GRABMANN, a. a. O. S, 154,

6 Nmcl. IT, 1378.

20



Hacker ! mit den «Commentaria theologica ad mentem doctoris ange-
lici» (I, 310, 332, 353 etc.; 11, 117); Philipp de Gammaches mit einer
«Summa theologica» (11, 146, 634, 641); Basilius Ponce de Leon mit
«De sacramento matrimonii tractatus cum appendice de matrimonio
catholici cum haeretica» und «Libri de impedimentis matrimonii» z. T.
iiber Amicus zitiert (IX, 214; X, 639, 654, 690, 718); Didacus Alvarez
mit «De incarnatione divini verbi disputationes LXXX» (VIII, 221) und
«Operis de auxiliis divinae gratiae summay, einer Gnadenlehre, welche
die St. Galler ablehnen (III, 215, 221, 227); Johannes Paul Nazarius
ohne Angabe eines Werkes (VIII, 9, 83, 105); Franciscus Szlvius zu-
sammen mit Vasquez zitiert (VIII, 109, 130) und Petrus Labat? mit
einer « Theologia scholastica» (I, 324, 386, 428; VIII, 145).

Wohl der bedeutendste Kommentator der Summa des Thomas von
Aquin war Thomas de Vio Cajetanus, der jedoch im CTSG eine sehr
zwiespiltige Stellung einnimmt, in den ungefdhr 250 Zitationsstellen
teils bejaht, teils mit andern Thomisten abgelehnt wird. Das wird beson-
ders deutlich, wenn es etwa heilt: «Contra Cajet ... et alios quosdam
Thomistas» (I'V, 186, 266, 298 etc.). Doch in vielen Punkten gehen die
St. Galler mit ihm einig und bekréftigen seine Lehrmeinung etwa mit den
Worten: «... ut recte idem S. Doctor et Cajet. monent ...», «... ut recte
notat Cajet.», «Cajet. aliique ex Discipulis D. Thomae ...», «forsan
optimus modus est is, quem tenet Cajet.» (I, 153, 372, 375; IX, 496). Sein
Kommentar wird an etlichen Stellen im CTSG zitiert (I, 133 etc.; II,
165 etc.; VI, 113 etc.; VII, 20 etc.; VIII, 350 etc.; IX, 32 etc.; X, 135 etc.)
Weiter scheinen auf einige «Opuscula» (VI, 178, 184, 276 etc.; VII, 125,
355, 364 etc.; 1X, 490, 535; X, 205, 302, 403 etc.) und eine «Summula
peccatorum ordine alphabetico», die meist zur positiven Beweisfithrung
herangezogen wird (IV, 496 etc.; V, 83 etc.; VI, 312 etc.; VII, 43 etc.;
IX, 98 etc.; X, 28 etc.).

Wo immer die St. Galler Franz von Vitoria anfithren, stimmen sie
mit thm iiberein und schitzen seine «Summa sacramentorum Ecclesiae»
(IX, 32, 255, 271 etc.; X, 74, 142, 156 etc.). Doch hdufiger als ihn zitieren
sie, namlich etwa 220 mal, Dominicus Soto, seinen Schiiler, mit den
Schriften: «De ratione tegendi et detegendi secretum relectio» (VI, 681),
«De natura et gratia» (II, 788; 1V, 3; VIII, 419; X, 327), «Commentarii
in quartum sententiarumn» (I, 255 etc.; II, 255 etc.; V, 59 etc.; VI, 21 etc. ;

1 Nmcl, III, 391.
2 Nmcl. IV, 36 1.

21



VII, 246 etc.; IX, 41 etc.; X, 16 etc.), «De justitia et jure libri 10», ein
Werk, das die St. Galler besonders geschitzt haben und im 6. und 7. Band
hiufig anfithren (I, 552 etc.; III, 10 etc.; IV, 290 etc.; V, 348 etc.; VI,
21 etc.; VII, 45 etc.). Unter seinen Lehrmeinungen finden sich aber auch
solche, die im CTSG abgelehnt werden (VI, 554, 587, 698; 1X, 418; X, 33,
414, 528, 542). Weniger hiufig, ndmlich nur etwa 10 mal, wird Melchior
C ano, ein anderer Schiiler des Franz von Vitoria, zitiert. Sein klassisches
Werk sind die «Locis theologicis libri X» (I, 77; IV, 19, 109, 303; VII,
158; VIII, 419 etc.). Genannt werden sodann die «Relectiones de sacra-
mentis in genere et de poenitentiay (IV, 231; VIII, 223; X, 80) und die
«Praelectiones de sacramentis», wobei seine Lehren nicht immer gutge-
heiBen werden (X, 80 ff.,, IV, 231; X, 546 f.). Mehrere Werke werden
meist positiv angefiihrt von Peérus de Soto, nimlich: «De institutione
sacerdotum seu Manuale Clericorum» (V, 442), das «Compendium doctri-
nae catholicae» (VII, 158; IX, 109; X, 406, 663) und der «Methodus
confessionis» (X, 66, 80, 121, 131 etc.) ®.

Schiiler von Dominicus Soto und Melchior Cano waren Bartholo-
maeus de Medina und Dominicus Bannez. Die St. Galler zitieren
die Thomaskommentare von Medina zur Bekréftigung ihrer Conclu-
siones (I, 77; 11, 282, 361 etc.) und seine «Casus conscientiae» (X, 280).
Ofters wird er ohne Angabe eines Werkes genannt (11, 160, 234, 240etc.),
doch nur selten seine Meinung verworfen (IV, 186; X, 341). Ungefahr
75 mal fiallt der Name von Bannez. Vor allem sein Thomaskommentar
scheint immer wieder auf (I, 26 etc.; II, 72 etc.; III, 53 etc.; IV, 19 etc.;
V, 306 etc.; VI, 89 etc.; VII, 20 etc.). Aus «De jure et justitia» bringen
die St. Galler ein lingeres Zitat, das sie mit den Worten einleiten: «Quod
pulchre Dominicus Bannez ... docet» (V, 306). Doch ofters gehen die
Meinungen auseinander (III, 306; IV, 290, 395, 496; VI, 388; IX, 361).

Ludovicus Lopez ist der Verfasser des «Instructorium conscientiaey,
eines Compendiums mit einer groBen Anzahl von Gewissensfillen (V, 253;
VI, 421, 453, 621; VII, 172, 175, 294). Dogmatisch von Bannez abhingig,
wird Franciscus Zumel in der Gotteslehre zitiert, vereinzelt auch in
andern Bénden (I, 12 etc.; II, 57 etc.; IX, 332), ohne jedoch seinen An-
sichten stets zuzustimmen (I, 26, 47, 53, 235). Uber ihn wird ein gewisser
Augustinus Eugubr nus genannt, der offenbar in seiner Theologie
plastische Beispiele heranzog (I, 165, 179). «Lecturae seu quaestiones in
prima secundae Divi Thomae» schrieb Alphons Curiel, den die St. Gal-

1 Nmcl. 1T, 1378-81 und 1462.

22



ler hiaufig zur Begriindung von Thesen heranziehen und kaum ablehnen
(I, 128 ff., 191, 222, 282, 293, 297, 324 etc.). Weniger haufig steht er mit
«De doctrina Augustini in materia de gratia» (I1I, 163 etc.).

Johannes Malderus' schrieb Kommentare zur Summa des Tho-
mas von Aquin. Er wird im CTSG ohne Angabe seiner Werke ungefahr
130 mal genannt, und 6fters wird ausdriicklich auf thn verwiesen: «vide
apud Malder. ; ut monet Malder.; ita communior et verior hodie sententia
Malder.» (I, 58; IV, 139, 338; VI, 160, 708; V, 501; VI, 561). Woértliche
Zitate aus seinen Schriften werden angefithrt (V, 414; VI, 546 etc.).
Vielleicht blof3 einmal steht gegen Malderus eine Conclusio, wo er andern
Thomisten folge (IV, 266). Der I'ranzose Nicolaus Ysambert war
eigentlich Thomist, stand aber in manchen Lehren den Jesuiten nahe
und wird daher von den St. Gallern gerne zitiert (II, 508, 510, 521 etc.;
IIT, 311; IX, 243, 399 etc.; X, 64, 132, 381 etc.). Ofters betonen sie, daB
Ysambert mit ihrer Lehre iibereinstimme («videatur pro nostra sententia
Ysambert») (IX, 426; X, 707), daB er Schwierigkeiten zu losen vermoge
(«de qua difficultates videatur Ysamb.; videatur clarissimus Ysambertus
clare ostendity) (VIII, 132; IX, 370; X, 64).

2. Theologen der Franziskanerschule

Die dlteren Zweige des Franziskanerordens erneuerten und entwickel-
ten den Skotismus, der auf dem Konzil von Trient in Andreas Vega und
Michael Medina seine einfluBreichen Vertreter gefunden hat!. Doch
nicht sie, sondern M anwuel Rodrigues wird im CTSG mit etwa 50 Zita-
tionsstellen bevorzugt. Zwei seiner Werke scheinen hdufig auf: die
«Suma de casos de consciencia» und seine « Quaestiones regulares et cano-
nicae» (II, 537; III, 30; V, 222, 466, 469; VI, 345; VII, 67, 145, 156 etc.;
IX, 545, 547, 568 etc.; X, 222 1., 259, 442 etc.). Thm folgt mit rund
25 Zitaten Johannes Major, dem die St. Galler teils zustimmen (I,
554; I1, 355 etc.; V, 186, 447; VI, 309 etc.; VII, 22 etc.; IX, 546), teils
nicht zustimmen (X, 5, 546 etc.). Im Traktat {iber die Restitution ver-
weisen sie ausdriicklich auf ihn («ut bene explicasse videtur Major...»)
(VI, 331).

Die andern Autoren aus dieser Schule werden nur vereinzelt zitiert, so:

1 M. GRABMANN, a. a. O. S. 164; Nmcl, III, 882,
2 M. GRABMANN, a. a. O. S. 165.

23



Alphonsus de Castro mit einem bedeutungsvollen Werk «De potestate
legis poenalis libri II» (111, 53; VI, 246; VII, 418, 697; 1X, 574; X, 708);
ferner scheinen auf: « Adversus omnes haereses libr1 XIV» und «De justa
haereticorum punitione libri I11» (VI, 453; VII, 378); Andrveasde Vega
mit seinen «Tridentini decreti de justificatione expositio et defensio»
(IV, 21, 34; V, 70) und den ihm zugeschriebenen « Commentariiin S. theol.
s. Thomae» (VII, 147; X, 523, 526); Antonius Rubius?!, der im CTSG
als Philosoph begegnet (VIII, 371, 392); Michael Medina mit den
«Christiana paraenesia sive de recta in Deum fide libri VII» (IV, 27, 28,
42 etc.) und den «De sacrorum hominum continentia libri V» (V, 448;
X, 406); Antonius de Cordoba mit einem Kompendium zur skoti-
stischen Theologie (11, 541, 544, 561), dem «Quaestionarium theologicum
sive de silva casuum conscientiae» (V, 149; VI, 407, 432; VII, 60, 100),
dessen Lehren z. T. auch abgelehnt werden (IV, 21; VI, 580), der Schrift
«De Indulgentiis» (VII, 158 etc.) und der « Expositio Regulae S. Francisci»
(VII, 424); Joseph Anglés mit dem Sentenzenkommentar (VII, 332);
Ludwig Mirando ? mit einem «Directorium seu Manuale praelatorumy
mit ordensrechtlichen Regelungen (VII, 354, 365, 391 etc.; 1X, 567; X,
223, 253 etc.), wobei er z. B. von «Monachis Benedictinis nigris» spricht
(X, 195); Johannes de Rada, gegen den die St. Galler wie gegen andere
Skotisten eine Conclusio aufstellen (I, 107; VIII, 242); Paulinus Berti
mit seinem «Praxis criminalis regularium et saecularium»3 (VI, 237);
Michael Barth. Salon mit seinem Werk «De justitia in secunda
secundae S. Thomae Aq.»* (V, 411, 545; VI, 131, 439 etc.), wobel gegen
ihn eine Conclusio steht (VI, 3871.) und Franciscus von Corigliano,
iiber den Duns Skotus ohne Angabe eines Werkes zitiert wird (X, 292).

3. Theologen jesuitischer Richtung
a) Kontroversisten und Polemiker

Die Kontroversliteratur spiegelt die Zeitumstinde wieder, unter
welchen der Orden der Gesellschaft Jesu seine Sendung anzutreten hatte,
ausgehend von Spanien mit seinen gefeierten Theologen, wo sich eher

Nmel. ITI1, 58.

Nmecl. 111, 581.

Ebd., III S. 582 Anm. 1.
Ebd., I1I S. 589 f.

W N

24



eine ruhige systematische und spekulative Theologie entwickelte, um
schlieBlich auf das theologische Denken in Deutschland maligebend ein-
zuwirken . Verschiedene Autoren, die spdter eher als Kontroverstheo-
logen bekannt wurden, werden allerdings im CTSG manchmal mehr fiir
die spekulative Theologie herangezogen. Es ist daher oft schwierig, klare
Grenzen zu ziehen bei der Zuteilung der einzelnen Autoren.

Der berithmteste Kontroverstheologe war eindeutig Robert Bellar-
min?, den die St.Galler mit ungefdhr 145 Zitaten als ihren Gewédhrs-
mann betrachten. Sie schreiben im Prooemium zur Gnadenlehre : Es lach-
ten die Hiretiker iiber die kanonische und auch theologische Behandlung
der Gesetze bel Bellarmin ..., denn die Christen konnten durch kein ande-
res Gesetz verpflichtet werden als durch den Glauben ... und so werde
die Freiheit des Neuen Testamentes gefeiert; doch Bellarmin habe sie
widerlegt (I11, 3). Gegen die Hiretiker (Luther, Calvin, Servetus ...), aber
auch gegen katholische Theologen (Petrus Soto, Capreolus, Catharinus...)
schrieb er die «Disputationes de controversiis christianae fidei adversus
huius temporis haereticos» (I, 146, 317; 111, 155, 168, 182) und die Schrift
«De indulgentiis et jubilaeo», die ebenfalls im CTSG aufscheint (VII,
140 f., 158). Die Werke Bellarmins ? gliedern sich in sieben Teile und
sind nachweisbar im CTSG verwendet worden:

I. Teil: «De verbo Dei scripto et non scripto libri IV» (I, 77; 1V,
101-139). «De Christo capite totius Ecclesiae libri V» (I, 574 ff., 588;
VIII, 4). Auf Bellarmin wird 6fters verwiesen mit den Worten: «de qua
plura est videre apud Bell.» (I, 588; III, 179; 1V, 407 etc.). «De summo
pontifice capite totius militantis Ecclesiae libri V» (I1I, 53; VIII, 273).

I1I. Teil: «De Ecclesia tum in conciliis congregata, tum sparsa toto
orbe terrarum libri IV» (III, 89). «De membris Ecclesiae militantis,
clericis, monachis et laicis libri I11» (VIII, 62, 69, 79, 83 etc.; X, 397,430,
621). «De Ecclesia, quae est in purgatorio libri IT» (VII, 23; X, 342). « De
Ecclesia, quae triumphat in coelis libri I1I» (I, 208; X, 368).

II1I.Teil. «Desacramentis in genere libri IT» (IX, 6-158).«De Baptismo
et Confirmatione liber I» (IX, 165, 169, 183, 194, 230 etc.). «De Euchari-

1 P. MuscHARD, Das Kirchenrecht bei den deutschen Benediktinern, in: Studien
und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens 47 (1929) 227; M. GRAB-
MANN, a. a. 0., S. 158; K. WERNER, Geschichte der apologetischen und polemischen
Literatur der christlichen Theologie, Schaffhausen 1861-1867, Bd. I S. 64.

2 P. MUCHARD, a. a. O. S. 228 {.

3 Nmcl. 111, 677-695: Die Gesamtausgabe aller Werke Bellarmins nennt Hurter
unter dem Titel: « Recognitio libri omnium Roberti Bellarmini ab ipso auctore edita
Romae 1607, Ingolstadt 1608 etc.»

25



stia et sacrificio missae libri VI» (IX, 296-590). «De Poenitentia libri VI»
(X, 2, 21, 344). «De extrema Unctione, Ordine et Matrimonio Libri ITI»
(V, 216; X, 378-382, 405—420; 539-697).

IV. Teil: «De gratia primi hominis et statu innocentiae liber I» (ITI,
222). «De gratiae amissione libri VI» (II, 761, 776). «De gratiae repara-
tione et statu justificationis per Christum libri IV» (ITI, 198, 274; VII,
125). Gegen Bellarmin, und das ist wohl eine der wenigen Stellen, wo die
St. Galler nicht seiner Meinung sind, stellen sie eine Conclusio zur
Reparatio de condigno auf (I1I, 134).

Der V. Teil «Esplanatio in omnes psalmos» und ebenso der VI. Teil
«Conciones Lovani» werden im CTSG nicht angefiihrt.

VII. Teil: «De Scriptoribus ecclesiasticis», worin Bellarmin Augusti-
nus den «Liber praedestinationis Dei» abspreche (librum illum non esse
S. Augustini), weil der Inhalt mit seiner sonstigen Lehre nicht iiberein-
stimme (I, 483). — Wiahrend Bellarmins aszetische Schriften im CTSG
nicht genannt werden, scheint eine Chronik Bellarmins «Chronicon ad
annum 155» (I, 655) auf.

Andere Kontroverstheologen werden im CTSG nur ganz vereinzelt
herangezogen, so: Thomas Stapleton ohne Werkangabe (IV, 25);
Sebastian Heiss?, zitiert aus theologischen Disputationen von Dillin-
gen (X, 131); Franciscus Coster mit einem «Compendium demonstra-
tionis fidei» (IV, 109); Jakob Gretser mit einem «Tractatus defensionis
Bellarminianae de agnoscendis Scriptoribus canonicis» (IV, 27 {.), wobei
die St. Galler an einer anderen Stelle ausdriicklich auf Gretser verweisen:
«... explanatam pluribus apud P. Jakob Gretscher in ‘Antimonio’ contra
Medicum, qui se appellavit Basilium Vaernam. Dos. 29.»; weiter wird er
genannt mit dem Traktat «De Benedictionibus», worin Gretser viele
konkrete Beispiele anfithre (VII, 130, 132, 139; VIII, 331) und ohne
Werkangabe (IX, 602); Jakob Bidermann ? mit den «Opuscula theo-
logica X» (II, 571, 584; X, 686); Johannes Mocquetius3 «in suis
scriptis anno 1611, dictatis Dilingae» (X, 131). Von P. Magnus Briillisauer
aus St. Gallen, der 1611 unter P. Mocquetius in Dillingen seine theolo-
gischen Studien mit dem Lizentiat abschlof, sind in St. Gallen noch zwei
handschriftliche Kolleghefte vorhanden *. Laurentius Forer «in suis
Thesibus de Abbatibus ca. 5» und mit einem Traktat iiber den Spender

1 SpecHT, S. 284, 307; Nmcl. 111, 431 {.
2 pERs., S. 308, 383; Nmcl. III, 741.

3 DERs., S. 268, 283.

4 HENGGELER I S. 270 {.

26



des Weihesakramentes (V, 430; X, 443) schlielt die Reihe der Kontro-
verstheologen ab.

b) Exegelen

Zitate aus der Schrift und aus Bibelkommentaren begegnen im CTSG
in groBer Fiille. Jedoch werden nur wenige Exegeten aus dem Jesuiten-
orden und diese mit nur ganz vereinzelten Zitaten angefiihrt:

Alphons Salmeron mit den «Commentarii in omnes epistolas
b. Pauli», zum Rémerbrief («ita contra aliquos pulchre declarat Salme-
rony) (IT, 776-791) und zum Galaterbrief (ITI, 248) und ohne Werkangabe
(IV, 13; VIII, 255; 1X, 118): Juan de Maldonado mit einem Evan-
gelienkommentar (VIII, 399; IX, 165; X, 154). In Paris waren die
St. Galler Patres Johannes Rustaler und Mauritius Enck seine Schiiler
gewesen. Von beiden sind in St. Gallen Kolleghefte vorhanden: « Praelec-
tiones Parisienses Joh. Maldonati in mag. Sententiarum» . Nikolaus
Serarius mit den « Prolegomena biblica» (V, 280), worin er fiir Deutsch-
land das Lesen der HI. Schrift in der Volkssprache erlaube. Benedikt
Pererius mit «Adversus fallaces et superstitiosas artes, 1. e. de magia
etc.» (VII, 513); Sebastian Barvadas mit den «Commentaria in concor-
diam et historiam evangelicam» (IX, 320); Cornelius a Lapide, den
die St. Galler zu den bedeutenden Exegeten zdhlen («ex recentioribusy),
mit Kommentaren zum Hebrierbrief (II, 120, 239; IV, 109), zum Deu-
teronomium (V, 173), zum Roémerbrief und zum Propheten Isaias, wo
itberdies die Bemerkung steht: «ita docte, ut pleraque alia Cornelius a
Lapide in illum Isaiae locum ...» (VIII, 440, 445).

¢) Theologen

Theologen aus der strengen Jesuitenschule, welche alle Elemente der
exegetischen und historischen Theologie vereinigten und die neueren
Forschungen und Anregungen in ihre Werke miteinbezogen %, haben
den CTSG in eminenter Weise geprégt.

An ihrer Spitze steht im CTSG mit gegen 900 Zitaten eindeutig Franz
von Suarez, selbst wenn die St. Galler nicht immer mit seiner Lehre
einig gehen. Die meisten seiner Werke scheinen auf; es soll hier jedoch

! HENGGELER I S. 251 {.
2 M. GRABMANN, a. a. O. S, 168,

27



darauf, verzichtet werden, sie einzeln zu nennen !. Wertvoller mag es
sein, eine Liste jener Werke hier anzufiigen, die sich noch heute zahlreich
im Bestand der Stiftsbibliothek 2 St. Gallen befinden, bzw. zur Ent-
stehungszeit des CTSG in der Klosterbibliothek vorlagen. St. Gallen
legte schon von allem Anfang an groBen Wert auf eine hervorragende
Bibliothek 3. Wahrend von Gregor von Valentia 17 Werke dort liegen,
sind es von Franz von Suarez die folgenden:

«Commentariorum ac disputationum in tertiam partem Divi Thomae»

(Ed. 2, Lyon 1593/94).

«Commentariorum ac disp. in tertiam partem Divi Thomae, Tomus I1I:

de Sacramentis in genere; IV: de Sacramentis et Indulgentiis; V: de

Censuris» (Miinchen 1599-1617).

«Varia op;uscula theologica» (Lyon 1600).

«Commentariorum ac disp. in tertiam partem Divi Thomae, Tomus
quartus» (Lyon 1603).

«Commentaria ac Disputationes in primam partem Divi Thomae, de
Deo Uno et Trino» (Miinchen 1607).

«Opus de Virtute et Statu religionis» (4 Tomi in 3 Vol., Miinchen
1609-1626).

«Tractatus de Legibus ac Deo legislatore in decem libros distributos»
(Lyon 1613, Antwerpen 1614, Lyon 1619).

«Franciscus Suarez e Societate Jesu Metaphysicarum disputationum,
in quibus et universa naturalis theologia ordinate traditus, et quaes-
tiones omnes ad duodecim Aristotelis libros pertinentes accurate
disputantur» (2 Tomi, Mainz 1614).

«Commentariorum ac disp. in primam partem et in primam secundae
summae Theologiae sancti Thomae Aquinatis tomi tres» (3 Tomi,
Venedig, 1608, Lyon 1620).

«Opuscula moralia» (Antwerpen 1617).

«Commentariorum ac disp. in tertiam partem sancti Thomae» (4 Tomi,
Lyon 1620).

Daraus 1st ersichtlich, wie reichlich den St. Galler Theologen Quellen
zur Verfiigung gestanden haben, die Verwendung fanden in simtlichen
Binden des CTSG; und eben, weil Suarez darin auf Schritt und Tritt

1 Vgl. K. WERNER, Franz von Suarez und die Scholastik der letzten Jahrhun-
derte, Regensburg 1861; E. ELorDUY, in: LThK 21X 1129-1132; KocH, S. 1716, ;
Nmecl. 111, 376-385,

2 F. WEIDMANN, Geschichte der Bibliothek von St. Gallen seit ihrer Griindung,
aus den Quellen bearbeitet auf die Tausendjihrige Jubelfeier, St. Gallen 1841,
S. 69, 456—474.

3 J. Durr, Stiftsbibliothek St. Gallen, 2. Auflage, Uznach 1970, S. 7, 17-22.

28



begegnet, scheint es miilig zu sein, irgendwelche Zitationsstellen aufzu-
fithren. Blof3 vereinzelt lehnen die St. Galler die Lehrmeinung des grofen
Theologen ab (II, 181, 185, 647 ff.; III, 337, 393; VIII, 165; IX, 296,
398, 507).

Eine nicht weniger bedeutende Stellung nimmt mit 750 Zitaten im
CTSG Gabriel Vasquez einl. Besonders stark vertreten ist er mit
seinem in 10 Binden erschienenen Thomaskommentar 2 im I., IT. und
VIII. Band der St. Galler Theologie. Einige Opuscula werden namentlich
angefiihrt, so: «De scandalo» (IV, 553 etc.), «De reditibus» (V, 433, 448
etc.), «De restitutione» (V, 476, 489; VI, 314, 437), «De beneficiis» (V,
559; VII, 44). «De pignoribus» (VI, 510). Immer wieder weisen die
St. Galler auf die Lehrmeinung von Vasquez hin: «... ut docet melius
Vasquez; ut recte Vasq.; qua de re videndum est Vasq.» (I, 48, 51, 115,
188, 426 etc.). In manchen Lehren erscheint er ihnen zu streng (V, 433),
doch anerkennen die St. Galler, daBl er den Probabilismus verteidigt
(I1, 578, 581). Uber Vasquez zitieren sie einen gewissen Martinus
Magister, einen nicht nidher bekannten Pariser Theologen 3 (11, 727).
Trotz des groBen Ansehens bezeugen sie ihm nicht iiberall volle Aner-
kennung und lehnen manche seiner Lehren sogar ab (I, 172 f., 233 etc.;
II, 63, 326 f., 355 etc.; 111, 7 ff., 66, 176 etc.; V, 448; 1X, 296; X, 356,
546 etc.).

Mit ungefihr 650 Zitationsstellen steht Leonhard Lessius an dritter
Stelle im CTSG. Die St. Galler bevorzugen seine Meinung vor allem im
V., VI. und VII. Band ihrer Theologie. In der Sakramentenlehre wird
immer wieder sein Werk «De jure et justitia» zitiert (X, 568, 619, 621, 634
etc.). Allgemein scheinen folgende Werke auf: «De perfectionibus moribus-
que divinis libri 4», «De gratia efficaci, decretis divinis, libertate arbitrii et
praescientia Dei conditionata disputatio apologetica et de reprobatione
angelorum et hominum, altera de praedestinatione Christi», «De summo
bono et aeterna beatitudine hominis libri 4», «Quae fides et religio sit
capessenda consultatio». Am meisten zu loben sei Lessius ob des Werkes
«De jure et justitia caeterisque virtutibus cardinalibus libri 4 ad II-II
d. Thomae» . Wie sehr die St. Galler Lessius geschdtzt haben, geht
aus folgenden Zitaten hervor: «...ut optime Lessius... dicens, esse
sententiam vere Deo dignam» (I, 158), «vide Less.; teste Less.; prout

! KocH, S. 1795 1.

2 Nmcl. 111, 385-389; SomMERVOGEL, VIII, 513-518.
3 L. Ott, in: LThK 2 VII, 126.

*+ Vgl. Nmcl. 111, 619-631; KocH, S. 1098 {.

29



pulchre probat Lessius» (I, 419435, 479-506), «ut videre est apud Less.
in egregio opusculo de vera fide capessenda» (IV, 44, 90).

Als weiterer Gewdhrsmann wird mit rund 350 Zitaten Ludwig
Molinaim CTSG herangezogen. Die St. Galler fiihren ihn in ithrem Band
iiber die Vertrige mit besonderen Worten ein: « Wer mehr und iiberaus
Wissenswertes (in Rechtsangelegenheiten) einzusehen wiinscht, kann dies
leicht tun bei den Rechtskundigen und Theologen, die in reicher Fiille
geschrieben haben. Der bekannteste unter ihnen ist Molina mit seinem
ausfithrlichen Traktat, der im zweiten Band seines Werkes enthalten
ist.» ! Nur vereinzelt jedoch, obwohl Molina in den ersten sechs Bdnden
des CTSG stark vertreten ist, fithren die St. Galler seine Werke namentlich
an: «De justitia et jure tomi VI» (II, 551; III, 130; V, 398 etc.; VII, 435,
457; X, 519, 557), «Concordia liberi arbitrii cum gratiae donis, divina
praescientia, providentia, praedestinatione et reprobatione» (II, 406;
ITI, 176, 177, 223, 224; VIII, 431) und vor allem seine «Commentaria
in prima parte D. Thomae» 2. Obwohl die St. Galler sich oft auf die nun
starker vertretene Lehrmeinung Molinas stiitzen 3, halten sie manchmal
doch an der bisher allgemeingiiltigen Lehre fest (« Verum haec Molinae
opinio nova et singularis; quare ne a communi recedamus») (VI, 316).
Inwieweit sie der neuen Lehre des sog. «Molinismus» huldigen, soll im
letzten Abschnitt dieses Teiles ndher untersucht werden.

Beinahe ebenso oft wie Molina wird im CTSG Gregor von Valentia
herangezogen, vor allem mit seinen «Commentariorum theologorum
tomi 2». Andere Werke sind nur selten namentlich genannt, so: «Analysis
fidei catholicorum libri 8» (IV, 90), «De Trinitate libri 5» (I, 146). Im
CTSG fillt auf, daB oft ausdriicklich auf seine Schriften hingewiesen
wird, die iibrigens in der Stiftsbibliothek St. Gallen noch heute in groBer
Anzahl vorhanden sind; so heil3t es beispielsweise: «qua de re videndum
est Gregorius Valent.; vide Valentia; quaemadmodum ostendit Valentia»
(I, 27, 224; 11, 32; 111, 298; 1V, 315; VIII, 320 etc.). Auch scheint er fiir
seine Lehren oft die Viterstellen zu zitieren: «... ut docent omnes SS. Pa-
tres, ut videre est apud Valentia» (IV, 270, 491; V, 123; VIII, 26 etc.). In

1 CTSG VI, S. 2: «Qui vero plura, eaque utilissima, rescire desiderabit, habebit
facile, quos copiosius consultat, tam Jurisconsultos, quam Theologos, inter quos
prae aliis nominatissimus occurret Molina per fusissimam tractationem, quam hanc
in rem instituit in tomo secundo.»

2 Vgl. Nmcl. III, 148-151.

3 CTSG I S.1791.: ¢quod autem in hac materia de Existentia Dei in rebus per
operationem, tamquam per rationem formalem, discedamus a Thomistis, id facia-
mus cum sententia hodie communiori, ut patet apud Molina.»

30



der Erbsiindenlehre wird hervorgehoben, daBl Valentia Ansichten Ecks
auf dem Wormser Religionsgesprich in Schutz genommen habe: «... ut
respondet Eckius in colloquio Wormatiensi, cuius Responsio defenditur a
Valent.» (IT, 784). Schoén und ausfiihrlich habe Valentia besonders iiber
Christus als Retter geschrieben: «Vide Valentia haec pulchre et fuse
tractantem» (VIII, 320). Dennoch teilen die St. Galler seine Lehrmeinung
nicht immer (II, 112, 437; IV, 88, 230; IX, 23; X, 414, 545) und sprechen
gegen ihn das «contra» aus (II, 537, 651; IV, 70 etc.).

Als Dogmatiker und als Jurist begegnet im CTSG mit nahezu 200 Zita-
tionsstellen Martin Becanus'. Zur Bedeutung kommen vor allem
seine «Summa theologiae scholasticae», sodann der « Tractatus de jure et
justitia» (V, 441), das «Opusculum de circulo Calvinistarums» (IV, 44,
50) und «De officiis angelorum circa homines» in der Engellehre (I1, 120).
Seine Meinung ist gefragt in den ersten vier Binden des CTSG (z. B. I,
82,110, 114, 127, 129, 134 etc. etc.; II, 120, 190, 324-584 etc.; ITI, 8-146,
295-322 etc.; IV, 14-95, 109, 151, 169, 237-254, 266-303 etc.), und eigens
auf ihn hingewiesen wird mit den Worten: «hanc totam doctrinam cum
aliis breviter docet Bec.; optime rem expedire videtur Bec.» (IV, 298,
448). In den iibrigen Banden scheint er selten auf (V, 441; VIII, 418,
421; X, 517). Nur vereinzelt nehmen die St. Galler gegen ihn Stellung,
z. B. in der Gnadenlehre (III, 8, 188, 228).

Ausgesprochen positiv standen die St. Galler zur Lehre Adam T an-
ners, der iiber 100 mal im CTSG, jedoch ohne Werkangabe %, genannt
wird, und dessen Name fast in allen 10 Bidnden fillt (I, 133, 202 etc.;
IT, 228, 230, 271, 365 etc.; III, 10, 55, 71 etc.; IV, 8, 14, 25, 155 etc.; V,
59, 68, 80, 113 etc.; VIII, 355-439; IX, 222, 223, 514-597 etc.; X, 16, 37,
45 etc. etc.). Vor allem im Traktat tiber die Ehe wird Tanner gerne her-
angezogen (X, 466—673).

Nicht so hdufig, doch immerhin zwischen 30-50 mal, fallen die Namen
folgender Theologen: Franz Toletus, der als Probabilist aufscheint
(IX, 459), mit dem Werk «Summae casuum conscientiae absolutissiman
(IV, 241; 1V, 485; V, 136, 240, 273; VI, 112-672; VII, 85; IX, 332, 596;
X, 313, 465, 468); Christoph Gillius3 mit dem Kommentar «De
doctrina sacra et de essentia unitate Dei libri 2» im I. und VIII. Band
(I, 11, 21, 40, 53 etc.; VIII, 370-379); seinem Werk sind theologische
Begriindungen entnommen (I, 30, 33, 66, 76, 181 etc.), und manchmal

1 P. MUSCHARD, a. a. 0. S. 235; M. GRABMANN, a. a. O. S. 160 u. 172,
2 Nmcl. III, 638 ff.; SommERVOGEL VII, 1843-1855; KocH, S. 1726.
3 Ebd., II, 397.

31



wird seine Lehre anderen vorgezogen («rectius distinguit Gillius») (I, 138,
168); Johannes de Sales mit seinen Thomaskommentaren und seinem
«De Legibus Tractatus» (I, 338, 534; III, 10, 22, 30, 120 etc.; V, 161,
162, 164 ; VI, 22-244); Luis de T orves mit den Werken «Disputationum
in II-II d. Thomae de fide, spe, charitate et prudentias und «Opusculus
de electione», die mit Ausnahme der Praedestinationslehre (I, 425) meist
positiv herangezogen werden. (I, 6; IV, 64 1., 180, 186, 202 etc.; VI, 433;
VII, 125; VIII, 418, 421); vor allem oft steht sein Name im Band iiber
die theologischen Tugenden (IV, 5-89); Franciscus Amicus mit dem
«Cursus Theologicus» (III, 45), der {iberall an den Jesuitenschulen vor-
getragen wurde !. Auf Amicus wird hingewiesen mit den Worten: «quam
videre perutile est cum Amico; quorum argumenta levia vide cum eorum-
dem solutionibus apud Amic.» (X, 505, 508). Er mache auch aufmerksam
auf ein Dekret Urbans VIII., das Alexander VII. am 28. Mirz 1666
zuriickgezogen habe (IX, 547). Mit weiteren Zitaten steht Amicus im
CTSG (I1, 166, 172 etc.; VIII, 132, 245; IX, 214, 220, 328 etc.; X, 36,
53, 111 etc.).

Nur ganz vereinzelt scheinen auf: Pedro da Fonseca, der mit dem
Aristoteleskommentar in philosophischen Fragen vertreten ist (I, 110,
360; 1V, 67, 71; VIII, 223, 357); Lucas Pinelli 2 mit dem Werk «De
statu animarum in altero saeculo» (IX, 551); Franciscus Albertinus 3
mit «Quaestiones theologicarum ex principiis philosophicis deductarum»
(I, 56, 297, 313, 333); Johannes Pelecyus mit seiner Thesis 59 ¢ Dispu-
tatio de fide» (Dilingae habita) (IV, 147). Als Pelecyus in Dillingen lehrte,
besuchte P. Bernhard Miiller (1557-1630), der spitere Fiirstabt von
St. Gallen, daselbst seine Vorlesungen *. Fernandus Mascarenhas
schrieb einen «Tractatus de auxiliis gratiae divinae ad actus supernatu-
rales», der besonders im III. Band angefiihrt wird und vor allem zu-
sammen mit Molina und Vasquez ° (I, 297, 310, 312, 319; III, 215-260).
Jakob Granadus, dem die St. Galler das Pridikat zugestehen «ut
bene notavit Granato» (II, 353, 443, 453); Caspar Hurtadus® wird
im CTSG angefiithrt mit seinen Werken «De incarnatione Verbi» (VIII,
223) und «De matrimonio et censuris» (X, 522); IF'ranciscus de Oviedo
mit dem «Cursus philosophicus»; Rodrigo de Arriaga mit einer Meta-

! Ebd., ITI, 933 f{.

2 Ebd., I1I, 366 f.

3 Ebd., 111, 375.

* HENGGELER I S. 257.

6

Vgl. M. GRABMANN, a. a. O. S, 170.
Nmcl. 111, 922 1.

32



physik (VIII, 144 1.); Pallavicino Pietro Sforza, dessen Meinung in
der Gnadenlehre die St. Galler ablehnen (VIII, 302); Manuel de Goes
als Vertreter der Coimbrizenser ! (I1, 353, 443).

d) Moraltheologen

Ein Hauptgewihrsmann auf moraltheologischem Gebiet war fiir die
St. Galler Aegidius Coninck mit iiber 500 Zitationsstellen aus seinen
Werken: «Commentaria ac disputationes in universam doctrinam d.
Thomae: de sacramentis et censuris» und «De moralitate, natura et
effectibus actuum supernaturalium in genere et fide, spe ac caritate in
specie» (II, 449-601, 681, 738; III, 50, 134; IV, 431, 501; VI, 60, 131,
146-164 etc.; 235-246, 409, 600-696; VIII, 418-436). Vor allem geschitzt
wurden seine Ansichten in der Sakramentenlehre (IX, 8-157, 169-239,
287497, 507-615; X, 17-373, 399457, 461-731). Vereinzelt wird seine
Lehre abgelehnt: «neque Coninck sententia admodum placet» (V, 60,
70 f.; VIII, 30; X, 16, 42, 45).

Ca. 450 mal wird Thomas Sanchez zitiert mit den Werken: «De s.
matrimonii sacramento seu opuscula moralia», worin er «de jure et
justitia, de ultimis voluntaribus, de jejunio et observatione festorum, de
judicibus et accusatore, de ordine» handelt. Seinen Werken sind viele
Beispiele, theologische Erérterungen und prinzipielle Fragen entnom-
men (II, 479-584, 680, 684, 713-742; 111, 141 £.; IV, 142, 259, 285; V, 60,
151, 160, 220-278; VI, 30, 199-228, 465 etc.; VII, 45, 57, 80, 120-133 etc.
etc.; 1X, 210, 216; X, 26, 207-247 etc.). ZahlenmiBig hiufig wurde
Sanchez im Traktat iiber die Ehe herangezogen (X, 461-731).

Paul Laymann ? wurde in den etwa 170 Stellen vor allem mit seiner
«Theologia moralis» herangezogen, nicht selten, um die rechtlichen Ver-
héltnisse in Deutschland zu beleuchten (VII, 439, 488, 533; IX, 217,
221 etc.). Die Angabe einiger weiteren Zitationsstellen mag geniigen
(IT 271; IIT 41, 48, 92 etc.; V, 64, 134, 153 etc.; VI, 84, 91, 101 etc.; VII,
51, 56, 153 etc.; 605-709; IX, 181-244, 460492, 549-609 etc.; X, 124,
223-254, 541-644 etc.).

Mit 100-125 Zitationsstellen fithren die St. Galler an: Johanmnes
A zor mit den «Institutiones morales» (II, 271-587, 728-744 etc.; 111,

! Vgl. F. STEGMULLER, in: LThK 2 IT 1251.

2 TH. SpecHT, Geschichte der ehemaligen Universitit Dillingen und der mit
ihr verbundenen Lehr- und Erziehungsanstalten, Freiburg i. Br. 1902, S. 120 f{,,
326; P. MUsSCHARD, a. a. O. S. 238.

3 33



21 etc., 52-57, 66, 70 etc.; 1V, 239, 252 etc.; V, 129-161, 384-555; VI,
20-260, 306 etc., 522 etc., 651 etc.; VII, 30-358, 364487, 538-714; 1X,
217, 460, 558-611 etc.; X, 28, 153, 308 etc.); Henrique Henriquez,
der mit seiner «Theologiae moralis summa» vor allem hédufig in der Sa-
kramentenlehre zitiert wird (11, 64, 152, 555 etc.; V, 64, 158, 236; VI,
22,72, 225 etc.; VII, 60-100, 120, 139 etc.; VIII, 255, 246, 364). Manch-
mal wird seine Meinung abgelehnt (II, 152; V, 64; VI, 72, 587; IX, 325,
502; X, 159, 252, 547). Uber ihn wird ein gewisser Simon Majoli!
zitiert (X, 295). Emmanuel Sa schrieb «Aphorismi confessariorum»
(Gewissensentscheidungen), die ein anschauliches Bild der moraltheo-
logischen Kasuistik um 1600 ergeben und in verschiedenen Bédnden des
CTSG angefiihrt werden (11, 239, 683 f., 738; IV, 245, 535, V, 145, 23511,
247 etc.; VI, 72, 260 etc., 438, 440 etc.; IX, 212, 277, 459 etc.; X, 82,
98 etc., 252, 255, 280 etc.). Besonders hiufig wird Sa im VII. Band iiber
die Tugend der Religion, die Zensuren und die Irregularititen heran-
gezogen (VII, 50, 67, 79-98, 145-176, 294-354 etc.) und durchwegs
iibereinstimmend zitiert.

Weniger hiufig oder gar vereinzelt stehen folgende Autoren im CTSG:
Ferdinandus Rebellus mit «De obligationibus justitiae, religionis et
caritatis» 2, dem die St. Galler gerne ausgefallene Fragen entnehmen
(IT, 730; 'V, 463, 478; VI, 381, 500, 549 etc.; X, 462-724). Oft betrachten
sie seine Lehrmeinung als zu streng und lehnen sie ab («non enim placet
opinio Rebelli) (VI, 22, 215, 329, 338; VII, 407; X, 526, 544 etc.); Johan-
nes Kardinal de L ugo mitseinem«Deincarnatione»(1I, 640) und andern
einschligigen Schriften (ITI, 228 f.; IV, 329, 575, 684; VIII, 155, 207;
IX, 34, 286, 426, 485 ff.; X, 53, 126, 138 etc.). Nicht immer decken sich
die Ansichten (III, 302) («nos tamen ... contrarium docebimus») (VIII,
175); Valerius Reginaldus mit den Werken: «Praxis fori poeniten-
tialis ad directionem Confessarii», «Compendaria praxis difficiliorum
casuum conscientiae in administratione sacramenti poenitentiae...» (II,
730;1V,427;V, 139, 248; VII, 28, 156, 160, 234 etc.; X, 27, 248, 535 etc.),
wobei die St. Galler manchmal nicht mit ihm einig gehen (V, 145; X,
396 1.); Stephan von Aquila mit dem Traktat «De censuris ecclesia-
sticis» und der «Summa seu Manuale Navarri» (VII, 683, 710; IX, 155,
192; X, 219); Martin Antonio Delrio mit dem bekannten Werk
«Disquisitionum magicarum libri VI», dem die St. Galler gerne obskure
Dinge entnehmen (VII, 522; VI, 649-657 iiber die Anwendung der

! Nmcl. III, 342.
2 Nmecl. ITI, 598.

34



Folter; VII, 502-507 iiber die Wahrsagerei, VII, 513 iiber Zauberei und
Verhexung); Vinzenz Figliucct mit «Moralium quaestiones de christia-
nis officiis et casibus conscientiae» (II, 570 ff., III, 158; VI, 262; VII,
603-618, 632 etc.; X, 595, 598); Paulus Comitolus mit «Responsa
moraliay (VII, 616; IX, 210, 243; X, 718); die St. Galler scheinen seine
Lehre vorsichtig aufgenommen zu haben; Ferdinand de Castro Palao
mit «De virtutibus et vitiis contrariis in varios tractatus et disputationes
theologicas» (V, 229 f.; VI, 84 {.; VII, 51, 154, 168 {., 181 etc.; X, 151,
228, 246, 267 etc.), in bezug auf das Debitum conjugale gehen die An-
sichten auseinander (X, 644, 661 ff. etc.); Hieronymus Dandinus?
mit «De anima» (IX, 375); Stephan Fagundez? mit «10 Praecepta
decalogi» (V, 420); Nikolaus Baldelli 3 mit den «Disputationum ex
morali theologia libri V» (V, 198); Martin Perez de Unanoa mit dem
«Opus morale theologicum de s.matrimonii Sacramento» (X, 707);
Stephanus Vitus, der zur Zeit, als die St. Galler Patres Modestus SpieB
und Pius Reher in Dillingen studierten *, dort Professor war; im CTSG
werden die Thesen 65, 71 und 80 angefiihrt (II, 584, 658; V, 333, 343, 468).

e) Aszetische Schriftsteller und Kirchenhistoriker

Mit seinem Katechismus wird Petrus Cantsius genannt (IX, 250).
Als Historiker begegnet Orazio Torsellini mit dem Werk «Epitome
Historiarum ab orgine mundi usque ad annum 1598» (I, 655). Als asze-
tischer Schriftstellerist Franciscus Arias mit der «Imitatio de Christo»
und dem Traktat «De oratione mentali» vertreten (II, 584). Von Jakob
Alvarez de Paz wird «De vita spirituali» angefiithrt (II, 588) und von
Philippe Labbe der «Liber de dolo» (VI, 32).

4. Weltpriester, Laien und Theologen verschiedener Orden

a) Kontroversisten, Polemiker und Exegeten

Albert Pigge, dessen Werk iiber die Erbsiinde die St. Galler ablehnen,
wird zum Hiretiker gestempelt (II, 786 f.). Jodocus Clichthovaeus
wird mit dem «Liber 12» genannt (I, 575). Cornelius Jansen d. Ae. ver-

1 Nmcl. 111, 280 FuBn. 2.

2 Nmcl. IT, 1187.

3 Nmcl. III, 1190.

+ HENGGELER 1 S. 284, 287.

35



faBte als Exeget die «Concordia evangelica» (VILI, 233, 239; IX, 165)
und die «Commentarii in Concordia» (IX, 320 f., 331 f.). Als Haretiker
abgelehnt wird er wegen der Behauptung, es handle sich beim euchari-
stischen Mahl nur um ein mystisches Essen (IX, 344). Didacus a Payva
de Andrada ! wird in der Erbsiindenlehre mit dem Traktat « De peccato
originali et de concupiscentia» angefithrt (II, 787). Vereinzelt scheinen
iiberdies im CTSG auf: Laelius Zaechius ? mit «De republica ecclesia-
stica» (VII, 482); Wilhelm van der Lindt (Lindanus) mit dem Werk
«De optimo genere interpretandi Scripturam» (I, 77); und William
Allen, dessen Ansichten in der Sakramentenlehre abgelehnt werden
(IX, 43, 326, 332).

b) Scholastische und Moraltheologen

Unter ihnen ragen einige hervor, die im CTSG 6fters angefiihrt werden:
Juan de M edina hinterlieB den «Tractatus de Restitutione et Contrac-
tibus» und den «De Poenitentia eiusque partibus commentarium» und
scheint rund 65 mal auf (V, 466 {., 489, 514, 529 etc.; VI, 35, 95, 127,
152 etc., 212, 215 ete.; 477-625 ete.; VII, 33, 40; 52 ete.; X, 131, 205).
Wenn die St. Galler ihn vereinzelt gegen die Thomisten ins Feld fithren
«forte magis probabiliter» (VI, 516), so lehnen sie dennoch seine Ansichten
ofters ab (VI, 113, 194, 334; VIII, 30; X, 67, 182). Alexander Pesan-
tius schrieb das Opus «Brevia commentaria et disputationes in d. Tho-
mae universam tam scholasticam quam moralem theologiam»3 und
steht an ca. 60 Stellen (I, 13, 15, 46, 134 etc.; 1I, 38-117, 184-262,
409-572 etc.; I11, 15 ff.; IV, 259, 288; V, 330; VI, 546; VIII, 24, 63 etc.).
Gregor Saye mit den Werken «Casuum conscientiae sive theologia
moralis thesaurum de censuris ecclesiasticis aliisque poenis et canonicis
impedimentis in 7 libros» und «Clavis regia sacerdotum casuum conscien-
tiae sive theologiae moralis thesauri locos omnes aperiens in libr. 12» ¢
wird an ca. 50 Stellen genannt (V, 161, 394, 466469 etc.; VI, 22, 309,
517 etc.; VII, 358, 430, 593 etc.; IX, 76, 192; X, 156, 172, 219). Nur
selten gehen die St. Galler mit seinen Ansichten nicht einig (VI, 675).
seltener werden genannt: Martin Bonacina mit einer Moraltheo-
logie (II, 593; III, 128-133; V, 204; VII, 542, 604-710; X, 26, 125,

1 Nmcl. 111, 59-62.
2 Nmcl. I1I, 160.
3 Nmcl. III, 597.
¢ Nmcl. III, 601.

36



128, 380 etc.) und Peter von Aragon mit einem Kommentar zur I1-11
des Thomas (V, 473; VI, 112, 152, 455, 556; VII, 51-102, 294 etc.; IX,
555 1.), wobei die St. Galler 6fter gegenteiliger Meinung sind (V, 411,
485; VI, 388, 432, 497).

Nur vereinzelt fithrt der CTSG an: Konrad Summenhart, womit
offenbar der im CTSG genannte «Conradus» gemeint ist, mit seiner
Schrift «Opus septipartitum de contractibus pro contractibus in foro
conscientiae et exteriori» (II1, 10; VI, 33, 88, 145; VII, 537); seine An-
sichten sind oft von jenen der St. Galler verschieden (V, 370, 410; VI,
128); Adrianus Florventinus (Papst Hadrian VI) mit «Quaestiones
quodlibeticae XII» (II, 541; IV, 249; V, 563; VI, 29, 246, 457, 556 etc.;
VII, 578; X, 64, 82, 499, 523); Hieronymus ab Angesto! mit seinen
«Moralia» (I1, 290); Cosmus Filiarchus ? mit «De officio sacerdotis»
(VII, 68, 70, 86, 114 etc.); Alphons Mendoza 3 mit «Quaestiones
quodlibeticae» (I, 322, 667; VI, 338); Ludovicus Carbond * mit einer
«Introductio in theologiam» (I, 85) und einer «Summa summarum
casuum conscientiae ...» (VIII, 439); Martin Alphonsus Vibaldus
mit einem «Candelabrum aureum Ecclesiae Dei»® (IX, 210, 271, 273;
X, 307, 443); Antonius Fernandez ¢ mit « Medullam omnium casuum
conscientiae» (X, 227); Hieromymus Llamas’ mit den Werken
«Methodus curationis animarum» und «Summa ecclesiastica» (IV, 239;
VI, 235 1., 323; VII, 178, 339; X, 172, 195, 244, 249), den die St. Galler
an einer Stelle «¢satis laxus» nennen (V, 433) und an einer andern kriti-
sieren, habe doch der Papst Lehren, die er vertrete, am 10. September
1628 verworfen (X, 256); Jakob de Graffis mit seinen Werken «Deci-
sionum aurearum casuum conscientiae» und «Practica casuum ss. Ponti-
fici reservatorum juxta decretum Clementis VIII» 8 (VI, 332, 403; VII,
85, 203, 450, 453 etc.; IX, 597; X, 163, 195, 631); Juan Sanchez, dessen
Moraltheologie wegen Laxheit auf den Index kam (V, 161; VI, 675);
Peter Hurtado® mit seiner Metaphysik (II, 54; VIII, 145, 165) und
«De incarnatione» (VII, 223); Antonius Diana mit seinen «Resolu-

1 JoecHER I S. 416.
Nmcl. III, 353.
JoecHER IIT S. 421.
Nmcl. I1I, 156 f.
Nmcl. ITI, 597.

Nmcl. III, 598 Anm. s.
JoecHER, 11, S. 2477.
Nmel. ITI, 600 {.
Nmel. ITI, 927 {.

AT=-T R U - T ¥ TSR PR N



tiones morales», worin ein gewisser Franciscus genannt wird (I1, 574),
sowie ein gewisser Naldus (X, 243), beil dem es sich offenbar um 4 #¢o-
nius Naldz handelt, der eine «Summa casuum conscientiae» herausgab;
Diana wird zitiert (I1I, 35-38; V, 201; VII, 148, 683; IX, 585, 590; X,
254, 286); Blasius a Conceptione mit einem Kommentar zur Meta-
physik (VIII, 144).

¢) Kanonisten und Juristen

Von den 33 Autoren in diesem Abschnitt werden nur einige wenige
Ofters angefithrt: so Martin Azpilcueta mit 370 Zitationsstellen. Die
St. Galler nennen ihn «Dr. Navarrus». Man begegnet folgenden Werken:
«Manuale seu Enchiridion confessariorum et poenitentium», «De horis
canonicis et oratione», «De Regularibus commentarii tres», «Consiliorum
seu responsorum libri 5», «De reditibus beneficiorum ecclesiasticorumpy»,
«Commentaria in 7 distinctiones de poenitentia» und «De alienatione
rerum ecclesiasticarum ac de spoliis clericorum commentarium». Somit
war Azpilcueta ein duBerst fruchtbarer Autor, den die St. Galler in fast
allen Binden herangezogen haben (II, 537, 541, 569 etc.; III, 93; 1V,
495, 514, 548 etc.; V, 137-159, 214, 277, 288, etc.; 396-556 etc.; VI, 21~
72, 113-260 etc. etc.; VII, 30-99, 129-351, 362-395 etc. etc.; 1X, 98, 210,
217, 243 etc.; X, 78-313 etc.). Er wird nur ganz vereinzelt abgelehnt
(11, 537; VI, 487, 566, 569, 698; X, 546).

Etwa 155 mal steht der Name von Dzego Covarruvias mit ver-
schiedenen hervorragenden Werken: «De Testamentis», «De pactis et
juramento», «De restitutione, immunitate, homicidio etc.», «Epitome de
sponsalibus et matrimoniis», « Variarum ex pontificio, regio et caesareo
jure resolutionum libri 4», «Practicarum quaestionum» und «Regula
Peccatum» (I1, 320; III, 57, 127, 137; IV, 554; V, 147, 159, 216, 377,
401 etc. etc.; VI, 11-68, 82-264, 271-290 etc. etc.; VII, 45-102, 186—-194,
205-246 etc. etc. IX, 551; X, 205, 395, 443, 470 etc.), wobei seine An-
sichten vereinzelt abgelehnt werden (VI, 472, 704; V1I, 191 {.; IX, 255f.;
X, 593). Mit 65 Zitationsstellen steht Petrus Navarrus?® im CTSG
mit der Abhandlung «De ablatorum restitutione in foro conscientiae
libri 5» (IV, 528; V, 481, 485; VI, 88, 92, 306, 330-374 etc. etc.; VII, 64,
76, 93-102; X, 499). Relativ hdufig wird mit 35 Zitaten Julius Clarus
mit zivilrechtlichen Schriften genannt: «Volumen in quo omnium crimi-

1 Nmel. III, 353.

38



num materia sub acceptis sententiis copiosissime tractatur ...» ! (VI, 5,
237 ff., 264, 279-283 etc.; VII, 202 {., 215, 232-244, 693).

Andere Autoren werden nur einmal oder ganz vereinzelt zitiert:

Johannes de Selva ? mit einem «Tractatus de beneficiis» (VII, 565);
Johannes Lopez (Lupus)?® mit «De donationibus inter virum et
uxorem» (IT, 573): Anton Gomez * mit den Werken « Varias resolutiones
juris civilis communis et regii» und «Commentarii in leges Tauri...®
(V, 539; VI, 4, 99, 101, 167, 211 etc.; VII, 212, 277); Antonius Negu-
santius ® mit einem Werk «Commentarius de pignoribus et hypothecisy,
das allerdings im CTSG nicht genannt wird (VI, 294); Hieronymus dal
Sorbo ® mit einem «Compendium privilegiorum fratrum Minorum et
aliorum mendicantium et non mendicantium» (VII, 474); Awnton
Gabriels mit seinen «Communes Conclusiones» 7 (VII, 194); Petrus
Rebuf?mit seinem « Tractatus de decimis» (VI,451; VII, 180); Andreas
Tirvaquell® mit einem «Lib. 1 de retract.» (VI, 84); Franciscus
Balduinus '° ohne Zitation eines Werkes (V, 507; VI, 33, 275; X, 471);
Tiberius Decianus ! mit seinem «Tractatus criminalis» (VII, 206);
Andreas Gail1? mit «Observationum practicarum tam ad processum
judiciarium imperialis Camerae ... libri 2» (VI, 85); Joseph Mascardi 3
mit dem praktischen Werk «De probationibus» (III, 127; VII, 213);
Petrus Gregorius Tolosanus* mit seinen Werken «De juris arte
et methodo» (III, 71 £.), «Partitiones juris canonici s. pontificii» (IV, 314),
«Syntagmata juris universi» (V, 505, 512; VI, 84), er zitiert einen gewissen
Titus Gaius ¥ (111, 71-76); Franciscus Sarmiento 1%, dessen Werk
«De reditibus» von Lessius beniitzt worden war (VI, 44, 47); Simon

! JorcHER I S. 1935,

2 Nmcl. II, 1176.

3 JoecHER II S. 2527,

+ JoecHER II S. 1064.

5 Joecuer III S. 850.

6 JoeEcHER IV S. 686.

7 Nmcl. 11, 1552.

8 Nmcl. IT, 1556.

9 JoEcHER IV S. 1219 f,
10 TorcHER S. 735 1.

11 TJoecHER II S. 59,

12 Nmcl. IT1, 353.

13 Nmel. TIT, 343.

14 Jorcuer II S. 1168.
13 Joecner I S. 1552; Gragsse III S. 5.
16 Nmecl. III, 348.

39



Majoli? mit «De Irregularitatibus et alils canonicis impedimentis»
(X, 449) und tiber Henriquez (X, 295); Gabriele Paleotts mit «De nothis
spuriisque filiis» (X, 669); Peter Binsfeld * mit seinem « Commentarius
in titulum juris canonici de injuriis de damno dato» (V, 501); Johannes
Francitscus Balbus3 mit seinem Traktat «De praescriptionibus»
(V, 521, 528; VII, 192); Nicolaus Vigel* mit «De utroque retractu
municipali et conventionali» (VI, 86); Franciscus Bursatus> mit
«Consilia et decisiones» (VII, 213); Stephanus Gratianus® mit
«Disceptiones forensium judiciorumn» (X, 449); Heinrich Canisius mit
der «Summa juris canonici in 4 institutionum libros contracta cum con-
cordatis Germaniae» und «De sponsalibus et matrimonio» (VII, 699,
714; X, 577); Johannes Guttierez 7 mit seinen Werken «Quaestiones
tam ad sponsalia de futuro quam ad matrimonia eorumque impedimenta»
und «Praxis civilis et canonica» (VI, 238; VII, 231, 434; X, 551, 638,
680, 702); Prosper Farinacct mit seinen Schriften «Decisionum s.
Rotae romanae Centurias IX» oder «Decisiones novissimae diversorump»
(X, 702, 718) und «De immunitate ecclesiarum et confugientibus ad
eas ad interpretationem Bullae Gregorii XIV. ...» (VI, 403; VII, 202 bis
234) wobei die St. Galler eigens auf die Constitutio Gregors hinweisen,
die am 28. Mai 1591 erschienen sei (VII, 203, 206); Andreas Fachzi-
neus 8 mit dem «Tractatus de bonorum possessione et jure accrescendi»
und den «Controversiarum Juris Libri XI1I» (V, 469; VI, 200); Johannes
Baptist Vivianus® mit «Rationale juris pontificii seu rationalia juris
canonici libri 5» (X 522 658); Honorius van Axel® mit «Totius juris
canonici Compendium» (X, 682); Nicolaus Garzias mit seinem «Trac-
tatus de beneficiis» (VII, 48 f., 53, 94, 103, 591, 693, 710) und A gostino
Barbosa ' mit den Werken «Remissiones doctorum super varia loca
conc. tridentini», «De officio et potestate episcopi», « Variae juris tracta-
tiones sive de clausulis» und « Juris ecclesiastici universi libri 3», wobel

1 Nmcl. IiI, 342 1.

2 P. MUSCHARD, a. a. O. S. 237,
3 JoecHER I S. 726.

* JoecHER IV S, 1595.
5 JoecHER I S. 1506.
6 JoecHER II S. 1141.
7 Nmcl. ITI, 580 {.

8 Nmcl. III, 585.

9 Nmcl. III, 879 1.

10 Nmel. I1I, 872.

11 Nmecl. ITI, 1165.

40



das letztgenannte 1m CTSG unter den Initialen «J. E. U.» zitiert wird
(VII 692 702; X 447) (III 91, 127; VII, 683, 702; IX, 556; X, 239,
447 1.).

d) Mystische Theologen und Kivchenhistoriker

Diese Autoren sind nicht immer mit Namen genannt, wie folgendes
Beispiel besagt: «Ita communiter sentiunt tam Scholastici, quam Theo-
logiae Mysticae Magistri» (II, 584). Sodann kommen sie nur vereinzelt
vor: Juan Luis Vives?! mit einer kritischen Ausgabe von Augustinus
«De civitate Dei», von der die St. Galler sagen, daB sie von der Kirche
verboten worden sei «usque ad purgationemn» (VIII, 148). Peter van der
Vorst, dessen Lehren die St. Galler abweisend gegeniiberstehen (I, 164,
379); Ludovicus Blostus? mit elnem «Speculum monachorumy (II,
587); Johannes de la Cruz mit einer Ordenschronik (VI, 237); Josef a
Costa? mit einem «Liber 6 de procurando Indorum salute» aus seinem
Werk «Historiarum Indicarum libri XVI» (IX, 234, 236); Caesar
Baronius mit «Annales ecclesiasticiy (V, 67; VII, 134, 366; IX, 332;
X, 398); Andreas Victorellus* mit «De angelorum custodia libri 2»
(I1, 120 1.).

e) Theologen aus dem Stift St. Gallen

In der langen Reihe der Autoren, aus deren Werken die Professoren
von St. Gallen geschépft haben, begegnen im CTSG wenigstens die Na-
men von zwei Patres von St. Gallen, deren Schriften ebenfalls beniitzt
worden sind:

Modestus Spiess, der 30 Jahre lang in Rorschach und St. Gallen als
Theologieprofessor tdtig gewesen war °, wird genannt im Traktat iiber
die «Ignorantia vincibilis». P. Modestus Spiess habe dariiber in einer
Disputation, die im Kloster St. Gallen 1644 im Druck erschienen sei,
ausfiithrlich gesprochen: partim fuse alibi in separata disputatione a
R. P. nostro Modesto Spies, Oeconomo Rosacensi edita habentur, typis
his ipsis Monasterii S. Galli de anno 1644» (11, 750) ©.

Nmecl. 11, 1231-1237.
Nmel. 111, 134.
Nmecl. ITI, 558.
Nmel. III, 1106.
HENGGELER I S. 284.
¢ Diese Disputation wird heute noch in der Stiftsbibliothek St. Gallen auf-
bewahrt. Vgl. HENGGELER I S. 286.

LU U

41



Y so Pfawu schrieb fiir die Schweizer Benediktinerkloster ein «Collec-
tarium sive summarium privilegiorum Abbatibus et Religiosis monaste-
riorum exemptorum ordinis Benedictini per Helvetiam ab Urbano VIII,
feliciss. record. perpetuum concessorum, Anno M DC XXI. pont. IV.
19. Septb. Opera et studio r. p. Ysonis Pfaw compilatum et editum
anno 1665 cum licentia et facultate superiorum typis eiusdem monasterij
exudebat Joann. Adamus Haercknerus» !. Dieses Collectarium haben
Abt Augustin Reding von Einsiedeln in seiner «Theologia scholastica»
und Abt Adalbert II. Defuns von Disentis in seiner Theologie benutzt 2.
Ebenso verweisen die St. Galler in ihrem CTSG einige Male darauf hin:
«Videantur etiam Collectarium Privilegiorumn Benedictorum per Helve-
tiam, ... nuper a. R. P. nostro Ysone Pfaw editum anno 1665» (VII, 616,
684; X, 220).

Ebenso wird auf ein « Compendium Societatis Jesu» verwiesen (X, 220).
Das Ordensrecht nimmt im CTSG einen breiten Raum ein. Daher werden
die Regeln der verschiedenen Ordensstifter erwahnt (VII, 451). Vor
allem aber werden Regeln angefiihrt, welche die Religiosen der Societas
Jesu betreffen (VII, 473, 369; X, 223, 615, 665), jedoch auch ein «Com-
pendium Privilegiorum Mendicantium» (V, 396; X, 238).

f) Unbekannte Autoren

Infolge mangelhafter Zitation war es nicht méglich, einige Autoren,
die der CTSG anfiihrt, zu identifizieren, so: A7mzl. unter dem Stichwort
«v. Eucharistia» (IX, 325); Can. mit «Praelectiones de Sacramentis»
(VIII, 223); Eustachius mit einer Ethik (V, 354); Johannes Faber
mit «Institutiones de rerum divisione» (V, 507)3; Horat Lucius
Gallien. mit einem «Tractatus de privilegiis scolarium» (III, 33);
Franciscus Garzias mit einem «Tractatus de Contractibus» (VI,
225)%; Hartp. mit dem Hinweis ¢ad § 35 Instit. de Rer. Divis.»
(VI, 476) 5; Ignatius Lopez mit einer Schrift «pract. crim. s. 69»
(VII, 235)%; Ambrosinus ohne Werkangabe (VII, 206) 7. Ein ge-

! HENGGELER I S. 306.

2 1. MULLER, Die Disentiser Barockscholastik, in: ZSKG 52 (1958) S. 21.

3 Vgl. Diexkamp, S. 98; W. Eckerr, in: LThK 2 I1I, 1330 {.; JoecHER II S. 466
u. 469,

* Vgl. Nmcl. IV, 901 Anm. 2; JoecHER IV S. 2427.

3 Vgl. JoecHER II S. 1374,

& Vgl ebd. 11, S. 2609; GraEssE, 1V, S. 259.

7 Vgl ebd. I, S. 334; Forts. Bd. ApeLunc I S. 699 1.

42



wisser Nugnus wird etwa 20 mal zitiert (IX, 106, 146, 296, 303, 339
etc.; X, 58, 74, 131, 163 etc.) und dabei &fters abgelehnt (IX, 146,
296, 34ag X, 58) L,

5. Statistische Auswertung

In der folgenden Statistik werden, um einen allgemeinen Uberblick zu
gewinnen, die einzelnen Autoren mit der ungefihren Anzahl ihrer Zitate
im CTSG aufgefiihrt, wobei die Viterstellen, die Zitate aus Papst- und
Konzilsdekreten, sowie die Zitate von Thomas von Aquin, Augustinus
etc. ihrer Fiille wegen nicht erfal3t werden.

A. Zusammenstellung der Autoren

Zahl der Autoren

I. Abschnitt: Antike Schriftsteller und christliche Viter
1. Antike Schriftsteller und Philosophen

o

! Vgl ebd. I 5.631; II S. 68; ITI S. 999; Nmcl. 11T S, 404.

Cicero

Ovid

Horaz

Varro

Johannes Latinus
Vergil

Homer
Hippokrates
Galenus

Christliche Viter

Ignatius v. Antiochien
Tertullian

Ulpianus

Origenes

Cyprian v. Karthago
Arnobius d. A.
Lactantius

Gregor v. Nyssa
Didymus

Epiphanius v. Salamis

Plinius
Seneca
Juvenal
Suetonius
Demokrit
Anaxagoras
Aristoteles
Avicenna
Averroes

Eusebius v. Cisarea
Hilarius

Athanasius
Ambrosius

Basilius d. Gr.

Cyrill v. Jerusalem
Gregor v. Nazianz
Theodoretus
Johannes Maxentius
Boethius

Johannes Chrysostomus Fulgentius

Hieronymus

Gregor v. Tours

18

33

43



Theodor v. Mopsuestia Dionysius Areopagita
Johannes Cassianus Gregor d. Gr.
Augustinus Isidor v. Sevilla

Cyrill v. Alexandrien  Johannes Damascenus
Nemesius

Zahl der
Autoren Zitate

II. Abschnitt: Autoren der Scholastik 67 1066

1. Vor- und Friihscholastik 16 124

Alkuin um 804

Pascasius Radbertus um 859
Johannes von Gorza t 976
Berengar von Tours * + 1088
Lanfrancus t 1089
Guitmundus t 1095

Anselm von Canterbury t 1109
Alger von Liittich 1 1131
Rupert von Deutz f 1135
Hugo von St. Viktor f 1141
Bernhard von Clairvaux t 1153
Gilbert von Poitiers * 1 1154
Petrus Venerabilis t 1156
Petrus Lombardus 1 1160
Richard von St. Viktor t 1173
Rolando Bondinelli (Alexander III.) 1 1181

wn

o
H OO HRFE OO WNS H H H s

W

2. Hochscholastik 14 202 + x

Wilhelm von Auxerre * t 1231/37
Alexander von Hales t 1245 30
Wilhelm von Auvergne t 1249 1
Bonaventura } 1274 50
Thomas von Aquin t 1275 X
Petrus Julianus 1 1277 2
Albertus Magnus t 1280 X
Bernhard Cassinensis t 1282 1
Heinrich von Gent * 1 1293 10
Johannes von Paris * 1 1306

Johannes Duns Scotus t 1308 100
Aegidius von Rom 1 1316
Johannes de Pouilli * 1321
Franciscus Mayron * 1 1327

== W

* von den St. Galler Theologen ganz oder mehrheitlich ablehnend zitiert.

44



3. Spitcholastik

a)

Theologen und Moralisten

Petrus Aureoli * t 1322
Hervaeus Natalis t 1323
Durandus de S. Porciano t 1334
Johannes Buridanus * 1 um 1340
Petrus de Palude t 1342

Guido de Terrena t 1342
Marsilius von Padua * 1 1342
Wilhelm von Occam 1 1347
Richard Fitzralph um 1350
Gregor von Rimini 1352
Tilmann von Aquisgrano um 1360
Thomas Colingham um 1387
Johannes de Platea um 1404
Johannes Gerson 1 1429
Johannes Stoikovic t 1443
Johannes Capreolus 1 1444
Antonius Pierozzi 1 1459
Nikolaus von Kues * 1 1464
Dionysius Carthusianus t 1471
Gabriel Biel t 1495

Jacques Almain { 1515

Juristen und Kanonisten

Goffredo de Trani {1 1245
Heinrich von Seguisa { 1270
Abbas Antiquus 1296
Johannes Andreas t 1348
Bartolo de Sassoferrato t 1357
Johannes Calderinus t 1365
Antonius de Butrio t 1408
Franciscus Zabarella t 1417
Paul von Burgos t 1435
Angelus Arretinus * t um 1450
Alphonsus Tostatus t 1455
Lorenzo Giustiniani t 1455
Nikolaus Tudeschis t 1465
Angelus Carleti t 1495
Johannes von Tabia t 1521
Silvester Prierias t 1523

Autoren

21

16

37

Zahl der

(o)}
v Oy

n
S = VN O B

N
[=2 00§

225

Zitate

740

45



Zahl der

Autoren Zitate
III. Abschnitt: Autoren der neueren Zeit 199 7601
1. Theologen thomistischer Richtung 29 939
Franz von Ferrara t 1528 6
Thomas de Vio Cajetano t 1534 240
Johannes Minsing t 1541 |
Bartholomédus Fumo t 1545 5
Franz von Vitoria t 1546 20
Johannes Vignerius { um 1550 1
Ambrosius Catharinus t 1553 2
Dominicus Soto 1 1560 220
Melchior Cano t 1560 10
Petrus Soto t 1563 15
Martin Ledesma { 1574 1
Thomas Mercado t 1575 1
Bartholomidus Medina + 1580 30
Ludwig Granat 1 1588 1
Ludovico Lopez 1 1595 10
Dominicus Bannez 1 1604 75
Johannes Corradus 1 1606 2
Franciscus Zumel { 1607 35
Alphonsus Curiel 1 1609 63
Petrus Ledesma 1 1616 6
Jakob Hacker um 1619 7
Philippe Gammaches 1 1625 3
Basil Ponce t 1629 3
Johannes Malderus t 1633 130
Didacus Alvarez t 1635 4
Nikolaus Ysambert t 1642 25
Johannes Paul Nazarius t 1646 3
Franciscus Silvius 1648 4
Petrus Labat 1 1670 6
2. Aus der Franziskanerschule 13 156
Johannes Major t 1550 23
Alphonsus Castro 1 1558 12
Andreas de Vega 1 1560 8
Antonius Rubius um 1568 2
Miguel de Medina t 1578 12
Antonius de Cordoba t 1578 15
Joseph Anglés um 1588 1
Ludovicus Mirando um 1600 14
Johannes de Rada { 1608 2
Manuel Rodriguez t 1613 50
Paulinus Berti 1

46



Michael Bartholoméus Salon { 1620
Franz von Corigliano 1 1625

3. Theologen jesuitischer Richtung

a)

Kontroversisten und Polemiker

Thomas Stapleton 1 1598
Franciscus Coster 1 1619
Robert Bellarmin t 1621
Jakob Gretser t 1625

Jakob Bidermann t 1639
Johannes Mocquetius 1642
Laurentius Forer 1 1659

Exegeten

Juan Maldonado t 1583
Alfons Dalmeron t 1585
Nicolaus Serarius 1 1609
Benedictus Pererius t 1610
Sebastian Barradas t 1616
Cornelius a Lapide t 1637

Theologen

Franz Toletus 7 1596
Manuel de Goes 1 1597
Pedro da Fonseca 1 1599
Ludwig Molina 1 1600
Gregor von Valentia t 1603
Gabriel Vasquez 1 1604
Lukas Pinelli 1 1606
Christoph Gillius 1 1608
Johannes Salas T 1612
Franz von Suarez t 1619
Franciscus Albertinus 1619
Leonhard Lessius t 1623
Johannes Pelecius f 1623
Martin Becanus t 1624
Ferdinandus Mascarenhas t 1628
Adam Tanner { 1632

Jakob Granadus t 1632
Luis de Torres t 1635
Caspar Hurtadus t 1646
Franciscus de Oviedo t 1651
Franciscus Amicus { 1651
Rodrigo de Arriaga 1 1667

Zahl der
Autoren

15
1

60

—t
I
o U = =

N =W

23

890
630
170

16
125

42

40

Zitate

5360

47



48

Autoren

Pallavicino Pietro Sforza 1 1667

d) Moraltheologen 19

Emmanuel Sa t 1596
Stephan von Awvila 1 1601
Johannes Azor t 1603
Ferdinandus Rebellus T 1608
Martin Delrio 1 1608
Henrique Henriquez 1 1608
Thomas Sanchez 1 1610
Vincencius Figliucei t+ 1622
Valerius Reginaldus t 1623
Paulus Comitolus t 1626
Aegidius Coninck t 1633
Ferdinand de Castro Palac 1 1633
Hieronymus Dandinus t 1634
Paul Laymann t 1635
Stephan Fagundez 1 1645
Nikolaus Baldelli t 1655
Johannes de Lugo { 1660
Martin Perez t 1660
Stephanus Vitus 1+ um 1660

e) Aszetische Schriftsteller 5

Petrus Canisius 1 1597

Orazio Torsellini + 1599
Franciscus Arias t 1605
Jacobus Alvarez de Paz t 1620
Philippe Labbe t 1667

. Weltpriester, L.aien und Autoren 66

verschiedener Orden
a) Kontroversisten, Polemiker, Exegeten 7

Albert Pigge t 1542

Jodocus Clichthovaeus 1 1543
Cornelius Jansen t 1576

Didacus a Payva de Andrada * 1 1578
Wilhelm van der Lindt t 1588

Laelius Zaechius um 1591

William Allen t 1594

b) Scholastische und Moraltheologen 19

Konrad Summenhart + 1502
Adrianus Florentinus t 1523

Zahl der

100
12
125
45
10
120
450
15
25

510
50

170

8]
v = UGN

= = W e

(TR SO SO SR

18

Zitate

1092



Hieronymus ab Angesto um 1526
Juan de Medina 1 1546

Cosmus Filiarchus um 1575
Petrus von Aragon t 1584
Alphons de Mendoza t 1591
Ludovicus Carboni t 1597
Gregor Saye t 1602

Martin Alphons Vibaldus t 1605
Alexander Pesantius { um 1606
Antonius Fernandez um 1610
Hieronymus Llamas t 1610
Jakob de Grafhis t+ 1620

Juan Sanchez um 1624

Martin Bonacina 1 1631

Petrus Hurtado t 1631
Antonius Diana t 1660

Blasius a Conceptione t 1694

Kanonisten und Juristen

Johannes de Selva um 1510
Johannes Lopez 16. Jh.
Antonius Gomez 16. Jh.
Antonius Negusantius 16. Jh.
Hieronymus dal Sarbo 16. Jh.
Anton Gabrieli f 1555

Petrus Rebuf 1557

Andreas Tiraquell 1 1558
Franciscus Balduinus t 1574
Julius Clarus t 1575

Diego de Covarruvias 1 1577
Tiberius Decianus * + 1581
Martin Azpilcueta t 1586
Andreas Gail 1 1587

Josef Mascardi 1 1588

Petrus Navarrus 1 1594
Petrus Gregorius Tolosanus T 1595
Franciscus Sarmiento 1 1595
Simon Majoli t 1597

Gabriel Paleotti 1 1597

Peter Binsfeld t 1598
Johannes Franciscus Balbus 17. Jh.
Nikolaus Vigel t 1600
Franciscus Bursatus um 1600
Stephanus Gratianus 17. Jh.
Heinrich Canisius t 1610

Autoren

33

Zahl der

'—A
L N N = = W =) W =

[y
W
=

370

=)}
W W =

N HHHWMEMHERN DO

Zitate

49



50

Johannes Guttierez um 1618
Prosper Farinaci 1 1618

Andreas Fachineus um 1622
Johannes Baptist Vivianus um 1628
Honorius van Axel um 1628
Nicolaus Garzias 1 1645

Agostino Barbosa t 1649

d) Mystische Theologen
und Kirchenhistoriker 7
Juan Luis Vives { 1540
Peter van der Vorst * 1 1549
Ludovicus Blosius t 1556
Johannes de la Cruz 1 1591
Josef a Costa 1 1604
Cédsar Baronius 1 1607
Andreas Victorellus t 1653

5. Theologen aus dem Stift St. Gallen 2

Modestus Spiess t 1666
Iso Pfau t 1679

. Unbekannte und nebenbei

erwdhnte Autoren 29
Armil

Rabbi Abiezra
Ambrosin.

Argentina

ein gewisser Baldus
can.

ein gewisser Cynus

ein gewisser Franciscus
Alphons Deza

Diez.

Aug. Eugulinus
Eustachius

Johannes Fabius

ein gewisser Decius
Horat. Lucium Gallien.
Franciscus Garcias
Hartp.

Ignatius Lopez
Magister Martinus
Nazarius

Nugnus

Martin von Braga 1 580

Zahl der
Autoren

O N NN

U e

=

[y}
I I e ey e e el N i el o U S S e S

Zitate

50



I.

II1.

III.

Nikolaus von Lyra t 1349
Johannes von Ripa um 1350
Adam Whodam t{ 1358
Johannes Dietenberg 1 1537
Johannes Eck t 1543
Sebastian Heiss 1 1614
Antonius Naldi t 1645

B. Zusammenfassung

Abschnitt: Antike Schriftsteller und
christliche Viter

1. Antike Schriftsteller und Philosophen

2. Christliche Viter

Abschnitt: Autoren der Scholastik

1. Vor- und Friihscholastik

2. Hochscholastik

3. Spdtscholastik
a) Theologen und Moralisten
b) Juristen und Kanonisten

Abschnitt: Autoren der neueren Zeit

1. Thomistischer Richtung
2. Aus der Franziskanerschule
3. Jesuitischer Richtung
a) Kontroversisten u. Polemiker
b) Exegeten
¢) Scholastische Theologen
d) Moraltheologen
e) Aszetische Schriftsteller
4. Weltpriester, Laien und Autoren
aus verschiedenen Orden
a) Kontroversisten, Polemiker,
Exegeten

b) Scholastische und Moraltheologen

¢) Kanonisten und Juristen
d) Mystische Theologen und
Kirchenhistoriker

o

6. Unbekannte und nebenbei
erwihnte Autoren

Total

Theologen aus dem Stift St. Gallen

Zahl der

Autoren
51
18
33
67
16
14
37
21 352
16 388
199
29
13
60
7 161
6 25
23 3492
19 1671
5 11
66
7 16
19 341
33 724
7 11
2
290
317

T T = T S Gy ey

Zitate

124
202
740

939
156
5360

1092

50

1066

7601

8667

51



IV. Abschnitt

Kirchentreue der St. Galler Theologen

Die Treue der St. Galler Theologen zur kirchlichen Lehre zeigt sich
darin, daB diese sich bei der Abfassung des CTSG an die Bestimmungen
der Konzilien, der Pipste und des bestehenden Rechtes hielten und
gegenteilige Ansichten verwarfen. Entsprechende Zitate aus péapstlichen
Enzykliken und Bullen, aus Konzilsdekreten, vor allem des Trienter
Konzils, aus dem kanonischen und zivilen Recht werden in solcher Fiille
geboten, dal hier nur sozusagen wahllos einige Beispiele angefithrt wer-
den kénnen.

1. Lehventscheidungen der Pdpste und Konzilien

Clemens I. Romanwus, im CTSG als Schiiler von Petrus und als sein
vierter Nachfolger bezeichnet («discipulus S. Petri, et quartus ab eo
Pontifex»), wird angefiithrt mit dem Liber 3 seiner Constitutio und einem
Brief (IX, 251). Als siebenter Nachfolger des Petrus («qui fuit VII. post.
S. Petrum») wird Alexander I. mit einem Brief an die Christenheit
genannt (IX, 326). Im Jahre 222 habe Urban I. regiert, von dem eine
Epistel angefithrt wird (IX, 251). Papst Miltiades oder Melchiades,
wie die St. Galler ihn nennen, wird im Traktat iiber die Firmung genannt
(IX, 253). Schon Papst Fabian sage in seiner «Epistola 2. ad. Orient.»,
Jesus Christus habe die Firmung eingesetzt (IX, 258). Nikolaus 1.
habe den Bulgaren erlaubt, die Sakramente in der Volkssprache zu
spenden (IX, 22), Urban III. habe in seiner Schrift «De Usuris» das
Zinsnehmen verboten (VI, 178), Urban IV . die Simonie mit harten Stra-
fen belegt (VII, 593), wie spéter auch Pawl II., der zudem das von
Pius II. gestiftete Abbreviatiorenkolleg mit teils kduflichen Stellen
aufgehoben habe (VII, 593). VerstoBe gegen das Benefizienwesen habe
Innozenz VIII. unter Strafe der Exkommunikation verboten (IX, 22)
und den Mendikantenorden die Vollmacht gegeben, von Geliibden zu dis-
pensieren (VII, 352). Von Julius II1. fihren die St. Galler die Bulle
«Rationi congruit» an (VII, 641), von Pius I1V. die Bullen «Benedictus
Deus» und «Inter multiplices curas, quibus ex pastoralis officii debito»
(VII, 640, 645), von Pius V. den «Catechismus Romanus» (IX, 187,
269), das «Breviarium Romanum» (VII, 83 {.), das «Missale Romanumy»

52



und die Constitutio «Sanctissimus» (IX, 566, 588), die Bulla « Regularium
Personarum» (VII, 470, 643, 655), das Motu proprio « Romanum Ponti-
ficem» (VII, 471), «Decori et honestati» und «Circa pastoralis officii»
(VII, 476, 645). 1567 habe er 76 Sitze des belgischen Theologen Michael
Bajus verurteilt (IX, 225) und 1568 die Bulle «De Censibus» heraus-
gegeben, von der die St. Galler schreiben, dalB} sie in Deutschland nicht
promulgiert worden sei (VI, 144, 147, 156). Ferner wird die Bulle«Ordinis
Ecclesiastico» angefiithrt (V, 446). Damit ist angedeutet, dal3 dieser groB3e
Reformpapst im CTSG eine bedeutende Stellung einnimmt. Ebenso
geschitzt wurde sein Nachfolger Gregor XII1. mit der Bulle «Omni certe
studio» (VII, 132), der Bulle «Ascendente Domino» (VII, 362, 372, 408),
den Motu proprio «Deo sacris virginibus» (VII, 476), «Ubi gratia», der
Bulle «In dubiis, quae emergunt» (VII, 484, 485), der Bulle «Ad tollen-
dam detestabilem» (VII, 643). Verschiedene Verordnungen habe Cle-
mens VIII. getroffen (VII, 597; X, 164, 381). Eine «Revocatio Indulgen-
tiarum» habe Urban VIII. am 28. Januar 1625 angeordnet (VII, 161).
Am 18. Marz 1666 habe Alexander VII. bedenkliche Moralgrundsitze
des Laxismus verurteilt (VI, 406; IX, 547, 553; X, 238).

Auch den verschiedenen Konzilien maBen die St. Galler hohe Auto-
ritit zu. Der CTSG steht in voller Ubereinstimmung mit den Konzils-
dekreten, vor allem jenen des Tridentinums, die im CTSG in groBer Fiille
aufscheinen. Es werden jeweils die betreffende Konzilssession, das dort
behandelte Thema und die entsprechenden Kapitel zitiert: z. B. «sess. 6
de justificatione, cap. 12. et can. 16.». Ofters stehen Formulierungen wie:
«et ita deciderunt Cardinales in ... Trid.» (X, 675-678). So i1st der CTSG
von dem neuen Geist, den das Tridentinum ausstrahlte, geprigt.

2. Das bestehende Rechi

Die St. Galler haben sich im CTSG nicht bloB auf einzelne Juristen
und Kanonisten gestiitzt, sondern oft das «Corpus Juris Canonici» (CJC)
und seine Teilstiicke herangezogen und — wie sie ausdriicklich betonen —
als Quelle benutzt (III, 2; VI, 2). Als Quelle durfte darum auch die
«Concordantia discordantium canonumy, spéater « Decretum» genannt, von
Gratran, dem Vater der kirchlichen Rechtswissenschaft, nicht fehlen
(III, 146). Wahrend der «Liber Extra Gregor IX.» und der «Liber Sextus
Bonifaz VIII.» kaum Erwihnung finden, werden die «Clementinen»
ofters angefithrt (VI, 178 {.; VII, 641; IX, 462 etc.), ebenso die «Extra-

53



vagantes» Johannes XXII. und die «Communes» (V1I, 411; IX, 654 etc.).
Selbst das «Corpus Justinianum» oder, wie es seit dem Mittelalter meist
genannt wurde, das «Corpus Juris Civilis», die von Kaiser Justinian I.
vorgenommene Kodifikation des Roémischen Rechtes, fehlt nicht im
CTSG (I1I, 2, 28; VI, 2, 36 etc.).

3. Hareste und Schisma

Die Kirchentreue der St. Galler Theologen zeigt sich schlieBlich in
ihrer Haltung gegen Hiresie und Schisma. Dem Geiste der Zeit ent-
sprechend, in einer oft recht polemischen Art und Weise, befassen sie
sich mit den theologischen Auseinandersetzungen und Irrlehren, und wo
es notig erscheint, nehmen sie auch ein Stiick Kirchengeschichte in den
CTSG hinein. Nur andeutungsweise kann hier auf entsprechende Stellen
im CTSG verwiesen werden. Nahere Erklarungen finden sich leicht im
LThK.

In der Christologie scheinen die Namen der Valentinianer und der
Samosathener auf (I, 550). Der CTSG stellt sich gegen M anichdismus
und Arianismus, ebenso gegen die Marconisten, Protheoniten, Priszil-
lianisten, die Gnostiker und die A pollinaristen (I, 145, 533; VIII, 148 {.).
Auch der Presbyter Aerius wird erwihnt (IX, 550). Immer wieder
fallen die Namen «Pelagiani» und «Semipelagianiy oder wie sie in
der fritheren Literatur genannt werden — so auch im CTSG - «massilien-
ses» oder «pelagianorum reliquiae» (I, 464, 465, 497 etc.). Es begegnen
die Donatisten, Anabaptisten, Albigenser und Waldenser (I1,
775; 111, 85; 1V, 114, 315; IX, 129 etc.). Gegen die «Begwardi» und
«Begwinae» habe das Konzil von Vienne entschieden (I, 221). Mit
Sabellius, der um das Jahr 260 n. Chr. gelebt habe, fillt der Name
Sabellianismus (I, 23).

Ofter als mit den #lteren Irrlehren befassen sich die St. Galler verstind-
licherweise mit denen des 16. Jahrhunderts und stellen schon in der Ein-
leitung zur Theologie die Conclusio auf: «Die scholastische Theologie ist
der Kirche von besonderem Nutzen zur Stirkung des Glaubens, zur Er-
haltung und Zierde der Kirche» (I, 11). Mit dieser Schlufolgerung weisen
sie die Angriffe der Reformatoren zuriick, die scholastische Theclogie
befasse sich mit vielen unniitzen Fragen und vermoége sich nur dank
einer kiinstlichen Dialektik zu halten, wodurch die Wahrheit verdunkelt
und verdreht werde, wie Luther, Calvin, Melanchthonund Evasmus

54



behaupteten. In diesem Zusammenhang werden die Schriften Luthers
«Contra latonumy, Calvins «Institutio religionis christianae» und Philipp
Melanchthons gegen die Pariser Theologen gerichtete «Apologia contra
Parisienses» genannt (I, 11). Es fallen Sdtze wie: «contra nostri temporis
haereticos», «ita fides contra Judaeos, Paganos et varios Haereticos»
(I, 15, 531). Die St. Galler stellen sich gegen die Tritheisten Michael
Servetus mit seinem Werk «De Trinitate erroribus libri septem» und
Giovanni Valentino Gentile, die zusammen mit Luther und Calvin
erwiahnt werden (I, 145 f.). Letztere hédtten auch aus den Lehren Stmon
des Magiers und M arkions, der die Kirche der Markioniten begriindet
habe, geschopft (VIII, 148). Wie schon vor ihnen jener radikale englische
Reformer John Wyclif, leugneten auch sie die I'reiheit eines geschaffe-
nen Willens etc. (I, 317, 395, 478, 511). So bezeichnen die St. Galler die
Hiresie Luthers und Calvins als «plus quam crassa» (I, 522 {.; II, 456 1.)
und wenden sich gegen Matthias Flacius, der gelehrt habe, «dal3 die
Erbsiinde selbst ein Wesen der Seele sey» (I1, 782). Von T heodor Beza
nennen sie das Werk «Summa doctrinae de re Sacramentaria» (VIII,
76 1.; IX, 27). Auch der Name Zwingls fehlt nicht (II, 775), sowie die-
jenigen reformierter Theologen, die religiése Schriften herausgegeben
hitten: Johannes Stumpf, Sebastian Miinster und Johannes
Aventin (V, 278).

Dariiber hinaus lieBen sich beliebig viele Stellen anfithren, aus der
Gnadenlehre (11, 239 £.), der Rechtfertigungslehre (I, 274, 281, 285 etc.),
der Sakramentenlehre (IX, 131, 229 etc.), «worin die Haretiker in Vielem
so schwer geirrt haben» (IX, 281).

Obwohl erst ein Kind der positiven Theologie, fand die Kirchen-
geschichte schon in der Barockscholastik groffe Bedeutung, wie die
Maurinerschule mit Jean Mabillon an der Spitze, der iibrigens auch
St. Gallen besucht hatte !, bezeugt 2. Dennoch gab es beispielsweise noch
um 1780 in Dillingen keine Professur fiir Kirchengeschichte 3. Sie wurde
damals in die Theologie hineingewoben. Nicht anders hielten es die
St. Galler, wofiir bloB ein Beispiel angefiihrt sei. In der Trinitdtslehre
widmen sie den Auseinandersetzungen der lateinischen und der griechi-

1 G. HEER, Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner, St. Gallen 1938,
S. 3648, 120-216, 299-312.

2 1. MULLER, Die Fiirstabtei Disentis im ausgehenden 18. Jh., in: Beitrige zur
Geschichte des alten Monchtums und Benediktinerordens, Heft 25, Miunster/West-
falen 1963, S. 219 {.

3 TH. SPECHT, a. a. O. S. 510, 516.

55



schen Kirche betreffs des «filioque» eine eigene Quaestio von 17 Seiten
mit Argumenten dafiir und dagegen und behandeln darin die ganze
Vorgeschichte einer Kontroverse, die schlieflich 1054 zum Schisma
gefithrt hat (I, 643, 6551.) 1.

V. Abschnitt

Geistigkeit der St. Galler Theologen
1. Schiichte Glaubigkert

Die Gottesgelehrten der Barockscholastik wollten die theologischen
und philosophischen Wahrheiten nicht nur in verstandesmiBig kla-
rer, sondern auch in Herz und Gemiit fassender Art darstellen 2.
Eine tiefe und schlichte Gldubigkeit begleitet die anderseits durch ho-
he Spekulation und griindliche Wissenschaftlichkeit sich auszeichnende
St. Galler Theologie.

Es mag heute eigenartig anmuten, wenn am Ende theologischer Ab-
schnitte Gebete angefiigt werden. So schlieBen die St. Galler Theologen
den vierten Band iiber die go6ttlichen Tugenden mit den Worten, man
moge das Argernis meiden und zwar aus Liebe, «die Gott in Fiille in
unsere Herzen eingieBen moge» 3. Aus Verehrung fiir die Hl. Dreifaltig-
keit wollen sie den Band iiber die Kardinaltugenden geschrieben wissen *.
«Zum Lobe der ewigen Weisheit» sprachen sie iiber die Tugend der
Klugheit >. Am Ende des Traktates iiber die Siinden und Laster bitten
sie Gott, er moge sie davon befreien in Ewigkeit 6. Thre benediktinische
Haltung und ihre Liebe zu den heiligen Gallus und Otmar kommt zum
Ausdruck, indem sie das zehnbdndige Werk abschlieBen mit dem Leit-

! Vgl. F. DvornNIK, in: LThK ? VIT 630-635: das morgenliandische Schisma.

2 1. MULLER, Die Disentiser Barockscholastik, in: ZSKG 52 (1958) 155.

3 CTSG IV S. 567: «... ex charitate teneris, quam in cordibus nostris diffundat et
dilatet Deus.»

+ CTSG V S. 292: «Haec de tribus Virtutibus Cardinalibus in honorem Sanctissi-
mae Trinitatis dicta sufficiant.»

5 CTSG V S.40: «Et haec de Prudentia dicta sufficiant ad laudem aeternae
Sapientiae. »

6 CTSG II S. 813: «Haec de peccatis, a quibus nos liberet Deus in saecula,
Amen.»

56



vers: «Alles zur groBeren Ehre und zum Lobe Gottes, der heiligen Jung-
frau und unserer heiligen Patrone» 1.

Die St. Galler betonen die Wirksamkeit des Fiirbittgebetes 2 und sind
iiberzeugt, dal3 das Gebet des Stephanus Paulus bekehrte und jenes der
Monika ihrem Sohn Umkehr bewirkte 3. Auf das Gebet zur allerseligsten
Jungfrau hin habe Gott den Geist des Albertus Magnus und des «St. Gal-
ler» Ménches Hermann Contractus mit philosophischen Weisheiten er-
fullt . Ebenso habe Gott Handwerker und Kiinstler wie Besalel und
Oholiab berufen und sie mit seinem Geiste erfiillt, um Wunderbares zu
vollbringen °.

Einen groBen Raum im Leben der Ménche nahm die Heiligenver-
ehrung ein, wovon der CTSG Zeugnis gibt. Sie schitzten die Offenba-
rungen der heiligen Birgitta von Schweden (IV, 10), verweisen auf das
Leben von Josephus Anchieta und Franz Xaver (IV, 233). Selbst Manner
dirften von heiligen Frauen den Segen erbitten, wie das Gott selber 1m
Leben der heiligen Hildegard durch Wunder bekraftigt habe (VIII, 135).
Sie erwdhnen die Heiligen Thekla, Alexius und Macarius (X, 619). Sie
berichten von der Martyrin Thekla, von Johannes Evangelist, den man
in ein IFaB siedenden Ols geworfen habe, von den drei Jiinglingen im
Feuerofen (V, 59) und von der hl. Luzia, die dem Tyrannen zugerufen
habe: «Wenn du mir die Jungfriulichkeit raubst, wird sie mir zur doppel-
ten Krone gereichen» (V, 175). Wie Rosen seien dem hl. Tiburtius die
glithenden Kohlen erschienen, auf denen er barfull habe gehen miissen
(V, 49). Solche und dhnliche Beispiele zieren den CTSG (V, 38; VI,
476 €te.).

Zu dieser schlichten Gldubigkeit gehdért auch die Verehrung von
Reliquien, der die St. Galler eine eigene Quaestio widmen (VII, 115~
129). Sie betonen, was Gott selber ehre, diirfe der Mensch nicht ver-
achten. Gott selber habe die Reliquien von Heiligen geehrt, so sehr, dal3

1 CTSG X S.731: «Omnia tamen ad Majorem Dei, B. Virginis, Divorumque
nostrorum Tutelarum honorem et gloriam. »

2 CTS VIII S. 43: «... decens enim foret, ut Deus exaudiret orationes pro salute
humani generis deprecantium omnium Angelorum, B. Virginis, aut plurium simi-
lium excellentium creaturarum.»

3 CTSG III S. 313: «Sic teste S. Augustino, oratio Stephani promeruit a Deo
Conversionem S. Pauli, B. Monica suis precibus conversionem ipsius Augustini.»

4+ CTSG III S.157: «Alberti Magni, Hermanni Contracti Monachi S. Galli,
quorum intellectum Deus ad preces S. Virginis brevl instruxit scientia multarum
rerum philosophicarum». In Wirklichkeit war Hermann der Lahme Ménch in der
Abtei auf der Reichenau.

5 Vgl. Exod. 31, 1-6.

57



er durch sie Wunder bewirkt habe (VII, 121). Eine eigene Quaestio
handelt iiber den Kult mit geweihten Gegenstdnden, wobei ein Ab-

schnitt beispielsweise iiber die Verehrung der sog. «Agnus Dei» han-
delt (VII, 132).

2. Historisches Inlevesse

Es ist nicht der Sinn eines theologischen Lehrganges, Geschichte zu
vermitteln. Dennoch finden sich im CTSG Beispiele aus der Geschichte,
vornehmlich solche, die theologische Fragen berithren. Zugleich lassen
diese Beispiele die Aufgeschlossenheit und Allgemeinbildung der St. Galler
Theologen ahnen, aber auch eine Geisteshaltung, wonach die Theologie
stark auf das monarchische Denken ausgerichtet war.

In der Einleitung zum Traktat {iber die Gesetze heillt es, iiber kaiser-
liche Gesetze zu lachen, sei gegenwirtig gewagt («nam Caesaream nunc
ridere non est tutum») (III, 3). Vielleicht wird hier auf das scharfe
Vorgehen des Kaisers in der Zeit der Gegenreformation angespielt, wird
doch dieser Satz, wie spiter aufgezeigt wird, aus fritheren Thesen iiber-
nommen, als das Restitutionsedikt von 1629 eben erst erschienen war.

Verschiedentlich - fallt im CTSG die Gegeniiberstellung der beiden
hochsten Instanzen auf: die kirchliche Obrigkeit im Papsttum und die
hochste weltliche Instanz im Kaisertum (111, 52, 108). Im Bezug auf die
Jurisdiktion unterscheide man ein kaiserliches, ein konigliches, ein her-
zogliches, ein grifliches Dominium etc. (V, 374). Im weltlichen Bereich
seien in Deutschland der Kaiser, in Spanien der Konig oberste Gesetz-
geber. In einem aristokratischen Staat wie Venedig oder Genua sei die
Legislative Sache der Optimaten, in einer Demokratie wie frither bei
den Athenern oder heute bei den Schweizern die Volksversammlung
(III, 52). Ferdinand I. habe am 19. April 1529 erkldrt, daB es in der
Macht und Gewalt kaiserlicher Majestdt liege, Verordnungen und
Gesetze zu erlassen, «besonders unter der Mitwirkung der Kurfiirsten,
Fiirsten und anderer Stdnde...»!. Die Héaretiker meinten allerdings,
solche Gesetze verpflichteten nicht im Gewissen, denn «inter Christianos
Superioritas non esse potest» (III, 85). Einen Offensivkrieg zu erkldren
sei Sache der souveridnen Fiirsten und Staaten, z. B. des Kaisers, der
Koénige von Frankreich und Spanien, des Herzogs von Lothringen, der

1 Vgl. H. ConraD, Deutsche Rechtsgeschichte, Karlsruhe 1966, 1T S. 360.

58



Republik Venedig etc. (IV, 520 1.). Die St. Galler waren der Meinung,
schismatische und héiretische Kénige kénne man absetzen (IV, 519).

Gestalten der Geschichte werden angefiihrt in der Frage, ob man
einem Menschen den Glauben aufzwingen diirfe: Im kanonischen Recht
sei der spanische Konig Sisebutus gelobt worden, weil er einst die Juden
gezwungen habe sich taufen zu lassen: ebenso Konig Ferdinand, der
Grofvater Karls V., der alle Juden und Spanier, die den Glauben nicht
annehmen wollten, vertrieben habe; und schlieBlich auch Konstantin
der GroBe, der unter schweren Strafen vorgeschrieben habe, die heidni-
schen Tempel zu schlieBen (IV, 276 {.). Spédter versuchen die St. Galler
das Vorgehen dieser Herrscher zu rechtfertigen und zu erkldren (IV,
281 ff.). Im Bezug auf den groflen Streit zwischen Papst und Kaiser
schreiben sie: um sich der Aufrichtigkeit des Kaisers zu versichern, habe
Gregor VII. Heinrich IV. (auf Canossa) die Kommunion gereicht, damit
dieser so seine wahre Gesinnung habe bezeugen kénnen (IX, 450).

Vom Ehehindernis der Schwigerschaft konne dispensiert werden. Zwei
Félle seien aus der spiteren Geschichte bekannt, jener des Konigs von
Portugal ! zur Zeit Alexanders VI. und der Heinrichs VIII. von Eng-
land 2, der von Julius II. Dispens erhalten habe, was spiter Clemens VII.
bestitigt habe (X, 708).

Auf die «Constitutio Criminalis Carolina» (CCC) 3 stiitzen sich die
St. Galler offenbar, wo sie gegen das Laster der germanischen Trunken-
heit angehen, welches die Gesundheit der Fiirsten ruiniere (V. 1971{.).

Eine andere Angelegenheit fithrt in die Niederlande. In der Quaestio
iiber das AblaBwesen heiBt es, es gebe einen dreifachen AblaB: beziiglich
der Personen, der Orte und der beweglichen Gegenstinde. Letzterer
werde auf Rosenkrdnze oder Medaillen gegeben und gehe auf Pius V.
zuriick: «cuius origo refertur in vita Pii V. lib. 6. cap. 2.» Und nun wird
berichtet: Rebellische Haretiker hdtten Margaretha von Parma, der
Statthalterin Belgiens, eine Bittschrift tiberreicht, deren unverschimte
Forderungen die Herzogin verargert hitten. Einer der Anwesenden habe
daraufhin den Ausspruch getan: die Herzogin sei nicht gekommen, um
«Geusen» zu verpflegen. Daher nenne man jene Haretiker heute Geusen.

1 Vgl. R. KoNETZKE, Geschichte des spanischen und portugiesischen Volkes,
Leipzig 1939, S. 122 und 130. Damit ist Manuel I. gemeint, der in zweiter Ehe Maria
von Aragon geheiratet hatte.

2 Vgl. H. Jepin, Handbuch der Kirchengeschichte, Freiburg/Basel/Wien 1963/
67, IV S. 663.

3 H. CoNRAD, a. a. O. 11 S. 286, 358 {., 406—413.

59



Zum Zeichen ihres Biindnisses gegen den spanischen Koénig triigen sie
eine Miinze um den Hals, die auf der einen Seite den Kénig und auf der
anderen einen Bettler zeige. Darum hidtten die Katholiken angefangen,
zum Bekenntnis ihres Glaubens sich Miinzen um den Hals zu hingen, die
auf der einen Seite das Antlitz Christi und auf der anderen das der Mutter
Gottes zeige. Diese Miinzen oder Medaillons habe Pius V. mit Abldssen
versehen, ein Brauch, der bis heute andaure (VII, 144).

Ein letztes Beispiel weist auf Maria Stuart hin. Die St. Galler loben sie
«et laudatur in hoc genere Reginae Scotiae, quae Martyrium subituray,
daB sie vor ihrem Martyrium das Sakrament, das sie bei sich getragen,

moglicherweise mit Erlaubnis des Papstes, mit eigener Hand empfangen
habe (IX, 498).

3. Verhdlinisse tm Firstentum St. Gallen

Mit Vorliebe weisen die Theologen im CTSG auf Privilegien der Fiirst-
dbte und des eigenen Klosters, sowie auf das im Territorium von St. Gallen
geltende Recht hin. Sie withlen ihnen naheliegende Beispiele und stellen
ihr Werk in ihre Zeit und in ihr Land hinein. Mit Stolz gebrauchen sie
Wendungen wie: «in nostro S. Galli Territorio; Monasterium Sangallense;
Abbates Monasteril nostri S. Galli; apud nos in Helvetiae partibus;
apud nos Germanos etc.»

Die Beichtviter des Klosters hidtten besondere Dispensvollmachten
(V, 156). Die Abte diirften Regular- und Sikularklerikern Tonsur und
niedere Weihen erteilen (X, 441 {., 449). Unwissenheit, die sich blo auf
duBere Umstidnde beziehe, mache ein Geliibde nicht ungiiltig: z. B. wenn
einer gelobt habe, in das Kloster St. Gallen einzutreten, in der irrigen
Meinung, dieses befinde sich in einer reizenden Gegend und besitze einen
fiirstlichen Palast, wihrend es sich in Wirklichkeit in den Bergen befinde
und altertiimliche und schlichte Gebdude aufweise (VII, 298). Andere
Beispiele beziehen sich auf die heiligen Gallus und Otmar (VII, 301,
337) oder auf den Ordensstifter Benediktus (I, 261).

In der Quaestio iiber das Kaufgeschift wird auf ein «Statutarium» fiir
das Territorium von St. Gallen hingewiesen (VI, 86) und an anderer
Stelle Auskunft gegeben, wie es in St. Gallen der Brauch sei hinsichtlich
des bargeldlosen Zahlungsverkehrs (VI, 162 ff.). Interessanterweise wer-
den Vergleiche gezogen zwischen Augsburg und St. Gallen: es gelte der
Preis, den ein Kdufer in seiner Stadt zu bezahlen habe (VI, 127). In
Deutschland kenne man verschiedene Getreidearten (IX, 308 ff.). Die

60



Zinssitze seien tiberall verschieden, so auch «in nostra Germania». Durch
eine Konstitution des Kaisers «facta a Carolo V. in Comitiis Augustanis
anno 1548» sei der Prozentsatz auf 59, festgelegt worden. Das gelte auch
fiir St. Gallen (VI, 150). Eigene Gesetze galten in St. Gallen fiir Wiirfel-
und Kartenspiel (V, 285).

Nach den Gesetzen St. Gallens «ex Legibus territorialibus Monasterij
nostri S. Galli» kénnten jene, die ohne Erlaubnis der Eltern oder des
Vormundes heirateten, vom Magistraten bestraft werden (X, 661). Die
Frage wird aufgeworfen, ob ein Angehoriger der protestantischen Pfarrei
St. Magnus «in Parochia S. Magni civitatis Sanctgallensis» eine clan-
destine Ehe eingehen konne (X, 592). Wihrend in anderen Staaten fiir
den nicht-katholischen Teil die Konversion vorgeschrieben sei, diirfe in
der Schweiz ein Katholik eine Haretikerin heiraten (X, 692), und der
Pfarrer diirfe bei einer Mischehe assistieren, was in der Grafschaft Tog-
genburg ziemlich oft vorkomme «in Comitatu nostro Toggenburgico»
(X, 591). Auch will man zur Taufe eines Kindes héretische Paten zu-
lassen, was in Deutschland langst iiblich sei (IX, 221). Beziiglich der
Giitergemeinschaft gelte folgendes Recht «de quo Jus Statutarium
Territorii nostri S. Galli, vulgo Erbrecht Art. 27.»: Was in der Ehe er-
worben werde, flieBe dem Manne zu; was verloren gehe, verliere der
Mann, unbeschadet des Heiratsgutes der Frau, auBer diese sei durch
einen liederlichen Lebenswandel Ursache der Schidigung (V, 304).

Auf solche Weise zeigt der CTSG einerseits einheimisches Brauchtum
in religioser und weltlicher Beziehung !, anderseits realistischen Sinn
und Heimatverbundenheit seiner Verfasser.

VI. Abschnitt

Versuch einer Beurteilung
1. Scotismus und Nominalismus

Wer den CTSG auch nur oberflichlich durchgeht, wird bald die Fest-
stellung machen, daB sich die St. Galler deutlich von der theologischen
Richtung des Johannes Duns Scotus und vom Nominalismus abheben.
Es sei nicht abgestritten, dall sie etliche Male mit der Meinung von

1 Vgl. J. DuFrt, Die Glaubenssorge der Fiirstibte von St Gallen im 17. und
18. Jahrhundert, Luzern 1944.

61



Scotus iibereinstimmen. Doch in wesentlichen Punkten stimmen sie in
ihrer Ablehnung des Scotismus mit Thomas von Aquin bzw. mit den
Thomisten iiberein !;

Theologie als Wissenschaft: Scotus betrachtet die Theologie als
praktische Wissenschaft, Thomas und mit ihm die St. Galler als Wissen-
schaft im Sinne des strengen aristotelischen Wissenschaftsbegriffes und
als eine vornehmlich spekulative; « Theologia est magis speculativa, quam
practica» (I, 44 £.).

Gotteslehre: Fiir die Gotteslehre des Duns Scotus ist die Auffassung
von der Univozitidt des Seinsbegriffes bedeutsam, worin der CTSG von
einem analogen Begriff spricht 2. Beziiglich der Einheit Gottes nimmt
Scotus einen formellen Unterschied der Eigenschaften vom Wesen und
untereinander an, der CTSG nur einen virtuellen (I, 107-110). Dasselbe
gilt in der Trinitédtslehre 3, derselbe Unterschied zwischen Erkennen und
Wollen. Die gottlichen Personen werden nach dem Aquinaten durch
Relationen, nach Scotus durch die absoluten Proprietdten konstituiert.
Der CTSG vertritt die Lehre des Thomas (I, 588 f., 604, 650653,
666669, 673).

Lehre von der Siinde: Die St. Galler schreiben: Die Seligen im
Himmel kénnten von einem inneren Prinzip, von der Visio beatifica,
her nicht mehr siindigen, wihrend Scotus die Impeccabilitas von einem
duBeren Prinzip her ableite, z. B. lasse die Vorsehung Gottes eine Siinde
nicht mehr zu (II, 219, 222 {.).

Sittenlehre: Thomas betont nachdriicklich die Natur der Dinge und
die inneren Zwecke als MaBstab fiir den sittlichen Charakter der mensch-
lichen Handlungen, wihrend Scotus mehr auf den freien Willen Gottes
rekurriere. Der CTSG lehrt: die objektive Giite komme nicht von der
Ubereinstimmung bzw. Nicht-Ubereinstimmung mit einem géttlichen
Gesetz her, z. B. der Ehebruch sei nicht schlecht, weil er verboten sei,
sondern verboten, weil er schlecht sei (II, 448 f.). Die moralische Giite
hinge nicht von einem duBeren, sondern einem inneren Akt ab (II, 493).
Vom Objekt her gebe es auch indifferente Akte (II, 508).

1 M. GRABMANN, a.a.O. S. 88 ff.: Differenzen zwischen Thomas und Duns
Scotus.

2 CTSG I S.613: «Vox principii in Divinis praedicata de principio, ut est attri-
butum essentiale Dei, et de principio, ut est attributum notionale Patris, vel Filii,
non est univoca, sed tantum analoga.» — I, S. 615: « Nomen Patris in Divinis respectu
Filii naturalis increati, et respectu creaturarum non est univocum, sed analogum.»

3 CTSG I S. 566: «Contra Scotum, qui sicut attributa absoluta, sic etiam rela-
tiones putat distingui ex natura rei formaliter.»

62



Sakramentenlehre: Scotus verfliichtigt in etwa die objektive Ver-
bindung der Sakramente mit Christus als «instrumenta operationis». Er
lehrt, die Sakramente vermittelten den Menschen ungleiche Gnade,
widhrend der CTSG lehrt, die gleich Disponierten empfingen die gleiche
Gnade (IX, 101 f.). Scotus verteidige die Ansicht, die Taufe, die nur
heuchlerisch «cum fictione» empfangen worden sei, lebe spiter nicht auf
(IX, 106).

Eschatologie: Thomas fafit die Anschauung Gottes, Scotus dagegen
die Liebe Gottes als den beseligenden Besitz des hochsten Gutes auf;
letzterer stellt die Tatigkeit des Willens mehr oder weniger isoliert neben
die Erkenntnis, statt sie in lebendiger Einheit mit derselben zu erhalten
(IT, 181, 185, 203).

Dariiber hinaus kénnten noch manche Unterschiede aufgezeigt werden
(I, 172 1., 242; 11, 255; VI, 457; IX, 60, 405, 418; X, 32, 66, 304 {.),
besonders auch in der Christologie * (VIII, 9, 53). Doch sollen die ange-
fithrten Beispiele geniigen, um zu zeigen, wie sehr sich die St. Galler
von der Lehre des Duns Scotus abheben.

Von Duns Scotus iibernahmen die Nominalisten gewisse Lehren.
So treiben sie beispielsweise den scholastischen Grundsatz vom Willens-
primat auf die Spitze. Im CTSG werden vereinzelt ihre Lehren mit jenen
von Duns Scotus genannt und verworfen (I, 173; II, 203, 219; IX, 101,
106, 405). Schon im Abschnitt {iber die Spitscholastik wurde ersichtlich
genug: die St. Galler stellen sich gegen die nominalistischen Lehren von
Petrus Aureolus, Johannes Buridanus, Marsilius von Padua, Wilhelm
Ockham, Gregor von Rimini, Adam Whodam, Johannes Capreolus,
Gabriel Biel und andere.

2. Durandus de S. Porciano

Der Name des Durandus fdllt im CTSG, zitiert mit seinem Kommentar,
oft zur Unterstiitzung von Conclusiones. In wesentlichen Punkten jedoch
stellen sich die St. Galler gegen ihn «contra Durandum». Der Durandismus
und der Scotismus sind beeinfluBt vom Augustinismus des Heinrich von
Gent 2, dessen Lehre im CTSG durchwegs abgelehnt wird.

1 CTSG VIII S. 53 {.: «Omnia, et singula opera Christi meritoria, et satisfactoria
in ratione valoris meritorii, et satisfactorii sunt simpliciter infinita, tam extensive
videlicet, quam intensive ... quamquam Scotus cum suis et aliis nonnullis neget
quoad infinitam intensivam.»

2 M. GRABMANN, a. a. O. S. 98.

63



In der Frage, ob die gottlichen Hervorgdnge Tatigkeiten des Verstan-
des und des Willens Gottes seien, lehre Durandus, die Zeugung des Sohnes
sei nicht eine intellektuelle, und der HI. Geist gehe nicht aus dem Willen
oder der gegenseitigen Liebe des Vaters und des Sohnes hervor, sondern
aus der gottlichen Natur selbst. Die St. Galler nennen diese Lehre ver-
wegen und dem Irrtum nahe: «cuius sententiam temerariam et errori
proximam esse» (I, 539-542). Ebenso falsch sei es, zu sagen, der Akt der
Zeugung sei z. B. allein durch Approbation eine Tétigkeit des Intellektes..
«quod licet Durandus, ut paulo ante diximus, id tamen falsum est» (I,
541). In weiteren Lehren unterscheiden sich die St. Galler von Durandus
(I, 571, 589, 652) und sagen an einer Stelle: «graviter erravit Durandusy,
(VIII, 151).

Ahnliche Unterschiede findet man in der Gotteslehre (I, 119, 173, 348,
377), in der Lehre von der Vorherbestimmung (I, 418, 423, 430, 455), in
der Sittenlehre (II, 437, 614, 764), in der Tugendlehre (IV, 5, 70, 193 {.,
217), in der Christologie (VIII, 95, 151, 208, 343 {.) und in der Sakramen-
tenlehre (IX, 60, 233, 275, 361 etc.; X, 33, 125, 365 etc.). Somit darf
eindeutig gesagt werden, die St. Galler lehnen den «Durandismus» ab.

3. Thomas von Aquin und der Thomismus
a) Thomas von Aquin

Es scheint miiBig, nachweisen zu wollen, wie sehr die St. Galler Tho-
mas von Aquin als Autoritdt auf theologischem Gebiet geachtet haben.
Wer den CTSG offnet, stoBt bald auf Bemerkungen wie: «qui plura
requirit, legat S. Thomamy» (V, 93), «de quo vitio plura videri possunt
apud S. Thomamn» (IV, 517), «communis vera et nobis sequenda sententia
est S. Thom.» (I, 430). AuBerdem wurde Thomas in St. Gallen auch per-
sonlich als Heiliger verehrt, wie aus dem CTSG hervorgeht 1.

Dennoch lehnen die St. Galler in einigen Punkten seine Lehre ab. Sie
betonen schon im Vorwort, wenn manchmal ein dringender Vernunfts-
grund und die gewichtige Autoritdt der Doktoren sie zwinge, die gegen-
teilige Lehrmeinung anzunehmen, so wiirden sie bei aller Verehrung fiir
Thomas beipflichten und nicht auf das Wort des Meisters schworen, wie

1 CTSG VII S.126: «Haec sunt testimonia tua Deus, quae de hoc viro justo
credibilia nobis facta sunt nimis: nam si testimonia hominum accipimus, testimo-
nium Dei majus est, quo animam eius coelum possidere jam credimus.»

64



gewisse dies titen . Jedoch gewinnt man oft den Eindruck, es tue ihnen
leid, daB3 sie Thomas widersprechen miissen: «quamvis fateamur S. Tho-
mam dissentire» (11, 808).

b) Der Thomasmus

Uberaus hiufig fillt im CTSG das «contra Thomistas», selbst wenn
einige Thomisten im CTSG oft positiv zitiert werden wie: Dominicus
Bannez, Dominicus Soto, Thomas de Vio Cajetan, Johannes Malderus
und die ihnen nahestehenden Weltgeistlichen Johannes Alphons Curiel
und Nicolaus Ysambert, und Wendungen gebraucht werden wie: « verum
pro nobis stat S. Doctor, Cajet. et alii Thomistae» (11, 112) oder «Vasquez
cum Conrado, Gregorio et nonnullis recentioribus Thomistis» (II, 39).
Doch weit mehr stellen sich die St. Galler zusammen mit namhaften
Jesuitentheologen gegen die Thomisten, um bloB einige Beispiele anzu-
fiihren: «ita communis DD. sententia, exceptis Thomistis» (I, 394),
«contra S. Thom. eiusque Sectatores ..., nostra sententia est longe
probabilior et certior» (II, 41) (I, 192, 326, 378 etc.; II, 72, 155, 308, 324,
367, 624; I11, 62; 1V, 266, 298; VIII, 151 etc. etc.).

Welcher theologischen Lehrmeinung sich die St. Galler anschlieBen,
soll im folgenden Kapitel aufgezeigt werden.

4. Lehren jesuitischer Richtung
a) Im allgemeinen

Unter den vielen Jesuitentheologen, die im CTSG zitiert werden, sind
besonders hervorzuheben: Suarez, Vasquez, Molina, Lessius, Valentia,
Bellarmin, Henriquez, Becanus, Azor, Coninck, Sanchez, Laymann und
Tanner. Nach dem Gesamteindruck nehmen unter diesen Suarez, Vasquez
und Molina eine Sonderstellung ein.

Ob jedoch Suarez oder Vasquez eine bedeutendere Stellung zukommt,
1iBt sich kaum eindeutig nachweisen. Einmal wird die Ansicht des
Suarez, ein andermal jene des Vasquez vorgezogen, was hier nicht im
Einzelnen aufgezeigt werden kann (I, 159 £., 172, 471 etc. 574-580, 667 ;

1 CTSG I S. 5: «Si tamen nonnumquam urgens ratio et gravis Doctorum auctori-
tas nos in diversam opinionem abire jusserit, salva S. Doctoris reverentia, illam
amplectemur, nec in ullius, ut quidam faciunt, verba Magistri jurabimus.»

5 65



IT, 117, 181, 185, 564; 111, 66, 176; VIII, 419; IX, 127, 296; X, 356, 364,
546 etc.). Dennoch kann man von einem gewissen «Suarismus» sprechen,
einer geistigen Bewegung, die aus der Lehre des Suarez entstanden ist !,
und einige seiner theologischen Hauptfragen vertritt auch der CTSG:
z. B. das Erkennen des Vaters sei Zeugung des Sohnes als Verbum; der
Geist gehe vom Vater und Sohn als Amor und nicht als Amatio aus usw.
(I, 539-548, 630).

Deutlicher diirfte im Vergleich der Kontroverslehren zum Ausdruck
kommen, daB die St. Galler der Jesuitenschule zuneigten.

b) Kontroversiehren

Alle umstrittenen Fragen in der damaligen Theologie versucht der
CTSG im Sinne der Jesuitenschule zu l6sen. Obwohl im Vorwort mog-
lichste Freiheit von allen extremen Schulmeinungen in Aussicht gestellt
wird, sieht man in entscheidenden Problemen der meist diirftig skizzier-
ten thomistischen Lehre regelmidlBig die von den Jesuiten vertretene
Ansicht gegeniibergestellt und verteidigt 2.

A. Die Praemotio physica

Nachdem die St. Galler die Lehre des Thomas, die fast alle Thomisten
iibernommen hidtten, dargelegt haben (II, 363), stellen sie dagegen,
gestiitzt auf Suarez und Vasquez, folgende Conclusio auf: Der Wille
bewege sich selbst nach Art einer Wirkursache zum ersten Handeln. Er
sei selbst das physisch wirksame Prinzip. Nicht von Gott, sondern von
sich selbst werde der Wille bewegt zum Wollen, also von einem Nicht-
Wollenden zu einem Wollenden (II, 367 £f.). AnschlieBend bekennen die
St. Galler, diese Lehre sei schwierig und ihre Ansicht widerspreche jener
der Thomisten ; weil aber diese selber in der Auslegung sich unterschieden,
folgten auch sie der Lehre guter Autoren 3.

Spiater sprechen die St. Galler vom «Concursus simultaneus»: Gott,
insofern er bewirkendes Motiv des Willens sei, wirke mit diesem physisch

1 E. ErLorpuy, in: LThK 2 IX 1130 {.

2 Vgl. B. HOoFSTETTER, Zur St. Galler Barockscholastik, in: Freiburger Ztschr.
fiir Philosophie und Theologie, 6 (1959) 165.

3 CTSG 1II S. 368: «Doctrinam S. Thomae notando II. insinuatam, fatemur esse
difficilem, viderique huic Conclusioni contrariam, quia tamen ipsi Thomistae in eius
sensu exponendo variant, licet et nobis bonorum auctorum sententiam sequi.»

66



zusammen und bewege ihn gleichsam als Erstursache, ohne ihn aber im
Handeln zu beeintridchtigen, weder «quoad specificationem noch quoad
exercitium» (11, 373) 1.

Damit ist kurz nachgewiesen, daB3 die St. Galler der Lehre der Jesuiten
tolgten.

B. Die Scientia media

Die Futuribilia sind mehr als bloB moglich, aber weniger als irgend-
wann wirklich, und darum bilden sie ein eigenartiges Zwischenreich,
deren Erkanntsein durch Gott Molina «scientia media» nennt 2.

Die St. Galler teilen das Wissen Gottes ein in die scientia naturalis,
libera und media (I, 296). Die scientia media oder conditionata sei jenes
Wissen Gottes, wodurch er unter gewissen Bedingungen etwas erkenne,
z. B. was Petrus in seiner freien Willensentscheidung bei dieser oder
jener Gelegenheit oder unter oértlichen und zeitlichen Umstdnden getan
hitte, ob er gesiindigt hdtte oder nicht. Ein solches Wissen habe Christus
gehabt, der erkannt habe, wenn in Tyrus und Sidon jene Wunder gesche-
hen wiren, wie sie bei den Juden geschehen sind, sie hdtten lingst in
Sack und Asche BuBe getan (Mt. 11, 21; Lk. 10, 13) (I, 296 {., 340). Mit
Lessius, Mascarenhas, Suarez und Vasquez stimmen die St. Galler iiber-
ein, daB Gott die Futuribilia von Ewigkeit her in seinem Wesen erkenne
(I, 319, 346). Und gegen die Thomisten stellen sie mit Molina die Conclu-
sio auf: Gott sehe die zukiinftigen Dinge nicht in seinem Willensdekret
voraus. Damit stellen sie sich eindeutig auf die Seite der Jesuiten 3.

C. Die Prdadestinationslehre

In der Einleitung zum Traktat «De Deo uno secundum se» behandeln
die St. Galler den Stoff, den Thomas in seiner Summa in den ersten
26 Quaestiones behandelt. Davon ausgenommen seien allerdings die
Quaestiones 23 und 24, worin Thomas iiber die géttliche Pridestination

1 Vgl. G. MansgR, Das Wesen des Thomismus, 3. Aufl., Freiburg/Schweiz 1949,
S. 604-624.

2 Vgl. F. STEGMULLER, in: LThK 2 VII 528.

3 CTSG I S. 326: «Deus non videt futura in decreto suae voluntatis tamquam
in medio proximo sufficienti Vasquez ... Suarez ... Tanner ... et alii quam plurimi
contra Thomistas.»

67



spreche. Wegen der groBen Schwierigkeiten, die sich darin ergeben hit-
ten, wolle man aber die Priddestination in einem eigenen Traktat behan-
deln (I, 96).

In der Einleitung zur Quaestio, ob das Vorauswissen der Verdienste
— darum geht es in der Pridestinationslehre — Ursache der Vorher-
bestimmung zur Gnade sei, schreiben die St. Galler, dal3 eine sehr lebhafte
Kontroverse unter den Scholastikern herrsche hinsichtlich der Auser-
wahlung zur Glorie, woriiber nun zu handeln sei 1. Dieser Frage, die von
den Scholastikern verschieden ausgelegt werde, widmen sie volle 34
Seiten (I, 470-504). Doch soll hier nur auf die Ansicht eingegangen wer-
den, der die St. Galler folgen.

Molina, Gregor von Valentia, Becanus, Vasquez, Lessius und andere
hielten zwar die Lehre von Suarez fiir wahrscheinlich, lehrten jedoch,
es gebe nicht bloB keine Verleihung der Glorie ohne in Voraussicht auf
die Verdienste (post et propter praevisa merita 2), sondern ohne sie auch
keine Vorausbestimmung. Ohne in Voraussicht auf gute Werke und
Verdienste habe Gott nicht die Absicht, irgend jemandem die ewige
Glorie zu verlethen. Und nachdem die St. Galler diese Lehre noch aus-
fithrlicher dargelegt haben, betonen sie, aus gewissen Griinden entschie-
den sie sich fiir diese Lehrmeinung, auch wenn die andere ihnen ebenso
wahrscheinlich vorkomme 3. Wo keine unbedingte Pradestination zur
Glorie zugegeben wird, hat auch die unbedingte Reprobation keinen
Platz. Daher lehren die St. Galler: Gott sehe voraus, wer in der Zukunft
in die Siinde verfalle und habe daher beschlossen, solche vom Himmel-
reich auszuschlieBen (I, 524).

Damit haben sie sich eindeutig fiir die molinistische Lehrauffassung
entschieden.

D. Die Gnadenlehre

Die Sectio iiber das Wesen der Gnade leiten die St. Galler mit der all-
gemeinen Vorbemerkung ein: Zwar spreche Thomas in seiner Quaestio
110 nur iiber die habituelle Gnade. Doch werde er ihnen nicht bése sein,

1 CTSG T S. 451: «Et de electione quidam ad gloriam, cum de ea sit celeberrima
controversia inter Scholasticos, peculiariter et accuratius Quaestiones sequenti
agendum erit.»

2 DiexawMmpP, S, 252.

3 CTSG I S. 471: «Haec sententia, ob certas caussas erit nobis amplectenda, etsi
altera sententia aeque probabilis nobis esse videatur.»

68



wenn sie auch einiges iber das Wesen der aktuellen Gnade, die hinrei-
chende und wirksame, vorausschickten. Eben dariiber sei ndmlich zwi-
schen den Thomisten und den Theologen der Gesellschaft Jesu seit
einigen Jahren eine ganz schwere Auseinandersetzung im Gange. Jene
sagten, es sel eine Motio von Seiten Gottes notwendig, ein Impuls, der
den menschlichen Willen zur Zustimmung physisch determiniere, der
nicht in der Macht des Menschen liege. Gewichtige Theologen dagegen
lehrten, diese Praedeterminatio sei nicht notwendig, es geniige zur Be-
kehrung des Siinders und zu jedem guten Werk die zuvorkommende
Gnade «gratia praeveniens» (I1I, 211 {.).

Diese Kontroverse habe mehrere andere Schwierigkeiten hervor-
gerufen. Vom Heiligen Stuhl sei jedoch weder die eine noch die andere
Lehrmeinung definiert, aber auch keine verworfen worden. Man solle
zwischen beiden Ansichten frei wihlen, bis bei giinstiger Gelegenheit ein
apostolisches Urteil geféllt werde . Obwohl die erste Lehrmeinung vie-
len probabel erscheine und auch von ihnen — den St. Gallern — nicht ver-
achtet werde, entscheide man sich doch sicherer Griinde wegen fiir die
zweite 2.

Wie sie sich hier mit eigenen Worten gegen die Praedeterminatio
physica stellen, so verhalten sie sich in den folgenden Quaestiones gegen
die Ansichten der Thomisten und fithren fiir ihre Lehre Vasquez, Suarez,
Lessius, Mascarenhas, Valentia und andere an: «et alii gravissimi Theo-
logi contra Thomistas» (ITI, 215, 223, 255 £.).

Eine Stellungnahme zugunsten des Kongruismus ? findet sich in der
Quaestio tiber die hinreichende und wirksame Gnade (I1I, 225-235). In
einer ersten Conclusio lehnen die St. Galler die Lehre der Thomisten ab,
weil die Praedeterminatio physica die menschliche Freiheit beim Handeln
beeintrachtige und den Willen zur Zustimmung nétige. Abgelehnt wer-
den die Meinungen von Mascarenhas, Molinas, Lessius, Vasquez und
Becanus, die zwischen der hinreichenden und der wirksamen Gnade
keinen andern Unterschied zulieBen, als den von der Zweithandlung her.
Anerkannt wird schlieBlich die Lehre Bellarmins, die auch Suarez
annehme: die Wirksamkeit der Gnade bestehe in einer Kraft, die unfehl-
bar die Zustimmung bewirke und zwar von der unfehlbaren Scientia

! Vgl. F. STEGMULLER, in: LThK 2 IV 1006,

2 CTSG III S.212: ¢Nos interim, etsi priori sententiae, ceu hoc aevo multis
admodum probabili omnem deferamus honorem, certos tamen ob respectus amplec-
timur posteriorem.»

3 Vgl. F. STEGMULLER, in: LThK 2 IV 443; VI 1007.

69



media her !. Diese Lehre erfiille die drei notwendigen Bedingungen, die
zur gratia efficax gehorten: sie miisse eine besondere Gabe Gottes sein,
eine unfehlbare Wirkung haben und die menschliche Freiheit unverletzt
bewahren (111, 225-235).

Damit entschlieBen sich die St. Galler auch in der Gnadenlehre fiir die
Lehre der Jesuiten.

5. Der Probabilismus als Moralsystem des CTSG

Ohne hier auf den Streit um die Moralsysteme niher einzugehen 2,
darf man die St. Galler Theologen als Probabilisten bezeichnen. Sie
halten sich dabei an Gewdhrsméanner, von denen nicht wenige bedeutende
Jesuitentheologen sich zum probabilistischen System bekennen: Suarez,
Vasquez, Lessius, Kardinal de Lugo, Toletus. Bevor die St. Galler nidher
auf das System eingehen, empfehlen sie folgendes zu beachten: Dall man
eine Meinung als wahrscheinlich gelten lassen kdénne, hinge nicht allein
von der Zahl der Autoren ab, welche diese Meinung vertriten, sondern
auch von einer soliden Grundlage, auf die sich das Gewissen verlassen
konne: die Evidenz des Gegenstandes, eine gute Vernunftsbegriindung
und die Autoritdt der Theologen (II, 572 {f.).

Thre Lehre ist folgende: Man diirfe niemals einer unwahrscheinlichen
Meinung folgen. Eine Handlung in Ubereinstimmung mit dem probablen
Gewissen sei moralisch gut: «Actus concordans conscientiae probabili est
bonus». Wenn zwel Meinungen in bezug auf das Recht oder das Gut
eines Dritten in Frage stehen, ist der wahrscheinlicheren zu folgen.
Beziehen sie sich jedoch auf die Ehrbarkeit oder die Verwerflichkeit
einer Tat, darf die weniger wahrscheinliche gewdhlt werden. Es ist also
erlaubt, einer wahrscheinlichen Lehrmeinung zu folgen, unbeschadet
einer wahrscheinlicheren, auBer die Kirche habe anders entschieden 3.

1 CTSG III S. 228: ¢... qui asserunt efficaciam gratiae consistere in vi quadam,
infallibiliter efficiente consensum, non quem ex se, vel ex natura sua habeat, sive
physice, sive moraliter spectetur, sed quem habet, ut subest infallibili scientiae
mediae Dei». — III S. 234: «Verior est sententia Bellarmini et aliorum ... (Suarez,
Bannes, Lugo)».

2 Vgl. B. SCHNEIDER, in: LThK 2 V 916-921; KocH, S. 1469-1472.

3 CTSG II S. 578: «quande duo opiniones versantur circa jus, vel bonum tertii,
sequenda est probabilior; quando vero illae tantum versantur circa honestatem,
aut turpitudinem facti, eligi potest minus probabilis, minusque tuta, relicta tum
probabiliore, tum tutiore; vel, prout alii dicunt, licitum est, sequi sententiam proba-

70



In dieser These stiitzen sich die St. Galler auf Azpilcueta, Coninck,
Vasquez, Barth. Medina und Valentia.

6. Zusammenfassung

Diesen langen Teil beschlieBend, ergibt sich fiir den CTSG folgendes
Urteil. Der «Cursus Theologicus Sangallensis» ist eine scholastische Theo-
logie, ein kompilatorisches Werk des ausgehenden Barockzeitalters,
welches das gesamte damals bekannte theologische Wissen in oft langen
spekulativen Erorterungen, eingehend auf Kontroversen und Polemik,
darbietet. Die Ansichten und Lehren zahlreicher Autoren werden vor-
gefithrt. Dabei wird Bezug genommen auf die Hl. Schrift, auf Lehrent-
scheidungen der Konzilien und Kirchensynoden, auf Enzykliken und
Bullen der Pdpste und das kanonische und zivile Recht. Gegen die
Héresien der Friithzeit, besonders aber gegen die neuen Lehren Luthers,
Calvins und Zwinglis wird Stellung genommen. Beispiele zur Erlduterung
von theologischen, moralischen und rechtlichen Lehren beziehen sich
gern auf die nihere Umgebung von St. Gallen; hingewiesen wird beson-
ders auf das im deutschen Raum geltende Recht. Gewisse theologische
Lehrrichtungen wie der Nominalismus, der Scotismus, der «Durandis-
mus» werden konsequent abgelehnt, jene des Thomismus und «Cajetanis-
mus» zum Teil bejaht und jene der Jesuitenschule vornehmlich in den
Kontroversfragen vorgezogen.

Der CTSG baut methodisch auf der Summa des Thomas von Aquin auf,
und dementsprechend kommen Augustinus und Aristoteles oft zu Wort.
Selbst die Schriften antiker Schriftsteller werden nicht verschmiht. Als
Gewahrsménner unter den iiber 300 zitierten Autoren diirfen besonders
die Jesuitentheologen Suarez, Vasquez, Coninck, Bellarmin, Molina u. a.
angesprochen werden. Dabei nehmen sich die St. Galler, wo es ihnen zu-
steht, das Recht heraus, eine eigene Meinung zu haben oder unter ver-
schiedenen Moglichkeiten die ihnen probabel erscheinende Lehrmeinung
vorzuziehen.

Es handelt sich hiermit bei der St. Galler Theologie um ein Werk
jesuitischer Richtung der Barockscholastik, vornehmlich suarezianisch-
molinistischer Pragung. Sie steht wiirdig neben dhnlichen Werken ihrer
Zeit.

bilem, relicta probabiliori, nisi aut praxi Ecclesiae, aut ipsa arte, aut jure aliud
receptum et constitutum sit.»

71



	Quellen und Prinzipien des Cursus Theologicus

