
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 67 (1973)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Helmut Maurer, Konstanz als ottonischer Bischofssitz. Zum Selbstverständnis

geistlichen Fürstentums im 10. Jahrhundert. Vandenhoeck &
Ruprecht, Göttingen 1973. 99 S., 9 Abb. und eine Faltkarte (Veröffentlichungen
des Max-Planck-Instituts für Geschichte, Bd. 39 / Studien zur Germania
Sacra, Bd. 12).

Der Vf. - Oberarchivrat am Stadtarchiv Konstanz - will in dieser eindringlichen

Studie nach seinen eigenen Worten einen Beitrag zur Ideengeschichte
des ottonischen Reichsepiskopates am Beispiel der Bischöfe von Konstanz
leisten und zugleich einen Versuch zur Geschichte der mittelalterlichen Stadtidee

wagen. Konkret bedeutet dies, die Leistungen, insbesondere die
Bautätigkeit der drei bedeutendsten Konstanzer Bischöfe des 10. Jhs. -
Salomons III. (890-919), Konrads d. Heiligen (934-975) und Gebhards d.
Heiligen (979-995) - zu beleuchten und sie in einen gegenseitigen Sinnzusammenhang

zu stellen. Die Fakten sind mehr oder weniger bekannt: durch
seine Stellung am Königshof als Notar, Kapellan und schließlich Kanzler
hat Salomon seinen Bischofssitz Konstanz viel stärker, als es bis anhin
geschehen war, in das Bewußtsein des Herrscherhofes gerückt und ihn
augenfällig zu einer Pfalz ausgebaut. In diesem Sinn erhöhte er den Glanz
seiner Bischofskirche einerseits durch die Übertragung der Pelagiusreliquien
und durch das dafür angelegte «Heiligengrab» in der Krypta (nach den
Ausführungen Maurers dürfte nun die Translatio durch Salomon gesichert sein)
und anderseits durch die Verlegung einer Chorherrengemeinschaft aus dem
thurgauischen Salmsach an die alte, vor den Mauern des Bischofsitzes gelegene

Stephanskirche. Bisch. Konrad seinerseits gründete in Konstanz die
Kirchen St. Mauritius (Chorherrenstift) - eine Rundkirche in der Nachfolge
der Heilig-Grabkirchen, in die er eine spätantike Constantius-Inschrift
einmauern ließ -, St. Johann mit den Patrozinien des Täufers und des
Evangelisten, wobei das der Lateranbasilika in Rom angefügte Baptisterium als

geistiges Vorbild gedient haben dürfte, und St. Paul foris murum civitatis.
Vielleicht hat Konrad auch das Spital gegründet. Bisch. Gebhard schließlich
hat jenseits des Rheines das Kloster St. Gregor (Petershausen) gegründet in
bewußter Nachahmung von Alt-St. Peter in Rom. Nimmt man dazu, daß
die der Maria geweihte Bischofskirche mit Santa Maria Maggiore verglichen
werden kann, so repräsentiert das ottonische Konstanz alle fünf Patriarchal-
kirchen Roms. Diese bewußte Nachahmung der römischen Kirchen, welche

327



sich auch in andern Städten nachweisen läßt und die der Vf. mit literarisch-
liturgischen Quellen untermauert, dürfte für die ottonische Zeit einen
wichtigeren Kristallisationspunkt für die Stadtwerdung dargestellt haben als der
Markt und die mit ihm verbundene Kaufmannssiedlung. Pascal Ladner

Dietrich W. H. Schwarz, Die Kultur der Schweiz. Zürich, Verlag Bericht-
haus 1967, 408 S., 254 Abbildungen und 4 Farbtafeln. Lizenzsonderausgabe
aus der Reihe «Handbuch der Kulturgeschichte», Akademische
Verlagsgesellschaft Athenaion, Frankfurt a. M. 1967.

«Wenn im Handbuch der Kulturgeschichte ein eigener Band der Schweiz
gewidmet wird, so spiegelt sich darin eine neuere Auffassung: daß es nämlich
eine schweizerische Kultur gibt. Bis zum Beginn unseres Jahrhunderts hätte
man dies in weitesten Kreisen verneint.» Mit diesen Sätzen leitet Schwarz
sein mit großer Sachkenntnis geschriebenes Buch ein, das für die früheren
Epochen zeigen soll, «welchen Anteil das schweizerische Gebiet an der
allgemeinen Kulturentwicklung hat, was es an bedeutenden Leistungen dazu
beitrug». Für die Zeit vom 15. Jahrhundert an «ist die Herausbildung
typischer Züge schweizerischer Kultur zu verfolgen» (S. v.). Insgesamt ein
hochgestecktes Ziel, zumal Verf., entsprechend der Anlage des «Handbuchs
der Kulturgeschichte», einen breiteren Leserkreis nicht überfordern kann,
die kritische Fachwelt aber mit seinem im Umfang beschränkten, jedoch
von der Älteren Steinzeit bis zur Gegenwart reichenden Werk nicht
enttäuschen soll. Wenn man auch hie und da Akzente gern anders verteilt,
die nicht alemannische Schweiz stärker berücksichtigt gesehen hätte, muß
anerkannt werden, daß es Schwarz gelungen ist, viele Dinge und viele
Wünsche glücklich unter einen Hut zu bringen. Es liegt in der Natur der
Sache, daß einige Bereiche und Epochen der Kulturgeschichte ausführlicher,
andere knapper oder weniger glücklich als erwartet abgehandelt sind. Zu
kurz gekommen scheint mir das «Zeitalter der Aufklärung» (S. 272-304),
kulturgeschichtlich wenig begründet ein besonderes, kleines Kapitel «Revolution

und Napoleonische Zeit» (S. 304-315), dagegen mit am besten geraten
das «Spätmittelalter - die Zeit der Bildung und Festigung der Eidgenossenschaft»

(S. 103-172). Ausgezeichnet sind Auswahl und Reproduktion der
zahlreichen Illustrationen. Eine ausgewählte etwas knappe Bibliographie
und ein zuverlässiges Register beschließen diese erste umfassende bis in die
Gegenwart reichende Kulturgeschichte der Schweiz. Heribert Raab

André Chèvre, Lucelle. Histoire d'une ancienne abbaye cistercienne.
Delémont, Editions de la Bibliothèque Jurassienne, 1973. (Bibliothèque
Jurassienne, N° 8).

C'est la première fois que paraît une étude approfondie d'ensemble sur
l'abbaye de Lucelle. Elle est due à la plume alerte de M. l'abbé André Chèvre,
curé de Pleigne et historien renommé, bien connu des lecteurs de cette Revue.

L'histoire de Lucelle et fascinante. Fondée en 1124, douze ans après

328



l'arrivée de S. Bernard et de ses compagnons à Cîteaux, comme vingt-troisième

fondation de l'Ordre naissant, fille de Bellevaux et donc dans le sillage
de Morimond, l'une des quatre «aînées» de Cîteaux, Lucelle en ses débuts
connaît la ferveur et la prospérité des grandes abbayes cisterciennes. Le
XIIe siècle est l'âge d'or de son histoire: elle va compter jusqu'à 200 religieux
et fonder 7 autres monastères: Neubourg, Lieucroissant, Kaisheim, Salem
(fille la plus célèbre qui comptera jusqu'à 285 membres et fondera, entre
autres, l'abbaye argovienne de Wettingen), Pairis, Frienisberg, Saint-Urbain
près de Lucerne. Mais, géographiquement située à un endroit particulièrement

critique, à cheval sur deux frontières politiques et linguistiques, Lucelle
devra faire face à de nombreuses épreuves, tant internes qu'externes : guerres
des comtes locaux de Ferrette (1220-1230), grave crise intérieure en 1338,
fléau des Gougler (1375-1376), division au sein même de l'Ordre lors du grand
schisme d'Occident, fuite devant les Armagnacs (1444), pillage par les Suisses
durant les guerres de Souabe (1499), dévastation totale par les paysans
révoltés en 1525, relâchement et insoumission après le Concile de Trente,
désertion de l'abbaye devant la menace des Suédois durant la guerre de
Trente ans et sa mise à sac par les bernois en 1638, incendie en 1699, difficultés
avec le roi de France et le prince-évêque de Bâle au XVIIIe siècle, enfin
sécularisation de l'abbaye en 1790 et départ définitif des religieux le 22
septembre 1792.

Mais ces 768 ans d'existence n'ont pas que des côtés sombres. Et l'auteur
fait revivre d'une façon très attrayante la vie tant intérieure qu'extérieure
de l'abbaye, son rôle spirituel et pastoral, son organisation économique et
sociale, son niveau culturel. Parmi les abbés, signalons, après les fondateurs,
les grandes figures de Wezelo (1185-1190), qui meurt à la 3e croisade, Conrad
Holzacher (1409-1443), qui participe aux Conciles de Constance et de Bâle,
Thiébaut Hillweg de Thann (1495-1532), considéré parfois comme second
fondateur, qui sauve Lucelle de la Réforme, Bernardin Buchinger (1654-
1673), qui ramène les moines à Lucelle en 1657 et laisse des ouvrages
historiques, Pierre Tanner (1677-1702), continuellement en procès avec son entourage.

Nicolas Antoine de Reynold, ancien abbé d'Hauterive (1703-1708), qui
reconstruit l'abbaye et enfin Nicolas Delfis (1708-1751), soucieux de
promouvoir les études théologiques.

Basé sur des sources de première main que l'auteur traite en maître et
typographiquement très bien présenté, cet ouvrage contentera aussi bien
les chercheurs scientifiques que tous ceux qui voudront connaître le riche
passé de cette abbaye du Jura. A une époque où ce pays prend davantage
conscience de son caractère autochtone et de la valeur de son patrimoine
religieux, littéraire ou artistique, ce nouveau volume de la Collection de la
Bibliothèque Jurassienne (où l'auteur a déjà publié une étude sur le prince-
évêque de Bâle Jacques-Christophe Blarer de Wartensee, énergique
réformateur de l'époque post-tridentine) fait plus que raviver le passé. En effet
l'auteur a souci de replacer l'histoire de Lucelle dans le contexte général de

l'Eglise tout entière (d'où le sous-titre évocateur du premier chapitre: «Le
fond d'un tableau»). La vie interne de l'abbaye est éclairée à la lumière des
coutumes et vicissitudes de l'Ordre cistercien, et ses relations externes à celle

22 329



du jeu complexe des mouvements politiques ou des conflits religieux des
diverses époques. Un chapitre spécial regroupe tout ce qui peut intéresser
l'archéologie, tandis qu'en dernier lieu l'auteur résume en une bonne synthèse
le rayonnement de l'abbaye au cours des âges et rapporte ce que sont devenus
les bâtiments après le départ des religieux. L'ouvrage se termine par la liste
des 46 abbès de Lucelle (p. 299s), les notes justificatives (que l'historien de
métier préférerait peut-être trouver au bas des pages), une enumeration rationnelle

des sources et de la bibliographie où sont négligés les travaux de peu
d'importance (il eut été peut-être souhaitable de citer toutefois la courte
brochure suivante, parce qu'elle fut la plus communément utilisée avant
l'étude présente: A. Membrez, Grandeur et souvenirs. L'Abbaye de Lucelle.
Porrentruy, 1950), enfin un index des noms de personnes et de lieux et une
table des matières détaillée.

Certains pourront trouver un peu exagéré le rôle attribué à Cluny (p. 11)
dont le prestige, aux XIe ou XIIe siècles, éclipse les autres réformes importantes,

telles que celles de S. Gérard de Brogne, de Gorze, relevée en 33, de
Richard de S. Vanne ou de Guillaume de S. Bénigne de Dijon. On aurait
aimé plus de nuances sur l'influence qu'exerça la Règle de S. Benoît sur les

nouveaux Ordres à tendance érémitique qui apparaissent parallèlement à

Cluny, les Camaldules, Vallombreusiens et Chartreux (p. 12). Précisons encore
que le grand jeûne monastique n'est pas observé en Avent et Carême seulement,

mais du 14 septembre à Pâques (p. 38), que le schisme grec n'a pas
été consommé depuis le milieu du Xe, mais du XIe siècle, en 1054 (p. 8)
et que l'union des Grecs et des Latins ne s'est pas réalisée au Concile de Fer-
rare en 1438, quand bien même les Grecs y fussent déjà présents, mais à celui
de Florence le 6 juillet 1439 (p. 110). Ces remarques, on le voit, ne concernent
pas directement Lucelle et l'ampleur du sujet excuse ces petites inexactitudes,
relevées seulement par souci d'objectivité.

Il s'agit donc d'une étude sérieuse, bien documentée, attrayante et vivante,
spécialement pour la période moderne. Les éditeurs de la Nouvelle Helvetia
Sacra ne pouvaient mieux faire en confiant à M. l'abbé Chèvre la rédaction
des notices de cette abbaye pour leur collection. L'ouvrage présent est déjà
le fuit de ces travaux et la promesse d'une nouvelle réussite.

Depuis quelques années, Lucelle a repris vie. Les bâtiments restants ont
été restaurés et aménagés en un centre de rencontres et de sessions. Ainsi
Lucelle a retrouvé une âme que l'auteur souhaite en terminant - et il n'est
pas le seul sans doute - redevenir un jour cistercienne.

François Huot osb

Hansjörg Wellmer, Persönliches Memento im deutschen Mittelalter. Anton
Hiersemann, Stuttgart 1973. xii-148 S. (Monographien zur Geschichte des
Mittelalters Bd. 5).

Diese der Philosophischen Fakultät der Univ. Freiburg i. Br. eingereichte
Dissertation behandelt einen Teilsaspekt der Frage nach dem Aussagewert
der nekrologischen Überlieferung für die politische, kirchliche und soziale

330



Geschichte der ottonisch-salischen Zeit, untersucht also das sogn. persönliche
Memento, worunter sowohl Zeugnisse aus der privaten, von der Umwelt
abgegrenzten Sphäre des Persönlichen als auch solche aus dem der Außenwelt

mehr oder minder zugewandten Bereich persönlichen Lebens zu
verstehen sind (S. x). Grundsätzlich darf festgestellt werden, daß sich diese

Fragestellung lohnt: nicht nur konnte der Vf. eine klare Entwicklung von
den karolingischen Anfängen über eine Neubelebung in der späten Ottonen-
zeit bis zum Versiegen dieser Quellengattung nach dem Investiturstreit
herausarbeiten, sondern es gelang ihm auch zu zeigen, daß die Memento
gelegentlich Einsichten in die privaten Überzeugungen der behandelten
Persönlichkeiten ermöglichen, die aus andern Quellen nicht mit der gleichen
Eindeutigkeit abzulesen sind. Allerdings sind hier der künftigen Forschung noch
große Aufgaben gestellt, indem von Wellmers Durchblick aus möglichst viele
weitere Memento-Einträge in Kalendarien und Obituarien gesammelt und
interpretiert werden müssen und auch ein Vergleich mit den kollektiven
Memento der Klöster, Kathedral- und Kollegiatskirchen angestrebt werden
sollte. Denn Wellmer gibt - was durchaus sein Recht ist - für die von ihm
erkannte Entwicklungslinie nur Musterbeispiele, und zwar so, daß er jede
Epoche mit jeweils zwei Hauptgestalten charakterisiert und um diese herum
die weiteren Zeugnisse mehr hinweisend gruppiert. Als repräsentative
Gedächtnisträger werden Gozbald von W'ürzburg und Grimald von St. Gallen,
Tagino von Magdeburg und Thietmar von Merseburg sowie Samuel von
Weißenburg und Bernold von Konstanz besprochen. Dabei ist der Hinweis
auf einen weiteren methodischen Ansatz des Vfs wichtig: aufschlußreich
sind nicht nur die für das persönliche Memento festgehaltenen Namen,
sondern auch diejenigen, die nicht erwähnt sind, obwohl der Gedächtnisträger
nachweislich mit ihm in Verbindung gestanden hat. Hier lassen sich mit
aller Vorsicht in Umrissen zwischenmenschliche Beziehungen ablesen, die
oft neues Licht auf die Persönlichkeit des Gedächtnisträgers werfen.

Pascal Ladner

Königsfelden. Geschichte, Bauten, Glasgemälde, Kunstschätze. Mit
Textbeiträgen von Marcel Beck, Peter Felder, Emil Maurer, Dietrich W. H.
Schwarz. Farbaufnahmen von Gerhard Howald. Vorwort von Michael
Stettier, Walter-Verlag, Ölten und Freiburg i. Br. 1970.

In den Fenstern von Königsfelden besitzt die Schweiz ein Kunstwerk
ersten Ranges, das seine Existenz einer mindestens für unser Land ganz
unvergleichlichen Geschichte verdankt. Der Königsmord von Windisch
verlangte nach einer sühnenden Tat: die habsburgische Familie leistete sie
selbst mit der Stiftung eines franziskanischen Doppelkosters, dessen
tatsächliche Leitung für Jahrzehnte die hochangesehene Königin Agnes von
Ungarn, die Tochter König Albrechts, übernommen hatte. So erhielt Königsfelden

die dreifache Funktion des Minoriten- und Klarissenkonvents, der
königlichen Residenz und der habsburgischen Grablege. Diese einzigartige
Voraussetzung macht es begreiflich, warum in den österreichischen
Vorlanden in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts ein Kunstzentrum mit

331



allerhöchsten Ansprüchen aufblühen konnte. Seinen - im Vergleich zum
ursprünglichen Bestand - wenigen, aber hervorragenden Überresten gilt
das hier anzuzeigende Buch.

Auf Initiative des Walter-Verlages haben sich die drei Zürcher Professoren
M. Beck, E. Maurer und D. Schwarz sowie der Aargauer Denkmalpfleger
P. Felder mit dem Fotografen G. Howald zusammengetan, um einen
Bildband zu gestalten, der dem Leser solide, wissenschaftlich abgestützte
Erkenntnisse und dem Beschauer einen erlesenen Genuß vermittelt. Der
Historiker Marcel Beck rückt die Gestalt der in den vorderen Landen als

eminente politische und moralische Autorität wirkende ungarische Königin
ins rechte Licht und reinigt sie von den Verzerrungen eidgenössischer
Historiographie. Peter P'elder w'eist das auf der Triangulatur beruhende
Konstruktionsprinzip der Klosterkirche nach, die das Schema der oberdeutschen
Minoritenkirchen in besonders geistvoller Art erfüllt. In seinem brillant
formulierten Beitrag analysiert Emil Maurer in wirklich erhellender Weise die
Wunder der nach einem theologischen Gesamtplan angelegten Glasgemälde,
die anschließend Dietrich Schwarz ikonographisch erläutert. In der Frage
der Herkunft der völlig auf der Höhe der Zeit stehenden Künstler wiederholt
Maurer die von ihm bereits früher vorgetragene, kaum widerlegbare These,
daß mit großer Wahrscheinlichkeit Straßburg in Frage komme, wo am
ehesten zwischen 1320 und 1330 die große Tradition der gotischen
Glasmalerei Frankreichs mit der neuen, um Giotto eingeschlagenen Richtung der
italienischen Monumentalmalerei zusammenfließen konnte, die beide in den

Königsfelder Fenstern ihre deutlichen Spuren hinterlassen haben.
Abschließend stellt Dietrich Schwarz die nicht minder wertvollen Überbleibsel
des einstigen Schatzes vor, die nach der Reformation nach Bern verschleppt
wurden: das aus dem Venedig des 13. Jahrhunderts stammende Diptychon
des Königs Andreas von Ungarn und zwei ausgezeichnet erhaltene Ante-
pendien des ehemaligen Hochaltars.

Die zahlreichen farbigen und schwarz-weißen Abbildungen sind technisch
vollkommen und werden durchwegs von einer treffenden Bildlegende
begleitet. Den je nach Lichteinfall wechselnden, in seiner überaus feinen,
farblichen Nuancierung zauberhaften Glanz der Glasgemälde vermögen sie

freilich nicht ganz einzufangen; ihr unbestreitbarer Vorteil liegt eher in der
Wiedergabe des kostbaren Details, das am Standort dem Betrachter
verborgen bleibt. Die bis ins kleinste durchgehaltene Qualität, die musikalische
Führung der Linien, die anmutsvoll jugendlichen Menschentypen, die noble
Verhaltenheit der Mienen und Gesten, die uns auf all diesen Bildern begegnen,
gehören ohne Zweifel zu den gültigsten Manifestationen des adeligen Geists
der europäischen Gotik überhaupt. Carl Pfaff

Josef Fellenberg, gen. Reinold,. Die Verehrung des heiligen Gotthard von
Hildesheim in Kirche und Volk. Bonn, Ludwig Röhrscheid Verlag, 1970.
412 S., 54 Tafeln und 5 Karten (Rheinisches Archiv 74).

Ausgehend von einer knappen Skizzierung der historischen Persönlichkeit
Gotthards (Mönch in Niederaltaich, Abt von Hersfeld, Bischof von Hildes-

332



heim [1022-1038]), so wie sie sich in den beiden von Wolfher redigierten
Viten fassen läßt, verfolgt Fellenberg den sich von Hildesheim über einen
großen Teil Zentraleuropas ausbreitenden Kult gelegentlich bis ins 20. Jh.
Dabei gelingt es ihm, verschiedene Kulträume und gleichzeitig auch die
Mannigfaltigkeit der Verehrungsformen aufzuzeigen. Während in Hildesheim

selbst der Gotthard-Kult schon um die Wende vom 12. zum 13. Jh.
mehr oder weniger stagniert, wird er einerseits von Abt Donatian in den
Bereich der deutschen Nordseeküste und von Erzbischof Eskil in den
skandinavischen Raum übertragen und findet anderseits sowohl in den Führungsschichten

der deutschen Ostkolonisation als auch in Erzbischof Adalbert von
Mainz gewichtige Förderer der Verbreitung im Gebiet über die Elbe-Saale
hinaus bzw. in der Gegend des Mittelrheins. Eine weitere Linie führt von
Niederaltaich und Regensburg über Neutra nach Böhmen. Für den Bereich
der schweizerischen Kirchengeschichte ist vor allem das Kapitel «Die Gotthard

Verehrung im italienischen und im süd- und westschweizerischen
Kultraum» (S. 167-237) wichtig. Danach darf nun als gesichert gelten, daß die
Verehrung Gotthards durch die Zisterzienser nach Mailand kam und dort
schon sehr früh, vielleicht noch vor der Mitte des 12. Jh., von den Humiliaten
aufgegriffen wurde (S. 174) ; jedenfalls wurde Gotthard in das politische
Programm der Mailänder Kirche einbezogen, als etwa Erzbischof Heinrich die
Kirche und das Hospiz auf dem zu Beginn des 13. Jhs. eröffneten Paß 1230
unter das Gotthard-Patronat stellte und damit den erzbischöflichen
Machtanspruch demonstrierte. Eine Reihe weiterer Gotthard-Patrozinien im
Tessin, im Wallis und in Uri gehören ebenfalls in diesen Zusammenhang.

Am Schluß seiner Abhandlung bringt der Vf. ein 439 Nummern umfassendes

alphabetisches Kultstättenverzeichnis, ein Verzeichnis der Kalender-
und Festtage des hl. Gotthard, einige Hymnen, Sequenzen, Antiphonen und
Responsorien sowie außerliturgische lateinische Reimwerke, in denen Gotthard

vorkommt, eine Auswahl von Gotthardliedern und volkssprachlichen
Hymnen und schließlich eine Zusammenstellung von Anrufungen des
hl. Gotthard in Litaneien. Leider fehlt dem eine große Materialfülle bietenden
Werk ein Register. Pascal Ladner

Rudolf von Ems, Alexander, Ein höfischer Versroman des 13. Jahrhunderts,
zum ersten Male herausgegeben von Victor Junk, Leipzig 1928/29, reprogra-
phischer Nachdruck: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1970.

Rudolf von Ems, Dienstmann von Monfort, dessen literarische Wirksamkeit

zwischen 1230 und 1250 liegt, gehörte dem staufisch-schwäbischen
Dichterkreis um Konrad von Winterstetten an und trat durch mindestens
fünf, zum Teil recht umfangreiche Werke hervor : Der gute Gerhard, Barlaam
und Josaphat, Eustachius (verloren), Wilhelm von Oriens, Alexander (unvollendet)

und seine Weltchronik (unvollendet). Mit dem «guten Gerhard», einem
Werk, in dem ein Kaufmann, ein Bürger einer Stadt, zum Helden avanciert,
betritt Rudolf dichterisches Neuland. Daneben bezeugt er ein erstaunliches
Interesse für Geschichte vor allem in seiner Alexanderdichtung, die er nicht

333



als Roman, sondern als Geschichte verstanden wissen will. Das auf zehn
Bücher bestimmte Werk - die Buchanfänge sollten ein Anagramm ergeben -
bricht mitten im 6. Buch ab. Inhaltlich reicht es über die historische
Anabasis Alexanders bis zum Tode des Darius und der Besiegung seiner letzten
Anhänger im fernsten Osten. Interessant wäre die Fortsetzung mit der
Schilderung der Züge nach Indien und an das Ende der Welt gewesen. Es gibt
aber keine Handschriftenzeugnisse, die beweisen würden, daß das Werk über
die bisher bekannte Grenze hinaus weitergeführt worden wäre. Es ist
verdienstlich, daß die Wissenschaftliche Buchgesellschaft die immer noch
maßgebende Junksche Ausgabe in einem Neudruck vorlegt. Nützlich wäre
allenfalls ein kurzer editorischer Hinweis auf die in den letzten Jahrzehnten
geleistete wissenschaftliche Arbeit zur Alexanderdichtung Rudolfs gewesen.

A. M. Haas

Siegfried Leutenbauer, Hexerei- und Zaubereidelikt in der Literatur
von 1450 bis 1550, Mit Hinweisen auf die Praxis im Herzogtum Bayern,
J. Schweitzer Verlag, Berlin 1972 (Münchener Universitätsschriften,
Juristische Fakultät, Abhandlungen zur rechtswissenschaftlichen Grundlagenforschung,

Bd. 3).

Schon immer irritierend ist für jeden Betrachter der mittelalterlichen
Hexenprozesse die nicht leicht durchschaubare Vermengung der Zuständigkeit

und Strafmöglichkeit sowohl der weltlichen als auch der geistlichen
Behörden gewesen. Das Problem ist denn auch der Ausgangspunkt der
vorliegenden Münchner Dissertation, die in einem ersten Ansatz die Vorwürfe
begrifflich klärt, die man gegen die «Zauberer» und «Hexen» erhoben hat,
in einem zweiten die Zuständigkeitsregelungen im Strafprozeß untersucht
und in einem dritten Ansatz die Strafmöglichkeiten erkundet. Das alles
sinnvollerweise in einem streng begrenzten Zeitraum von hundert Jahren : 1450-
1550. Die damalige Überzeugung, daß Schwarzkünstler, Zauberer und Hexen
nach den gleichen Grundsätzen zu behandeln sind, bringt es mit sich, daß an
einer begrifflichen Ausgrenzung der Delikte kein großes Interesse mehr
besteht. Es gibt aber immerhin ein reiches Inventar von Hexendelikten, das
sich auf den Hexenflug, die Tierverwandlung und den Teufelspakt bezieht.
Alte rechtliche Überlegungen dienen hier, die neue Auffassung von «Hexerei»
zu definieren; das Delikt der Ketzerei wird von den (vornehmlich theologisch
geschulten) Autoren immer schärfer in den Vordergrund geschoben, aber
doch nicht mit der Hexerei identifiziert. Die Ketzerei ist ein in der Regel in
der Hexerei enthaltenes Delikt neben anderen, den weltlichen Verbrechen.
Diese Trennung von Ketzerei und weltlichen Verbrechen gibt allmählich
Anlaß zur Kompetenzverteilung zwischen geistlichen und weltlichen Behörden.

Die Inquisition nimmt sich der Ketzerei an, die weltliche Behörde der
Hexerei.

Weit über die im engeren Sinn juristische Fragestellung hinaus bringt die
Arbeit eine Fülle von kulturhistorisch und ideologiegeschichtlich bedeutsamen

Details, welche das rätselhafte Phänomen der «Hexerei» in all seiner
historischen und menschlichen Fragwürdigkeit beleuchten. A. M. Haas

334



Hedda Roll, Hans Brask, Latinsk Korresponens 1523. Stockholm, Alm-
quist & Wiksell, 1973, 187 S. (Acta Universitatis Stockholmiensis. Studia
Latina Stockholmiensia XIX).

Von Johannes Brask, dem Bischof von Linköping (1513-1527), ist unter
der Signatur A 7 im schwedischen Reichsarchiv ein zum größten Teil von
dessen Kanzler Hans Spiegelberg geschriebener Registerband überliefert, aus
welchem der Vf. der vorliegenden Dissertation alle lateinischen Briefe und
Notizen des ersten Jahres (Dez. 1522 bis Dez. 1523) kritisch ediert und
kommentiert. — Die Bedeutung dieser Publikation liegt darin, daß die
persönlichen Stellungnahmen eines der führenden Kirchenfürsten und
Verteidigers der katholischen Konfession am Vorabend der Einführung der
Reformation in Schweden sowie auch eines gewichtigen Politikers im
entscheidenden Jahr der nationalen Erhebung, die zur Thronbesteigung Gustavs
I. Vasa führte, wieder neu zugänglich sind. Es ist zu wünschen, daß der Vf.
den größeren Rest dieses Registers in der gleichen Weise publizieren wird.

Pascal Ladner

Archiv für Reformationsgeschichte, Beiheft. Literaturbericht. Jahrgang
2, 1973. Gütersloher Verlagshaus G. Mohn, 1973, 176 S.

Vorliegender Bericht mit durchgehend treffender Charakterisierung der
angezeigten Literatur, bei den insgesamt 976 aufgeführten Titeln begnügt
man sich nur bei wenigen mit den bibliographischen Angaben, stellt ein
ausgezeichnetes Hilfsmittel dar. Auf diese Literaturberichte wird der Historiker

nicht mehr verzichten wollen, zumal die Spanne zwischen Erschei-
nungs- und Berichtsjahr sehr klein gehalten werden konnte und weit unter
dem bei laufenden Bibliographien üblichen Durchschnitt liegt. Wäre es

nicht erwägenswert, künftigen Berichten ein Register (Autoren, Personen,
Orte, Sachen) beizugeben, um die Benützung zu erleichtern, zumal die
Gliederungsprinzipien auch in diesen Berichten nicht streng eingehalten
werden konnten. Heribert Raab

Urban Pierius: Geschichte der kursächsischen Kirchen- und Schulreformation

(Ms germ, quart. 91) der Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz.
Herausgegeben und eingeleitet von Thomas Klein. Marburg, N. G. Ehvert
Verlag, 1970, 718 S.

Als Beitrag zur sogenannten «Zweiten Reformation» legt Klein im Foto-
print-Sofortdruck die «Geschichte der kursächsischen Kirchen- und
Schulreformation» des fast vergessenen Urban Pierius (1456-1616) aus Schwedt
in der Uckermark vor. Pierius, der zunächst Professor an der Universität
Frankfurt/Oder, dann Superintendent und Pfarrer in Brandenburg, seit 1581

in Küstrin, anschließend in Dresden gewesen war, hat sich als «Erzkalvinist»
1590 in Wittenberg für die «Zweite Reformation» eingesetzt. Nach seiner

335



Inhaftierung führt ihn sein Weg über Amberg in der Oberpfalz (1594-1598)
nach Bremen, wo zwischen 1608-1610 das von Klein mit einigen Kürzungen
edierte Autograph entstanden ist. Veröffentlicht werden sollte die Handschrift

bereits durch Rudolf Hospinian in Zürich, der in seiner «Concordia
discors» (1607) der Niederwerfung des Philippismus, der Geschichte
Kursachsens zwischen 1571-1576 beträchtlichen Raum einräumt und sie dadurch
hätte ergänzen können. Nach Hospinians Tod kam die Handschrift an dessen
Erben und 1692 durch Antoine Teissier aus Nîmes, der mit einem
Empfehlungsschreiben der Stadt Zürich in Berlin Unterkommen suchte, in die
Bibliothek König Friedrichs I. von Preußen. Mit ihrer Edition wird eine
interessante Quelle des späten 16. Jahrhunderts erschlossen.

Heribert Raab

Werner Vogler, Das Ringen um die Reform und Restauration der Fürstabtei

Pfävers 1549-1637. Sarganserländer-Druckerei, Mels 1972. xxi-149 S.

In dieser, der Universität Freiburg i. Ue. vorgelegten Dissertation
versucht der Vf. die innere und äußere Entwicklung der Abtei Pfävers im Zeitalter

der katholischen Reform darzustellen. Da eine Arbeit über Abt
Russinger (1517-1549) erwartet wird, konnte dessen Regierungszeit nicht in die
Untersuchung einbezogen werden. Im Laufe der behandelten 88 Jahre zählt
man für Pfävers neun Äbte, was deutlich auf die großen Schwierigkeiten
dieser Benediktinerabtei während der damaligen Zeit hinweist. Lange Zeit
vegetierte das Kloster nur als Institution am Rande des Abgrundes. Auch
die Unterstützung und die staatskirchlichen Eingriffe der katholischen
Schirmorte konnten die Reform nicht in Gang bringen; ja vielleicht vergällte
gerade diese Einmischung den Pfäverser Äbten die Freude an ihrer Aufgabe.
Die Wendung zum Bessern kam erst mit Nuntius Bonhomini, der 1579 mit
aller Entschiedenheit den Fall Pfävers anfaßte. In der Folge wurde P.
Johannes Heider von Einsiedeln 1580 als Administrator nach Pfävers berufen
und später daselbst als Abt eingesetzt. Unter ihm konnte die Reform
erstmals in Pfävers Wurzeln fassen. Aber der Erfolg der Erneuerung wurde bereits
unter dem nächsten Nachfolger, Abt Michael Saxer (1600-1626), wieder in
Frage gestellt, da dieser in religiös-diziplinärer Hinsicht völlig versagte.

Gerade hier bemühte sich der Vf. mit Erfolg, das Urteil über diesen
Prälaten zu differenzieren: er zeigt eindrücklich, wie sich Abt Michael mit
großem Eifer für die wirtschaftlichen und politischen Rechte seines Stiftes
einsetzte, ja auch für die Anliegen der Gegenreformation in Graubünden
großes Verständnis zeigte. Aber das alles fruchtete wenig, weil ein Kloster
nur von innen, von der Treue zu seiner Aufgabe her gesunden kann.

Wiederum rettete der Nuntius das Kloster Pfävers aus der aussichtslosen
Lage. Wiederum wurde ein Administrator, diesmal von Muri, angefordert.
Dank seiner Kleinarbeit erholte sich der Konvent von Pfävers wieder, so daß
er 1626 aus seinen eigenen Reihen einen neuen Abt, Jodok Höslin (t 1637)
wählen konnte. Unter ihm war der Stiftung das hl. Pirmin eine kurze Blütezeit

beschieden, mit der auch die vorliegende Darstellung, in welcher viel

336



von menschlichem Versagen die Rede ist, einen verklärten Abschluß findet.
Wie bereits ausgeführt, behandelt der Vf. das mühsame Ringen um die

Reform in Pfävers unter Berücksichtigung aller vorhandenen archivalischen
Quellen. Man darf mit Recht annehmen, daß er manche verschollenen Akten
gefunden und ausgewertet hat, was nicht zuletzt zur Revision verschiedener
Vorurteile geführt hat. Dies ist für die Geschichtsschreibung über das Kloster
Pfävers sehr wichtig, weil man im Hinblick auf sein tragisches Ende im
19. Jh. allzu sehr zu Pauschalurteilen geneigt ist. Man wird die Schwierigkeiten

des Klosters nicht vereinfachend in seiner Verbindung mit dem Heilbad

in der Taminaschlucht zu suchen haben, sondern vielmehr in dem
Ringen, um aus dem Fahrwasser des Spätmittelalters und der Reformation
herauszukommen. Damit bestätigt diese sorgfältige und spannende Dissertation

das Ergebnis der bereits erschienenen ähnlichen Arbeiten über Reform-
versuche und Reformen in den schweizerischen Benediktinerklöstern des
16. und 17. Jahrhunderts. P. Joachim Salzgeber

Grefe Mencenseffy (Hrsg.) :, Quellen zur Geschichte der Täufer, XIII. Band
Österreich, II. Teil Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte,
Band XLI.) Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh 1972, x u. 543 S.

Das Schwergewicht der vorliegenden Edition, welche für die Zeit vom
2. I. 1527 bis 22. XII. 1531 die Länder Salzburg, Vorarlberg und Tirol
erfaßt, liegt eindeutig auf dem letzten. Von den insgesamt 746 Quellen
werden nur die wichtigsten in vollem Wrortlaut, die andern als Regest
wiedergegeben. Die Eclitionsgrundsätze des ersten Bandes wurden beibehalten.
Textgestaltung, Kommentar und Register sind sorgfältig. Es wird jedoch
die Achtung vor der Leistung der Bearbeiterin die Frage nicht ausschließen
dürfen, ob vom Ertrag her, nicht nur für die Geschichte der Täufer, die
insgesamt schwerlich mehr als eine Randerscheinung im Zeitalter der Reformation

gewesen sein dürften, sondern auch für die Landes- und Rechtsgeschichte
derart umfangreiche und aufwendige Editionsvorhaben gerechtfertigt werden
können. Heribert Raab

Claus-Peter Clasen: Anabaptism. A Social-History, 1525-1618. Switzerland,

Austria, Moravia, South and Central Germany. Cornell University
Press, Ithaca and London 1972, xvni u. 523 S.

Klappentext und Titel des Buches versprechen zu viel. Ausgespart bleibt
das niederländische und nordwestdeutsche Täufertum. Clasen beschränkt
seine Untersuchung auf die mit dem Untertitel seines Buches anvisierten
Probleme. Er will, «based strictly on facts» (S. xvi) das Täufertum
verstehen «in the context of sixtheenth century German society» und distanziert
sich von der mennonitischen Geschichtsschreibung, von einer ausschließlich
geistes- oder theologiegeschichtlichen Betrachtung. Wenn man dem
Verfasser auch nicht überall zustimmen kann - am besten scheinen mir die Ab-

337



schnitte «the Anabaptists and Society» (S. 152 ff.) und «the Hutterites»
(S. 210 ff.) gelungen - wird man ihm doch dankbar sein müssen für die
Fülle von Informationen und für die neuen Gesichtspunkte, die er aus
gründlicher Kenntnis der Quellen und Literatur für eine Geschichte des
oberdeutschen Täufertums anbietet. Aus seinen Schlußbetrachtungen seien
zwei Sätze hervorgehoben: «It appears that the Anabaptist leaders themselves

did not expect the mass of mankind to accept their unusual doctrines,
but aimed only at assembling small groups of pious believers, while government

and law would continue to exist among unregenerate mankind » (S. 425).
«However fascinating the Anabaptist movement was, it cannot be called
more than a minor episode in the history of sixteenth century German
society» (S. 428). Heribert Raab

Desiderius Gestermann OSA, Liber Mortuorum. Die Verstorbenen der
rheinisch-schwäbischen Augustinerprovinz und der neuen deutschen Ordensprovinz

1650-1950. - Cassiciacum, Bd. XXV, Augustinus-Verlag, Wurzburg

1972. 788 S.

Die rheinisch-schwäbische Augustinerprovinz, die mit Ausnahme des

Konvents von Münnerstadt-Würzburg wurde 1818 aufgehoben und Münner-
stadt einverleibt - in der großen Säkularisation von 1803 ihr Ende fand,
umfaßte warend ihrer letzten 150 Jahre 24 Klöster. Unter ihnen waren die
bedeutendsten Erfurt, Freiburg im Breisgau, Freiburg i. Ue., Mainz, Münnerstadt

und Würzburg. Auf Drängen der Krone Frankreich wurden 1764 die
Klöster Bitsch, Colmar, Hagenau, Landau (Pfalz), Rappoltsweiler und
Weißenburg von der rheinisch-schwäbischen Provinz abgetrennt und in
einer neu errichteten Provincia Alsatiae zusammengefaßt. Aus den Klöstern
Breisach, Freiburg i. Br., Konstanz und Oberndorf mußte 1781 eine eigene
vorderösterreichische Provinz gebildet werden. Für insgesamt 1805
Religiösen der alten Provinz, der beiden Abtrennungen, sowie der 1895 errichteten

neuen deutschen Provinz bis 1950 und der Übergangszeit 1818-1895
bringt der vorliegende Band, nach Familiennamen alphabetisch geordnet,
die wichtigsten biographischen Daten. Sie sind mit großer Sorgfalt und viel
Flingebung an eine wenig attraktive Aufgabe aus den erhaltenen Quellen
ermittelt. Für die Ordens-, Familien- und Ortsgeschichte ist das Werk ein
wichtiges Hilfsmittel. Das für die Theologie- und Geistesgeschichte
bedeutendste Mitglied des Ordens dürfte der Freiburger Dogmatiker Engelbert
Klüpfel (1733-1811) gewesen sein (Nr. 712, S. 272). Kunstgeschichtliches
Interesse kann beanspruchen der Fr. laicus R. Kessler (Nr. 691, S. 263 f.)
wegen seiner Schreinerarbeiten für Banz, Münnerstadt und Trimberg.
Erwähnung verdienen ferner P. A. Höhn (Nr. 587, S. 224-225) als Verfasser
einer 1744 gedruckten Provinz-Chronik und Übersetzer Jordans von Sachsen,
sowie P. J. Keppler (Nr. 684, S. 261) als Rektor der Universität Erfurt.
Eine mit der Gesellschaft Jesu, den Benediktinern oder auch mit den Kapuzinern

vergleichbare Bedeutung hat der Orden im 17. und 18. Jahrhundert
nie erringen können. Freiburg und das Uechtland sind mit einer beträcht-

338



liehen Zahl von Religiösen vetreten. Es seien, ohne Anspruch auf
Vollständigkeit, notiert Franciscus Cantin aus Romont (Nr. 195) und P. Fulgen-
tius Cantin (Nr. 196), P. Conradus Cottin aus Rechthalten (Nr. 212). P.
Ambrosius Curton aus Romont (Nr. 216), P. Mauritius Déposieux aus Freiburg
(Nr. 267), die Patres Leopoldus und Seraphinus Duto (Nr. 279, 280), P. Fridericus

Erhard (Nr. 305), die Patres Jacobus und Pancratius Raemi (Nr. 1007,
1008), P. Posidonius Köhler (Roller) (Nr. 731), die Patres Angelus und
Thomas Techtermann (Nr. 1323, 1324), alle aus Freiburg, sowie die Patres
Blasius und Fulgentius Rappo aus Bösingen (Nr. 1012, 1013). Sorgfältig
gearbeitete Register von mehr als 130 Seiten erschließen das Werk, die
wissenschaftliche Lebensarbeit eines im August 1971 verstorbenen Ordens-
mannes. Heribert Raab

Michel Bernot, Etude sur la vie religieuse de la campagne lorraine à la fin
du XVIIe siècle. Le visage religieux du Xaintois d'après la visite canonique
de 1687. Nancy 1971, 156 p. (Annales de l'Est, Mémoire).

Les visites générales des paroisses prescrites aux évêques par le concile
de Trente ont été un des moyens les plus efficaces de la restauration
religieuse, avant et surtout après 1600. Les enquêtes menées à ces occasions
ont donné aux prélats une vue plus claire et plus concrète de l'état de leurs
diocèses et partout, les remèdes appropriés ont pu être appliqués au gré des

besoins locaux. Les procès-verbaux de ces visites sont d'un grand intérêt
pour l'histoire religieuse d'une région. Us font maintenant l'objet de
fréquentes recherches. Mais les documents conservés sont relativement rares,
fragmentaires, leurs données souvent incomplètes. Ceux qui subsistent n'en
sont que plus précieux; dépouillés et analysés avec soin, maniés avec
prudence par des historiens avertis du sujet en générale, et c'est le cas pour
l'étude qui nous occupe, ces documents permettent de dégager assez bien
les traits essentiels d'un doyenné, en l'occurrence le Xaintois, que l'on situera
aisément si l'on sait qu'il inclut la célèbre station thermale de Vittel. Du
reste, après avoir indiqué ses sources et la bibliographie du sujet, l'auteur,
dans un premier chapitre consacré au cadre et aux circonstances, replace
bien ce sujet sur ses coordonnées historiques et géographiques.

Sauf exceptions rares, les évêques confiaient le soin de ces visites de

paroisses à leurs auxiliaires, suffragants, vicaires généraux, ou doyens comme
ici. Les procès-verbaux étaient établis sous forme de réponses à un
interrogatoire type plus ou moins poussé. Les divisions de l'ouvrage correspondent
aux trois lots de questions posées, éléments matériels du culte, c'est-à-dire
les édifices avec leur mobilier, les objets de culte etc.), le clergé, puis les
fidèles. Dans ce doyenné, les édifices, de dimensions et de style modestes,
sont en nombre suffisant, bien entretenus, décemment pourvus du nécessaire

en mobilier, vases sacrés, linges et vêtements liturgiques. Le soin
particulier voué à l'autel, au tabernacle et à tout ce qui touche à l'Eucharistie

révèle le respect et la dévotion caractéristiques que lui porte l'Eglise
posttridentine. Le clergé est nombreux, jeune, sans problème quant au

339



recrutement; il est pieux et bien formé dans en séminaire alors assez récent;
pas de grosses tares morales, mais tout-de-même des lacunes dans son
bagage intellectuel et pastoral. Ce clergé digne est bien agréé des fidèles
et en dépit du système du patronat pour la collation des bénéfices, la situation

matérielle des curés et des vicaires est passable, encore que variable
d'un lieu à l'autre. Les fidèles, on s'en doute, ne sont pas parfaits non plus;
on note là les défauts de toujours et de partout, entorses à la charité,
ivrognerie (la région agricole est aussi viticole), écarts moraux. Mais les populations

sont croyantes, régulières dans la pratique; leur foi est peut-être
assez formaliste, teintée parfois de superstition; elles sont très attachées
à certaines formes de dévotion, la Vierge, saint Joseph, les confréries.

Le tableau qui ressort de ce travail est nettement favorable. Il importe
cependant de noter que ce tableau est celui d'un doyenné de la fin du XVIIe
siècle: il est le résultat d'un siècle et plus de travail pastoral, avec des temps
forts sous l'impulsion de certains prélats plus conscients que d'autres de
leurs obligations. Bien engagée avant la guerre de Trente Ans, la réforme
religieuse dans ce diocèse lorrain de Toul fut relancée avec vigueur après
cette guère si ruineuse pour les régions qui en furent les victimes et le Xaintois

avec la Lorraine furent du nombre de ces dernières.
Avec de nombreuses notes et leur complément bibliographique, le livre

comporte une série d'annexés, cartes, tableaux statistiques, procès-verbaux
types, le tout fort utile et aussi un index des lieux et des personnes qui en
facilite la consultation. On peut affirmer que compte tenu de l'exiguïté du
sujet, de son cadre du sujet, de la matière à disposition aussi, l'auteur a tiré
le maximum du texte des documents. André Chèvre

La Correspondance de Vincenzo Santini, Internonce aux Pays-Bas (1713-
1721), hrsg. von Jaques Thielens. Analecta Vaticano-Belgica,
Deuxième Série Nonciature de Flandre XII). Bruxelles-Rome, Institut Historique

Belge de Rome 1969, xxxi u. 415 S.

Von Anfang Oktober 1713 bis zu seiner Anfang Februar 1721 erfolgten
Berufung auf die Kölner Nuntiatur hat Vincenzo Santini (1676-1728) als
Internuntius in Brüssel gewirkt und zwar ohne die höheren Weihen zu
haben (Subdiakonat und Diakonat erst am 2. und 9. Februar und Priesterweihe

am 3. März 1721), was angesichts römischer Kritik an dem Verhalten
des reichskirchlichen Primarklerus in dieser Zeit merkwürdig erscheinen
muß. In seiner von Thielens in Regesten vorgelegten Korrespondenz mit
dem Kardinalstaatssekretär Paulucci nimmt der Streit um Pasquier Quesnel
und um die Bulle «Unigenitus» - von Papst Clemens XI. am 8. September
1713 publiziert - mit allen Konsequenzen für das Verhältnis von Kirche
und Staat in den österreichischen Niederlanden den ersten Platz ein. Für
die Geschichte der Nuntiaturen wdchtig sind die Streitigkeiten über die
Jurisdiktionsgrenzen zwischen der Fiandra und der Colonia wegen den auf
südniederländisches Gebiet übergreifenden Teilen der Diözesen Trier und
Lüttich. Umstritten war u.a. die Zugehörigkeit der Zisterzienserabtei Orval,

340



einer Hochburg des Jansenismus, zur Brüsseler oder Kölner Nuntiatur.
Im Februar 1721 entschied Rom, daß Orval zur Colonia gehöre und wies
damit dem Kölner Nuntius eine dornenvolle Aufgabe zu. Über die holländischen

Missionen, die südniederländischen Diözesen, die Universitäten Löwen
und Douai bringt der durchweg ausreichend kommentierte Band eine Fülle
von Informationen. - An Corrigenda seien notiert: S. 13 fehlen für den
kurtrierischen Gesandten Kaysersfeld in Den Haag die biographischen
Daten. - S. 21 vermiße ich zu Nuntius Giovanni Battista Bussi einen Hinweis

auf die einschlägige Literatur. - S. 116, Anm. 1 fehlt die Biographie
von Gijsen über Nicolaus Heyendahl; sie wird erst S. 381, Anm. 2 aufgeführt.

Girolamo Arhinto fehlt im Register; Königsegg, Löwenstein u. a.
sind unter dem Buchstaben D. (De Königsegg usw.) zu suchen. Über den
Baron «Sickenhausen directeur de la poste de Cologne» S. 390 schweigt
sich der Kommentar aus. Wäre es nicht angebracht gewesen, die bereits,
allerdings an entlegener Stelle, veröffentlichte Instruktion für Santini
beizugeben Heribert Raab

Marc Moser, Beat Fischer von Reichenbach 1641-1697. Begründer der
Berner Post, Separatabdruck aus der «Verwaltungspraxis» Nr. 12/1972.
21 S. mit 6 Abbildungen, in -8°.

Ganz anders als gewohnt, bringt der Verfasser, der unermüdliche Pionier
der schweizerischen Postgeschichte, in dieser Kurzbiographie keine eigenen
neuen Forschungen. Vielmehr dienen seine Ausführungen der aktuellen
Information über die wichtigste Persönlichkeit des schweizerischen
Postwesens im letzten Viertel des 17. Jahrhunderts, über Beat Fischer von
Reichenbach, des Begründers der Berner Post. Anläßlich der Jahrhundertfeier

des Weltpostvereins im Jahre 1974 soll ihm zu Ehren eine schweizerische

Sondermarke gedruckt werden. Damit soll in Erinnerung gerufen
werden, daß die Schweiz in der Fischer'schen Post auch so etwas wie das
Reich in Thurn und Taxis hatte. Die Studie zeigt offen und klar in kurzen
Zügen den Aufstieg von Beat Fischer von Reichenbach, und verfolgt über
sein Grab hinaus den Erfolg seines Familienunternehmens bis zu dessen
Ende im Jahre 1832.

Das schön illustrierte Heft möge mit seinem gefälligen Druck bei den
Beamten dieses heute recht anoymen Dienstzweiges das Berufsethos neu
stärken und bei der Bevölkerung die Anerkennung der Dienstleistungen
der Post fördern. P. Joachim Salzgeber

Jean Dauvillier, Les Temps Apostoliques 1er siècle. Histoire du Droit et des
Institutions de l'Eglise en Occident, publiée sous la direction de Gabriel
Le Bras, Membre de l'Institut. Tome II. Ed. Sirey, Paris 1970, xvin-744 p.

C'est à reconstituer les institutions chrétiennes, telles qu'elles ont existé
aux temps apostoliques que s'est attaché le professeur Dauvillier. L'ouvrage
qui en est résulté constitue par la rigueur de sa méthode, l'abondance de sa

341



matière et la clarté de son analyse une contribution majeure à la connaissance
de l'Eglise du 1er siècle. Il n'est donc pas trop tard pour en parler.

L'auteur décrit d'abord les cadres chronologiques, les cadres historiques et
géographiques, puis les sources: chrétiennes, juives et païennes. Il examine
ensuite la hiérarchie primitive, la structure des communautés chrétiennes,
les moyens de sanctification, la justice dans les communautés, les finances de

l'Eglise aux temps apostoliques, les rapports des communautés chrétiennes
avec le judaïsme, le monde païen et l'Etat romain. L'acquis de l'âge apostolique

forme la conclusion de cette étude savante.
En même temps qu'il fondait l'Eglise, le Christ a institué les organes essentiels

de sa hiérarchie, le Collège des douze Apôtres et la primauté de Pierre.
«Cette primauté, note l'auteur, suppose donc la collégialité du corps apostolique,

sans lequel elle ne saurait exister». La synthèse des deux principes
constitue le fondement de droit divin de la constitution de l'Eglise. Après
la défection de Judas, la hiérarchie, à laquelle appartient également saint
Paul, se complète par la désignation d'un nouvel Apôtre (Matthieu), puis par
l'institution des diacres et enfin par la création des presbytres. Mais l'Eglise
n'est pas réduite à la seule hiérarchie. Elle a aussi des membres actifs qui
participent à son apostolat: ce sont les laïcs, qualifiés par saint Pierre de

«race élue», «sacerdoce royal», «nation sainte», «peuple que Dieu s'est acquis».
Les laïcs forment des communautés, elles-mêmes organisées, dotées d'une
hiérarchie et intégrées dans un tout plus vaste, l'Eglise universelle qui
englobe tous les chrétiens. L'incorporation au Christ et à l'Eglise est réalisée

par le baptême. Le chrétien est affermi dans la grâce du baptême par la
confirmation ou don de l'Esprit que le Christ avait promis à ses disciples. A
ces deux rites de l'initiation chrétienne s'en ajoute un troisième, l'Eucharistie
qui est le centre de la vie culturelle des premières communautés. Malgré les

perspectives nouvelles apportées par la doctrine chrétienne, les membres de

l'Eglise primitive ne constituent pas pour autant une «société de saints».
On rencontre des mésententes, des délits qui non seulement troublent la
bonne harmonie des communautés, mais scandalisent les païens. Pour régler
les différends, saint Paul prescrit l'arbitrage. Dans sa pensée, l'arbitre doit
être choisi à l'intérieur de la communauté chrétienne, parmi les laïcs appréciés

pour leur sagesse et leur impartialité. Dans les cas graves, cependant, à

la condition que la procédure privée antérieure au procès («correction
fraternelle») ait échoué, on aura recours à la justice spirituelle, c'est-à-dire à

la justice relevant de la juridiction des Apôtres ou de leurs auxiliaires. Autre
souci de l'Eglise naissante: les problèmes financiers. Les écrits apostoliques
révèlent notamment que le régime financier est dominé par la notion de
charité: assistance aux déshérités, entraide entre les Eglises, accueil au
chrétien de passage ou au missionnaire itinérant, entretien du clergé. En ce

qui concerne les rapports avec l'extérieur, l'Eglise primitive ne songe pas à

une rupture avec le judaïsme. Ce n'est que progressivement que s'opère ce
détachement. Il n'est, du reste, pas interdit aux chrétiens de fréquenter les

païens. Enfin, les Apôtres reconnaissent à la souveraineté temporelle sa

légitimité propre; ils recommandent le loyalisme envers l'autorité romaine.
L'Eglise du 1er siècle était donc une Eglise visible, organisée, dotée de

342



règles juridiques et d'institutions. Certes, ces institutions présentaient des

lacunes, mais «les assises fondamentales» étaient posées. La thèse selon
laquelle les premières communautés chrétiennes vivaient dans l'anarchie est
dès lors insoutenable. Ces conclusions du professeur Dauvillier ne sont pas
le fait du hasard, mais le résultat d'une longue et minutieuse analyse des
sources constituées essentiellement par le Nouveau Testament et, dans une
certaine mesure, par les Manuscrits de la Mer Morte et par le écrits des
historiens et des écrivains de l'Antiquité.

Une abondante bibliographie, des observations sur les cartes et sur les
divisions de l'Empire, un index alphabétique complètent cet ouvrage d'une
brûlante actualité, digne de méditation, pour tous ceux qui, aujourd'hui,
«projettent dans le passé leur rêve de réformer l'Eglise en la dépouillant de
tout ce qui est institutionnel et juridique». Mais ce livre s'adresse aussi aux
spécialistes de l'Histoire du droit et des Institutions de l'Eglise; il constitue
pour eux un ouvrage fondamental, un ouvrage de référence de premier ordre
dont ils devront désormais tenir compte.

Oscar Gauye

HINWEISE

Guido Kisch, Judaistische Bibliographie. Ein Verzeichnis der in Deutschland

und der Schweiz von 1956 bis 1970 erschienenen Dissertationen und
Habilitationsschriften. Basel/Stuttgart, Helbing & Lichtenhahn, 1972. 104 S. -
In Fortführung der vom selbenVerfasser 1959 publizierten Fachbibliographie
über die Dissertationen der Jahre 1922 bis 1955 werden hier weitere 500 zum
Teil ungedruckte Hochschulschriften bis 1970 aus dem gesamten Gebiet der
Judaistik registriert, soweit sie in Deutschland (hauptsächlich in der
Bundesrepublik, nur wenig in der DDR), der Schweiz und für einige Titel auch
in Österreich erschienen. Dabei betreffen 200 Titel, Bibel und Religion. Die
Arbeiten zur Geschichte der Juden in Deutschland und der Schweiz sind
weniger zahlreich als diejenigen zum Thema Antisemitismus; für die Schweiz
sind Dissertationen zu aktuellen Fragen vorhanden (Schächtverbot,
Fremdenpolizei, Mischehen, faschistische Bewegungen, jüdische Immigration
während des 2. Weltkriegs). Sach- und Verfasserregister beschließen das
Bändchen. Als Vorspann zur Bibliographie ist eine Übersicht Kischs über
«Die deutsche judaistische Bibliographie seit dem 19. Jh.» in erweiterter
Form aus der «Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte» 1970
wiederabgedruckt (S. 19-35) eine wertvolle Orientierungshilfe für jeden Historiker.

Peter Rück

Basler Bibliographie 1970, hergestellt von Ruth und Max Burckhardt-
Menzi. Basel 1972. 84 S. (Beilage zur Basler Zeitschrift für Geschichte und
Altertumskunde 71, 1971). - In Fortsetzung der seit 1935 erscheinenden, nun
erstmals im Offset-Verfahren gedruckten Basler Bibliographie werden hier
wiederum gegen 1300 Beiträge zur Basler Geschichte registriert, nach dem
alten m. E. zu fein gegliederten Sachschema. Peter Rück

343



Angelus Walz, Bibliographiae susonianae conatus. SD. aus Angelicum 46
(1969) 430-491. - Jeder der sich künftig mit dem großen Dominikaner
Mystiker Heinrich Seuse (1295-1366) beschäftigt, wird mit Vorteil diese sehr
sorgfältig zusammengestellte Spezialbibliographie konsultieren.

Angelus Walz, Dominikaner und Dominikanerinnen in Süddeutschland
(1225-1966). Freising, Kyrios-Verlag, 1967. 143 S., 4 Tafeln. - Wer sich in
großen Zügen über die Entwicklung des Dominikanerordens in Süddeutschland,

der Schweiz und Österreich orientieren will, greife zu diesem klar
aufgebauten, gut lesbaren Bändchen des bekannten Dominikanerhistorikers.

Norbert Mussbacher S. O. Cist., Das Stift Lilienfeld. Wien, Bergland, Verlag,

1965. 64 S., 47 Abb. - Das kleine Bändchen stellt einen nützlichen
Führer bau-, kunst- und ordensgeschichtlicher Art des bedeutenden
niederösterreichischen Zisterzienserklosters dar.

Karl Schib, Wandlungen im mittelalterlichen Siedlungsbild rund um
Schaffhausen. Schaffhausen 1970. 48 S. mit einer Karte (Beilage zum Jahresbericht

der Kantonsschule Schaffhausen 1969/1970). - Diese knappe, aber
höchst aufschlußreiche Studie zur Siedlungsgeschichte in der Gegend um
Schaffhausen zeigt, welche Dörfer, Weiler und Höfe im Verlaufe des Mittelalters

verschwunden sind und welche Bestand gehabt haben. Entgegen der
Regel, die insbesondere von der französischen Siedlungsforschung aufgestellt
worden ist, wonach Pfarreien nicht abgehen (vgl. Villages désertés et
histoire économique XIe-XVIIIe siècle, Paris 1965, S. 183ss), kann Schib
auf die Wüstung von zwei Pfarreien - Schwarzbach und Bargen - hinweisen
und deren Ursache erklären. Pascal Ladner

344


	Rezensionen = Comptes rendus

