
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 67 (1973)

Artikel: Die rechtlichen Beziehungen zwischen Fahr und Einsiedeln : zugleich
eine Studie zur Geschichte der inneren Verfassung eines
Tochterklosters

Autor: Reber, Urs

Kapitel: I: Die Gründung von Fahr

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I. DIE GRÜNDUNG VON FAHR

A. Allgemeines

Im ersten Abschnitt dieser Arbeit soll der Versuch unternommen werden,

die im Jahre 1130 erfolgte Stiftung des Klosters Fahr in einem

größeren geschichtlichen Rahmen zu sehen. Dabei kann der von Georg
Schreiber für klostergeschichtliche Monographien geäußerte Wunsch,
Auskunft zu geben über die Stellung des hier in Frage stehenden Instituts

zum gesamten Orden, des weitern über die Beziehungen zu Papst
und Bischof oder zum Territorialherrn, ja überhaupt einer nachdrücklichen

Einbeziehung in größere ordens- und rechtsgeschichtliche
Zusammenhänge, an dieser Stelle noch nicht erfüllt werden l. Zur Zeit der

Stiftung stehen wir am Ende der Epoche der großen Klosterreformen;
Cluny, dessen weltgeschichtliche Bedeutung vorab Sackur2
hervorgehoben hat, begann an Ansehen zu verlieren. Obschon viele der

Erwartungen, die man sich von einer Rückkehr zum Wesentlichen erhofft
hatte, bereits enttäuscht worden waren und die frühmittelalterliche
Einheit von Kirche und Welt durch den Investiturstreit eine schwere

Erschütterung erfahren hatte 3, erlebte zu jener Zeit das Klosterwesen

wenigstens quantitativ einen Höhepunkt: Zu keiner Zeit wurden wohl
mehr Klöster gegründet als in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts 4.

Diese Gegebenheit soll hier keine ausführliche Analyse erfahren. Es
seien lediglich stichwortartig einige Gedanken dazu gegeben : Die großen
monastischen Reformbewegungen brachten es mit sich, daß der asketische

Heilige zum Lebensideal auch der Laienwelt wurde, was sich in
reichen Schenkungen an Klöster manifestierte 5. Die Gründung eines

1 Vgl. G. Schreiber, Gemeinschaften des Mittelalters, Recht und Verfassung,
Kult und Frömmigkeit (Regensburg / Münster 1948) S. 136.

2 Vgl. E. Sackur, Die Cluniazenser in ihrer kirchlichen und allgemeingeschichtlichen

Wirksamkeit bis zur Mitte des 11. Jahrhunderts (2 Bde, Halle 1892/94).
3 Diese Aussage ist schematisch zu verstehen, vgl. G. Tellenbach, Kaisertum,

Papsttum und Europa im Hohen Mittelalter, in: Historia Mundi VI (Bern 1958)
3. 41s.

4 Laut Germania Monastica (Ottobeuren 1967) sind in der ersten Hälfte des
12. Jhs. ca. 70 Benediktinerinnenklöster gegründet worden. — Nach A. Hauck,
Kirchengeschichte Deutschlands IV (5. Aufl., Leipzig 1925) S. 416 vermehrten sich
allein in Deutschland die Frauenklöster von ca. 150 im Jahre 1100 auf über 900 in
der Mitte des 13. Jhs.

5 Vgl. I. Bühler, Forschungen über Benediktiner-Doppelklöster im heutigen



Klosters betrachtete man «als eines der geeignetsten Mittel, um sich die
Gnade Gottes und die Fürsprache seiner Heiligen zu sichern. Auch war
dieses gute Werk für viele leichter auszuführen als eine Pilgerfahrt nach

Rom oder Jerusalem, und zudem schienen die Früchte von bleibendem
Wert» 1. Da die Kanonissenstifte damals den Höhepunkt der Entwicklung

bereits überschritten hatten und als verweltlichte Institute dem

religiösen Eifer der Gläubigen jener Zeit nicht entsprachen, kam es

gerade im Bereich der Frauenklöster zu einem beträchtlichen Zuwachs 2,

der in dem durch die Kreuzzüge insbesondere beim Adel hervorgerufenen
Frauenüberschuß noch eine zusätzliche Erklärung findet. Überhaupt
realisierte sich die Klosterreform weniger in bestehenden alten Klöstern,
sondern vornehmlich in Neugründungen 3.

Die besondere Eigenart der Frauenklöster kann im Rahmen dieser

allgemeingeschichtlichen Betrachtungsweise nicht deutlich werden.

Gestaltung der Geschichte war nicht Aufgabe der Frau4. «Die Nonnenklöster

bildeten keinen Koeffizienten des kirchlichen Lebens im Mittelalter;

sie gehören nur zu seinen Produkten» 5.

Gerade diese Unselbständigkeit der Frauen hat im klösterlichen
Verfassungsrecht Konsequenzen, denen unser besonderes Interesse gelten
wird: Von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen, stehen nämlich die

Frauenkonvente in einer mehr oder weniger engen Abhängigkeit von
Männerklöstern. Die intensivste derartige Verbindung finden wir im
Doppelkloster. Stephan Hilpisch 6 definiert die Erscheinungsform des

Doppelklosters als eine Gemeinschaft von Mönchen und Nonnen, die in
solcher Weise beeinander wohnt, daß ihre Klosteranlage räumlich und
rechtlich eine Einheit darstellt. Als Elemente dieser Definition führt er

an, daß erstens Mönche und Nonnen zusammen sein müssen. Nonnenklöster,

in denen einige Laienbrüder als Gehilfen tätig sind, und Nonnenklöster,

die mit einem dienenden Kanonikerkonvent verbunden sind,
wären demnach keine Doppelklöster. Die beiden Gruppen müssen zweitens

räumlich derart nahe beieinanderliegen, daß man wirklich noch von

Bayern, in: Ztschr. für bayer. Kirchengesch. 2 (1928) 199; Ph. Schmitz, Geschichte
des Benediktinerordens I (dt. Übers, von L. Räber, Einsiedeln 1947) S. 260.

1 Ibid. S. 260 Anm. 1.
2 St. Hilpisch, Geschichte der Benediktinerinnen (St. Ottilien 1951) S. 27.
3 H. Keller, Das Kloster Einsiedeln im ottonischen Schwaben (Freiburg i. Br.

1964) S. 113.
4 St. Hilpisch, Geschichte der Benediktinerinnen S. V.
5 A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands IV S. 427.
6 Vgl. St. Hilpisch, Die Doppelklöster (Münster i. W. 1928) S. ls.



einem Kloster sprechen kann. Nachbarklöster können demnach auch

nicht unter den Begriff des Doppelklosters subsumiert werden l. In
dritter Linie ist eine rechtliche Einheit erforderlich. Das Doppelklosterwesen

erlebte in der Geschichte zwei Höhepunkte: Einen ersten im
6./7. Jahrhundert und einen zweiten im 11. Jahrhundert2. Die
Hierarchie war dem Doppelklosterwesen nicht günstig gesinnt: Burchard
von Worms, Ivo von Chartres und Gratian 3 stellten Verbote auf, die

jedoch lediglich theoretischen Wert besaßen. Wenn gegen Ende des

12. und im 13. Jahrhundert die Doppelklöster verschwanden, d. h.

wenn in vielen Fällen der Nonnenkonvent verlegt wurde, so ist nach

Hilpisch der Grund dafür ein endogener: Die Mönche selbst lehnten das

Beieinanderwohnen ab. Die Doppelklöster des Abendlandes sind
ausgestorben, aber nicht von kirchlichen Instanzen aufgehoben worden 4.

Die andere Form des Anschlusses eines Frauenkonventes an ein
Männerkloster stellt das abhängige Priorat dar. Es entstand oft infolge der
eben erwähnten Verlegung aus einem Doppelkloster. Beispiele dafür
sind außerordentlich häufig 5. Seltener finden wir zu Beginn des 12.

Jahrhunderts auch Fälle, wo Frauenklöster von Anfang an in der Nähe eines

Männerklosters, also nicht in räumlicher, sondern lediglich in
rechtlichwirtschaftlicher Verbindung entstanden sind. Ein Beispiel dafür ist
das Kloster Fahr.

B. Die Gründung des Klosters Fahr

1. Die Stifter

Um einen möglichst guten Überblick über den Gründungsvorgang
von Fahr zu erhalten, haben wir uns zunächst den Stiftern, den
Freiherren von Regensberg, zuzuwenden. Nach einem kurzen Abriß der
Geschichte und Bedeutung dieses Geschlechts wollen wir vor allem auf

1 Anders Ph. Schmitz, Geschichte des Benediktinerordens I S. 287s., wo
entgegen dem franz. Text sogar Fahr-Einsiedeln als Doppelkloster angesprochen wird.

2 St. Hilpisch, Die Doppelklöster S. 85ss. gibt einen kurzen Überblick über die
Entwicklung des Doppelklosterwesens.

3 Corpus Iuris Canonici c. 22, causa XVIII, q. 2.
4 St. Hilpisch, Die Doppelklöster S. 87; zur Klosterverlegung vgl. statt vieler:

S. Reicke, Zum Rechtsvorgang der Klosterverlegung im Mittelalter, in : Festschr.
für U. Stutz (Stuttgart 1938).

5 Vgl. Germania Monastica, insbesondere Berau, Muri, Amtenhausen.



seine Beziehungen zur Kirche und zu den Klöstern eintreten, um eventuell

dem Motiv der Stiftung näher zu kommen.
Andreas Heusler zählt die Regensberger zu jenen großen Grundherren,

die sich seit dem 8. und 9. Jahrhundert aus der freien Bevölkerung mehr
und mehr «zu einer dominierenden Stellung und zu einem den kleinen
Bauern nicht nur an Ansehen überragenden Stand, sondern zu einem ihn
in seine Abhängigkeit ziehenden Herrschaftsverhältnisse»1 erhoben. Er
nennt sie zusammen mit den Freiherren von Falkenstein und den
Freiherren von Bechburg im Jura 2. Mit den letzteren haben die Regensberger
gemeinsam, daß auch sie mit Lütold IV. auf den Grafentitel prätendierten

3 und damit in den ersten Stand aufsteigen wollten, dann aber
nach einer relativ kurzen Blütezeit4, wohl infolge der schweren
Auseinandersetzung mit Zürich und Habsburg 5, ihre Besitzungen wieder
veräußern und die Herrschaftsstellung preisgeben mußten.

Über die Herkunft des Geschlechtes bestellt Unklarheit. Manche

Autoren 6 bringen die Regensberger in Beziehung mit Landeloh, welcher
im Jahre 870 dem Kloster St. Gallen einen größeren Güterkomplex
übertragen und von diesem als Lehen auf Lebenszeit wieder empfangen
hatte. Zur Begründung wurde die weitgehende Übereinstimmung der in
den einschlägigen St. Galler Urkunden7 genannten mit den später
regensbergischen Besitzungen angeführt. Ferner sprang die Ähnlichkeit
des Namens Landeloh mit demjenigen der in der Nähe von Fahr
gelegenen Mühle Lanzrain und des Städtchens Glanzenberg in die Augen 8.

1 A. Heusler, Schweizerische Verfassungsgeschichte (Basel 1920) S. 39.
2 Ibid. S. 41.
3 In ZUB Nr. 363 nennt er sich «Graf», doch handelt es sich wahrscheinlich um

eine Anmaßung; vgl. A. Nabholz, Geschichte der Freiherren von Regensberg
(Zürich 1894) S. 20 und A. Lutz, 1100 Jahre Regensdorf (ibid. 1970) S. 21. Dieser
Titel erscheint ferner noch auf dem Siegel, das 1243 sein Sohn verwendet hat,
vgl. ZUB Nr. 593.

4 Vgl. etwa die Größe des in P. Kläui - E. Imhof, Atlas zur Geschichte des
Kantons Zürich (Zürich 1951) S. 25 für das Jahr 1250 umschriebenen Herrschaftsbereiches

der Freiherren von Regensberg.
5 Statt vieler: P. Ziegler, Die Regensberger Fehde von 1267, in: Küsnachter

Jahresblätter 1967 S. 3ss.
6 A. Nabholz, op. cit. S. 6 Anm. 3; A. Ziegler, Beiträge zur Rechtsgeschichte

von Regensberg, insbesondere das Schultheißengericht (Zürich 1931) S. 7; H. Ringger,

Regensberg (Bern 1954) S. 6 u. a.
7 UB St. Gallen II Nr. 548 und 549; ZUB Nr. 109 und 110.
8 Vgl. G. Meyer von Knonau, Der Besitz des Klosters St. Gallen in seinem

Wachstum bis 920, in: Mitt. zur vaterl. Gesch. 13 (1872) 144 Anm. 261 ; H. Weber,
Die Kirchgemeinde Höngg (Zürich 1899) S. 224s.; H. H. Bluntschli, Memorabilia



Oskar Allemann hält eine solche Kontinuität durch die Reichsanarchie

vor und nach 900 und angesichts der Vorgänge bei der Begründung
des Herzogtums Schwaben für unwahrscheinlich 1. Paul Kläui führt
das Geschlecht aufgrund seiner Forschungen über die Hunfriedurkunde
von 1044 2 auf die Grafen von Macon - von denen auch die Kaiserin
Agnes abstammen soll - zurück, da sich bei den Vornamen der beiden
Geschlechter eine erstaunliche Kontinuität nachweisen läßt3. Derselbe
Autor und schon früher Heinrich Zeller-Werdmüller weisen auf
Beziehungen des Geschlechts zu den Freien von Sellenbüren hin, wobei der
Name eines frühen Vertreters dieser Familie Reginbert4 an Regensberg
erinnert5. Bei Tschudi6 erscheint der Name Regensberg zum ersten Mal
1027. Nach den Acta Muriensia 7 soll ein Lütold, der Vater Lütolds, des

Stifters von Fahr, und Ottos von Regensberg 1082 bis 1085 Kastvogt
von Muri gewesen sein. Als Grund für die nur kurze Zeit dieser Vogtei
nennt Adolf Nabholz die Fehde zwischen den Grafen von Lenzburg und
dem Graf Werner von Habsburg, der ein naher Freund Lütolds und
wie er ein Anhänger der päpstlichen Partei und damit des Gegenkaisers
Rudolf war 8. Offenbar standen die Regensberger zu diesem Zeitpunkt

Tigurina (3. Aufl. Zürich 1742) S. 183 nennt beide Namen unter demselben Stichwort.
1 O. Allemann S. 37s.
2 ZUB Nr. 233.
3 P. Kläui, Hochmittelalterliche Adelsherrschaften im Zürichgau, in: Mitt. der

Antiquar. Ges. in Zürich 40 (1960) 11 und 27.
4 Nach HBLS VI 336 gilt dieser als Gründer von St. Blasien.
5 P. Kläui, Hochmittelalterliche Adelsherrschaften S. 30 Anm. 2 vermutet,

daß Lütold L, Kastvogt von Muri, und ein Heinrich von Sellenbüren Brüder
gewesen seien. - Vgl. auch H. Zeller-Werdmüller, Uetliburg und die Freien von
Regensberg, in: Turicensia (Zürich 1891). Nach A. Nabholz, op. cit. S. 7 Anm. 1

sind die engen Beziehungen, die die Regensberger zu den Klöstern Engelberg,
St. Blasien und Muri unterhielten, auf die Beziehungen zu den Herren von Sellenbüren

zurückzuführen.
6 Aegidius Tschudi, Chronicon Helveticon (ed. P. Stadler und B. Stettier,

Quellen zur Schweizer Gesch. VII/], Basel 1968) S. 30; in ZUB Nr. 230 steht nichts
von den Regensbergern; wenn die Beziehung zum Grafen von Windisch - hinter
Graf setzt M. Kiem, Geschichte der Benediktiner Abtei Muri-Gries (Stans 1888/91)
I S. 34 Anm. 5 ein Fragezeichen — zuträfe, so wäre nach HBLS VII 547 auch die
Beziehung zu Landeloh unter Umständen reveliert.

7 Acta Muriensia 35; vgl. zur Kritik statt vieler H. Jakobs, Der Adel in der
Klosterreform von St. Blasien (Kölner Hist. Abh. 16, 1968) S. 43ss.; nach P. Kläui,
Hochmittelalterliche Adelsherrschaften S. 26 ist dieser Lütold personengleich mit
dem 1077 erwähnten Vogt von St. Gallen, Lütold in Grüningen, der 1088 mit seinem
Sohn Kuno im Kampf gegen den Abt von St. Gallen gefallen ist.

8 A. Nabholz, op. cit. S. 13 Anm. 1 ; schon die Acta Muriensia nennen als Grund
«propter bellum, quod fuit inter Werherum comitem et eius nepotes de Lentzburg»,



erst am Anfang ihrer Machtentfaltung. Nach archäologischen
Untersuchungen Hugo Schneiders soll die regensbergische Stammburg über
dem Katzensee nicht vor dem zweiten Viertel des 11. Jahrhunderts
gebaut worden sein 1. Eine weitere Erwähnung des Geschlechts betrifft
dann bereits die Stiftung Fahrs im Jahre 1130 2.

Wie schon durch die Vogtei über Muri und die Stiftung Fahrs bezeugt,
standen die Regensberger zu Kirche und Klosterwesen in engen
Beziehungen, was für einflußreichere Grundherren der damaligen Zeit nicht
zuletzt zum Prestige gehörte. Häufig erwähnt werden auch die

Verbindungen der Regensberger zum bedeutsamen Schwarzwaldkloster
St. Blasien 3. Lütold IV., ein Enkel des Stifters von Fahr, stiftete, wohl
gefördert durch seinen Bruder Eberhard, Erzbischof von Salzburg, im
Jahre 1206 das Prämonstratenserkloster Rüti4. Mit einigem Recht
vermutet Nabholz, daß das einfache Frauenklösterlein an der Limmat den

immer mächtiger werdenden Freiherren nicht mehr genügte, und ihnen
zudem dessen Abhängigkeit von Einsiedeln lästig wurde. Rüti sollte
denjenigen des Geschlechts, die sich etwa dem geistlichen Stande
widmeten, eine gute Heimat und zugleich Grabstätte des Geschlechts werden

5. Tatsächlich finden wir einen Urenkel Lütold IV., Diethelm von
Regensberg, im Jahre 1279 als Mönch im Kloster Rüti, wo er auch -
nach Zeller-Werdmüller als einziger Regensberger, von dem wir es mit
Bestimmtheit wissen 6 - begraben wurde. Trotz mannigfaltiger
Beziehungen des Geschlechts zur Kirche wissen wir nichts über Kontakte mit
Einsiedeln, die vor der Gründung Fahrs bestanden hätten, was jedoch
aufgrund der wenigstens den Grundzügen nach hier eben dargestellten
möglichen Verbindungen zu andern Adelsherrschaften außer Zweifel
stehen dürfte.

vgl. H. Jakobs, op. cit. S. 57 Anm. 50; Th. Mayer, Gregor VII. und das Eigen-
kirchenrecht, in : ZSG 28 (1948) 149.

1 H. Schneider, Wir besuchen Burgen und Schlösser I (Zürich 1967) S. 87 hält
das Ergebnis fest.

2 ZUB Nr. 279 (nach ZUB Nr. 280a ist der gleiche Lütold Zeuge für Trüb).
3 Es würde zu weit führen, alle diese Beziehungen hier in extenso darzulegen;

vgl. die eingehende Zusammenstellung bei H. Zeller-Werdmüller, Uetliburg
und die Freien von Regensberg S. 40s.

4 Vgl. u. a. H. Zeller-Werdmüller, Die Prämonstratenser-Abtei Rüti, in:
Mitt. der Antiquar. Ges. Zürich 24 (1897) 183ss; S. Vögelin, Das Kloster Rüti,
Stiftung der Freiherren von Regensberg und Grabstätte des Grafen von Toggenburg,
in: Mitt. der Antiquar. Ges. Zürich 14 (1862) 37ss.

5 A. Nabholz, op. cit. S. 23.
6 H. Zeller-Werdmüller, Die Prämonstratenser-Abtei Rüti S. 190.



2. Einsiedeln zur Zeit der Gründung

Empfänger der Stiftung war das Kloster Einsiedeln, das zu jener Zeit
zu einiger Bedeutung gelangt war. Entstanden an der Stelle, wo sich die

Zelle des hl. Meinrad 1 befunden hatte, wurde es bereits 947 von Kaiser
Otto I. für reichsunmittelbar erklärt und ihm freie Abtwahl verliehen 2.

Seine Äbte waren damit in den Rang freier Reichsfürsten erhoben.
Diese Privilegierung erfolgte auf Ersuchen des Herzogs Herrmann I.
von Schwaben, der an der Gründung des Klosters maßgeblich beteiligt
war 3. Auch in der Folgezeit blieb Einsiedeln in der Gunst des Königs ;

es erscheint als eines der am meisten privilegierten Klöster im Reich 4.

Von den zahlreichen Privilegien verdient vor allem auch die Befreiung
vom Zoll und dem Münzzwange in der Stadt Zürich durch Otto II. unser
besonderes Interesse 5. Die Vogtei über das Kloster lag der Reihe nach

in den Händen der Herzöge von Schwaben, der Neuenburger und der

Rapperswiler 6.

Einsiedeln mochte schon zu jener Zeit ein berühmter Wallfahrtsort
gewesen sein, wobei neben dem hl. Meinrad die umstrittene Engelweihe
der ersten Klosterkirche 7 Anziehungspunkte waren.

Auch der Papst war dem Kloster gewogen. Obschon eine eigentliche
Exemption erst später erfolgte 8, verlieh er 1052 dem damaligen Abte
das seltene Vorrecht, sich beim Gottesdienste bischöflicher Kleidung
bedienen zu dürfen, um nur ein besonders anschauliches Beispiel päpstlicher

Gunst anzuführen 9.

1 Vgl. dessen Vita, von unbekanntem Verf. am Ende des 9. oder Anfang des
10. Jhs. auf der Reichenau verfaßt, kommentiert hg. von O. Ringholz S. 647-657.

2 MGH Dipl. Otton. I. Nr. 94; H. Keller, Das Kloster Einsicdeln im ottonischen

Schwaben S. 37 Anm. 154.
3 Dies geht schon aus der zitierten Urkunde hervor, vgl. H. Keller, op. cit.

S. 37 ; O. Ringholz S. 33 weist auf die Verwandtschaft des ersten Abtes Eberhard
mit den Nellenburgern und somit mit den Herzögen von Schwaben hin.

4 Vgl. die Zusammenstellung bei H. Keller, op. cit. S. 45s.
5 RE 11.
6 O. Ringholz S. 67 datiert den Übergang der Vogtei von den Nellenburgern

auf die Rapperswiler in die Zeit um 1090, da Abt Rudolf I. auch ein Rapperswiler
gewesen sein soll.

7 Vgl. R. Henggeler, Die Einsiedler Engelsweihe, in: ZSKG 40 (1946) 1-30;
O. Ringholz, Walliahrtsgeschichte unserer lb. Frau von Einsiedeln (Freiburg i. Br.
1896).

8 Die Exemptionsbulle Leos X. von 1518 ist abgedruckt bei O. Ringholz S. 702ss.
9 O. Ringholz S. 60s; Abt Hermann I. war mit Leo IX. verwandt, vgl. G. von

Wyss, Über der antiquitates monasterii Einsidlensis und den liber Heremi des

Aegidius Tschudi, in: Jb. für Schweiz. Gesch. 10 (1885) 342.



Neben zahlreichen Bischöfen 1 stellte Einsiedeln auch Äbte 2 für andere

Klöster, ferner entsandte es Mönche in reformbedürftige 3 oder
neugegründete 4 Gemeinschaften. Auf diese Weise leistete es seinen Beitrag
an die Reform. Obschon die Einsiedler Bräuche in enger Verbindung
mit dem Lothringischen Reformkreis von Gorze und Trier standen, hat
das Kloster offenbar als selbständiges Reformzentrum gewirkt5. In
kultureller Hinsicht fehlten weder Bibliothek 6 noch Schreibschule '.

Wir wollten die Bedeutung Einsiedeins hier lediglich skizzieren ; auf
weitere Einzelheiten, die für die Behandlung unseres Themas als wichtig
erscheinen, werden wir später an geeigneter Stelle zu sprechen kommen.

3. Stiftungsurkunden

Von der Stiftung des Klosters Fahr berichten uns drei Urkunden, die

hier eine gesamthafte Darstellung erfahren sollen: Die Urkunde vom
22. Januar 1130 beinhaltet die Schenkung des Grundstücks Fahr mit
Kapelle an das Kloster Einsiedeln durch Lütold von Regensberg zur
Errichtung eines Frauenklosters8. Am 15. Juli 1136 beurkundet Kaiser
Lothar III. diese Schenkung 9, und am 18. März 1161 erfolgt die päpstliche

Bestätigung 10. Wir haben eine Urkundenreihe vor uns, - was für
Klöster keine Seltenheit ist u -; der sachliche Zusammenhang ist
evident, es wird jeweils auf die Vorurkunde Bezug genommen u und um-

1 Z. B. Bischöfe von Konstanz, Chur, Como etc.
2 Z. B. Pezilin für Petershausen (991), Otker für Disentis (995), Äbte für Pfäfers.
3 Z. B. Hirsau (1065).
4 Z. B. Muri (1027).
5 Vgl. R. Henggeler, Die Constitutiones Einsidlenses, in: ZSKG 40 (1946)

133ss; K. Hallinger, Gorze-Kluny (Rom 1950/51) S. 270 (Karte), 271ss., 892ss.;
ältere Ansicht bei O. Ringholz, Des Benediktinerstiftes Einsiedeln Thätigkeit für die
Reform deutscher Klöster vor dem Abt Wilhelm von Hirschau, in: Stud, und Mitt.
zur Gesch. des Benediktinerordens 7 (1886) 50ss.

6 H. Keller, op. cit. S. 27ss. weist in diesem Zusammenhang darauf hin, daß
möglicherweise das Kloster St. Gallen bei der Gründung Einsiedeins als Vorbild
gedient habe.

7 O. Ringholz S. 42; R. Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz I (Zürich 1964)
S. 172; A. Brückner, SMAH V 15-75.

8 ZUB Nr. 279.
9 ZUB Nr. 282 mit der Jahrzahl 1135 (Berichtigung in QW 1/1 Nr. 120); vgl.

ferner MGH Dipl. Loth. III. Nr. 87.
10 ZUB Nr. 315.
11 Vgl. O. Redlich, Einleitung zur Urkundenlehre (München / Berlin 1907) S. 28.
12 So die Papsturkunde ZUB I S. 196... «predium Vare, quod quidam Lutulfus



gekehrt läßt sich aus der äußeren Ausstattung und dem Formular der

Urkunde von 1130 bereits die Absicht einer spätem kaiserlichen
Bestätigung herauslesen 1.

Die Urkunde von 1130 ist eine Privaturkunde. Handlung und
Beurkundung fallen indessen auseinander: Von der Stiftung wird als etwas

Vergangenem gesprochen. Die Urkunde hatte lediglich Beweisfunktion.
Tatsächlich bewegt sich allgemein das Privaturkundenwesen der nach-

karolingischen Zeit diesseits der Alpen auf dem Boden der Notitia 2.

Die zahlreichen in der Urkunde genannten Zeugen hätten einer

vorausgegangenen, förmlich sinnfälligen Handlung beigewohnt, die an germanische

Rechtsanschauung erinnert. Die Urkunde ist einseitig für
Einsiedeln bestimmt3 : Die Regensberger sind weder ihr Empfänger noch

ihr Aussteller. Dieser Umstand ließ Zweifel an der Echtheit aufkommen4.
Das Faktum und auch die Bedingung der Stiftung stehen jedoch
angesichts der Kaiser- und der Papsturkunde außer Zweifel. Immerhin
erwähnt keine von beiden die Privaturkunde.

Die Kaiserurkunde wiederholt den Inhalt der Privaturkunde von
1130 und fügt am Schluß eine Komminationsformel hinzu, die ganz
zugunsten des Abtes von Einsiedeln lautet5.

Die Papsturkunde bestätigt die Stiftung und belegt Eingriffe in das

Eigentum Einsiedeins an Fahr mit einem Bann 6. Offenbar war damals

de Reginsberg et Iudenta ipsius coniux eiusque filius Lutulfus... contulerunt ct
Lottarius... imperiali scripto roboravit,...».

1 H. Hirsch, Die Acta Murensia und die ältesten Urkunden von Muri, in MIöG
25 (1904) 433.

2 O. Redlich, op. cit. S. 30; P. Schweizer, Zürcher Privat- und Ratsurkunden
(Zürich 1911) S. 17 (insbesonders zum späten Auftreten des Chrismon).

3 Vgl. das erste noch vorhandene Siegel eines Abtes von Einsiedeln auf der Urk.,
abgebildet bei O. Ringholz S. 74.

4 ZUB I S. 167; A. Nabholz, Geschichte der Freiherren von Regensberg S. 15

Anm. 1 ; O. Allemann S. 25s. ; Für die Echtheit H. Hirsch, Die Acta Murensia
S. 433 Anm. 1 und Vorbem. zu MGH Dipl. Loth. III. Nr. 87.

5 Vgl ZUB I S. 170: «Hec itaque precipiendo confirmantes interdieimus, ut
nullus episcopus, dux, comes, vicecomes, advocatus, nulla denique magna parvave
persona hec infringere audeat, sed absque omni contradictione abbas eundem locum
instituât et in servitio dei ordinet. Si quis vero contra hoc, quod non credimus,
presumpserit, centum libras auri, medietatem camere nostre et medietatem prefate
ecclesie Einsidelon componat».

6 Vgl. ZUB I S. 197: «Si qua igitur in futurum ecclesiastica sccularisve persona
hanc nostre constitutionis paginam sciens contra eam temere venire temptaverit,
secundo tertiove commonita, si non satisfactione congrua emendaverit, potestatis
honorisque sui dignitate careat reamque se divino iudicio existere de perpetrata
iniquitate cognoscat et a sacratissimo corpore et sanguine dei et domini nostri
Ihesu Christi aliena fiat atque in extremo examine districte ultioni subiaceat».

10



das Kloster Fahr bereits eingerichtet, spricht doch die Urkunde von
einer «cella fundata»1.

Als Grund für die Stiftung nennen die Urkunden lediglich «pro remedio

animarum suarum», die Privat- und Kaiserurkunde unter Hinzufügung

«et omnium parentum suorum». Nach einer spätem Sage soll der
frühe Tod eines in der Limmat ertrunkenen Sohnes den Freiherrn zur
Stiftung veranlaßt haben 2.

4. Stiftungsgut

Aus der Stiftungsurkunde geht hervor, daß die Regensberger einen

ziemlich ansehnlichen Grundbesitz 3 an Einsiedeln geschenkt hatten. Es

handelte sich um ein regensbergisches Eigengut4, das seinen Namen
von einer Fähre herleitete, die damals über die Limmat führte 5. Ringholz

schreibt es der Bedeutung dieser Fähre für die Wallfahrt nach
Einsiedeln zu, daß gerade dieses und nicht ein näher gelegenes Kloster mit
der Stiftung bedacht worden ist 6. Nach Hans Kläui bestand bei Fahr
schon vor 1130 eine kleine Ansiedlung mit einer Kapelle 7, die vielleicht
Filiale einer bereits vorhandenen Pfarrkirche in Weiningen war 8. Ob
wir es angesichts des in der Urkunde verankerten Schenkungsprivilegs
zugunsten der Mitglieder der Stifterfamilie - wie Allemann vermutet9 -
mit einem nicht einheitlichen und ausschließlich regensbergischen Allod
zu tun haben, läßt sich nicht mit Sicherheit feststellen.

1 Vgl. ZUB I S. 196; O. Allemann S. 26.
2 Vgl. O. Ringholz S. 74 ohne Quellenangabe; zu den Zitaten vgl. ZUB. Nach

O. Meyer, Die Klostergründungen in Bayern und ihre Quellen vornehmlich im
Hochmittelalter, in: ZRG kan. Abt. 21 (1931) 177s. darf aufgrund der starren Form
von rechtssichernden Quellen — um solche handelt es sich bei unsern Urkunden —

für den Anlaß einer Klostergründung nicht mehr erwartet werden. Anders verhält
es sich bei sogn. erzählenden Quellen.

3 Aufzählung der Pertinenzen (insbesondere molendinis) ist formelhaft.
4 Vgl. ZUB I S. 164: «Liutolfus laicus de Reginsberch et... suae proprietatis

prcdium, quod dicitur Vare, ...dederunt».
5 Vgl. HBLS unter «Fahr»; mhd. und Schweizerdeutsch «das Fahr», vgl.

Idiotikon I, 886; das Kloster heißt noch im 17. Jahrhundert « Kloster am Fahr» (Güterkarte

Archiv Wettingen) ; nach O. Ringholz S. 74 Anm. 2 bestand die Fähre bis
1845 (Brückenbau zwischen Unterengstringen und Schlieren).

6 O. Ringholz S. 74.
7 Die heute noch bestehende St. Annakapelle
8 H. Kläui, 1100 Jahre Weiningen, in: Zürcher Chronik 2 (1970) 32.
9 O. Allemann S. 26s.

11



5. Herkunft der ersten Frauen

Ausgangspunkt für die Abklärung dieser Frage ist wiederum die
Urkunde von 1130, worin die Errichtung eines Frauenklosters «secundum

regulam scilicet et ordinem sanctimonialium in Murensi vel Peraugensi
cenobio deo servientium» 1 verlangt wird. Damit wird zunächst lediglich
auf Vorbilder hingewiesen. Es deuten aber verschiedene Indizien darauf

hin, die im Folgenden kurz dargestellt werden sollen, daß die genannten
Frauenkonvente das neugegründete Fahr auch besiedelt haben.

Über Berau ist bis vor kurzem 2 nur wenig geschrieben worden. Es

wird sich erweisen, daß Berau wahrscheinlich das Vorbild von Fahr

gewesen ist. Immerhin weicht seine Entstehungsgeschichte insofern von
derjenigen Fahrs ab, als wir hier ein Beispiel der Verlegung eines Doppelklosters

3 vor uns haben. Auch bei Berau wurde der nötige Grundbesitz

von einem Laien dem Kloster St. Blasien geschenkt4. Die Verlegung
des bei St. Blasien bestehenden Frauenklosters erfolgte zwischen 1108

und 1110 5.

Nach unserer Stiftungsurkunde muß sich auch bei Muri ein
Frauenkonvent befunden haben. Wahrscheinlich hat Muri seit seiner Reform
durch St. Blasien um das Jahr 1082 als Doppelkloster zu gelten 6. Die
Frauen kamen aus dem Doppelkloster St. Blasien nach Muri und nicht,
wie oft irrtümlich behauptet wird 7, von Berau, was sich zwingend aus
der erwähnten Datierung für die Gründung von Berau ergibt. Der
Frauenkonvent Muri wurde später nach Hermetschwil verlegt8.

Die Äußerungen bei Ringholz über die Frage der Herkunft der ersten

1 ZUB I S. 164.
2 Vgl. H. Maurer, Das Land zwischen Schwarzwald und Randen im frühen

und hohen Mittelalter (Königtum, Adel und Klöster als politisch wirksame Kräfte)
(Freiburg i. Br 1965) S. 76-84 und in kurzer Zusammenfassung H. Jakobs, Der
Adel in der Klosterreform von St. Blasien (Köln 1968) S. 90s.

3 Vgl. oben S. 4 Anm. 5.
4 H. Maurer, op. cit. S. 81 : Durch Gottfried, wahrscheinlich einem

Neuenburger.

5 H. Maurer, op. cit. S. 78; H. Jakobs, op. cit. S. 90; Ph. Hofmeister, Abtei
und Celle im späteren Mittelalter, in: Hist. Jb. 72 (1953) 222.

6 H. Jakobs, op. cit. S. 51 Anm. 23; Acta Muriensia S. 35; A. Dubler, Die
Klosterherrschaft Hermetschwil von den Anfängen bis 1798, in: Argovia 80 (1968)
21 ; anders allein M. Kiem, Geschichte der Benediktinerabtei Muri-Gries I S. 70ss.

7 A. Dubler, op. cit. S. 21; A. Bruckner, SMAH VII S. 30; M. Kiem, op. cit.
I S. 24; B. Albers, Consuetudines Monasticae IV S. 270 u. a.

8 AU XI (Hermetschwil) S. Xs. datiert aufgrund des Nekrologs auf 1140; anders
A. Dubler, op. cit. S. 23 (um 1200).

12



Klosterfrauen lassen sich im wesentlichen auf vier Punkte reduzieren
und weisen insbesondere auf Zusammenhänge Fahrs mit Berau hin.
Erstens finden wir in Fahr und Berau, später auch in Hermetschwil, den

heiligen Nikolaus als Kirchenpatron 1. Zweitens finden wir in Berau vor
und nach der Gründung von Fahr die gleiche Art der Verwaltung 2.

Drittens standen die Regensberger in besonders guten Beziehungen zu
St. Blasien 3. Schließlich wird darauf hingewiesen, daß gerade zur Zeit
der Gründung Fahrs besondere Beziehungen zwischen St. Blasien und
Einsiedeln bestanden haben : St. Blasien stand in einer hier nicht näher

zu erörternden Auseinandersetzung mit dem Bischof von Basel4. Einige
Sanktblasianermönche siedelten aus diesem Grund nach Einsiedeln
über. Dieser Umstand könnte zur Vermutung verleiten, daß die Regensberger

deshalb die Übergabe Fahrs an Einsiedeln einer Schenkung an
St. Blasien vorgezogen hätten. Daß ein gewisser Zusammenhang
zwischen den Klöstern Berau und Fahr bestanden haben muß, ergibt sich

schließlich noch aus folgendem: Im Liber decimationis aus dem Jahre
1275 stehen die Angaben der Pröpste von Berau und Fahr unmittelbar
hintereinander 5.

Interessante Aspekte ergeben sich auch im Hinblick auf die Klosterreform:

Muri und St. Blasien standen ursprünglich unter dem Einfluß
von Einsiedeln 6. Um das Jahr 1072 sandte der Abt von St. Blasien
zwei Mönche nach Fruttuaria. Anstoß dazu gab auch die Kaiserin Agnes,
die durch ihren Schwiegersohn, den spätem Gegenkönig Rudolf von
Rheinfelden, mit dem Schwarzwaldkloster verbunden war. St. Blasien
hat die Reform im cluniazensischen Sinne gesucht, sie gelangte also

nicht von außen her nach Deutschland7. Von St. Blasien, das in der

Folge als eigenes Reformzentrum wirkte, gelangten die Bräuche von
Fruttuaria 8 um 1082 nach Muri, zwischen 1108 und 1110 nach Berau

1 O. Ringholz S. 75 (ältere Kapelle, Flurname, zweiter Patron St. Annakapelle) ;

H. Maurer, op. cit. S. 76 Anm. 47; H. Jakobs, op. cit. S. 90 Anm. 6 für Berau;
A. Dubler, op. cit. S. 23 für Hermetschwil. Nach O. Ringholz S. 75 ist St. Blasius
dritter Patron der St. Annakapelle.

2 O. Ringholz S. 75 Anm. 6.
3 Vgl. oben S. 7 Anm. 3.
4 H. Jakobs, op. cit. S. llss. ; O. Ringholz S. 78 Anm. 4 und 5; MGH Dipl.

Loth. III. Nr. 6 und 7 (1126).
5 Vgl. Freiburger Diözesan-Archiv I S. 192 und unten S. 33 (Tabelle).
6 Vgl. oben S. 9 Anm. 4 (Muri) und Acta Muriensia S. 31 (St. Blasien).
7 H. Jakobs, op. cit. S. 39s. mit Belegen.
8 K. Hallinger, Gorze-Kluny S. 274. Text der Consuetudines Fructuarienses

bei B. Albers, Consuetudines Monasticae IV.

13



und von dort 1130 nach Fahr 1. Es soll an dieser Stelle unbeantwortet
bleiben, ob die anfängliche Observanz in Fahr mehr dem Mutterkloster
Einsiedeln oder dem Vorbild Fruttuaria (St. Blasien / Berau / Muri)
folgte. Jedenfalls hat Einsiedeln trotz einer um 1090 mit St. Blasien

eingegangenen Verbrüderung 2 die Fruttuarischen Gebräuche nicht ein-
fachhin übernommen, was Kassius Hallinger am Einsiedler Profeßritus
und am Verfassungsgegensatz Priorat - Dekanie illustriert3.

II. FAHR BIS ZUM AUSGANG

DES MITTELALTERS

A. Rechtsquellen

Um die Fragen der Verfassung, der Wechselbeziehungen zwischen

Mutter- und Tochterkloster zu beantworten, gilt es zunächst einen
Überblick über die einschlägigen Rechtsquellen zu geben. Wir wollen

uns hierbei nicht in umfangreichen Ausführungen über die Benediktinerregel

und die kirchliche Gesetzgebung verlieren, da diese Aufgabe
in Hand- und Lehrbüchern des Kirchenrechts und der Kirchengeschichte
schon hinreichend erfüllt wurde, sondern es soll versucht werden, mit
knappen Sätzen eine Übersicht über die in Frage kommenden schriftlichen

Quellen zum klösterlichen Verfassungsrecht und ihre Tauglichkeit
für den vorliegenden konkreten Fall zu geben.

An erster Stelle sei hier die Benediktinerregel erwähnt. Entstanden
529, enthält sie u. a. die wesentlichen Vorschriften, die das monastische
Zusammenleben ordnen. Von der Vielzahl älterer Mönchsregeln
unterscheidet sie sich besonders durch weises Maßhalten bei den Anforderungen

an die Askese und die Einführung des Gelübdes der Stabilität,
was dem einzelnen Coenobium die bisher vermißte Festigkeit verlieh 4.

1 B. Albers, Consuetudines Monasticac IV S. 270.
2 O. Ringholz S. 66 Anm. 2, gedruckt bei O. Ringholz, Anselm von Schwanden,

Abt des Stiftes U. L. Frau zu Einsiedeln, in: Gfr. 42 (1887) 148.
3 K. Hallinger, Gorze-Kluny S. 273 mit Anm. 11, 853.
4 E. Friedberg, Lehrbuch des kath. und evang. Kirchenrechts (6. Aufl. Leipzig

1909) S. 260; Reg. S. Benedicti c. 58.

14


	Die Gründung von Fahr
	Allgemeines
	Die Gründung des Klosters Fahr


