
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 66 (1972)

Artikel: Das Verfasserproblem der Vita S. Wiboradae

Autor: Berschin, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129510

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WALTER BERSCHIN

DAS VERFASSERPROBLEM DER

VITA S. WIBORADAE

Inhalt: I. Das Verfasserproblem in der historischen Forschung S. 250. -
II. Kritik der Verfassernachrichten unter Berücksichtigung ihrer Abhängigkeiten
untereinander und der Praxis mittelalterlicher Viten-Uberarbeitung S. 257. -
III. Priorität der Vita S. Wiboradae vor Gerhards Vita S. Oudalrici S. 261. - IV.
Indizien für die Verfasserschaft Ekkeharts I. von St. GaUen S. 265. - V. Ein anekdotischer

Einschub in der Vita S. Wiboradae, der Epilog der Vita S. Wiboradae und
Ekkeharts IV. Prolog zu Notkers Metrum de vita S. Galli S. 269. - VI. Zur
Entstehung und Motivierung der Vita S. Wiboradae S. 274.

Die ältere der beiden Viten der am 1. Mai 926 von Ungarn erschlagenen
Rekluse Wiberat von St. Gallen * ist nach allgemeiner Auffassung von
einem «Mönch Hartmann gegen das Ende des 10. Jahrhunderts abgefaßt»

Viele Fragestellungen dieser Arbeit verdanke ich einem Vortrag von Frau
Dr. Eva Irblich am 12. 12. 1969 im Alemannischen Institut Freiburg im Breisgau
und der nachfolgenden von Professor Dr. Johannes Duft geleiteten Diskussion.
Herr Professor Dr. Herbert Grundmann hat mich noch wenige Tage vor seinem
Tod am 20. 3. 1970 ermuntert, meine Thesen zur Vita S. Wiboradae ausführlicher
darzulegen. Die Studie ist seinem Andenken gewidmet.

1 Grundlegend für die historische Würdigung beider Viten ist jetzt E. Irblich,
Die Vitae sanctae Wiboradae, St. Gallen 1970 (auch in: Schriften des Vereins für
Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung 88, Friedrichshafen 1970, S. 1-
208). - Der volle Titel der älteren Vita lautet in der einzigen erhaltenen Handschrift,
Stuttgart, Württ. Landesbibliothek Bibl. fol. 58 («Stuttgarter Passionale») Vita
sancte Wiberade virginis et martyris; der Titel der Überarbeitung des Sanktgaller
Mönchs Herimannus lautet in dem wahrscheinlich als sein Autograph zu betrachtenden

Cod. 560 der Stiftsbibliothek St. Gallen Vita sancte Wiborade virginis
atque martyris Christi, vgl. Irblich S. 12. 14. 184 und Abb. 1 und 3. Im folgenden
wird die ältere Vita als «Vita S. Wiboradae» zitiert, die Überarbeitung mit dem

250



worden *. Diese Meinung läßt sich bis auf den Anfang der historischen

Beschäftigung mit der heiligen Rekluse zurückverfolgen. Melchior
Goldast druckte in seinen Alamannicarum Rerum Scriptores zwar nur
die jüngere Vita eines Herimannus 2

; aber er wußte aus dem Prolog
dieser Überarbeitung des späteren 11. Jahrhunderts, daß es - als Vorlage
dieses Textes - eine ältere Vita gegeben haben mußte. Bei der Stelle aus

Ekkeharts IV. Casus S. Galli De sancta Wiborada autem, quia liber per se

est eius, amplius non loquemur praeter quod in sanctam earn levari iam bis

nostris temporibus per duos papas decretum est et sub Norperto tandem

impletum 3 verwies Goldast am Rande auf die ältere Vita folgender-

Verfassernamen «Herimannus». - Die übliche lateinische Namensform lautet Wiborada,

der zugrundeliegende deutsche Name Wiberat (nicht Wiborat und Wiberada
wie im «Stuttgarter Passionale»); der deutsche Name Wiberat wurde wohl bald
nach dem Martyrium von 926 in das Profeßbuch des Klosters eingetragen, siehe

u. S. 276 Anm. 1 ; er findet sich ferner zweimal in den« Annales Sangallenses maiores»
in Cod. 915 der Stiftsbibliothek St. Gallen innerhalb des von erster Hand, um 955/6
niedergeschriebenen Teils (ed. C. Henking, Mitteilungen zur vaterl. Geschichte,
hrsg. vom hist. Verein St. Gallen 19 [1884], S. 280, 282; zur Hs. vgl. G. Scherrer,
Verzeichnis der Handschriften der Stiftsbibliothek von St. Gallen, Halle 1875,
S. 338; Abbildung der beiden Wiberat-Einträge in den Annalen bei J. Duft, Die
Ungarn in Sankt GaUen, Zürich-Lindau-Konstanz 1957, T. I und Irblich Abb. 9).
Der latinisierte Name Wiborada begegnet zuerst in der Memorialnotiz, die den
Verbrüderungen im Regelkodex des Klosters (Stiftsbibliothek Cod. 915), wohl ebenfalls

nicht lange nach dem Martyrium von 926, beigeschrieben wurde, siehe u.
S. 276 Anm. 2.

1 Wattenbach-Holtzmann, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter,
Deutsche Kaiserzeit 1/2, Tübingen 21948, S. 240.

2 M. Goldast, Alamannicarum Rerum Scriptores, Frankfurt 1606, S. 323-352:
«Hepidanni» Vita S. Wiboradae. - Der Autor der jüngeren Vita hat seinen Verfassernamen

in Cod. 560 der Stiftsbibliothek St. Gallen leicht gräzisierend verfremdet:
HEPI)-(ANNUS. Die Abschrift hiervon in Cod. 564 saec. XII hat dies getreu
kopiert (vgl. Irblich Abb. 5). Hingegen hat die zeitlich nächstfolgende Abschrift
der Vita Herimanns in Cod. 610 (a. 1459) schon den Namen «Hepidannus» (Irblich
Abb. 6), und hieraus wird Goldast den Namen entnommen haben. Mit dem Rückgang

auf die älteren Handschriften tauchte in der Wissenschaft neben dem
«Hepidannus» ein «Hepixannus» auf (z. B. G. Scherrer, Verzeichnis der Handschriften
der Stiftsbibliothek von St. Gallen, S. 178), der seinen Namen auch noch behielt,
als B. Bischoff in der Byzantinischen Zeitschrift 44 (1951), 34 Anm. 3 (jetzt in
ders., Mittelalterliche Studien II, Stuttgart 1967, S. 253 Anm. 36) den Namen
richtiggestellt hatte. Das gräzisierende «abendländische» M, das der Forschung so

große Rätsel aufgegeben hat, bedarf keiner Erklärung aus besonderen
kalligraphischen Gewohnheiten (Irblich, 183); es war sehr weit verbreitet. Es begegnet
besonders häufig im «Amen», z. B. auch der alten Vita S. Wiboradae im «Stuttgarter

Passionale»: cc )—( H N.
3 Ekkehart IV., Casus S. Galli c. 56, ed. G. Meyer von Knonau, Mitteilungen

zur vaterl. Geschichte 15/16 (1877), S. 209. Bei Goldast S. 65 in der Ausgabe von
1606.

251



maßen: «Ab Hartmanno scriptus cuius meminit Conradus ...», nämlich
Cuonradus de Fabaria, der in seiner Fortsetzung der St. Galler «Casus»

um 1230 einen Hartmannum qui vitam Wiboradae luculento satis sermone

conscripsit nennt1. Goldast schien es sicher, daß der Chronist des

13. Jahrhunderts hier von der älteren Vita, der Vorlage des Herimannus,
sprach. Er nahm auch keinen Anstoß daran, daß sich bei dieser Annahme
ein Widerspruch zum Prolog des Herimannus ergab, wo als Verfasser
der älteren Vita kein Hartmann, sondern ein Ekkehart genannt ist :

Tempore igitur quo venerabilis Grato congregationem sancti Galli rexit, fuit
in ea quidam frater nomine Ekkehardus, vir totus ex sapientia virtutibusque
factus. Is cum quodam tempore hydrope ad extrema pene ductus esset, vovit
beatae Wiboradae omnia quae de eius sanctitate posset comperire litteris se

traditurum Sed cum haec vota ex parte reddere/, heu: dira morte praeventus
multos sui propositi habuit heredes, qui quoniam diversi diversa sapiunt inter-
dum minus necessaria necessariis miscuerunt 2.

In schwäbischen Kloster-Bibliotheken fanden die Bollandisten die

in St. Gallen nicht mehr tradierte ältere Vita S. Wiboradae; Gottfried
Henschen edierte sie im ersten Mai-Band der Acta Sanctorum 3. Mit der

älteren Vita trat auch die Quelle der oben zitierten Entstehungsgeschichte

1 Cuonradus de Fabaria, Continuatio Casuum S. Galli c. 3, ed. G. Meyer von
Knonau, Mitteilungen zur vaterl. Geschichte 17 (1879), S. 138. - Zu Cuonradus
vgl. jetzt E. Url, Das mittelalterliche Geschichtswerk «Casus sancti Galli», 109.

Neujahrsblatt des Hist. Vereins St. Gallen (1969), S. 3-58, bes. 40 fi.
2 Herimannus, Vita S. Wiboradae, Prolog, hier zitiert nach der Edition von

G. Henschen AA SS Mai I (Antwerpen 1680), S. 294 BD.
3 AA SS Mai (1680) S. 284-294 «ex mss. Dilmgano et Wiblingensi». Nachträge,

die sich aus der Kollation einer von J. Gamans genommenen Abschrift der Vita
nach einem Legendär vom Jahr 1414 aus der Abtei St. Ulrich und Afra zu Augsburg
ergaben, sind in AA SS Mai VII (1688) S. 552 gedruckt. - Alle diese drei
Handschriften, sowie auch die Abschrift von Gamans (hierzu Irblich S. 30 mit Anm. 113),
sind verschollen. Der Augsburger Bistumshistoriker Alfred Schröder hat
Nachforschungen über die Dillinger Handschrift, deren alten Standort er im Dillinger
Jesuitenkolleg vermutete, angestellt, jedoch ohne Erfolg. Für die Mitteilung eines
diesbezüglichen Eintrags im Dillinger Exemplar der Acta Sanctorum
(Studienbibliothek) danke ich Herrn Landgerichtsrat Rolf Schmidt in Augsburg. — Der
erste Band des Wiblinger Legendars, aus dem die Bollandisten geschöpft haben,
befindet sich in der Bibliothek von Sankt Florian in Oberösterreich (Cod. III 8,
saec. XV, vgl. A. Czerny, Die Handschriften der Stiftsbibliothek St. Florian,
Linz 1871, S. 241); es fehlt jedoch nach freundlicher Auskunft von Herrn
Stiftsbibliothekar Prof. Dr. K. Rehberger (brieflich 27. IX. 1971) der zweite Band, in
dem die Vita S. Wiboradae enthalten war. - Die Überlieferung der Vita im «Stuttgarter

Passionale» (Württ. Landesbibliothek, Bibl. fol. 58, fol. 130r-138v) ist nur
von G. Waitz in seiner fragmentarischen Ausgabe in MGH SS IV benützt worden. —

Alle längeren Zitate aus der alten Vita sind mit dieser Hs. verglichen (Mikrofilm).
Die Kapitelangabe erfolgt aus praktischen Gründen nach der Acta-Sanctorum-Ausgabe,

wenn nichts anderes vermerkt ist.

252



zutage; in der Erstfassung dieser Geschichte war jedoch noch nichts
davon zu lesen, daß Ekkehart über der Arbeit gestorben sei und somit

nur teilweise die ältere Vita verfaßt habe:
Sed ut aliquantum ab ordine temporis digrediamur, dum Craloh abba vene- f. 138ra

ranclus cenobio preesset, sanctus Oudalricus episcopus, [qui] nunc felici obitu
cum Christo gaudet et fideli devotione poscentibus opem in diversis necessitatibus

mirabiliter misericorditerque accomodai, venit ad monasterium. Cunque
pro sua consuetudine loca sancta circuirei, ad tumulum nutrias quondam sue
Wiborade oraturus accessit. Qui expleta oratione inter reliquos circumstantes
respiciens virum venerabilem eiusdem mo/naslerii monachuni et bene doctum t- 13Srb

nomine Eggehardum, interrogabat eum dicens : Esine aliquid, karissime, ab

aliquo fratrum, quos doctissimos scimus, de preclara sancte virginis vita et

passione per literas memorie traditum? Cui ille: Nemo, ait, adhuc eorum
manum ad huiusmodi opus inchoandum extendit. De quo tardilatem meam
reprehendo, debitorem me sciens eius laudis proferendo, si vires scientie cum
quantitate materie concordarent. Quod episcopus audiens avidusque preconiorum
eius audiendorum requisivi!, quid illud esset, in quo se debitorem asseverarci.

Et ille : Egritudinis, inquit, incommoditatem gutta infestante et totum corpus
meum contrahente tantopere incurri, ut inter intolerabiliter sevientes dolores

spem recuperando sospitatis amitterem, medicis revera pro levamine languoris
assistentibus omnemque sue artis industriam cassatam fatentibus. Quapropter
quantum humanuni desperabam auxilium, tantum cepi intentius implorare
divinum. Interea dum sanctorum patrocinia diversorum votis precibusque
flagitarem, meritis sancte virginis ad memoriam reductis rogavi, ut cihciitm,
quo sanetos artus pro mortificatione carnis atlriverat, mihi quamvis indigno
apportaretur. Quo impetrato vovi, ut si mihi vite incolomitas per merita sancte

virginis concederetuv, quod scirem aut discere possem de laudandis eius actibus

scripto me memorie commendaturum. Cunque post illam sponsionem sanctum
illud sancte virginis indumentum mihi aliquotiens superextenderetur, ilico cepi
levius habere ac deinde non multis diebus exactis piena sospitate convalui, sed

adhuc diversis obstaculorum occasionibus impeditus votum solvere cessavi.

Sanctus antistes hoc audiens modestis eum increpationibus hortabatur, ne se

infidelem sponsorem exhiberet, sed id quod aliquandiuneglexerat/citius aggredere- '• 138va

tur perficere. Cuius salubria monita ille humiliter audiens et in nullo dubitans,
eorum, quç a diversis personis audivit, ut proposuerat, scribere inchoavit et

pleraque scribendo comprehendit l.
«Er hörte seine heilsamen Mahnungen demütig an und begann ohne

Zögern gemäß seinem Vorsatz, von dem, was er von verschiedenen
Personen hörte, zu schreiben und faßte das meiste schreibenderweise

zusammen». Henschen sah sich veranlaßt, diesen nicht leicht zu
durchschauenden Satz durch eine Konjektur übersichtlicher zu gestalten. Das

1 Vita S. Wiboradae c. 40 nach der Kapitelzählung von Henschen, AA SS Mai I
S. 292 f. bzw. c. 45 nach der Kapitelzählung von Waitz, MGH SS IV, S. 456.

253



wohl als ein partitiver Objektsgenetiv anzusehende eorum1 ergänzte
Henschen um ein multa, womit er nicht nur eine schön parallel verlaufene
Konstruktion erzielte (multa eorum, quae... audivit... scribere inchoavit et

pleraque scribendo comprehendit), sondern auch das pleraque sozusagen
frei für die Bedeutung «das meiste dieser Vita» machte; denn, während
im originalen Wortlaut pleraque entweder in Bezug auf die ganze Vita
oder aber auch auf das «was er von verschiedenen Personen hörte»
gelesen werden konnte, schied letztere Möglichkeit durch Henschens

Konjektur praktisch aus. Henschen konnte die Verfassernachricht der
älteren Vita bequem durch die Brille des Herimannus-Prologs lesen und
es durch die alte Vita bestätigt sehen, daß Ekkehart die Arbeit unvollendet

hinterlassen habe. Die weitere Behauptung des Herimannus, Ekkehart

habe multos sui propositi heredes gehabt, erlaubte es, den erst im
XIII. Jahrhundert auftauchenden Verfassernamen «Hartmannus»
einzuschieben. Schwer begreiflich bleibt allerdings, wie fraglos der nur auf
solchen Umwegen zur Geltung kommende späte Verfassername in den
Titel der Ausgabe gesetzt werden konnte: «Auetore Hartmanno Monacho
S. Galli fere coaevo» 2.

Nur fünf Jahre nach den Bollandisten hatten die Mauriner die Vitae
S. Wiboradae in das Saeculum V ihrer Acta Sanctorum Ordinis S. Benedicti

aufzunehmen. Mabillon ließ seinen kritischen Scharfsinn ruhen.
Zwar erkannte er wohl einige Schwächen der Ausgabe Henschens - in
der Verfasserfrage folgte Mabillon seinen Kombinationen3. Mabillon

1 Vgl. Ruodlieb II, 31 Pulveris eiusdem.../Qui serai in carnem, ed. Friedrich
Seiler, Halle 1882, S. 210 mit Anm. - Zur grammatischen Erscheinung des
freistehenden partitiven Genetivs Einar Löfstedt, Syntactica I, Lund 2 1956, S. 144 f.

2 Wie schnellfertig Henschen in der Verfasserfrage arbeitete, kann folgender
Schluß illustrieren: Herimannus berichtet in seiner Überarbeitung 11/15 von einer
Translation der heiligen Reklusen Wiberat und Rachilt (\ 946) unter Abt Craloh
(942-953; 954-958). Da in der alten Vita nichts von dieser Translation zu lesen ist,
schloß Henschen auf Vollendung dieser Vita vor der Translation, also spätestens
958. Da Ekkehart I. (f 973) kaum bis zum Jahr 958 schon «Erben in seinem
Vorhaben» (Prolog des Herimannus) gehabt haben konnte, folgerte der Bollandist, es
müsse eben neben den vier bekannten Ekkeharten in St. Gallen einen fünften
gegeben haben, der die Vita schrieb und rechtzeitig vor dem ex silentio konstruierten
terminus ante quem verstarb.

3 AA SS OSB 5, Paris 1685; im Folgenden zitiert nach der 2. Auflage, Venedig:
Coleti & Bettinelli, o. J. - Mabillon druckte S. 44-60 die ältere Vita ganz, aus Heri-
manns Überarbeitung S. 60-66 Auszüge, beides nach Henschens Editionen in den
AA SS. - Die oben referierte Spekulation Henschens über die Abfassungszeit der
älteren Vita überging Mabillon, zu c. 26 (Waitz c. 31) der älteren Vita gab
Mabillon den wichtigen Hinweis auf Gregor von Tours, Historiae VI/6.

254



ließ Ekkehart den Verfasser einer verlorenen Proto-Vita sein, erklärte
die erhaltene ältere Vita für das alleinige Werk des «Hartmannus» und
ließ die Überarbeitung durch Herimannus schon die dritte Vita sein. Die
Tatsache, daß Herimannus nicht nur Auslassungen, sondern auch
Zusätze gegenüber dem älteren Text aufweist, konnte bei sehr oberflächlicher

Betrachtung als Argument dafür gelten, daß Herimannus neben

der erhaltenen älteren Vita als Quelle auch andere Aufzeichnungen über
Wiberat vorliegen hatte, Ekkeharts «Proto-Vita» zum Beispiel. Wie aber
sollte Herimannus um 1075 zwei ottonische Wiberat-Viten kennen,
während am selben Ort Ekkehart IV., der sich ungemein für die Heilige
interessierte und die St. Galler Bibliothek wie wohl kein zweiter kannte,
um 1050 nur eine Vita Wiboradae kenntx

Im vierten Band der Scriptores in folio der Monumenta Germaniae
Historica edierte Georg Waitz die nach damaliger Anschauung als
historische Quellen verwertbaren Partien der älteren Vita nebst einigen in
den Anmerkungen untergebrachten Stellen aus Herimanns
Überarbeitung. In der Zuschreibung der älteren Vita an «Hartmannus» folgte
der Polyeditor des 19. Jahrhunderts den Kombinationen seiner

Vorgänger im 17. Jahrhundert ohne weitere Prüfung 2.

Nachdem in allen Editionen der Vitae Wiboradae «Hartmannus» als

Verfasser der älteren Vita nicht weniger unbezweifelt figurierte wie

«Hepidannus» - statt «Herimannus» - als Verfasser der Überarbeitung,
ist es in vielen Untersuchungen und Darstellungen bei diesen von- den

Autoritäten getragenen Namen geblieben. Meyer von Knonau, dem

Herausgeber der Casus S. Galli Ekkeharts IV., sind zwar manche

Unstimmigkeiten und Merkwürdigkeiten im Verhältnis von Casus und
Wiberat-Vita aufgefallen, aber das Verfasserproblem stellte sich ihm
nicht3.

1 Casus S. Galli c. 51, ed. Meyer von Knonau, S. 197 : Haec in vita Wiboradae
per scriptorem eius minus dicta a fratribus, qui haec noverant, dodi perslrinximus. —

Im Falle Ulrichs von Augsburg, der anderen Heiligengestalt des X. Jahrhunderts,
die ihn besonders interessierte, war Ekkehart IV. über die vorhandene Literatur
bestens informiert: er kannte alle drei Viten, vgl. Casus c. 57, S. 210 f.

2 MGH SS IV (1841), S. 452^f57. Waitz tilgte die multa-Konjektur Henschens
und brachte auch sonst auf Grund der Kollation der Stuttgarter Hs. manche
Verbesserungen. Auch scheint Waitz' Kapiteleinteilung, die der Stuttgarter Hs. folgt,
sinnvoller zu sein als diejenige Henschens; doch ist die MGH-Edition, als eine
Auswahl aus der Vita, praktisch nicht benutzbar.

3 Meyer von Knonau, Ekkehart IV., Casus S. Galli stellt mehrfach fest, daß
Ekkehart IV. die ältere Vita direkt benützt (S. 193 Anm. 658; S. 209 Anm. 725;

255



Eine Auflockerung der communis opinio versuchte 1926 Emil
Schlumpf, der die dem Epilog der älteren Vita folgende Bezeugung der
Wahrheit der Vita zur Verfassernachricht des Epilogs in Beziehung setzte.
Die Bezeugungsformulierungen der älteren Vita lauten :

f. 138va Notum sit omnibus Christum amantìbus quia ea, quo dictavimus, in veritate
comperta fidelium antecessorum relatione conscripsimus. Testantur etiam hoc

plurimi et nostris adhuc temporibus variis infirmitatibus pressi, id est frigo-
retici, capitis egritudine, dentium dolore, aurium, oculorum, manuum, pedum
omniumque membrorum, qui ad sepulchrum beato virginis medelam recupera-
tionis experiuntur prostante domino nostro Iesu Christo l.

Nach Schlumpf läßt sich aus Epilog und Bezeugung «kaum etwas anderes

herauslesen, als Hartmann habe das von Ekkehard zum größten Teil
bereits geschriebene Wiborada-Leben wiederholt und in treuer
Übereinstimmung mit seinem Vorgänger geschrieben»; den ersten Satz der
Bezeugung interpretiert Schlumpf: «Hartmann beteuert, er schreibe in

genauer Übereinstimmung mit seinem Gewährsmanne» 2.

Dies ist in den Text hineingelesen. Der zitierte Abschnitt stellt eine

allgemeine Bekräftigung der Wahrheit der Vita dar; an erster Stelle
bezeugen diese die fidèles antecessores, gemeint sind wohl die älteren bzw.
schon verstorbenen Augen- und Ohrenzeugen 3, an zweiter Stelle die

S. 215 Anm. 739) - man hätte danach die kritische Feststellung erwarten können,
daß sich aus Ekkeharts IV. Casus kein Anhaltspunkt für Mabillons 3-Viten-Theorie
gewinnen lasse. In seiner Vorrede notiert es Meyer v. Knonau als widersprüchliche
Haltung Ekkeharts IV. gegenüber der Vita Wiboradae, wenn er sie einerseits für
ergänzungsbedürftig hält (c. 51 ; siehe das Zitat o. S. 255 Anm. 1), andererseits
ausdrücklich auf sie verweist (c. 56; siehe das Zitat o. S. 251). An derselben Stelle wird
Ekkeharts IV. Art und Weise der Benützung derVita Wiboradae als « bemerkenswert »

gekennzeichnet, indem Ekkehart IV. in der «Verdächtigung» Herzog Burchards von
Schwaben über die Vita hinausgeht und die «Brandstiftungsversuche der Ungarn»
in St. Gallen dramatisiert (Eini. S. XLIII f. Anm. 139 mit Verweisen). Schließlich
wundert sich Meyer v. Knonau, daß Ekkehart IV. in der Aufzählung von Werken
seines Namensvetters Ekkehart I., die er in c. 80 der Casus per digressionem
einrückt, die Vita Wiboradae «nicht einmal erwähnt» (S. 282 Anm. 954).

1 Vita S. Wiboradae c. 40 Ende. Zu id est frigoretici siehe u. S. 272.
2 E. Schlumpf, Die Biographen der hl. Wiborada, ZSKG 20 (1926), S. 161-167;

hier S. 161 und 162.
3 Zu antecessor «Früherer, Älterer» vgl. Mittellateinisches Wörterbuch I,

München 1967, s. v. Im Zusammenhang der Vita S. Wiboradae ist dies mit Waitz,
MGH SS IV S. 446 vor allem als ein Verweis auf den monachus et presbyter Hitto
aufzufassen, den Bruder Wiberats, der mit der Kustodie von St. Mangen bei
St. Gallen betraut war (c. 28), als seine Schwester dort inkludiert war. Die Vita
S. Wiboradae berichtet - gemessen an dem in der frühmittelalterlichen Viten-
schreibung Üblichen - verhältnismäßig viel über Elternhaus, Geschwister, Jugend
und geistliche Anfänge Wiberats: dies ist ein Indiz dafür, daß es nicht nur der
Wahrheit entspricht, daß Hitto das fromme Gedenken an seine Schwester besonders

256



geheilten Kranken. Der Text stellt ein neues Kapitel gegenüber dem

Epilog mit der Entstehungsgeschichte dar *
; die beiden abschließenden

Partien, Epilog und Bekräftigung, sind außerdem in auffälliger Weise

verschieden stilisiert. Während das Bezeugungskapitel in der ersten
Person gehalten ist (dictavimus), in der sich auch sonst mehrfach der

Autor der Vita Wiboradae zeigt2, entwickelt sich der Epilog - nach

anfänglichem Gebrauch der «wir»-Form - zu einem Bericht über den

Verfasser in der dritten Person 3. Man muß deshalb damit rechnen, daß

der sich wie eine Abschweifung des Verfassers gebende literaturhistorische
Epilog zwischen die letzte Wundererzählung und die zusammenfassende

Bekräftigung nachträglich eingeschoben wurde.

Schlumpfs Verdienst ist es, als erster darauf aufmerksam gemacht zu

haben, daß die Ekkehart-Frage noch keineswegs befriedigend gelöst war.
E. Irblich folgte Schlumpf in seiner Auffassung des Zusammenhangs

von Epilog und Bezeugung und erwog, ob Ekkehart I. nicht als ein

«fingierter Gewährsmann» anzusehen wäre. Doch hielt sie es für möglich,
daß Teile der älteren Vita, die mit philologischen Methoden noch näher

zu bestimmen wären, noch unmittelbar von Ekkehart I. stammen4.

II.

Den oben genannten Darstellungen und Untersuchungen zur
Verfasserfrage der Vita Wiboradae ist gemeinsam, daß das Problem durch
eine harmonisierende Addition der sanktgallischen Nachrichten aus drei

Jahrhunderten zu lösen versucht wird. Weder die Abhängigkeiten der

Nachrichten untereinander noch die Gegebenheiten der mittelalterlichen
Vitenpraxis sind genügend beachtet worden. Zu letzterer gehört, daß

eine Vitenüberarbeitung im Regelfall die zugrundeliegende ältere Vita
zu Makulatur macht5. Insofern ist es von allem erstaunlichen Fehlen

pflegte (c. 31. 33. 36), sondern daß darüber hinaus Hitto auch Sorge getragen hat,
daß sein historisches Wissen nicht in Vergessenheit geriet.

1 Das Bezeugungskapitel ist im Stuttgarter Passionale fol. 138va deutlich vom
Epilog abgesetzt (großer Anfangsbuchstabe).

2 Sed ut ad coepta regrediar (c. 3), siciU dicturi sumus (c. 4) usw. (c. 6. 17. 19.

29. 30). Der Unterschied zwischen Singular und Plural hat hier kaum etwas zu
bedeuten.

3 digrediamur... scribere inchoavit... Siehe den Text o. S. 253.
4 Irblich Die Vitae, S. 171 fi. - Zu dem aus Ekkeharts IV. Casus gewonnenen

«argumentum e silentio» (Irblich S. 173 f.) siehe u. S. 273.
5 Wie Viten tradiert wurden, die durch eine Neubearbeitung überholt waren,

17 257



originär sanktgallischer Literatur im Handschriftenbestand der
Stiftsbibliothek St. Gallen der am leichtesten erklärliche Fall, daß die Vita S.

Wiboradae in ihr nicht überliefert ist: Das Kloster hatte, nachdem
Herimannus das Werk neu bearbeitet hatte, für die alte Vita keine
Verwendung mehr. Daß sich die alte Vita überhaupt erhalten hat, ist wohl

läßt sich an den älteren sanktgallischen Viten gut beobachten. Das Otmarsleben,
das Gozbert der Jüngere von St. Gallen um 830 verfaßte, ist durch die adbreviatio
Walahfrid Strabos (834-38) vollständig verdrängt worden, und dies obwohl der
ältere, wohl ausführlichere Text seinen eigenen Wert auch nach der Bearbeitung
des Stoffes durch Walahfrid durchaus noch gehabt haben muß; Walahfrid verwies
in der Vorrede seiner Überarbeitung den kritischen Leser seiner Kurzfassung
ausdrücklich auf Gozberts conscriptio und die doit genannten Zeugen (cd. J. Duft,
Sankt Otmar, Die Quellen zu seinem Leben, Zürich-Lindau-Konstanz 1959, S. 22). -
Vor dem Otmarsleben hatte Walahfrid das Gallusleben neu bearbeitet (833/4).
Sein Urteil über die Vorlage (in Wahrheit zwei Vorlagen, denn Walahfrids Lehrer
Wetti von der Reichenau hatte schon einen Uberarbeitungsversuch unternommen,
über den Walahfrid diskret schwieg) fiel so aus, daß es die Sanktgaller nicht zum
Aufbewahren der alten Texte ermuntern konnte: Vitam... sensu nobilem, scripto
degenerem vultis a me lumine reetae locutionis omari et seriem confusam capitulorum
distingui limitibus (MGH SS rer. Merov. IV, 281, 5). Nur die Appendix zur Gallus-
vita, die wiederum Gozbert der Jüngere verfaßt hatte, fand Walahfrid des
Aufhebens wert, und dies vor allem wegen der darin enthaltenen Namen der Zeugen
(vgl. Otmarsleben). Die Überlieferung verfuhr genau umgekehrt: Gozberts Appendix
ist verloren - Walahfrids Kurzfassung genügte ; die beiden älteren Gallusviten jedoch
sind nicht untergegangen. Die sog. «Vita vetustissima», verdankt ihre wenigstens
teilweise Erhaltung dem Umstand, daß der Text innerhalb eines Passionais stand,
in das der Walahfridsche Text, nachdem er sich im Kloster durchgesetzt hatte,
nicht so ohne weiteres an die Stelle des alten Textes gesetzt werden konnte (Staatsarchiv

Zürich C VI 1, II 8a, saec. IX, nicht saec. X, wie zuletzt L. C. Mohlberg,
Katalog der Handschriften der Zentralbibliothek Zürich, I, Zürich 1951, S. 323
datierte. Freundliche Mitteilung von Frau Prof. Dr. J. Autenrieth). Wettis
Überarbeitung hat sich zusammen mit Jonas' Vita S. Columbani in Cod. 553 der
Stiftsbibliothek St. GaUen erhalten. Wettis Vita hätte nun sehr leicht durch die Walahfrids

am Schluß des Cod. 553 ersetzt werden können, und so muß man in diesem
Fall annehmen, daß nicht nur der Zufall diese Fassung bewahrt hat. Für ein gewisses
antiquarisches Interesse an den alten Gallusviten spricht auch die Randnote
antiquitus dietata zu Vita sanctorum patrum Columbani et Galli in voluminibus II im
«Breviarium librorum» aus der Mitte des IX. Jahrhunderts (Mittelalterliche
Bibliothekskataloge I, 1918, S. 78, 8; zum Schreiber der Note ebd. S. 67 f.) und Ekkeharts

IV. Bemerkung über die Vita sancti Galli a Scotis semilatinis corruptius scripta
(Vorrede zu Notkers Metrum de vita S. Galli, MGH Poetae IV, 1096, 7). Festzuhalten

ist, daß auch in einem geschichtsbewußten Kloster wie St. Gallen, in dem
wenigstens das über den Gründer des Ortes Geschriebene aufbewahrt wurde, auch
wenn es am Anniversar-Tag nicht mehr direkt benötigt wurde, ein älterer,
«überholter» Text nach der Etablierung des neuen Texts nicht mehr abgeschrieben,
sondern bestenfalls in einer alten Niederschrift pietätvoll verwahrt wurde, wie
im Fall der Gallus-Vita Wettis in Cod. 553 der Stiftsbibliothek, die mit großer
Wahrscheinlichkeit noch vor Walahfrids Neubearbeitung (833/4) geschrieben ist
(freundliche Mitteilung von Herrn Prof. Dr. Bernhard Bischoff).

258



einem oder mehreren schwäbischen Klöstern zu verdanken, die sich

Abschriften der Vita Wiboradae besorgten, bevor sich Herimannus ans
Werk machte1. Vielleicht führte der alte Text noch eine Weile ein
unbeachtetes Dasein in der Klosterbibliothek, doch ist es unwahrscheinlich,

daß man zu der Zeit, da Cuonradus de Fabaria schrieb, eineinhalb

Jahrhunderte nach Konstituierung des neuen Textes, den überflüssigen
alten Text noch aufbewahrt hätte. Selbst wenn Cuonradus in c. 3 seiner
Casus nicht so offensichtlich nur auf Ekkehart IV. verweisen wollte,
wenn sich dort kein Hartmannus fände, wenn Cuonradus einfach

geschrieben hätte: Ich habe eine Vita Wiboradae gesehen, als deren
Verfasser sich ein Hartmannus bezeichnete - selbst dann müßte man eher

annehmen, der Historiker des XIII. Jahrhunderts habe nicht anders als

viele seiner Nachfolger den verschlüsselten Namen in den Handschriften
der «Sanktgaller Heiligentrilogie» nicht zu entschlüsseln vermocht und
auf einen geläufigen Sanktgaller Namen geraten 2, als daß man glauben

1 Ein Anlaß zur Verbreitung bzw. der Anforderung der Vita S. Wiboradae dürfte
die Heiligsprechung im Jahr 1047 gewesen sein, siehe u. S. 274 mit Anm. 4.- Für die
Überlieferungsgeschichte der Vita S. Wiboradae ist bemerkenswert, daß alle bisher
bekannt gewordenen Handschriften einen ziemlich identischen Text aufweisen und
daß da, wo sich über die verschollenen Handschriften Näheres ermitteln läßt, die
Vita, ebenso wie in der einzig verbliebenen Stuttgarter Überlieferung, in Passionalien

bzw. Legendaren tradiert wurde (Augsburg, Wiblingen, siehe o. S. 252 Anm. 3).
2 Gleich am Anfang seiner Fortsetzung der Casus S. Galli stellt Ekkehart IV.

einen Hartman als eine der Hauptfiguren der goldenen Zeit St. Gallens neben Notker,

Tutilo und Ratpert vor (c. 1) ; in c. 6 bezeichnet er einen Hartmann als Schöpfer
des bekannten Prozessionsliedes Humili prece (Analecta Hymnica 50 n. 191). In
c. 37 wird Abt Hartmann (922-926) neben Waltram gelobt; in c. 39 erscheint
Hartmann in der Korona Ratpert, Notker, Tutilo und Waltram. In c. 46 macht Ekkehart

IV. klar, daß er zwischen den Werken des «Hartmannus abbas» und eines
«Hartmannus minor» nicht recht zu unterscheiden wisse (Einige Klarheit in die
verwirrte Darstellung der Hartmanne bei Ekkehart IV. hat erst W. VON DEN

Steinen, Notker der Dichter und seine geistige Welt, Darstellungsband, Bern 1948,
S. 525 f. gebracht). Dem «Hartmannus abbas» jedenfalls schreibt Ekkehart IV.
in c. 47 einen «Libellus sui temporis» zu, auf den auch der erste anonyme Fortsetzer
der «Casus» (bald nach 1076, vgl. Url [wie o. S. 252 Anm. 1] S. 34) in seiner Vorrede
hinwies (ed. G. Meyer von Knonau, Mitteilungen zur vaterl. Geschichte, St. Gallen,
17 [1879], S. 3). Schließlich behauptet Ekkehart IV., Ulrich, der spätere Bischof
von Augsburg, sei ein «Ziehsohn» der heiligen Wiberat und ein Schüler des
«Hartmannus iunior» gewesen (c. 57). Dieselben Behauptungen formuliert Ekkehart IV.
in der Vorrede zu seiner Neuausgabe von Notkers und Hartmanns Metrum de vita
S. Galli in einer Weise, die bei flüchtiger Lektüre vielleicht zu der Meinung führen
konnte, Hartmann habe etwas über Wiberat geschrieben (siehe den u. S. 270 Anm. 2

zitierten Text).
Es gibt mehrere nicht sehr fernliegende Möglichkeiten der Erklärung, wie Cuonradus

als ein Autor des XIII. Jahrhunderts zu dem Verfassernamen «Hartmannus»

259



könnte, Cuonradus habe die alte Vita gesehen und berichte nur von ihr
und übergehe mit Schweigen den Vitentext, dessen sermo luculentus er
jährlich mindestens einmal zu hören bekam.

Herimannus, der die ältere Vita umstilisieren sollte oder wollte, stand
anders als sein illustrer Vorgänger Walahfrid im IX. Jahrhundert vor
der Schwierigkeit, daß er als ein Unbekannter ein Werk zu «verbessern»
und für den Klostergebrauch zu ersetzen hatte, das mit dem Namen des

wohl bekanntesten Sanktgaller Autors des X. Jahrhunderts verknüpft
war. In diesem Licht sind die Behauptungen Herimanns über die «vielen
Erben in seinem Vorhaben», die Ekkehart I. gefunden haben soll, zu
sehen 1. Wie konnte man bei Wahrung der Autorität eines Ekkehari eine

Vita aus seiner Feder verwerfen, wenn nicht anderen die Schuld daran
gegeben wurde, daß das Werk verdorben war

Herimannus hat die Entstehungsgeschichte der Vita auch anderweitig
modifiziert, vor allem, indem er die Mittelpunktfigur des Epilogs der
älteren Vita, Ulrich von Augsburg, eliminierte - sei es, weil er diese

«Autorität» nicht mit der alten Vita verbinden wollte oder weil er einen

außer-sanktgallischen Impuls zur Abfassung der Vita nicht schätzte.
Wenn Herimannus dann den Anteil Ekkeharts I. an der Vita schmälert,

für die Vita S. Wiboradae gekommen ist: entweder er hat die zuletzt genannte
Ekkehart-Stclle aus der Vorrede zum Metrum de vita S. Galli mißverstanden, oder
er hat den HEPI)-(ANNUS der beiden repräsentativen Handschriften mit der
Wiberat-Vita (siehe S. 251 Anm. 2) nicht auflösen können und auf den rühmlich
bekannten «Hartmannus» geraten oder aber es ist ihm nur ein Lapsus zwischen
« Herimannus» und «Hartmannus» unterlaufen. Angesichts der Schwierigkeiten, die der
leicht verschlüsselte Verfassername «Herimannus» vom XV. bis ins XX. Jahrhundert

bereitet hat, mag man die zweite Möglichkeit für die wahrscheinlichste halten.
Aber auch für die Verwechslung von «Hartmann» und «Hermann» gibt es ein
sanktgallisches Beispiel (I. Rütiner, Anf. XVI. Jh., vgl. MGH Poetae IV/3, 1093 u.)
und kein Geringerer als G. Scherrer, Verzeichnis der Handschriften der
Stiftsbibliothek von St. Gallen, S. 178 (zu Cod. 560) hat Ekkeharts IV. Vorrede zum
Metrum de vita S. Galli so verstanden, daß Hartmann die Biographie Wiberats
verfaßt habe.

1 Wieder kann Walahfrids Otmarsleben als Beispiel dafür dienen, daß die Autorität

des Verfassers einer Vita Dauer verlieh, die durchaus ergänzungs- und
verbesserungsbedürftig war. Die recht magere Otmars-Vita Walahfrids harmoniert
inhaltlich nicht in allem mit der Gallusvita Walahfrids (vgl. Duft, Sankt Otmar
S. 14) ; die Fortsetzung, die Iso der Vita um 870 angedeihen ließ, hätte zu einer
Neubearbeitung der ganzen Vita führen können, wäre diese nicht unter dem Namen
Walahfrids gestanden. - Ekkehart IV. unterstellt Notker Balbulus in der
Einleitung zu dessen Metrum de vita S. Galli, er vermeide Kritik an Walahfrids Gallusvita

ne auctoritatem operis illius non assentiendo vel inficiando vilescere faciam
(MGH Poetae IV/3, 1096 f.) - nach dem Erhaltenen zu urteilen hat Ekkehart IV.
Notkers Absicht im Hinblick auf Walahfrid richtig interpretiert.

260



indem er die Vita als ein Flickwerk zustandegekommen sein läßt, dann

ist, deutlicher noch als bei der Herausnahme Ulrichs aus der Genese der

Vita, in Herimanns Version der Entstehungsgeschichte die Tendenz

erkennbar, die alte Vita abzuwerten. Ein eigener Quellenwert kommt
den Angaben Herimanns über die Entstehungsgeschichte der alten
Vita Wiboradae nicht zu; Herimann hat in seinem Prolog nur die

Angaben des Epilogs der alten Vita mit der Freiheit modifiziert, die er
sich als Überarbeiter durchweg genommen hat1.

III.

Der Autor der alten Vita S. Wiboradae ist nach dem Epilog dieser

Vita Ekkehart I. von St. Gallen (t 973). Ob diese Verfasserangabe
zutreffen kann, ist zunächst an der Frage zu prüfen, ob die Vita S. Wiboradae

von Gerhards von Augsburg Vita S. Oudalrici abhängt, oder ob es

sich umgekehrt verhält. Zwischen beiden Viten bestehen so zahlreiche
und enge Beziehungen, daß eine voneinander unabhängige Entstehung
der beiden Texte ausgeschlossen werden kann 2. Gerhards Ulrichsvita ist

1 Zu den inhaltlichen Modifikationen Herimanns gegenüber der alten Vita,
Irblich Die Vitae, passim. Gute Beobachtungen auch bei E. Schlumpf, Die
hl. Wiborada, Klausnerin auf St. Georgen und der hl. Adalrich, Einsiedler auf der
Ufenau, ZSKG 42 (1948), 250-253.

2 Irblich S. 179 hat elf Parallelen zwischen Gerhards Vita S. Oudalrici und der
Vita S. Wiboradae zusammengestellt. Von diesen Parallelen sind die Topoi
«vornehme Abkunft» (2), «Romwallfahrt» (3) und «Duft der Heiligkeit» (10) nicht
speziell beachtlich, da es sich hierbei um häufig vorkommende loci communes in
der Vitenliteratur handelt. Die letzte Parallele ist konstruiert (Vita S. Oudalrici:
«Der Verfasser nennt sich im letzten Kapitel mit Namen: Gebehardus»; Vita
S. Wiboradae : « Der Verfasser nennt im letzten Kapitel seinen Gewährsmann :

Eggehardus»), denn der Propst Gerhard nennt sich im letzten Kapitel der Ulrichsvita

nicht als Verfasser, und Ekkehart I. ist nicht im letzten, sondern im vorletzten
Kapitel der Vita S. Wiboradae als Verfasser genannt ; im letzten Kapitel sind als
Gewährsleute anonyme Zeugen genannt (siehe o. S. 256). Die Heilung eines wegen
Schändung eines heiligen Ortes mit Wahnsinn Geschlagenen und einer Besessenen
können kaum verglichen werden (9). Es verbleiben folgende mehr oder minder
relevante Parallelen:

(1) Inteq^rctation des Namens
(4) Sorge für Arme und Kranke
(5 + 8) Abstinenz bzw. Askese
(6) Vision : Herzog als Kirchenräuber
(7) Vision: Ungarneinfall

Ulrichsvita Wiberatvita

nach Prolog c. 1

1/3 c. 7

1/3 c. 10

1/3 c. 22

1/3 c. 24

261



zwischen 983 und 993 entstanden. Ist sie die Vorlage für die Vita S.

Wiboradae, so kann Ekkehart I. nicht deren Verfasser sein.

Der auffälligste Zusammenhang zwischen den beiden Viten findet
sich bei dem bekannten Bericht, daß die Rekluse Wiberat dem jungen
Ulrich das Bischofsamt prophezeit habe 1. Zur Frage der Historizität
des Berichts ist schon vielfach Stellung genommen worden, wobei fast
immer von der Annahme ausgegangen worden ist, daß der Bericht der
Ulrichsvita der ursprünglichere sei2. Alfred Schröder hat zwar
festgestellt, daß der Erzählzusammenhang nur in der Vita Wiboradae in
sich stimmig ist, während in der Ulrichsvita sich die Prophezeiung
«nicht mit der Anfrage deckt»3, und er hat gesehen, daß der Bericht der
Wiberatvita unmöglich von dem der Ulrichsvita abgeleitet werden

konnte; jedoch die Möglichkeit einer Umkehrung des Abhängigkeits-

Hierzu ist zu ergänzen: Die interpretatio nominis (1), die Isidor von Sevilla knapp
durchführte (Etymologiae VII/8) hat ihr signifikantes Beispiel in der Vitenliteratur
in Johannes Diaconus' Vita S. Gregorii 1/2 (Quod 9epovuu.oç fuerit) ; diese Biographie
ist, wie die Handschriftenüberlieferung zeigt (St. Gallen Stiftsbibliothek Cod. 554
und 578; zu Cod. 578 vgl. A. Bruckner, Scriptoria Medii Aevi Helvetica III,
Genf 1938, S. 113) in St. Gallen schon bald nach ihrer Veröffentlichung (Rom, um
875) auf großes Interesse gestoßen. - Bezeichnender als die unter (4) genannte
Parallele ist die an beiden Heiligen gleichermaßen gepriesene Elternliebe (Ulrichsvita

1/1, Wiberatvita c. 7), die im Detail der Fürsorge für die verwitwete Mutter
übereinstimmt - eine im Frühmittelalter keineswegs fraglose Tugend, vgl. Jonas,
Vita S. Columbani 1/3. - Parallelen in der Schilderung der Askese von Heiligen
(5 + 8) sind nur in ihren Extremformen beachtlich; der heilige Ulrich, der nullum
corpori eibum exhibuit, nisi micas panis aquae infusas in os misit, quas etiam saepissime
aquis exspoliatas de ore reiecit (1/25, MGH SS IV, 410, 32) könnte hier nur eine Uber-
bietung des in c. 10 der Vita S. Wiboradae geschilderten Scheinessens Wiberats
darstellen (saepe ori admotam et quasi dentibus inferendam tarnen reiecit carnem). -
Zwischen den Visionen in beiden Viten bestehen weitergehende Beziehungen als bei
Irblich notiert (6 + 7) : Ulrichs berühmte Vision, die ihm die heilige Afra auf dem
Lechfeld zeigt, enthält in sich unter anderem die Motive der beiden Hauptvisionen
der Rekluse Wiberat: Kirchenraub und Ungarneinfall (c. 22. 24) ; andererseits
erscheint Wiberats Vision vom heiligen Gallus als Liturgen des Täuferfestes und
Unglückspropheten (c. 16 ; siehe u. S. 267 f.) sozusagen halbiert in zwei Ulrichsvisionen
wieder: Vita S. Oudalrici 1/1 (Bischof Adalbero als Liturge und Unglücksprophet)
und 1/27 (himmlischer Anteil am Täuferfest). - Als weitere Parallele zwischen den
beiden Viten kommen noch Vita S. Oudalrici 11/12 (verschmähte Caritas S. Oudalrici,
Strafe und Heilung) und Vita S. Wiboradae c. 19 (verschmähtes Eulogienbrot der
hl. Wiberat, Strafe und Heilung) in Frage.

1 Vita S. Wiboradae c. 17; Vita S. Oudalrici 1/1.
2 Zuletzt Irblich, S. 127 ff.; Lit. ebd. S. 130 Anm. 108, wozu zu ergänzen ist

Meyer von Knonau, Ekkehart IV., Casus S. Galli, S. 213 Anm. 734 und L. Zoepf,
Lioba, Hathumot, Wiborada, München 1915, S. xiv Anm. 10.

3 A. Schröder, Der hl. Ulrich und die Reklusin Wiborada, Historisches Jahrbuch

22 (1901), S. 276-284; hier S. 276. 278.

262



Verhältnisses erwog er nicht einmal. Das Problem schien sich ihm mit
der Annahme einer verlorenen gemeinsamen Vorlage zu lösen. Schlumpf

zog die naheliegende Folgerung aus Schröders Beobachtung und

behauptete mit einigen guten Argumenten, doch ohne die Argumentation
ganz zu Ende zu führen, die Abhängigkeit der Ulrichsvita von der Vita
S. Wiboradae l.

Gerhards Text um und über das Vaticinium ist nicht nur ein stilistischer
Torso, der gegenüber der entsprechenden Stelle der Vita S. Wiboradae
mit den Merkmalen des verkürzten Dialogs, der sybillinisierenden Auf-
schönung der Weissagung 2 und der Tendenz vom psychologisch
Wahrscheinlichen zum hagiographisch Mechanischen 3 als eine Überarbeitung
erscheint, er ist auch in sich so inkohärent, daß man sich fragen muß,
wieso Gerhard mit seiner Schilderung so schlecht zu Rande kam. Wenn -
wie Gerhard schreibt - die Sanktgaller Mönche von den schulischen
Fortschritten des jungen Ulrich so begeistert waren, daß die Mönche ihren
Schüler baten, in den Konvent einzutreten, der Schüler sich daraufhin
mit der Rekluse beriet und von ihr die Antwort erhielt, er solle nicht
daran denken, denn er würde in St. Gallen niemals Abt werden, so ist
dies auch in Gerhards Schilderung eines mit starkem Gespür für Rang
und Stellung ausgestatteten Ulrich 4 zu wenig, um einen Sinn zu ergeben.

Gerhard, der über die Jugend Ulrichs kaum etwas wußte 5, konnte auf
die Prophezeiung Wiberats nicht verzichten, zumal er den Topos
«Prophezeiung einer großen Zukunft» zu einem dreistufigen Vorgang
ausbaute 6. Die Übernahme der Prophezeiungsszene aus der Vita Wiboradae

1 E. Schlumpf, Die hl. Wiborada und der hl. Ulrich in St. Gallen, ZSKG 21

(1927), 145-151.
2 in plaga orientali debes episcopus fieri (Vita S. Wiboradae c. 17) wird bei

Gerhard überdeutlich verrätselt zu... in orientali parte, ubi quidam fluvius duas
dividit regiones (Vita S. Oudalrici 1/1; MGH SS IV, S. 386, 31).

3 In der Vita S. Wiboradae ist die Szene mit guter Einfühlung, wie eine solche
Beratung vonstattengehen konnte, geschildert. Wiberat erlegt nicht nur sich selbst,
sondern auch Ulrich eine Bedenkzeit auf (interim misericordiam domini implorare
non cesses) ; danach leitet eine Frage nach der Bereitschaft zum Klosterleben die
Auskunft ein. Bei Gerhard ist die Rekluse ein Orakel, das befragt wird, divina-
torische Energien sammelt und ohne viel dialogische Umstände die richtige Auskunft
erteilt.

4 Ulrichs Verhältnis zu seinem Vorgänger Hiltine charakterisiert Gerhard ziemlich

unverhüUt als die Verachtung des Hochadligen gegenüber dem niedriger
Geborenen : Tunc Hiltine A dalberonis successor effectus est, qui tamen tantae non fuit
celsitudinis ut suae se vellet applicuisse servicio (S. 387, 15).

5 Vgl. MGH SS IV, 379 mit Anm. 13.
6 1)... aliquid magnum in eo manifestabitur (S. 386, 12) prophezeit ein ignotus

clericus. - 2) Das Bischofsamt prophezeit Wiberat. - 3) Ein (historisch unmöglicher)

263



war aber kaum möglich, ohne daß damit auch ein Schatten auf die
asketische Gesinnung Ulrichs fiel1. Denn aus der Schilderung der Vita
S. Wiboradae wird deutlich, daß Ulrich keinen eigenen Impuls für das

Mönchtum verspürte, sondern nur die Aussicht auf den Sanktgaller
Abtstuhl verlockend fand. Gerhard versuchte der Geschichte diesen

unerwünschten Nebensinn zu nehmen, indem er die Absprache zwischen

Ulrich und den Mönchen - ihn nach seinem Eintritt zum Nachfolger
Salomos zu wählen - unterschlug und die Schulleistungen Ulrichs
vorschob - als hätten gute Studien im frühen X. Jahrhundert ohne weiteres
in die hohen Kirchenämter geführt.

Auch im Vaticinium der Rekluse änderte Gerhard mehr als nur
Stilistisches. Der die bischöfliche Zeit Ulrichs betreffende Teil der

f. 133rb Weissagung lautet in der Vita S. Wiboradae: Multis temporibus prospere
degens tandem autem etiam magnos labores et multa adversa de paganis
et christianis te passurum esse scias. Plurimi tuorum fidelium occidentur,
loca vastabuntur et ista tribulatio et conturbatio multis regionibus imminebit.
Hac tempestate sedata reliquum temporis, quod in posterum vixeris, cum

magna tranquillitate pacis te ducere scias. Frühestens einige Jahre nach

955, als sich «der Sturm gelegt» hatte, konnte dies geschrieben werden 2.

Aber es kann auch schwerlich nach 972 niedergeschrieben sein, denn im
letzten Satz hat der Verfasser den sicheren Boden des vaticinium ex
eventu verlassen. Er konnte in den ruhigen 60er Jahren des X.
Jahrhunderts getrost Frieden für Augsburg prophezeien; daß der greise
Bischof sich durch seinen Nepotismus selbst nochmal in labores und
adversa verstricken würde und dadurch eine sehr beunruhigte letzte
Lebenszeit haben würde, konnte er nicht ahnen 3. Dem trägt Gerhard

Papst Marinus prophezeit, daß Ulrich Bischof des zerstörten und beraubten Augsburg

werden soll (S. 387, 10). — In dieser providentiellen Auffüllung der
Jugendgeschichte Ulrichs sind Gerhard die auffälligsten Unglaubwürdigkeiten unterlaufen.
Gerhard kam es wohl viel mehr auf die geheiligte Drei der Prophezeiungen an als
auf die in sich wahrscheinliche Ausführung dieser Prophezeiungen im einzelnen.

1 Vgl. Zoepf [wie S. 262 Anm. 2]: «Gerhard mußte seinen Heiligen, dem
asketischen Verlangen der Zeit nachkommend irgendwie rechtfertigen, warum er nicht
im Kloster geblieben und das mönchische Leben erwählt habe». Vgl. auch A. Hauck,
Kirchengeschichte Deutschlands III, 6 1952, S. 48 Anm. 11.

2 Mit den «Widrigkeiten von Christen» sind die inneren Kämpfe des Jahres 953

gemeint, während derer Ulrich sogar seine Stadt räumen mußte, vgl. Dümmler-
Koepke, Jahrbücher der Deutschen Geschichte, Kaiser Otto d. Große, Leipzig 1876,
S. 230 f.

3 Gerhards Vita S. Oudalrici schildert sehr eindrucksvoll, wie dies Ulrich am
Ende beunruhigte (S. 411 f.), wobei zu beachten ist, daß Gerhard selbst diese
Vorgänge kaum mißbilligt; man vergleiche etwa die ganz selbstverständlich klingende

264



in seiner Fassung der Prophezeiung Rechnung, in der Bürgerkrieg und

Ungarnkrieg nur mehr vage anklingen, die Ruhe der letzten Jahre
entfällt und Wert vor allem auf die Dezenz gelegt wird, mit der Ulrich am
Ende aus allen Widrigkeiten hervorgeht: deo militare debcbis et in
eodem loco multa talia perpessurus es laboriosa qualia numquam antecessores

tui sustinuerunt a paganis et molis christianis. Quae tarnen omnia
deo iuvante in ultimis decentissime superabisl. Tatsächlich war die

Synode von Ingelheim vom Jahr 972 dezent mit dem großen alten
Bischof verfahren, und als der Neffe, den er als seinen Nachfolger sehen

wollte, bald darauf starb, war in einer für Ulrich sehr schmerzhaften
Weise die Versuchung des Nepotismus auch überwunden 2.

IV.

Es scheint schwierig, aus dem für Ekkehart I. gesicherten Werk 3

Indizien für oder gegen seine Verfasserschaft der Vita S. Wiboradae

beizubringen. Ekkehart I. hat sich jedenfalls für die Reklusen interes-

Formulierung et illum commendavit suis nepotibus et aliis suis fidelibus (S. 411,2).
1 S. 386,34. - Ein Teil des Unglücksvaticiniums ist von Gerhard in die dritte

Prophezeiung über Ulrich verlegt worden. (Der Papst Marinus:) Si nunc incon-
cussam et indesolatatn aeeipere et gubernare refragaris in tranquillitate, in antea vero
destruetam et depraedatam in perturbatione aeeipies et cum labore gubernabis et reaedi-
ficabis (S. 387,10).

2 Die bekannten Vorgänge wiederholt H. Fuhrmann in: Ingelheim am Rhein,
Forschungen und Studien zur Geschichte Ingelheims, hrsg. von J. Autenrieth,
Stuttgart 1964, S. 165 f. mit Anm. 14.

3 Eine Aufzählung von Werken Ekkeharts I. gibt Ekkehart IV. in c. 80 seiner
«Casus S. Galli. Der Text lautet nach einer von H. F. Haefele in der Festschrift
Bernhard Bischoff, Stuttgart 1971, S. 276 veröffentlichten Neukollation: Scripsit
enim doctus ille sequentias «Prompia mente canamus», «Summum preconem Christi'),
«Qui benedici cupitis», «A solis occasu». De sancta Afra antiphonas, ut reliquias eius
mereretur, Liutolto episcopo, et sequentiam dietavit. Ymnum «O martyr çterni patris».
Antiphonas «Ambidans Hiesus», «Adoremus gloriosissimum». — Scripsit et in scolis
metrice magistro — vacillanter quidem, quia in affectione non in habitu erat puer -
vitam Waltharii manufortis. Quam Magontiç posili, Aribone archiepiscopo iubente,
pro posse et nosse nostro correximus; barbaries enim et idiomata eius Teutonem adhuc

affeetantem repente Latinum fieri non patiuntur. Unde male docere soient diseipulos
semimagistri dicentes : Videte, quomodo disertissime coram Tentone aliquo proloqui
deceat, et eadem serie in Latinum verba vertue Quo deegptio Ekkehardum in opere ilio
adhuc puerum fefellit ; sed postea non sic, ut in lidio Charlomannico : « Mole ut v'incendi

ipse quoque oppeteret». - Die vier an erster Stelle genannten Sequenzen und der
Hymnus «O martyr aeterni patris» sind als Werke Ekkeharts I. gesichert (Analecta
Hymnica 50, S. 272 ff.; von den Steinen Notker, Darstellungsband, S. 439 ff.). Die

265



siert: auf Wiberats Schülerin Rachilt (f 946) hat er ein ihr Leben in
äußerster Kürze schilderndes Epitaphium geschrieben1.

Aus Ekkeharts Sequenzenwerk läßt sich eine motivische Parallele

zur Vita S. Wiboradae beibringen. Wohl nie ist ein Apostel
römischkriegerischer geschildert worden als Paulus in der Sequenz Concurrite

sanktgallische Afra-Sequenz «Laudes deo perenni» ist nach von den Steinen
S. 460 ff. aus stilistischen Gründen nicht Ekkehart I. zuzusprechen. Die erwähnten
Antiphonen auf die heilige Afra sind noch nicht näher bestimmt (vgl. Meyer von
Knonau, Ekkehart IV., Casus S. Galli, S. 284 Anm. 957) ; die Forschung hat sich
mit der Evidenz einer groben chronologischen Unstimmigkeit bei Ekkehart IV.
zu Recht begnügt: Ekkehart I. ist im Jahr 973 gestorben; der Bischof Liutold von
Augsburg, von dem er Afra-Reliquien erworben haben soll, hat sein Amt erst 988
angetreten; die Fiktion Ekkeharts IV. paßt in das Bild des wundergläubigen,
reliquiensammelnden Ekkehart I., das sein später Namensvetter durchgängig von
ihm entwirft, Die Antiphonen «Ambulans Hiesus» und «Adoremus gloriosissimum»
sind jeweils einen Satz umfassende Texte zur Vigil des Apostels Andreas (Haefele,
S. 263 f.).

Mit der «vita Waltharii manufortis» schreibt Ekkehart IV. wohl irrigerweise
das Waltharius-Epos Ekkehart I. zu (vgl. Deutsches Archiv 24, 1968, S. 19).
Nach Haefele soll unter der «vita Waltharii manufortis» ein wenige Verse umfassendes

Epitaphium auf einen tugendhaften Krieger Waltharius zu verstehen sein,
das — als schlechtes Sanktgaller Schulprodukt — nach Mainz gelangt sei und das dort
auf Geheiß des Erzbischofs Aribo [1021-1031] von Ekkehart IV. als Mainzer
Schulmagister [frühestens ab 1022] bis auf einen Vers in Leoninern umgearbeitet worden
sein soll. Dann sollen die acht Verse [MGH Poetae V, 561] noch so rechtzeitig nach
Italien gelangt sein, daß sie vor dem Jahr 1027 in das zweite Buch des «Chronicon
Novaliciense » inkorporiert werden konnten — zusammen mit einer stark veränderten
Version des bekannten Waltharius-Epos. Auf diese famose Lösung der Probleme,
die Ekkeharts IV. Waltharius-Nachricht beinhaltet, wird an anderer Stelle näher
eingegangen werden. - In dem «lidius Charlomannicus» schließlich sieht man allgemein

Ekkeharts I. Paulussequenz (siehe u. S. 267 Anm. 1). - Ekkehart IV. hat mit
seiner Aufzählung von Werken Ekkeharts I. offensichtlich keine Vollständigkeit
beabsichtigt; es fehlt beispielsweise das von Ekkehart IV. zu Recht bewunderte
Rachilt-Epitaph Ekkeharts I.

1 Hanc Satan hanc lesiti Cum lob saniem sibi rasit.
leiunans flevit tormenta dolens vigilavit.

Nur Ekkehart IV. überliefert das Epitaphium (Casus c. 83, ed. Meyer von Knonau
S. 301) vgl. auch die Edition Streckers, MGH Poetae V, 530). Seit I. von Arx
(MGH SS II, 119 Anm. 8) wird immer wieder die Behauptung weitergegeben, die
beiden Hexameter seien der Rest eines größeren Gedichts über Rachüt, das
verlorengegangen sei. Diese Hypothese steht aber in geradem Gegensatz zu dem die lapidare

Kürze Ekkeharts I. bewunderndem Kommentar Ekkeharts IV. (Neque enim
vitam vel passionem volivae martyris lucidius succingere potuit). Außerdem weiß Ekkehart

IV. über Rachilt in Casus c. 83 praktisch nichts über das in den zitierten Versen

Ekkeharts I. Gesagte hinaus und auch im sog. Liber Benedictionum, wo Ekkehart
IV. mit Ekkehart I. in Konkurrenz tritt und auch ein Epitaphium auf Rachilt dichtet,

ist nichts weiter feststellbar als die intensive - mit einigen Details aus lob 2

ausgemalte - Imitatio des zitierten Verspaars (ed. J. Egli, Mitteilungen zur vaterl.
Geschichte, St. Gallen 31(1909), S. 399 1; MGH Poetae V, 549). Das erhaltene

266



hue populi et insule l. «Der noch kurz zuvor in die christlichen Heerlager
als Verfolger eingedrungen war, ergreift die Feldzeichen, dafür zu
streiten. Und im ersten Treffen warf er die Wrut der Juden in Damaskus
nieder in hitzigem Gefecht. Dann sammelte er die Kräfte und brach auf,
die Wildheit der Araber zu erproben. Sodann machte dieser
hervorragende Krieger Asien und das ungebändigte Libyen dem obersten

Herrscher tributpflichtig ...» Ekkehart steigert das Bild des Tag und
Nacht für den Ruhm des summus imperator streitenden belliger eximius
bis zur Eroberung Roms durch Paulus, der dann «unter der Last des

Siegens zusammenbricht»2. In auffälliger Wreise ist der Topos der militia
Christi auch im Eingangssatz der Vita S. Wiboradae ausgestaltet:

...parentibus bene natis vitoque laudabilis nobilitate pollentibus, christiano f. 130rb

quoque mililio exercitio inter primas dominici agminis alas vexilla salutis
strenue siibsequentibus...

Diesem ungewohnt kriegerischen Bild zweier Eltern, die in einer

kaum übersetzbaren Kumulation militärischer Vokabeln als Vorstreiter
im Heer der militia Christiana geschildert werden, entspricht das Bild
der heiligen Tochter, die als imperterrita bellatrix mit den Waffen des

Geistes und dem Zeichen des Kreuzes die Dämonen besiegt3.
Es ergibt sich auch ein kultgeschichtlicher Anknüpfungspunkt. In

c. 16 der Vita S. Wiboradae ist die erste Vision der Rekluse geschildert:
Nocte quadam - id est in vigilia sancti Iohannis baptisto - prima ineip lentis f. 133ra

Verspaar ist Ekkeharts I. Epitaphium auf Rachilt, das in seiner gewollt
epigrammatischen Kürze eben die Armut des Lebensinhalts dieser Inkluse zum Ausdruck
bringt und gleichzeitig mit einer unerhört dichten Beschwörung eines biblischen
Bildes (Egressus igitur Satan a facie domini percussit lob lucere pessimo a planta
pedis usque ad verticeni eius qui testa saniem deradebat, lob 2,7-8) die verborgene
Dimension dieses passiven Lebens umreißt.

1 Analecta Hymnica 50, S. 276. Zu der dieser Edition zugrundeliegenden
Handschrift F. Labhardt, Das Sequentiar Cod. 546 der Stiftsbibliothek von St. GaUen
und seine Quellen (Publikationen der Schweiz. Musikforschenden Gesellsch. 11/8,1),
Bern 1959, S. 57 (Nr. 106), 147. Eine ältere hs. Überlieferung in Neapel Bibl.
Naz. IV. G. 68 fol. 233rv teilt mit D. Schaller, Frühmittelalterliche lateinische
Dichtung in einer ehemals St. Galler Handschrift, Zs. f. dt. Altertum 93 (1964),
272 ff., bes. 285-87. - An einem naheliegenderen Thema gewinnt die Stimmung des

«saeculum ferreum» Ausdruck in der sanktgallischen Mauritius-Sequenz Sancti belli
celebremus triumphum, die von den Steinen Notker, Darstellungsband, S. 473 auf
«bald nach 950» datiert.

2 Post longos Hanc tanto
in membris mundi conflictus propulsaverat triumpho
caput ipsum Romam mole ut vincendi
in impetu mentis adit ipse quoque oppeteret.
Analecta Hymnica 50, S. 277.
3 Vita S. Wiboradae e. 11.

267



diei aurora vidit in visu sanctum et venerabilem patrem nostrum Galium quasi
viventem in corpore paratum ad missam cum magna claritate luminis advenisse.
Secum etiam tanta multitudo candidatorum - id est felicium animarum -
advenit, ut tota latituio illius ecclesio repleretur. Sanctus itaque Gallus ad altare
accedens célébrât missam beati Iohannis baptisto et levata antiphona «Ne timeas
Zacharia» dulcisona modulatione sanctissimo illarum animarum conventu
pariter conciliente ad finem usque complevit. Post missam accedens ad fenestram
futura quodam sancto virgini revelavit, in quibus hoc predixit futurum... quod...
plurimi in Potamico lacu eodem anno... essent mergendi... l.

Der Aufwand der Erscheinung steht in keinem Verhältnis zu dem,
was Wiberat durch sie mitgeteilt bekommt. Dem Verfasser kam es hier
nicht so sehr darauf an, den Klosterpatron die Rekluse über Künftiges
belehren zu lassen, als ihn als Liturgen des Täuferfestes zu zeigen, dessen

Hochfest der heilige Gallus samt der multitudo candidatorum mit besonders

schönem Gesang des Introitus 2 zu feiern beginnt. Diese detaillierte
Schilderung verbindet sich gut mit den bekannten Bestrebungen Ekkeharts

I., zum Kult Johannes des Täufers in St. Gallen beizutragen. Auf
Ekkehart I. scheint eine Täuferkirche in St. Gallen zurückzugehen, für
die er selbst Reliquien aus Rom mitgebracht haben soll3. Mit einer

Sequenz über Johannes den Täufer wagte Ekkehart die sonst vermiedene
Konkurrenz mit Notker dem Stammler 4.

1 Zu id est in vigilia sancti Ioannis baptisto und id est felicium animarum siehe
u.S. 271.

2 R.-J. Hesbert, Antiphonale Missarum sextuplex, Rom 1967 (Nachdruck der
Ausgabe 1935), Nr. 117.

3 Ekkehart IV. kleidet den Vorgang in eine Heilungsanekdote : Hic aliquando
Romam pro voto pergens papae intimus factus aliquandiuque apud illum propter
doctrinam detentus aeris terrae vitio morbo corripitur perque sex ebdomadas lecto
tenetur. Papa vero sepe eum visitans impensorum copiam dabat. At ille quadam die
satis iam tarde quidem eum rogat ut quando proxime se visitât, Iohannis baptistae
reliquias secum ferat. Erat enim semper assertor eius et amator validus. At ille mane
proxima ad eum cum reliquiis cum accederet, eger in amplexus ipsarum et papae
assurgens ex illa hora melius habere coepit. Ei cum in brevi convalesceret, reliquiis
baptistae et multorum ab apostolico donatus sanctorum sospes domum rediit et per-
misso Burchardi tunc abbatis et dote aecclesiam illis decoram paravit. Casus S. Galli
c. 80, ed. Meyer von Knonau, S. 282. Vgl. auch Cuonradus de Fabaria c. 5, ed.

Meyer von Knonau S. 142 f. - Zu der im XVI. Jahrhundert abgebrochenen
Täuferkirche in St. Gallen E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen,
Bd. HI/2, Basel 1961, S. 69 f. Freundlicher Hinweis von Herrn Prof. Duft.

4 Summum, praeconem Christi Analecta Hymnica 50, 275 f.; ed. W. von den
Steinen, Notker der Dichter, Editionsband, S. 117 f. -Zwar war Ekkeharts Sequenz
für das Fest der Enthauptung des Täufers bestimmt (29. August), die Sequenz
Notkers Sancti baptistae Christi praeconis für das Fest der Täufergeburt (24. Juni)
so daß die Texte einander liturgisch nicht im Wege standen, aber die Themengleichheit

fordert den Vergleich heraus, wie ihn auch von den Steinen, Notker, Textband,

S. 444 ff. gezogen hat.

268



V.

Eine Nebenabsicht anderer Art läßt sich in c. 34 der Vita S. Wiboradae
bemerken. Hier wird die kranke Rekluse Rachilt geschildert, der dann

Wiberat erscheint:
Isdem diebus post passionem sancte Wiborado, sicuti paulo ante enarravimus, f. 136vb

beala Rachilda magna corporis infirmitate detenta omnium membrorum viribus
destituta iacebat, nihil gustans prêter si sacrosancli corporis et sanguinis domini
vivifìcamine sit recreata. Piacque infirmitate diu perdurante contigit ut tribus
continiiis diebus ita immobilis et desperata iaceret ut hi qui excubiis inter-
fuerant, mortua esset an viveret penitus nescirent. Quibus etiam ante fenestram
Odiente interfuit venerabilis magister et monachus Nolkerus medicus. Illa etiam

fidelis ministra ambarum quondam virginum in angula ipsius cellulo parvo
lectuli stramine ob cautelam custodio sancto virginis quiescebai...

Als Beobachter der ernsten Szene steht, syntaktisch locker ins Bild
gebracht, «beinahe zufällig»1, ohne etwas zu sollen oder zu wollen, Notker
der Arzt, nur seine und seines Klosters Autorität repräsentierend. Hier
scheint es, als sollte partout einer der «großen alten Sanktgaller Mönche»

mit verewigt werden. Es scheint schwer denkbar, daß das antiquarische
Interesse an der Klostergeschichte, das Ekkehart IV. in der besonderen

Form des historischen Kults um einige Größen der Sanktgaller
Vergangenheit pflegte 2, schon Ekkehart I. eigen gewesen sein solle und daß

Ekkehart I. (f 973) so weit gegangen wäre, einen Zeitgenossen (f 975)

zu verewigen. Die Funktionslosigkeit, mit der venerabilis Notkerns medicus

ante fenestram çdicule in der Szene steht und die ungeschickte
Verknüpfung des angehängten Notkersatzes (ut hi qui excubiis interj'itérant

nescirent. Quibus etiam interfuit) deuten auf einen Zusatz, mit dem

in denkmalstiftender Absicht die die kranke Rachilt umgebende

anonyme Gesellschaft um einen illustren Sanktgaller bereichert werden sollte.
Wesentliche Elemente der Rachiltgeschichte - in ihrer interpolierten

Form - erscheinen im Epilog der Vita bei der Illustrierung der

Entstehungsgeschichte wieder: Ekkehart I. liegt schwer darnieder, die Arzte,
stehen herum, die Heilige heilt, hier dadurch, daß ihr Cilicium dem

Kranken aufgelegt wird 3. Ebenso wie Notker der Arzt in der Rachilt-

1 So treffend J. Duft, Notker der Arzt, St. Gallen 1972, S. 50.
2 Notker der Arzt gehört mit Ekkehart L, dem magister Gerald und dem Abt

Burchard zu den singulares loci sui columnae im X. Jahrhundert, Ekkehart IV.,
Casus c. 74, ed. Meyer von Knonau S. 263. Eine Aufzählung von Werken Notkers

II. gibt Ekkehart IV. in Casus c. 123 (S. 398 f.).
3 Siehe Text o. S. 253. - Von demselben cilicium soll Ulrich von Augsburg als

Sanktgaller Klosterschüler ein Stück zum Gebrauch als Kopfkissen etc. erhalten

269



geschichte, sind alle namentlich genannten Personen im Epilog präsentiert:

sanctus Oudalricus episcopus - mit Hinweis auf nun wundertätige
Heiligkeit, - und vir venerabilis, eiusdem monasterii monachus et bene

doctus nomine Eggehardus. Diese beiden wie Statuen ihrer historischen

Bedeutung präsentierten Gestalten behandeln ihr Thema der Erhöhung
der heiligen Wiborada ebenso privat-vertraulich, wie sich Ekkehart I.
auch mit einem Papst gestellt haben soll, als er in Rom krank darniederlag,

als er auch durch Reliquien geheilt wurde, und durch diese Heilung
auch zu denkmalstiftender Tat angeregt wurde1.

Man kennt den vertraulichen Umgang der sanktgallischen
Protagonisten untereinander und mit ihren Freunden als intimi nicht nur aus
Ekkeharts IV. Casus S. Galli, sondern auch aus der literaturgeschichtlichen

Einleitung zu Notkers Metrum de vita S. Galli. Hier wird in ganz
ähnlicher Weise kolportiert, wie aus vertraulichen Gesprächen
schriftstellerische Pläne werden, und selbst der heilige Ulrich von Augsburg
spielt in dieser Vorrede eine Rolle - mit Hinweis auf seine nun glorreiche
Heiligkeit2. Paul von Winterfeld hat den «Literaturhistoriker» des

Metrum de vita S. Galli als Ekkehart IV. erkannt3. Der
literaturgeschichtlich interessierte, Ekkehart I. verehrende und vom heiligen
Ulrich faszinierte Autor, der den Epilog zur Vita S. W?iboradae schrieb,
dürfte kein anderer gewesen sein als der, der an Notkers schwierigstem

haben, wie Ekkehart IV. zu berichten weiß, Casus c. 58, ed. Meyer von Knonau
S. 215 f.

1 Siehe Text o. S. 268 Anm. 3.
2 MGH Poetae IV/3, 1094 ff. - Der heilige Ulrich wird über den Mitverfasser

des Metrum, Hartmann ins Spiel gebracht: Obiit tandem Hartmannus ipse opere
quidem quod simul egerant non explicito, de quo utique plura insignia si vacaret scribere

supererant. Nam inter alia quae fecit memoria digna sanctum Udalricum Wiboradae
nostrae, ut et alibi scriptum est, adoptivum in hanc qua nunc praepollet initians
sanctitatem et gloriam ipse docuit et in eo sancti Galli nomen et locum amplissime
decoravit (S. 1095, 14). Diese Stelle ist in mehrfacher Hinsicht wichtig. Sie zeigt,
daß Ekkeharts IV. Ulrichskult letztlich auf eine Erhöhung «des Namens und
Ortes des heiligen Gallus» abzielte. Der in Gerhards Ulrichsvita überlieferte Name
des Sanktgaller Lehrers des jungen Ulrich, Waninc, war Ekkehart IV. wohl ein
zu unbedeutender Name: bei ihm finden sich immer nur die bedeutenden Gestalten
zusammen. Insofern liegt die Einsetzung des Namens Hartmannus für Waninc im
anekdotischen System Ekkeharts IV. begründet. Ulrich und Wiborada sind für
Ekkeharts historische Einbildungskraft nahezu unzertrennlich (vgl. Casus c. 51.
57. 58. 59; ferner Liber Benedictionum, ed. Egli (Mitt. zur vaterl. Geschichte
31 [1909], S. 222 f.). — Das alibi scriptum est kann sich nicht nur auf die Casus
(c. 57. 58) beziehen, sondern auch auf den Epilog der Vita S. Wiborada, wo der
adoptivus die Rekluse seine nutrix nennt.

3 Neues Archiv 27 (1902), S. 749.

270



Werk die zu seiner Zeit raren Tugenden eines einführenden Herausgebers
übte1.

Ekkehart IV. hat sich bei seiner Neuausgabe von Notkers Metrum
de vita S. Galli - der wir es verdanken, daß sich überhaupt etwas von
dem Werk erhalten hat - nicht damit begnügt, das Werk mit einer

literaturgeschichtlich-anekdotischen Einleitung zu versehen, sondern

hat es glossiert, vielleicht am Schluß auch ergänzt2. Es liegt nahe,

anzunehmen, daß Ekkehart IV. die Vita S. Wiboradae in ähnlicher Weise

«philologisch bearbeitet» hat. Lassen sich im überlieferten Text der

Vita S. Wiboradae neben dem literaturgeschichtlich-anekdotischen Epilog

und dem auffälligen Satz über Notker Medicus auch andere Stellen
namhaft machen, die die Hand eines Bearbeiters verraten?

Dies ist in der Tat der Fall. In dem oben S. 267f. zitierten Text der
Gallusvision Wiberats finden sich zwei mit id est eingeleitete Erklärungen,
die schon durch die Art ihrer Einführung in den Text sich als Glossen

auszuweisen scheinen 3. Beide Erklärungen sind eigentlich überflüssig 4;

ja bei genauer Betrachtung zeigt sich, daß die erste den ursprünglichen
Text eher unklarer als klarer macht.

Die Gallusvision Wiberats geschieht im Morgengrauen (prima inci-
pientis diei aurora) eines Festes Johannes des Täufers. Welches der drei
Täuferfeste gemeint ist, wird nicht ausdrücklich gesagt: es ist wohl an
das bekannteste Täuferfest zu denken (Geburt Johannes d. T. 24. Juni) ;

zu diesem Fest gehört auch die Meß-Antiphon «Ne timeas Zacharia».
Das Fest hat im Mittelalter üblicherweise drei Messen, die Vigilmesse

1 Ebenso wie bei der Zuschreibung der Einleitung zum Metrum de vita S. Galli
(vgl. Strecker, MGH Poetae IV/3, 1097: «aut ipse igitur praefationem scripsit aut
- id quod vix crediderim - strenuus quidam Ekkehardi imitator») sei hier natürlich
eingeräumt, daß ein großer Nachahmer Ekkeharts IV. - der im Fall der Vita
S. Wiboradae allerdings auch etwa zu Ekkeharts IV. Zeiten gelebt haben müßte -
die Vita in Händen gehabt haben kann. Für wahrscheinlich halte ich das nicht,
auch wenn die Apostrophierung des Abtes Craloh als abbas venerandus im Epilog
der Vita S. Wiboradae in einem gewissen Gegensatz zur médisance der «Casus»
über diesen Abt stehen mag.

2 Die Glossierung ist in nuce ebenfalls schon von Winterfeld erkannt worden,
Neues Archiv 28 (1903), S. 71 Anm. 3. Vgl. Deutsches Archiv 27 (1971), S. 526 mit
Anm. 9. Zur Frage der Ergänzungen im Metrum de vita S. Galli ebd. S. 526.

3 Vgl. die Glossen mare À. lacum potamicum und Romidee .i. latine zu Notkers
Metrum de vita S. Galli, MGH Poetae IV/3, 1100 und 1102 App.

4 Daß es sich um das Fest Johannes des Täufers handelte ist durch missa beati
Ioannis baptislç deutlich zum Ausdruck gebracht und daß die multitudo candida-
torum eine himmlische Schar darstellt, ist vom Te deum her ohne weiteres klar (Te
martyrum candidatus laudai exercitus).

271



am Vortag, eine Matutinal-Messe primo dilucido am Haupttag und den

Festgottesdienst am Vormittag des Haupttages1. Mit der Zeitangabe
prima incipientis diei aurora in der Gallusvision ist eindeutig der
Zeitpunkt der Matutinalmesse gemeint. Wenn demgegenüber die Erklärung
sagt : id est in vigilia sancti Iohannis baptiste, so ist dies ein Widerspruch
zu der Zeitangabe prima incipientis diei aurora, denn die Matutinalmesse

gehört nicht mehr zur Vigil, sondern zum Hauptfesttag. Man kann diesen

merkwürdigen Befund einigermaßen erklären: Die Introitus-Antiphon
«Ne timeas Zacharia» gehört üblicherweise zur Vigilmesse, nicht zur
Matutinalmesse2. Dem wollte der Einschub id est in vigilia sancti
Iohannis baptiste Rechnung tragen. Man fragt sich, warum der Verfasser
des Einschubs dann nicht die auf die Matutinalmesse zu beziehende

Zeitangabe getilgt hat Dies wird am ehesten dadurch erklärt, daß der
Zusatz id est... ursprünglich nicht in den Text einbezogen war, sondern -
worauf auch die Form des Zusatzes deutet - als eine Glosse dem Text
beigeschrieben war und erst später inkorporiert wurde, wobei der Widerspruch

zwischen ursprünglichem Text und Glosse nicht ausgeglichen
wurde.

Eine Glosse scheint auch in dem o. S. 256 zitierten Bezeugungstext
Notum sit omnibus... zu stecken. Dort steht zwischen den variis infirmitatibus

pressi und der Spezifizierung des Ablativus instrumentalis :

capitis egritudine, dentium dolore, aurium, oculorum, manuum, pedum
omniumque membrorum, ein den syntaktischen Zusammenhang störendes
id est frigoretici, bei dem nicht mehr recht ersichtlich ist, ob es eine der

genannten Krankheiten erläutern sollte oder eine weitere beifügen sollte.
Geht man davon aus, daß Ekkehart IV. die Vita S. Wiboradae in

ähnlicher Weise wie Notkers Metrum de vita S. Galli «philologisch
bearbeitet» hat, so ergibt sich gerade aus dieser Feststellung etwas
Klarheit in der Bewertung dessen, was Ekkehart IV. in seinen Casus

1 Amalar von Metz, Liber officialis HI/38 und IV/40, 8; ed. J. M. Hanssens,
Studi e testi 139 (1948), S. 373 (mit dem Zusatz zu Kapitel II1/38, der auch in der
Handschrift St. Gallen Stiftsbibliothek 278 enthalten ist, ed. Hanssens S. 550) und
530 f.

2 Die Handschrift Zürich Zentralbibliothek Rhenaug. 30 (E. A. Lowe, Codices
Latini Antiquiores, VII, Oxford 1956, no. 1019) enthält nur zwei Meßfcrmulare für
das Fest der Täufergeburt (das erste Formular mit der Introitus-Antiphon Ne
timeas). Hier liegt vielleicht der Schlüssel für den merkwürdigen Befund des - un-
glossierten - Kapitels 16 der Vita S. Wiboradae, daß die Antiphon Ne timeas bei
der Matutinalmesse erscheint; vgl. Hesbert, Antiphonale Missarum sextuplex,
Rom 1967, Nr. 117 und 177bis.

272



S. Galli über den Verfasser der Vita S. Wiboradae schreibt oder nicht
schreibt. Es ist mißlich, Schweigen zu interpretieren; im Fall der Casus

S. Galli Ekkeharts gilt dazu ein «Vestigia terreant»! Die von Melchior
Goldast schon um 1600 erkannte Verfasserschaft Notkers an den Gesta

Karoli hat der Monumenta-Historiker Georg Heinrich Pertz mit dem

Argument bestritten, daß in Ekkeharts IV. Casus nichts davon zu lesen

sei; es dauerte dann bis an die Schwelle dieses Jahrhunderts, bis man
sich über dieses ganz unkritische Argument hinwegsetzte und wieder
erkannte, daß «der Mönch von St. Gallen» Notker war 1. Man kann mit
dem Fehlen einer Verfassernachricht in den Casus so wenig argumentieren,

wie mit dem Fehlen eines Werks in der jetzigen Stiftsbiliothek
St. Gallen 2. Das einzig eventuell Relevante im Schweigen der Casus

ist in unserem Fall die Tatsache, daß die ursprünglichen Verfasser

beider von Ekkehart IV. neu herausgegebenen biographischen Werke
in den Casus nicht genannt werden 3. Dies kann ein Zufall sein,

beziehungsweise kann eine der vielen Flüchtigkeiten Ekkeharts IV. sein; es

kann aber auch darauf hindeuten, daß Ekkehart IV. diese beiden
biographischen Texte aufgrund seiner philologischen Revision und
Neuausgabe - sei sie erst im Entstehen begriffen gewesen oder schon

fertiggestellt gewesen - schon in der Zone seiner eigenen literarischen
Produktion sah, auf die er gern, aber diskret, verweist. Jedenfalls besteht
ein enger Zusammenhang zwischen Ekkeharts IV. Casus und seinen

Ausgaben von Notkers Metrum de vita S. Galli einerseits und der Wiberat-
Vita Ekkeharts I. andererseits. Der heilige Ulrich und die heilige Wiberat
sind in allen drei Werken von Ekkehart IV. auf das kräftigste
hervorgehoben; es gibt Wiederholungen und Querverweise4.

Wenn Ekkehart IV. in c. 51 seiner Casus mitteilt, es gebe Dinge, die
der Verfasser der Vita Wiboradae nicht geschrieben habe (per scriptorem
eius minus dicta), die er selbst aber noch erfahren habe 5, so liegt dies

1 Pertz, MGH SS 11 (1829), S. 729. Vgl. H. F. Haefele in der Einleitung zu
seiner Ausgabe der Gesta Karoli, MGH SS rer. Germ. NS XII (21962), S. vn f.

2 Bekanntlich enthält die Stiftsbibliothek St. Gallen kein Exemplar der Gesta
Karoli Notkers.

3 Das Metrum de vita S. Galli hätte sowohl bei der Schilderung Notkers wie
bei der Hartmanns erwähnt werden können; insbesondere in Casus c. 46, wo beide
mit Werken erwähnt sind, wäre eine Erwähnung des Metrum am Platz gewesen.

4 Siehe o. S. 255 Anm. 1 und 3, S. 259 Anm. 2, S. 269 Anm. 2, S. 270 Anm. 2 -
Mit der Epilog-Szene der Vita S. Wiboradae ist vor allem Casus c. 74 zu vergleichen,
wo Ulrich neben Craloh und Ekkehart I. nebst den übrigen singulares loci sui
columnae in St. Gallen präsentiert wird.

5 Siehe o. S. 255 Anm. 1.

is 273



nicht nur ganz in der Linie der besserwisserischen Kritik des magister 1,

sondern ergänzt und erklärt auch das pleraque im Epilog der Vita S.

Wiboradae, der nach dem Obigen ebenfalls von Ekkehart IV. stammt.
Ekkehart I. konnte nur pleraque, von dem, was zu hören war, aufgeschrieben

haben, denn auch Ekkehart IV. wollte noch Denkwürdiges erfahren
haben und seinerseits - sei es, daß er die Casus oder Zusätze zur Vita im
Auge hatte - Hagiograph sein.

VI.

Um die Glaubwürdigkeit der Entstehungsanekdote der Vita S. Wiboradae

ist es nicht besser bestellt als um die zum Metrum de vita S. Galli.
Hier sind es karolingische, dort ottonische Lieblingsfiguren Ekkeharts

IV., die in vertraulichem Gespräch den Plan zum Werk ventilieren.
Bischof Ulrich von Augsburg hat St. Gallen «wiederholt besucht» 2 und
es bei seinen Besuchen wohl kaum unterlassen, die St. Mangen-Kirche
bei St. Gallen, den Ort der Reklusenzelle Wiberats, zu besuchen, denn
dies war nicht zuletzt ja der Ort, wohin unter lebhafter Mitwirkung
Bischof Adalberos von Augsburg (887-909), des großen Gönners des

jungen Ulrich, im Jahr 898 eine Armreliquie des zweiten Augsburger
Bistumsheiligen, des heiligen Magnus von Füssen, verbracht worden
war3. Was Ekkehart IV. aber an wackeren Reden zweier seiner

Lieblingsgestalten über eine dritte solche erfindet, darf nicht als mündliche
Tradition bewertet werden. Wenn - nach den ansprechenden
Ausführungen von E. Irblich - die Auseinandersetzung des Reichs mit den

Ungarn in den Jahren 1041-46 den zeitgeschichtlichen Hintergrund zur
Kanonisation der Rekluse durch den ersten der von Heinrich III.
eingesetzten Päpste, Damasus II. (1046—47), gleich nach Amtsantritt und
Kaiserkrönung, darstellt (Januar 1047) 4, so mochte es für den an den

1 Man vergleiche die Kritik Ekkeharts IV. an den Ulrichsviten, Casus c. 57 und
60, ed. Meyer von Knonau S. 210 ff., 220 ff.

2 Monasterium vero sancti Galli... assidue visitavit, Gerhard, Vita S. Oudalrici
1/14 (MGH SS IV, 404, 12), vgl. 1/16 (S. 405, 26).

3 Vgl. Volkert-Zoepfl, Die Regesten der Bischöfe und des Domkapitels von
Augsburg 1/1, Augsburg 1955, Nr. 67 und 68.

4 Irblich, S. 156 ff. Vgl. auch E. Schlumpf, ZSKG 21 (1927), S. 142-145. - Daß
neben den Auseinandersetzungen mit den Ungarn auch die «neuen Reformideen
der Kirche» (Irelich, S. 165) bei der Kanonisation dar Heiligen mitspielten, ist eine
weniger überzeugend begründete Vermutung.

274



Ungarn interessierten Ekkehart IV. ] naheliegen, den Mitstreiter Ottos
des Großen von 955 an der Entstehung der Vita der Ungarnmartyrerin
zu beteiligen, zumal die Vita S. Wiboradae in c 17 einen Ansatzpunkt
hierfür bot. Auch mochte es für das Kanonisationsverfahren, für das

Ekkehart IV. unter Umständen die Vita S. Wiboradae herrichtete, günstig

sein, die Autorität des schon kanonisierten Ulrich von Augsburg
miteinzübeziehen 2.

Man braucht die Anregung zu einer Lebensbeschreibung der Märtyrerin
von 926 nicht im Episodischen zu suchen, da politische, literarische und

vor allem kultisch-religiöse Zusammenhänge auf der Hand liegen. Wiberats

Martyrium fällt in die Anfänge der eineinhalbhundertjährigen
Auseinandersetzungen zwischen Deutschen und LTngarn ; die Wandlungen
im Verhältnis beider Völker zueinander - vor allem die Wende von 955 -
mußten die Erinnerung wohl an das Opfer von 926 zurückführen, vor
allem, wenn man bedenkt, daß das blutige Martyrium im deutschen

Mittelalter eigentlich selten war. Wenn die Vita S. Wiboradae erzählt,
daß sich der mit der Leitung von St. Mangen betraute Priester am

Agnesfest an die heilige Wiberat wandte 3, so zeigt dies, daß man sich

bewußt war, daß die eigene Zeit dem spätantik-lateinischen exercitus

virginum, dessen hervorragende Gestalt die heilige Agnes war4, eine

neue Jungfrau und Märtyrerin zugeführt hatte. Schließlich mußte
Wiberat als sinnfällige Verkörperung des nach Vernachlässigung durch
das karolingische Mönchtum wieder erneuerten Reklusentums und als

Mitbegründerin der lebendigsten Reklusentradition im alemannischen
Raum 5 das historische Interesse herausfordern.

Es fehlt in der sanktgallischen Überlieferung nicht an Hinweisen

darauf, daß die Rekluse und Märtyrerin den Mönchen eines ganz besonderen

Gedenkens wert war : In ganz ungewöhnlicher Weise ist Wiberats

1 J. Duft, Die Ungarn in Sankt Gallen, S. 14 ff.
2 Vgl. R. Klauser, Zur Entwicklung des Heiligsprechungsverfahrens bis zum

13. Jahrhundert, ZRG Kan. Abteilung 40 (1954), S. 85-101. Über die Vorbildlichkeit

der Heiligsprechung Ulrichs S. 91 ff.
3 Vita S. Wiboradae c. 38.
4 Im Vorgriff auf eine literarische Würdigung der Vita S. Wiboradae sei darauf

hingewiesen, daß Beziehungen zwischen der Vita S. Agnetis c. 2-3 (AA SS lan. II
S. 351) und Vita S. Wiboradae c. 4 bestehen, die nicht als bloße Abhängigkeit zu
verstehen sind.

5 O. Doerr, Das Institut der Inclusen in Süddeutschland,Beiträge zurGeschichte
des alten Mönchtums und Benediktinerordens, 18 (1934). E. Schlumpf, Quellen
zur Geschichte der Inklusen in der Stadt Sankt Gallen, Mitteilungen zur vaterl.
Geschichte St. Gallen 41/2 (1953).

275



Martyrium sowohl in das Profeßbuch der Abtei1, wie unter die dem

«Regelkodex» beigegebenen Verbrüderungen 2 eingetragen worden. Es

mag an den historischen Umständen liegen, vielleicht an dem Brand,
der die Abtei im Jahr 937 betraf, daß die Heilige nicht bald nach ihrem
Tode schon eine Vita erhielt. Die abermalige Nähe der Ungarn im Jahr
955 und die Abwendung der Gefahr unter tätiger Mithilfe des dem Gallus-
Kloster eng verbundenen Bischofs Ulrich von Augsburg haben sicherlich
das Desiderat einer Vita S. Wiboradae noch spürbarer gemacht - insofern

liegt der Episode der Entstehung der Vita, wie sie Ekkehart IV.
formulierte, eine richtig erfaßte historische Situation zugrunde. Ekkehart L,
dessen Sinn für das Historische ebenso wie für das Kriegerische in seinen

Sequenzen hervortritt3, war als der einzige literarisch hervortretende

1 KAL. MAI. WIBERAT reclusa a paganis inlerempta, St. GaUen Stiftsarchiv
Cod. Class. I. Cist. C. 3. B. 56, S. 14. Faksimile bei P. M. Krieg, Das Profeßbuch der
Abtei St. Gallen, Codices liturgici e Vaticanis praesertim dclecti, 2, Augsburg 1931,
T. XVI. Der Eintrag ist in mehrfacher Hinsicht höchst beachtlich. Er stellt in dem
ursprünglich für die Aufnahme der Profeßformeln bestimmten Heft die einzige
Notiz historischen Inhalts dar, die durch teilweisen Gebrauch der Capitalis auch
graphisch ausgezeichnet ist. Ferner gibt der Eintrag den Namen der Märtyrerin noch
in ihrer deutschen Form wieder (siehe auch o. S. 250 f. Anm. 1). Dies spricht dafür,
daß der Eintrag «unter dem Eindruck der Tat» (Krieg S. 17 f.) erfolgte und einen
wohl ersten Versuch darstellt, die memoria der heldenhaften Rekluse zu verewigen. -
Zum Profeßbuch vgl. auch Bruckner-Marichal, Chartae Latinae Antiquiores II,
Olten-Lausanne 1958, Nr. 172.

2 St. Gallen Stiftsbibliothek Cod. 915 S. 8: Anno ab incarnatione domini DCCCC-
XXVI passa est a pagani[s] beatae memoriae Wiborada reclusa Indictione XIIII
KLD. Maias (Irblich, Die Vitae, Abb. 11). Der Eintrag steht nach solchen zu
den Jahren 926, 885, ca. 910, 886, 929 und 908; auf die Wiborada-Notiz, die auf
einer leergebliebenen halben Seite steht, folgen Eintragungen zu den Jahren 968,
982, 945, 950, 800, 846 und 885, ed. Dummler-Wartmann, Mitteilungen zur vaterl.
Geschichte, St. Gallen 11(1869), S. 13 ff.; MGH Libri confraternitatum (1884),
S. 138. Der Eintrag in Cod. 915 ist dadurch ausgezeichnet, daß er noch das richtige
Datum hat, vgl. Irblich S. 148 ff.; die im Jahr 956 geschriebenen «Annales San-
gallenses maiores.) datieren schon ein Jahr zu früh. - Zu Cod. 915 der Stiftsbibliothek
vgl. auch A. Bruckner, Scriptoria Medii Aevi Helvetica III, Genf 1938, S. 122.

3 Von den Steinen, Notker, Darstellungsband, S. 439 ff. hat der Versuchung
nicht widerstanden, die sanktgallischen Sequenzendichter der Ottonenzeit ganz
von Notker her zu sehen. Dies führt vor allem bei der Analyse von Ekkeharts I.
Paulus-Sequenz (siehe o. S. 267 Anm. 1) zu keinem adäquaten Ergebnis. Auch ist es

wohl gefährlich, Ekkeharts IV. Erzählungen von einem stets durch Krankheiten
und Unfälle heimgesuchten, durch Wundergläubigkeit wiederhergestellten Ekkehart

in die Werke hineinzulesen. Wenn von den Steinen sagt: «Er feiert die
Einfalt und den Dienst und bleibt in der ihm beschiedenen Sfäre ohne Tadel. Hätte
er Größeres wagen sollen Es wirkt wie ein Sinnbild, daß er zum Abte schon erhoben,
durch einen Unfall die Eignung verlor...» (S. 465), so ist Ekkehart I. Folie eine

Idealtypik geblieben.

276



Sanktgaller der Jahrhundertmitte, naturgemäß derjenige, dem die

Aufgabe zufiel. Nach den Beobachtungen zum Ulrichsvaticinium in der

Vita S. Wiboradae fällt die Abfassungszeit der Vita etwa in das
Jahrzehnt 960 - 970. In diesem Jahrzehnt hat in Sachsen Hrotsvit von
Gandersheim zwei Reklusenfabeln aus den Vitaspatrum in ihren Dramen

dialogisiertx.
Das Ergebnis dieser Untersuchung ist in folgende Thesen zusammenzufassen:

Es gab keine drei Vitae Wiboradae, sondern nur die beiden

erhaltenen Texte, die ottonische Vita und ihre Überarbeitung um 1075

durch den Mönch Herimannus von St. Gallen. Von den Angaben über
den Verfasser der ottonischen Vita ist nur die älteste beachtlich, die im

Epilog dieser Vita selbst enthaltene. Danach ist Ekkehart I., der Dekan

(t 973), der Verfasser. Es lassen sich motivische Parallelen zwischen dem

für Ekkehart I. gesicherten Werk und der Vita S. Wiboradae beibringen.
Die Vita S. Wiboradae ist nicht abhängig von der Vita S. Oudalrici
Gerhards von Augsburg, sondern war ein Vorbild für diese Vita. Als

Abfassungszeit der Vita S. Wiboradae kommen etwa die 60er Jahre des

X. Jahrhunderts in Frage 2. Der überlieferte Text der ottonischen Vita
S. Wiboradae stellt eine ergänzte Fassung dar, die Ekkehart IV. von
St. Gallen, vielleicht im Zusammenhang mit der Kanonisierung der

Heiligen (1047) angefertigt hat.

1 Hrotsvit, Lapsus et conversio Mariae neptis Habrahae heremicolae und Conversio
Thaidis meretricis. Kommentierte Ausgabe von H. Homeyer, Hrotsvithae opera,
München - Paderborn - Wien 1970, S. 303 ff., 328 ff. - Zur Aktualität der Eremiten-
und Reklusenfabeln im X. Jahrhundert H. Grundmann, Deutsche Eremiten im
Hochmittelalter, Archiv für Kulturgeschichte 45 (1963) S. 71.

2 Zur Charakterisierung der im engeren Sinne «ottonischen Literatur», die «fast
plötzlich» nach 962 entsteht, H. Grundmann, Geschichtsschreibung im Mittelalter,
Göttingen 1965 S. 56 f.

Addenda : S. 252 : luculento satis sermone conscripsit — Cuonradus de Fabaria hat
die Wendung von Iso von St. Gallen, Miracula S. Otmari, praef., MGH SS II, S. 47.

S. 263 ff. : Das vaticinium eines Ungarneinfalls ist auf der Reichenau schon
um 930 in den «Miracula S. Marci» (ex eventu 926!) formuliert worden: «...
deploro populi devastitatem, quia intra paucos dies et plurima loca incenduntvr et

aecclesiae destruuntur maximaque pars populi cadet in ore gladii.» Haec omnia postea
celeriter peraeta vidimus sicut praedixit beatissimus Marcus, MGH SS IV, S. 452
B. — Vita S. Wiboradae c. 17 lehnt sich an diesen Text an; die Vita S. Oudalrici
zeigt keine direkte Kenntnis des Reichenauer vaticiniums. Die Filiation des Motivs
ist also: Reichenau (um 930) -Sankt Gallen (um 960/70) — Augsburg (973/83).

277


	Das Verfasserproblem der Vita S. Wiboradae

