
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 66 (1972)

Artikel: Die älteste Gallus-Vita

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISO MÜLLER

DIE ÄLTESTE GALLUS-VITA

Einführung

Im Jahre 1895 fand Paul Schweizer in Bucheinbänden des Zürcher
Staatsarchivs Fragmente einer Gallus-Vita, die älter war als die von
Wetti (f 824) und Walahfrid (f 849) verfaßten Viten. Alle drei
Dokumente veröffentlichte 1902 Bruno Krusch im vierten Band der Scriptores

Rerum Merovingicarum der Monumenta Germaniae Historica.
Nachdem schon Krusch gegenüber früheren Bedenken die

Glaubwürdigkeit der Viten erhöht hatte, vermochte 1940 Fritz Blanke in
seinem Buche «Columban und Gallus» und in daran anschließenden

Untersuchungen 1 den drei Viten neue Seiten abzugewinnen.
Gleichzeitig mit dem Zürcher Forscher befaßte sich Laurenz Kilger,

Benediktiner von Uznach, mit den Gallus-Viten. Er glaubte, die älteste
Vita gehe in ihrem Hauptbericht auf eine um 712 abgeschlossene Vorlage

zurück. Mit Recht wies er darauf hin, daß nicht Wetti, sondern

Walahfrid wörtlicher und genauer auf die erste Vita zurückgegriffen hat.
Sein besonderes Interesse wandte Kilger dem Aufenthalt des Heiligen
in Tuggen zu. Wir verdanken Kilger schließlich auch eine Übersicht
über das ganze Leben des hl. Gallus 2.

Zwei Jahrzehnte nach Blanke und Kilger gaben Barbara und Hanno

Helbling, Zürich, in der Studie «Der Heilige Gallus in der Geschichte»

ihre Ansichten bekannt. Die Verfasser unterzogen jede Aussage der drei

1 Zu nennen sind: Von Metz nach Tuggen, in: Evangel. Missions-Magazin 95
(1951) 164-179; Columban in Bregenz, ibid. 97 (1953) 165-180; Gallus und die
Tiere, in: Neue Schweizer Rundschau 1935, 297-304; Die letzten Lebensjahre des
hl. Gallus, ibid. 1941, 1-10.

2 Vom Leben des heiligen Gallus. Gedenkbuch (1940) S. 15-34.

14 209



Viten über Gallus der schärfsten Kritik x und kamen dabei zum wichtigen

Schluß, daß kein Zusammenhang zwischen Columban und Gallus
bestehen könne. Für sie gab es nur einen Einsiedler Gallo, der später
als heiliger Gallus verehrt wurde; er sei nicht identisch mit dem in der
Columbans-Vita von Jonas (7. Jh.) genannten Gallus, dem Gefährten
des Irenabtes. Die Verehrung des hl. Columban sei durch das Columbans-

patrozinium von Sagens (bei Ilanz) der Gallus-Gemeinschaft
nahegebracht worden (S. 56-58). Die Studie hat viel vergleichendes Material
der merowingischen Viten aufgearbeitet, dessen Wert bleiben wird.

Schon zehn Jahre vor Helbling spielte Hans Lieb mit dem Gedanken,
den Gallus von Jonas vom Gallo an der Steinach zu trennen 2, ohne

freilich näher darauf einzugehen. In seinem umfassenden «Lexicon
Topographicum»3 beschäftigte er sich erneut mit der Gallus-Vita und
betrachtete die Angaben über Arbon als «im großen und ganzen verläßlich».

Daß Gallus ein irischer Mönch aus der Gefolgschaft des sanctis-
simus Columbanus gewesen sei, der sich beim Aufbruch von Bregenz
von seinem Abte getrennt und in die Wälder hinter Arbon
zurückgezogen habe, läßt sich nach Ansicht des kritischen Verfassers «weder

schlüssig beweisen noch schlüssig widerlegen, entbehrt indes äußerer
wie innerer Wahrscheinüchkeit, dieweil sein Reiz und Nutzen
offenkundig sind» (S. 81-82). Lieb erklärt sich in allem Wesentlichen mit
Helbling einig: «Fest bleibt lediglich der Name» (S. 82-83).

Die Herkunft des hl. Gallus interessierte in neuerer Zeit auch Johannes
Duft, der zusammen mit Peter Meyer 1953 das Prachtwerk: «Die irischen
Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen» herausgab und eigentlich
geringen irischen Einfluß im 7. und 8. Jahrhundert feststellen mußte.
So stammen die sog. irischen Handschriften erst aus der Mitte des

9. Jahrhunderts (S. 28, 44). Wichtiger für das Kloster waren die
festländischen Handschriften irischen Inhalts (S. 52-61). Duft bespricht die

Viten (S. 17-19), die Herkunft und den Namen (S. 19-21) des hl. Gallus
und weist darauf hin, daß die Jünger des Asketen keine Iren waren
(S. 24-40). Das Thema beschäftigte den Betreuer der St. Galler Stifts-

1 Abgelehnt werden die Dämonengeschichte (S. 18-21), die Bärenepisode (S. 24s),
das Pferdemirakel (S. 27 s); ohne historische Glaubwürdigkeit sei die Übersendung
des Columbanstabes (S. 45 s, 62), während die Abtspetition der Mönche von Luxeuil
nur in den «allgemeinsten, christlichen Zusammenhang» gehöre und eine «zusätzliche

Unbegreiflichkeit» darstelle (S. 38-42), SZG 12 (1962) 1-62.
2 H. Lieb, Tuggen und Bodmann. Bemerkungen zu zwei röm. Itinerarstationen,

in: SZG 2 (1952) 386-^-05.
3 Bd. I (1967) : Römische Zeit. Süd- und Ostschweiz.

210



bibliothek noch mehrfach 1. Er dachte jedoch nicht daran, zwischen

Columban und Gallus einen Trennungsstrich zu ziehen, wenn er auch

zugeben mußte, daß das Leben des Eremiten an der Steinach «in
manchem historisch nicht mehr faßbar» sei 2.

Wie der Überblick zeigt, sind die Ansichten sehr verschieden. Das

stammt wohl nicht zuletzt von den ganz anders gearteten Methoden her.
Die einen lieben mehr das zusammenfügende, horizontale Denken, die
anderen mehr das auflösende, vertikale Durchdringen. Wir brauchen
schließlich beide Forschungsarten, zuerst die analytische und anschließend

die synthetische. Zunächst müssen jedoch die Steine als tragbar
befunden werden, bevor man mit ihnen zum Bauen übergeht. Wir
wenden uns daher hier nur der ältesten Quelle zu.

I. DER TEXT DER VITA

1. Die Handschrift

Unter der Signatur C VI 1/ II bewahrt das Staatsarchiv Zürich die

einzig erhaltene Handschrift der ältesten Gallus-Vita; sie besteht aus

zwei Doppelblättern aus einem ursprünglichen Quaternio, dessen zwei

innere Blätter heute freilich fehlen. Da die Fragmente als Einband
dienten, sind sie teilweise schlecht erhalten. Das Alter der Handschrift
wird verschieden beurteilt3. Während Krusch sie in das 11. Jahrhundert
datierte 4, bezeichnete Mohlberg die Schrift als «schöne karolingische
Minuskel» und schlug das 10. Jahrhundert vor5; dagegen äußerte sich

Prof. Bernhard Bischoff in München, der nicht von der Schrift, sondern

von den eigenartigen Initialen aus an eine Datierung in die zweite

1 J. Duft, Iromanie - Irophobie, in: ZSKG 50 (1956) 241-262; Id., St. Columban
in den St. Galler Handschriften, in: ZSKG 59 (1965) 285-296.

2 J. Duft, Gallus, in: Neue Deutsche Biographie VI (1964) 54.
3 Das Kürzungssystem entspricht dem des 8./9. Jh., cf. A. Bruckner, Scriptoria

Medii Aevi Helvetica I (1935) 28-30; das Zeichen für -ur ist noch nicht
deutlich ausgebildet, cf. F. Steffens, Latein. Paläographie (1909) S. xxxix, während

die vielen geschwänzten e auf das 9./10. Jh. weisen, cf. ibid S. xix und
K. Strecker, Einführung in das Mittellatein (1929) S. 23.

* MG Script, rer. mer. IV S. 240.
5 L. C. Mohlberg, Mittelalterliche Handschriften (Katalog der Handschriften

der Zentralbibliothek Zürich I, 1951) S. 323, 401 ; ihm folgen J. Duft - P. Meyer,
Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen S. 18. - Nach A. Bruckner:
Ende des 10. oder anfangs des 11. Jh. (Brief vom 22. Nov. 1971).

211



Hälfte des 9. Jahrhunderts denkt. Die Initialen lokalisiert er in die

Nachbarschaft zum rätischen Gebiete, weil ihm St. Gallen nicht die
Schriftheimat zu sein scheint1.

Eine mustergültige Edition des Textes besorgte zuletzt 1902 Bruno
Krusch. Alle seine Konjekturen sind sinnvoll, wenn auch nicht immer
zwingend. Im Haupttext bietet er jedoch nicht den ursprünglichen Wortlaut,

sondern einen Text, wie ihn schon Korrektoren der karolingischen
Renaissance formulierten, so daß man nicht mehr die deutlichen Spuren
des merowingischen Lateins vor Augen hat. Deshalb schien eine neue
Edition dieses ältesten Textes sinnvoll zu sein, der eine über Krusch
hinausgehende Untersuchung der formalen oder inhaltlichen Vorbilder
folgt2. Die Kapiteleinteilung Kruschs ist beibehalten worden; einzig

Kapitel III. und V. wurden sinngemäß unterteilt. Majuskeln und
Interpunktion sind nach heutigem Gebrauch angebracht worden. Um dem

Original möglichst nahe zu kommen, wurde u nie in v aufgelöst.
Ergänzungen des Herausgebers stehen in spitzen Klammern.

2. Editio critica

(I.) usque dum uenies ad Bobium monasterium, et exquire omnia

diligenter, que acta sunt erga abbatem meum, si uiuit an transiuit,
sicut a mihi reuelatum est a per uisionem 1. Nota diem et horam 2 et
uenies indicau<is> b mihi omnia. Diaconus cecidit ad pedes eius 3 dicens :

«Domine, quo uadam, quia nescio uiam» 4. At ille dixit ei: «Uade, frater,
noli timere s, sed perge sicut dixi. Dominus en<im> diriget gresus tuos» 6.

I. a sicut bis est steht doppelt, aber durchgestrichen. * später korr. zu indicab<is>.

1 Brief vom 14. Nov. 1971.
2 In verdankenswerter Weise sandte Staatsarchivar Dr. U. Helfcnstein, Zürich,

das Original für kurze Zeit nach Disentis. Prof. Dr. J. Duft, St. Gallen, verschaffte
mir die nötige Literatur. Philologische Hinweise und Parallelstellen verdanke ich
der Redaktion des Mittellateinischen Wörterbuches in München (Frl. Dr. Th. Payr
und Dr. P. Stotz).

(I.) ' Dn 2,19: per visionem nocte revelatum est. Zum Begriff Revelatio cf.
H. Delehaye, Les origines du culte des martyrs (1933) S. 73-91 ; H. Günter,
Psychologie der Legende (1949) S. 208, 224s, 264ss; L. Dupraz, Les Passions de
S. Maurice d'Agaune (1961) S. 138s.

2 Mt 25,13: nescitis diem neque horam; Ape 9,15.
3 Io 11,32: cecidit ad pedes eius; Ape 1,17.
4 Cf. Io 14,4s.
5 3 Rg 17,13: noli timere, sed vade et fac; Me 5,36; Lc 5,10; Ape 1,17.
6 Prv 3,6: ipse (Dominus) diriget gressus tuos.

212



Ille autem, petita benedictione 1, abiit uiam suam 2 cum festinatione 3

et peruenit ad supranominatum locum, et inuenit omnia, sicut reuelatum
fuit magistro suo per uisionem 4, et permansit apud fratres noctem
unam et recepit ab eis epistolam, omnia que gesta erant5 de abbate
Columbano. Et cambuttam ipsius, quam in manibus tenebat, trans-
miserunt uiro D<(ei> 6, d<i>c<en>tes: «Dominus noster iussit nobis
adhuc uiuens 7, ut per istum baculum Gallus fuisset absolutus ab

excommunicatione», et dimiserunt eum 8. Et ille coepit iter agere die

noctuque 9
; adfuit misericordia Dei, quod in octabo die peruenit ad sanctum

Galium 10, et dedit illi epistolam, quam portauerat de fratribus, et
cambuttam cum absolutione. Cumque legisset n epistolam, fleuit amare 12

et intrauit oratorium cum fratribus, cepit missam agere et offerre
sacrificium pro eo.

(II.) Contigit autem una die, dum operaretur cum fratribus et plebe
in oratorium, ut unam axem ex pariete decortaretur1, et preuior a

apparuit aliis IIII palmarum, et magistri uolebant eum eicere. Uir Dei
dixit illis: «Sustinete modicum2, eamus in domum et sumamus cybum3,

quern nobis preparauit Deus»4. Et fecerunt sic. Ille autem benedixit

II. a später korr. zu breuior.

1 Reg. Ben. 53,24 (ed. Hanslik S. 126): petita benedictione pertranseat ; Eigil,
Vita Sturmi 14 (MG SS II S. 371) : vir beatus Sturmi petita ab episcopo benedictione

perrexit ad eremum; Ordo Romanus 19 (Corpus Consuetudinum Monasticarum

[künftig: CCM] I S. 54): petita benedictione.
2 1 Rg 26,25 und 1er 28,12: abiit in viam suam.
3 Lc 1,39: abiit in montana cum festinatione.
4 Cf. oben S. 1 Anm. 1.
5 Lc 24,35: quae gesta erant; cf. Greg. Tur., De Virtutibus S. Martini IV, 15

(MG Script, rer. mcr. I S. 653).
6 Vir Dei ist eine viel gebrauchte Bezeichnung für Propheten und Asketen.
7 Mt 27,63: adhuc vivens.
8 Lc 20,10 und Act 9,25: dimiserunt eum.
9 Gn 31,40: die noctuque; Reg. Ben. 4 und 7 (ed. Hanslik S. 34,44).
10 Hier bereits als Ortsnamen verwendet; schon in den ersten sanktgallischen

Urkunden von ca. 700 an wird der Heilige stellvertretend für Kloster und Siedlung
erwähnt, cf. Wartmann I Nr. 1, 2, 5, 14, 16, 22.

11 4 Rg 5,7 und 1er 36,23: cumque legisset.
12 Mt 26,75 und Lc 22,62: flevit amare.
(II.) 1 Cf. J. F. Niermeyer, Mediae Latinitatis Lexicon Minus (1954) S. 309.
2 2 Cor 11,1: utinam sustineretis modicum.
3 1 Cor 5,11: eibum sumere; Act 27,33: sumere eibum.
4 1 Cor 2,9: quae praeparavit Deus; Reg. Ben. 4 (ed. Hanslik S. 34) : quae

praeparavit Deus.

213



panem
x et dedit eis benedictionem2. Post sumpto cybo surrexerunt

omnes pariter ad operam. Inuenerunt axem, que erat nimia longior aliis

quar *> dimidium pedem, et glorificau<erunt> D<eum> 3 et conloca-

uerunt axem in locum suum 4, ubi prius fuerat. Et ipsa axis usque in
hodiernum diem ad dentium c (f. Iv).

(III.) ut eum abbatem super se habere uoluissent. Illi uero perrexe-
runt recto itinere 1

usque ad cellam <u>iri Dei. Cumque peruenissent ad

locum 2, puisantes ianuam 3, egressus est unus ex fratribus, a uiro Dei,
dicens: «Sunt namque hic sex fratres, uolentes tecum loqui». Et ille
ius<it> eos <intro>ducere in oratorium. <Qui ex>pleta oratione4, ingressi
sunt domum, ostende<r>unt ei epistolam. Cumque legisset5 uir D<ei

dixit) eis: «Ego fugebam omnes notos et propinquos meos in hac
solitudinem 6, sequ<ens> prophetica uerba, dicente Dauid: «Extraneus

<factus) s<um> fratribus meis et peregrinus filiis matris mee 7. Ego
urbem et pontificatum contempsi et omnes diuitias terrenas dispexi 8,

propter Christum9 parentes et predia dereliqui10; et iterum post renun-
tiationem seculi s<u>scipiam diuitias, sicut ille homo, de quo dominus

b unlesbar ; Krusch transkribiert quartum und emendiert zu quantum, was zweifelhaft

ist, da am Schluß deutlich ein s steht. ° Textdbbruch, da ungefähr fünf Zeilen
weggeschnitten sind; vielleicht heißt das nächste Wort medelam.

III. a Lücke für 8-9 Buchstaben ; Krusch ergänzt indicauit, möglich ist auch
nunciauit.

1 Lc 24,30 : accepit panem et benedixit ; Canon Missae Rom. (ed. Eizenhöfer IS. 32).
2 Eccle 44,25: benedictionem omnium gentium dedit illi; cf. Gn 28,4; Ps 20,7;

Ps 83,8; Reg. Ben. 11.
3 Mt 9,8 und Act 11,18: glorificaverunt Deum.
4 Act 1,25 und Ape 12,14: in locum suum.
(III.) i Gn 24,27; Gn 24,48; Prv 14,2: recto itinere.
2 Lc 22,40: cum pervenisset ad locum; Ionas, Vita Columbani II 19 (MG Script,

rer. mer. IV S. 139).
3 Act 12,13: pulsante autem eo ostium januae.
4 Liber Sacramentorum, Gelasianum (ed. Mohlberg u. a.) Nr. 383, 397.
5 4 Rg 5,7 und 1er 36,23 : cumque legisset.
6 Ps 87,9: fecisti notos meos; 3 Rg 16,11: propinquos et amicos eius; Ps 54,8:

ecce elongavi fugiens et mansi in solitudine.
7 Ps 68,9: extraneus factus sum fratribus meis, et peregrinus filiis matris meae.
8 Cf. G. Manz, Ausdrucksformen der lat. Liturgiesprache (1941) Nr. 287, 980 s.
9 Cf. Mt 19,29: propter nomen meum; Lc 18,29: propter regnum Dei. Propter

Christum gehört zur Motivation der Peregrinatio des frühen Mittelalters, cf. B.
Kötting, Peregrinatio Religiose (1950) S. 302ss, bes. S. 306 Anm.; H. v. Campenhausen,

Die asketische Heimatlosigkeit (1930) S. loss; W. Godel, Irisches Beten
im frühen Mittelalter, in: Zschr. f. kath. Theol. 85 (1963) 437.

10 Cf. Mt 19,29; Lc 18,29.

214



Iesus predixerat, qui manum suam ponebat in a<ratr)um et respexit
retro 1, forsitan uelut canes reuersus ad uomitum 2 Uos scitis, quia
semper subditus uester fui, modo abbatem et principem uellitis me
habere » Cumque hec uerba et alia plurima dixisset, et répressif animos

eorum 3.

<Dei)nde autem uocauit unum ex diseipulis suis 4, interrogauit eum,
quid essent sumpturi ad reficiendum. Cumque respondissent, se nullum
rem habere nisi sextarium tantum farinole, ille autem iussit fieri panes,
dicens: «Potens est Dominus preparare mensam in deserto»5, et iussit
collegera b holera de horto et introducere domum. Uir autem Dei surgens,
sumen retiola sua secum et unum ex diseipulis suis et fratres, qui super-
uenerunt, <dixit) ei<s): «Surgamus ad gurgitem et uideamus, si Dominus
nobis uoluerit donare aliquos pisciculos». Cum autem uenissent ad

gurgitem, uiderunt piscem magnum natantem per fluuium et duas luteras

sequentem c illum, quasi capere eum uoluissent. Illi autem, extento
rete6, adprehenderunt eum et duxerunt ad litos. Habebat enim longi-
tudinem XII palmarum et in latitudinem quattuor. Lutere autem/...
(f. 2r).

«hec preparauit nobis». Hec inuicem inter se referentes perrexerunt
domum. Cumque uenisset <ui)r Dei <ad> cellulam, apparuit uir unus
et ob<tu)lit ei <d>uos utres plenos uini7 (cum) tribus <mo)dios farine

pro benedictione. Ille autem iu<s)it d introducere domum, et coeperunt
epulare 8. Postea uero habuerunt inter se conloquia de sanetis scrip-
turis 9. Retenuit eos <uir) Dei aliquantos dies propter caritatis causam
<et> repausauit eos et narrauit eis omnia, que de uiro Dei Columbano

b für collegere. c für sequentes. d in Pergamentfalte, so daß die Lesung s oder ss

nicht gesichert ist.

1 Lc 9,62 : nemo mittens manum suam ad aratrum et respiciens retro, aptus
est regno Dei.

2 2 Petr 2,22: canis reversus ad suum vomitum.
3 Am ehesten dürfte der Ausdruck animos reprimere mit «das Gemüt

verwirren» übersetzt werden, cf. Willibaldus, Vita S. Bonifatii (MG Script, rer.
germ.) S. 20; Mittellat. Wörterbuch I 668.

4 Dn 13,52 und Lc 15,26: vocavit unum de eis.
5 Ps 77,19: numquid poterit Deus parare mensam in deserto.
6 Ez 12,13 : extendam rete meum; in der Vulgata sonst nur: expandere, mittere,

laxare rete.
7 1 Rg 25,18: duos utres vini; cf. Jos 9,13.
8 Lc 15,24: et coeperunt epulari.
9 Act 17,2: disserebat eis de Scripturis; der Begriff Scriptura sancta findet sich

bei Hieronymus, Gregor d. Gr. und Isidor.

215



gesta erant. Et postea osculantes se in osculo sancto 1, et dirmsit eos

uir Dei et reuersi sunt ad propriam.

(IV.) Post aliquot uero temporis ueniens presbiter Uuillimarus ad

cel<lu)lam Dei uiri, r<o>gauit eum, ut simul cum ilio discenderei a<d>

castrum, et dixit ad eum: «Pater, c<u)r me dereliquisti desolatum de

doctrina tua? 1 A<n) ego peccaui al<i)quid contra te? Ueni, ut doceas

nos uiam ueritatis 2, sicut soleba<s qui)a nobis ualde necessarium est

et oportunum doctrin<a t)ua». Et abierunt pariter ad castrum, et

<u)ocata plebe, cepit eos predicare et docere, et mansit ibi duobus diebus.
Tercia uero d<i>e percus<sit> eum febris, et infirmabatur ualde, ita ut
cybos capere non poterit <n)ec cellularn reuert<ere>. <Et iace>bat in
lectum <in)ualidus languore per dies XIIII <et> die sexto decimo mensis

octob<ris de>migrauit 3 de hac uita. Erant dies et anni eius nonaginta et

quinque.

INCIPIUNT SIGNA ET UIRTUTES EIUS \ QUAS DEUS POST
TRANSETUM EIUS MANIFESTA DE>CLA<RAV>IT a.

(V.) Audiens autem Iohannes pontifex urbis Cons<ta>nt<ie>, quod
Gallus frate<r e>ius <infirmabatur> 1, in castro Arbona in domum
presbiteri, ascendens <na>uicula<m> a <tulit cybos) qu<o>s ille pres-
<ci>ebat eum commediturum, et b ad uisitati<(onem et cum perue>-
niss<et> ad por<tum>, <audi>uit in domo presbiteri planctum magnum 2

superasse) e<t interro>gauit, <qu>idna<m esset), et <di>xerunt ei : «Quia :

TITULUS " manifesta declarauit von anderer Hand am Rand.
V. a etwa 14 Buchstaben unleserlich. b etwa 5—6 Buchstaben unleserlich.

1 Rom 16,16; 1 Cor 16,20 usw.: in osculo sancto.
(IV.) * Zum Ganzen cf. Helbling, op. cit. S. 27.
2 Ps 118,30: viam veritatis elegi; Eccl 34,22.
3 demigrare ist, sofern es richtig ergänzt ist, selten: Cassiodor, Hist, tripartita

VII 37 (PL 69, 1097 CSEL 71, 440); Greg. M., Moralia XIX 29 (PL 76, 132).
In einer christi. Inschrift wohl vor 395 steht demigrare in der Bedeutung von
sterben allein (E. Diel, Inscriptiones Latinae Christianae Veteres I (1925) Nr. 63

B. 25); weitere Zeugnisse cf. Thesaurus ling. lat. V 1, 484, 24ss und Niermeyer,
op. cit. S. 676.
Titulus

1 Act 8,13: signa et virtutes; cf. 2 Thess 2,9; Gregor von Tours spricht in
De virtutibus S. Martini hauptsächlich von Miracula.

(V.) * Io 11,2: cuius frater Lazarus infirmabatur.
2 Act 8,2: fecerunt planctum magnum super eum; cf. Gn 50,11; 1 Mac 1,26

und 9,20.

216



Gallus amicus noster 1 migra<uit d>e hac uita» 2. B<eatus pontifex misit
se> in aqu<am> 3 et non potuit se contineri propter dolorem, usque
d<um) <na>uicula ad litus peruenisset, et des<cendentes cu)m ilio, qui
cum eo ueniebant, et in<tr>auer<unt d)o(m>um, fientes et lugentes 4,

et i<nu>enerunt <il>lum in uasculo 5 inuolutum c Iohannes uero
pontifex aperiens arcam, cumque / (f. 2v) uidisset eum, coepit fiere amare 6

et dixit: «Eu, eu mi pater! Cur me eduxisti de domo patris mei hue et
iam modo dereliquisti me orfanum dissolatum 7, quia tota ciuitas in te

fuit posita? 8 Presbiter autem ipsius castri leuauit eum, dicens: «Surge
domine 9, et oremus pro ipsum» 10.

Et cum dédissent finem uerborum, intrauerunt in ecclesiam, et coepit
episcopus missam agere pro eo, et cum acta <e>ssent, respiciens poster-

gum suum, uidit foueam factam, ubi eum uolebant sepelire. Adsumpta
cruce in ecclesia, intrauerunt in domum presbiteri cum psallentio n,
uolentes eum adduci ad defossum 12, et imposuerunt arcam ipsius in
feretro, ut deportarentur eum in ecclesiam, et nusquam preualebant
eum commouere. Cumque de hac re conloquium inter se habuissent,

quod eum ex ipso loco omnino eleuare non potuissent, Iohannes pontifex
ait: «Uere modo scio, quia domino meo Gallo ista sepultura non est

acceptabilis». Et iusset presbitero, ut introduceret duos equos indo-
mitos 13 de ipsius iumente 14. Et factum est ita, et strauerunt eos cum

0 etwa 7 Buchstaben unleserlich.

1 Io 11,11: Lazarus amicus noster dormit.
2 Cf. oben IV Anm. 3.
3 Io 21,7: misit se in mare.
4 Me 16,10: lugentibus et flentibus; Lc 6,25; 2 Rg 19,1; 2 Esdr 8,9.
5 Im gleichen Kapitel wird vasculum zweimal als arca umschrieben; zu arca

cf. Mittellat. Wörterbuch I 872 s.
6 Cf. oben I Anm. 12.
7 Cf. oben IV Anm. 1.
8 Cf. Tob 5,8; 1 Mac 5,46; Mt 5,14; Ape 21,16; zum Begriff civitas : Niermeyer,

op. cit. S. 183s, wonach hier auch der Bischofsitz von Konstanz gemeint sein kann.
9 Ps 3,7; 7,7 usw.; Eph 5,14; Mc 2,9ss; Act 8,26; 9,34;10,13; 11,7.
10 Zu finden in alten Karfreitagsfürbitten, cf. J.A. Jungmann, Missarum solemnia

I S. 452ss; P. Bruylants, Les oraisons du Missel Romain Nr.757s, 777s, 790, 799.
11 Der Ausdruck cum psallentio ist zwar nicht biblisch, kommt aber in der

Literatur des frühen Mittelalters vor, vor allem in den merowingischen Viten.
12 Cf. Vita Eligii (MG Script, rer. mer. IV S. 676) : sedebat fabricans in defossum.
13 Eccl 30,8: equus indomitus; 1er 31,18: juvenculus indomitus.
14 Cf. Arbeo, Vita Corbiniani 22 (MG Script, rer. germ. S. 213) ; zur femininen

Form: Niermeyer, op. cit. S. 566.

217



magno labore cum straturis 1 et adferebant eos, ubi corpus uiri Dei
iacebat. Pontifex autem cum clero et populo orabat Dominum dicens:
«Deus omnipotens et Iesus Christus, filius eius, in cuius amore et honore 2

iste uir Dei dereliquid prouintiam suam et secutus est precepta tua 3,

introduc corpuscuium eius cum equis istis indomitis, ubicumque tua
uoluntas fuerit4, ut requiescat». Expleta autem oratione5, respondit
omnis populus: «Amen».

(VI.) Erat autem unus paraliticus nomine Maurus, qui sic erat
contractus, ut ipse gressibus suis incedere non possit. Cumque presbiter ille
supernominatus erogaret1 uestimenta uiri Dei per pauperes, dedit ipso
paralitico galligas uiri Dei cum calciamentis. Cumque ille propter
gaudium induit se, exsolute sunt iuncturas conpaginum ipsius 2

; exclamauit
uoce magna atque exiliens benedicebat Deum 3 et uirum Dei, qui eum
sanauerat. Aspiciens autem pontifex et uniuersus populus uidentes eum

sanum, glorificauerunt Deum et dixerunt4. «Manifestam uirtutem5
dignatus est Deus hodie ostendere pro seruo suo». Et dederunt cerium
eius qui fuerat paraliticus, et perrexit cum cetero populo. Hec fuit
primum signum post transitum eius.

(VII.) Fertur et aliud miraculum. Habuit uir Dei capsellam unam
cutineam 1 sub suam custo<diam>. / (f. 3r).

1 Wartmann I Nr. 10 (a. 744): cavallos cum stradura sua; cf. Niermeyer,
op. cit. S. 994.

2 Cf. Thesaurus Ung. lat. VI 2919, 40; Reg. Ben. 11,9 (éd. Hanslik S. 58, 147);
Ionas, Vita Columbani II 18 (MG Script, rer. mer. IV S. 138); Vita Willibaldi
(MG SS XV S. 89).

3 Cf. Bruylants, op. cit. Nr. 352.
4 2 Par 6,8: quia haec fuit voluntas tua; 1 Mac 3,60; Mt 26,42.
5 Cf. oben III Anm. 4.

(VI.) 1 Cf. Me 5,26; Lc 8,43.
2 Cf. Dn 10,16: dissolutae sunt compages meae.
3 Act 3,8; exiliens et laudans Deum; 1 Mae 4,24; Lc 2,28.
4 Act 11,18: glorificaverunt Deum, dicentes.
5 2 Mac 9,8: manifestam Dei virtutem.
(VII.) * Wetti 34 berichtet von einer capsella lignea, Walahfrid I 32 von einer

capsella de corio factam; dementsprechend ist cutineas von cutina bzw. cutis im
Sinne von Haut, Fell abzuleiten, cf. E. Habel, Mittellat. Glossar (1931) S. 96,
Meyer-Lübke, Roman. Etym. Wörterbuch (1935) Nr. 2431, 2432; cutineus wird
bei R. E. Latham, Revised Medieval Latin Word-list from British and Irish
Sources (1965) S. 128 zitiert: cutineus, 717, made of hide; wie Erkundigungen
bei den Prof. L. Bieler, R. E. Latham und besonders J. H. Baxter ergeben haben,
geht das Zitat nicht auf eine insulare Quelle, sondern — mit irriger Jahresangabe —

auf die vorliegende älteste Gallus-Vita zurück.

218



(Vili.) a sancti Galli et adorantibus ad sepulchrum ipsius sancti:
quidquid ibidem postulauerunt dominum nostrum Iesum Christum in
honore ipsius sancti, qui fidem habuerunt in deuotione sancta 1, et si ita
postulauerunt, quod oportunum fuerat2, sine ulla dilatione reciperunt
ipsam postulationem, prestante domino nostro Iesu Christo 3, qui cum
eterno Patre et Spiritu sancto uiuit et regnat in secula seculorum. Amen 4.

(IX.) Etiamnunc pretermittimus aliquanta, que audiuimus uel uidi-
mus 1, dum ad alia festinamus, que et ipsi oculis nostris uidimus. Temporibus

uero Carlmanni maioridomo fuit uir unus pauperculus in pago
qui uocatur Bertoltespara, qui ex summa deuotione cum uxore sua ad

ecclesiam sancti Galli pergere cupiebat. Hoc autem eo cogitante 2, coepit
uxor eius pallam texere pro deuotione et cum ea perfecisset, inuoluit
in ipsam pallulam 3 modicam tortam ceram et posuit in aream a suam
inter alia linteamenta. Contigit autem, dum de ipso iter cogitarent, ut
ipsa domus eorum igne cremaretur, et non remansit eis nihil, quod in
domo habebant, et insuper ipsa arca, ubi supramemorata pallula reposita
fuit, cum cera igni consumpta est. Cum autem cessasset ignis, ueniebant,
ut inquirerent, si aliquid ibidem reperissent ex utensilibus ferramen-
torum. Adfuit autem misericordia Domini, inuenerunt ipsam pallulam
cum ipsa cera inuolutam in fauillam cineris incombustam, neque tetigit
eos ignis <o>mnino 4, sed inlesa aperta b sunt. Illi autem, miraculo uiso,
benedixerunt Deum, perrexerunt recto itinere usque ad locum predisti-
natum, ubi prius deuotionem habuerunt uenire, ad monasterium sancti

Vili. a Lücke infolge der fehlenden zwei innern Doppelblätter des Quaternio.
IX. a später korr. zu area. b später korr. zu reperta.

(VIII.) l Cf. Bruylants, op. cit. II Nr. 873. Zur Verbindung der beiden
Begriffe fides und devotio in der Oration cf. Canon Missae Romanae (ed. Eizenhöfer)
I 26; G. Manz, Ausdrucksformen der lat. Liturgiesprache bis zum 11. Jh. (1941)
Nr. 257.

2 1 Mac 11,42: cum fuerit opportunum.
3 Die Formel ist in karoling. Zeit vielfach belegt, cf. M. J. Metzger, Zwei

karolingische Pontifikalien vom Oberrhein (1914) Nr. 146; F. Unterkircher, Das Kol-
lektar-Pontifikale des Bischofs Baturich von Regensburg (817-858) (1962) Nr. 496a,
497; auch in Totenagenden der zweiten Hälfte des 9. Jh., cf. H. Frank, in: Archiv
f. Liturgiewissenschaft 7 (1962) 394, 396.

4 Ape 1,18: in saecula saeculorum; cf. J. A. Jungmann, op. cit. I S. 473s.
(IX.) * Io 1,3 und Act 4,20: quod (quae) vidimus et audivimus.
2 Mt 1,20: haec autem cogitante.
3 Zur ganzen Ausdrucksweise ist Reg. Ben. 59 (ed. Hanslik S. 138) zu

vergleichen.
4 Dn 3,50: non tetigit eos omnino ignis.

219



Galli, et narrauerunt omnia fratribus, que gesta erant, et obtulerunt
pallulam super altare l, et fuit ibi in signum multis temporibus, sub

temporibus quando domnus Audemarus abba ipsum monasterium

regebat.

(X.) Fertur et aliud miraculum, que in ipso supranominato pago con-

tigebat temporibus Pippini regis. Infirmabatur uir unus nomine Uuilli-
marus ualida languore et uotum uouit Deo 1, si Dominus illum sanare

<uolu)isset, quod unum equum et duobus bubus ad ecclesiam sancti
Galli donare deb<eret>, et ex ilio iam die cepit confortare et sanus

factus est 2. Contigit autem, ut ipsius dominus nomine Birhtilone pro
causam orationis ad ecclesiam sancti Galli confessoris festinasset, et ipse

supranominatus uir / (f. 3v) iuit cum ipso, quia sub dominatione ipsius
presidis fuisset. Cum autem peruenissent3 ad monasterium et intran-
tibus eis in ecclesiam sancti Galli, oratione facta 4 et benedictione petita 5,

uoluerunt reuerti ad propria. Recedentibus eis, cum non longe esset6

ab ecclesia, ipse equus, qui prius deuotatus fuer<a>t7 ad ipsam ecclesiam,

super quem ipse sedebat qui eum uouerat, non potuit longius ire; ille
autem, qui desuper sedebat, coepit calcaribus cruentari8, et nec sic

omnino mouebatur. Uidente autem presid<e> et qui cum eo erant,

coeperunt inqu<ir>ere, quidnam esset. At ille protinus cum confusione

prodens eis delictum, quia deliquisset propter uotum, quod uoue<ra>t,
et reuerse esse a fatebatur pro ipso uoto. Statim reuersi sunt omnes 9

X. a wohl für reversum se esse.

1 2 Par 29,21 und IMac 4,53: obtulerunt... super altare; Reg. Ben. 58,20
(ed. Hanslik S. 136) : petitionem super altare ponat.

(X.) x Idc 11,30: votum vovit Domino; Ps 131,2: votum vovit Deo Jacob.
2 Io 5,9 und 5,14: sanus factus est (es).
3 Cf. oben III Anm. 2.
4 CCM I S. 297, 302: oratione facta; sonst findet sich oratione data, dicta,

expleta, finita, peracta (CCM I S. 115s, 118, 120, 268, 296, 299), oratione accepta,
concessa, sperata (Niermeyer, op. cit. S. 742s) oder oratione praemissa (Reg.
Ben. 53).

5 Cf. oben I S. 213 Anm. 1.
6 Lc 7,6: cum jam non longe esset.
7 Niermeyer, op. cit. S. 328 zitiert nur Wartmann II Nr. 673 (a. 889) : de-

votaverunt.
8 Cf. Thesaurus ling. lat. IV 1237, 33; Aldhelmus, De Laudibus virg. (MG Auct.

Ant. XV 230, 298) : calcaribus cruentatum, calcar incesti crimine cruentabat ;

Arbeo, Vita Corbiniani 10 (MG Script, rer. germ. S. 198) : coepit namque vir Dei
totis nisibus aequm, quem sedebat, calcibus cruentare.

9 2 Par 31,1 : reversique sunt omnes filii Israel.

220



ad ecclesiam et offerebant ipsum equum ad hostium ecclesie et cum
benedictione reuersi sunt ad propria.

(XI.) Tercium uero miraculum adhuc gestum est in ipso supradicto
pag<o>, regnante domno Carlmanno in ann<o> quarto regni sui. Fuit
et aliquis (h)o(mo) pauperculus de uicinatu Rotuuilla fisco publico.
Quia ex summa deuotione ad ecclesiam sancti Galli uellebat peruenire,
et non habenti illi altare offerre 1 aliquid potuisset, suadente diabolo 2,

intempesta noctis 3 intrauit in atrium presidis, furauit uasculum unum
cum apibus et melle et introduxit in domum suam et extinxit ap<e>s,

tollens mellem, et fecit ex ea ceram. Post hec uero una cum uicinis et

cognatis suis perrexit ad ecclesia sancti Galli confessoris. Cum autem
peruenissent ad supradictam ecclesiam et peruenerunt ad sepulchrum,
obtulerunt ibidem, quicq<ui)d adportabantur, et ipse supranominatus
pauperculus uellens inponere ceram, q<uam adpor>tabat, cum <autem

perr>exisset, in m<anu> <eius> app<aruit ip>sa cera la<p)is d<u)ris-
si<mus> 4. Ille timor<e c>onpulsus, confitebat<ur re>atum suum uni ex
eis, qui (cum e>od<em uenerant; qui) autem <cu)stodi<bus ape>ru<it)
ecclesie ; q<u>i et ipsi etiam deuulgauerunt co<r>am <o>mnibus. Magnum
<u>alde a<tque> mirand<um a inau>d<it>um <h>om<ini>bus, quod
<mat>er<ia> liquide creature petra durissima 5 redd>ita est et <e>l<e>-

men<tum> mutatum, qui deest l<egi>. Fieri posse aliud credendum est,
nisi quod Deo omnipotenti munera ex furtu uel rapina non est accep-
tabilis, et placuit ei ad declarandam uirtutem suam in honore ipsius
sancti, sicut omnibus no<tum est). / (f. 4r) <Ip>se lapis usque in hodi-
hernum diem in ipsa ecclesia perspicue uidetur. (Folgt die Passio des

Evangelisten Lukas).

XI. a Loch im Pergament und etwa 12 unleserliche Buchstaben ; zu ergänzen
' beneficium oder et omnibus.

(XI.) 1 Cf. Ex 30,20; Mt 5,23.
2 Cf. Reg. Ben. Prol. (ed. Hanslik S. 5): diabolum aliqua suadentem; Greg.

Tur., Hist. Franc. V, 11 und IX, 41 (MG Script, rer. mer. I S. 200, 400) ; Arbeo,
Vita Haimhrammi 9, 36.

3 3 Rg3,20: consurgens intempestae noctis; Ionas, Vita Columbani 2 (MG
Script, rer. mer. IV S. 67) : per intempestam noctem.

4 Jos 4,3: durissimos lapides.
5 Dt 8,15 : de petra durissima.

221



II. SPRACHE UND STIL

Phonetik: Der Umlaut der unbetonten Vokale e für i und o für u
etwa canes für canis (III), litos für litus (III) und die Unsicherheit der

Aspiration bei hostium für ostium (X) sind im Frühmittelalter weit
verbreitet 1. Die Rekomposition, die Zerlegung also eines Wortes in seine

etymologischen Bestandteile, z. B. adfuit (I), conlocaverunt (II), findet
sich schon im spätantiken wie auch merowingischen Latein, ist aber für
das philologische Wollen der karolingischen Renaissance bezeichnend;
die Sprache erhält dadurch eine gewisse Härte und Neuheit2. Die
Vertauschung von b und u - octabo für octavo (I), indicauis für indicabis (I) -,
die Vermischung von c und t - tercia (IV) -, die Verdoppelung oder
Vereinfachung der Konsonanten - gresus (I) und dissolatum (V) -, der Wegfall

von n - contigebat (X) -, sind im frühen Mittelalter allgemein 3. Bei

previor für brevior (II) könnte man an germanischen Einfluß denken;
doch läßt sich dies bei der inkonsequenten Orthographie des Textes
nicht beweisen. Wenn wir galligas statt calligas (VI) lesen, so ist zu
bedenken, daß auch der heutige Rätoromane aucsegner neben augsegner
spricht und schreibt 4. Manche Formen sind einfach Schreibfehler wie
etwa beispielsweise sumen für sumens (III). Aus der unklaren Wort-
distinktion erklärt sich postergum für post tergimi (V). Ein grammatischer
Fehler liegt wohl bei sequentem für sequentes (sc. luteras) (III) vor.

Für die Morphologie und Syntax ist die Verwechslung der Deklinationen

typisch wie ad operam (II), duas luteras (III), iumentae (V),
munera acceptabilis (XI), furtu (XI). Der letzte Beleg ausgenommen,
gehören alle Beispiele der ersten Deklination an, die offenbar bevorzugt
wurde 5. Das auffällige iumenta (V) kommt auch in der Vita Corbiniani
von Arbeo (f 784) vor6. Die verhältnismäßig zahlreichen Fälle von
scheinbarer Kasusverwechslung hängen damit zusammen, daß schon in
der Merowingerzeit das m am Schlüsse nicht mehr ausgesprochen wurde 7.

Spätantik ist der Gebrauch der Präpositionen (quae gesta erant de abbate

1 Etwa K. Vossler, Einführung in das Vulgärlatein (1954) S. 85 ss.
2 B. Linderbauer, S. Benedicti Regula monachorum, herausgegeben und

philologisch erklärt (1922) S. 29s, 424.
3 Etwa K. Strecker, Einführung in das Mittellatein (21929) S. 23.
4 Freundl. Mitteilung von Dr. A. Schorta, Chur (26. Nov. 1971).
5 Schon Benedikt deklinierte opera, operae, cf. B. Linderbauer, op. cit. S. 331 ss.
6 Cf. oben V. S. 217 Anm. 14
' Etwa B. Linderbauer, op. cit. S. 123s, 231 ss, 326; D. Norberg, Beiträge

zur spätlateinischen Syntax (1944) S. 53.

222



(I), cambiata, quam portaverat de fratribus (I) usw.) und die Verwendung
von unus statt des unbestimmten Pronomens (unus ex fratribus (III),
vir unus (III) usw.) i. Typisch für das mittelalterliche Latein ist auch
die überflüssige Benutzung der Pronomina wie ipse equus (X), non
habenti illi (XI), in anno regni sui (XI).

Eine besondere Erwähnung verdient das Partizip Perfekt Passiv wie

supranominatum locum (I), presbiter supernominatus (VI) usw. Die
Vorliebe für diese Formen stammt aus der lateinischen Kanzleisprache.
Deren vielfachen Gebrauch belegen schon Cassiodor und Gregor der
Große 2. Eigenartig sind die Bildungen vellebat (XI) und vellens (XI)
für volebat und volens, doch finden sich solche Formen auch in der

Fredegar-Chronik des 7. Jahrhunderts3. Neben der Vernachlässigung
von Tempus und der Mißachtung des Genus (z. B. nullum rem (III),
miracutum quae (X) usw.) ist der mehrfache Gebrauch der Konjunktion
cumque in Kap. III, V, VI zu nennen, der jedoch nicht nur in der

Vulgata, sondern auch bei Jonas (7. Jh.) und in den karolingischen Viten
des hl. Lucius und des hl. Sturmius vorkommt4.

Eine gewisse Eigenart unseres Textes stellen die Diminutiv-Formen
dar. Schon Cicero in klassischer oder Prudentius in frühchristlicher Zeit
zeigen dafür eine Vorliebe und auch in der Regula S. Benedicti findet
sich nicht cutter, sondern cultellus 5. Der häufige Gebrauch der

Verkleinerungen nahm ihnen den lieblichen, familiären Klang, so daß sie

schlechthin, auch ohne innere Begründung, für das einfache Substantiv
eintraten. Diese Feststellung wird in der Gallus-Vita dadurch erhärtet,
daß im gleichen Kapitel und für die gleiche Sache beide Wörter
verwendet werden, also cellula neben cella (III), retiolum neben retis (III),
parinola neben farina (III), pisciculos neben piscis (III), corpusculum
neben corpus (V), pallida (viermal) neben palla (IX). Bei navicala (V)
und vasculum (V, XI), dann bei capsella (VII) und pauperculus (IX, XI)
fehlt die einfache Form, was vielleicht mit der fragmentarischen
Überlieferung der Vita zusammenhängt. Alle angeführten Beispiele enden

auf -ulus, -ula (-ola), -ulum, eine besonders im Vulgärlatein beliebte

Verkleinerungsform 6.

1 B. Linderbauer, op. cit. S. 245.
2 D. NORBERG, op. cit. S. 70ss.
3 MG Script, rer. mer. II S. 574.
4 I. Müller, Vita S. Lucii, in: JHGG 85 (1955) 27.
5 B. Linderbauer, op. cit. S. 267 s.
6 K. Vossler, op. cit. S. 56, 144s.

223



Als Stilmittel benützt die Vita die Anaphora in ego fugebam ego

urbem contempsi (III), die Assonanz in contempsi - dereliqui (III), amore
et honore (V), fientes et lugentes (V), die Alliteration in parentes et praedia

(III), caritatis causa (III), den Chiasmus in missam agere et offerre

sacrificium (I), das Hyperbaton in propter caritatis causam (III) und custo-

dibus aperuit ecclesiae (XI), die Traductio in oscillantes se in osculo sancto

(III), straverunt straturis (V), die Verdoppelung in non remansit eis nihil
(IX) (nicht im Sinne einer Litotes).

Besondere Erwähnung verdient die Brevitas-Formel in eliamnunc

pretermittimus aliquanta, quae audivimus vel vidimus, dum ad alia festi-
namus, quae et ipsi oculis nostris vidimus (IX). Wir finden die Formel
bei Vergil wie bei Venantius Fortunatus. In die Hagiographie führte sie

Sulpicius Severus ein : longum est, si omnia cupiam referre quae vidi,
tamen panca perstringam l. Um die Anteilnahme des Lesers zu steigern,
wird darauf hingewiesen, daß man es selbst gesehen hat. Schon Hieronymus

und Isidor betonten die Augenzeugenschaft sehr, was dann Gemeinplatz

wurde 2. Doch ist es oft nur ein literarisches Stilmittel3.
Nicht unwichtig sind auch die Satzschlüsse. Dr. P. Leo Eizenhöfer,

Abtei Neuburg, wies darauf hin, daß in der Oration am Ende des

Kapitels V Akzentklauseln ohne Quantitätsbeachtung zu finden sind,
so der cursus planus : filius eius und prouintiam suam sowie ut requiescat,
dann der cursus tardus: istis indomitis. Besondere Formen erscheinen

in praeceptu tua (cursus ditrochaicus) und voluntas fuerit (cursus médius).
Doch sind diese weiteren Formen des cursus nicht von allen Forschern
anerkannt4. Leo Eizenhöfer bemerkt zur ganzen Oration: «Schlecht ist
natürlich, daß an der Hauptsprechpause vor der Bitte introduc kein
ordentlicher cursus ist. Ebenso das ut als Akzentträger am Schluß. Bei
voluntas fuerit ist nur eine schwache Pause, also vielleicht keine
Kursusabsicht». Die folgenden Satzschlüsse weisen nicht zwei dreisilbige Wörter
auf und sind daher streng genommen keine reine Klauseln, zeigen aber
mehrmals durch Umstellungen der Wörter an, daß sie im Sinne des

1 PL 20,190 CSEL I 161.
2 L. Arbusow, Colores Rhetorici (1948) S. 100, 119, 121; E. R. Curtius,

Europäische Literatur und iatein. Mittelalter (1948) S. 166ss.
3 H. Günter, Psychologie der Legende (1949) S. 74; W. Brüggmann,

Untersuchungen zur Vitae-Literatur der Karolingerzeit (ungedr. Diss. Münster 1957)
S. 114s.

4 K. Polheim, Die lat. Reimprosa (21963) S. 80s; F. Stummer, Vom Satzrhythmus

in der Bibel und in der Liturgie, in Archiv f. Liturgiewissenschaft 3 (1954) 273.

224



cursus den Satz vollklingend endigen lassen wollen1. Cursus planus:
nonaginta et quinque (IV), populus Amen (V), post transitum eius (VI).
Cursus velox: saecula saeculorum (Vili). Cursus spondiacus: sacrificium
pro eo (I), monasterium regebat (IX), perspicue videtur (XI).

Die übrigen Schlüsse: reversi sunt ad propria(m) in Kap. III und X
machen aus dem Schluß-Jambus des Spondiacus einen Dactylus.

Trotz aller Stilmittel, die teilweise auch der hagiographischen
Literatur entstammen können, stellen wir allgemein ein merowingisches Latein
fest, das auf die klassische Sprachkultur wenig Rücksicht nimmt. Die

Sprache entspricht etwa dem, was wir seit dem 6. Jahrhundert im Gebiete

der Romania finden und ist nicht ganz vulgär-lateinisch, sondern eher

mittellateinisch, etwa im Sinne des Testamentes von Bischof Tello von
765 und noch mehr der Passio der Zürcher Heiligen von ca. 780. An die

eigentlich volkssprachlich durchsetzten St. Galler Urkunden oder auch

an die Vulgärsprache der Lex Romana Curiensis erinnert die Vita nicht.
Aber es müssen im Original unseres Textes noch zahlreichere Eigentümlichkeiten

vorhanden gewesen sein, die in der vorliegenden, späteren
Kopie von karolingischen Schreibern gewollt oder ungewollt ausgemerzt
und korrigiert worden sind.

III. DER INHALT DER VITA

1. Die Lebensbeschreibung (Kap. f-IV)

Die ersten Ereignisse des Gallus-Lebens fehlen, so Aussagen über
Herkunft und Geburt, Eintritt in das Mönchsleben und Wanderung nach
der Einsamkeit der Steinach. Das Fragment beginnt im Kap. I mit dem

Hinweis, daß sich Gallus in einer Vision über Columbans Schicksal

beunruhigt hat. Klarer drücken sich Wetti (Kap. 26) und Walahfrid
(I. Kap. 26) aus, wo wir erfahren, daß Gallus eine Offenbarung über den

Tod des Meisters erfahren habe. Solche Visionen über das Ableben
bekannter Personen sind auch sonst überliefert : Abt Benedikt von
Montecassino (f 547) wurde auf diese Weise über das Hinscheiden seiner

Schwester Scholastika und des Bischofs Germanus von Capua
unterrichtet, wie Gregor der Große (f 604) zu berichten weiß 2. Ähnliches

H. Lausberg, Elemente der literar. Rhetorik (1949) S. 53s.
Greg. M., Dialogi II 34-35 (ed. Moricca, 1924, S. 127-131).

225



berichtet Gregor von Tours (f 594) von Bischof Severin von Köln, der
in einem Gesicht den Tod des hl. Martin zur Kenntnis nehmen konnte.
Das Ableben dieses großen gallischen Mönchsvaters erlebte auch
Ambrosius von Mailand in einem Traume 1, Gregor von Tours erzählt auch

von einem heiligen Bischof von Clermont (-Ferrand), der seinen Tod
drei Tage vorher durch eine göttliche Offenbarung voraussah 2. Als Grund
für solche Erscheinungen nennt die um 700 abgefaßte irische Kanones-

Sammlung u. a. Trost für die Lebenden 3. Diese Visionen können weder
immer als legendär noch immer als wunderbar gelten 4.

Unsere Vita nennt den Diakon, den Gallus zur Erkundung der Wahrheit

nach Bobbio schickt, nicht mit Namen. Daß er Maginaldus bzw.

Magnoaldus hieß, erfahren wir erst aus Wetti (Kap. 26) und aus Walahfrid

(I. Kap. 26). Aber unsere Quelle berichtet doch, daß der Bote den

Weg von Bobbio nach der Galluszelle zurück in acht Tagen bewältigt
habe. Welchen Weg der tüchtige Läufer einschlug, wissen wir nicht, doch
ist es wahrscheinlich, daß er über Como, Chiavenna, das Bergell, den

Septimer-Paß, Oberhalbstein und das Domleschg und Chur schließlich
die Galluszelle erreicht hat. Auch der Splügen-Weg ist zu erwägen, der
nördlich von Chiavenna durch das Jakobstal nach Rheinwald-Schams
ebenfalls ins Domleschg mündet. Nicht ganz außer Betracht fällt der

Weg über den Bernhardin, der von Bellinzona durch das Misox über den
Paß ins Rheinwald und nach Schams führt, während die Route über den

Lukmanier einen Umweg bedeutet hätte 5.

Der Bote brachte die Loslösung vom Messeverbot. Warum Gallus
diese Strafe erhalten hatte, verrät das vorliegende Vita-Fragment nicht.
Doch berichten Wetti (Kap. 9) und Walahfrid (I. Kap. 9), daß Columban
die Krankheit und das Zurückbleiben des Gallus als Schwäche betrach-

1 Greg. Tur., De virtutibus S. Martini I 4-5 (MG Script, rer. mer. I S. 590s).
2 Greg. Tur., Vitae Patrum VI 7 (ibid. S. 685).
3 H. Wasserschleben, Die irische Kanonessammlung (1878) S. 209ss.
4 H. Günter, Psychologie der Legende S. 112-116; cf. auch Sulpicius Severus,

Ep. III ad Bassulam (PL 20, 181 ; CSEL I 147) : Martinus igitur obitum suum longe
ante praeseivit dixitque fratribus dissolutionem sui corporis imminere.

5 Über diese Alpenpässe cf. H. Lieb, Lexicon Topographicum I S. 25
(Bernhardin), 50s. (Splügen), 96s (Lukmanier), 140ss (Septimer). - Entgegen der Meinung
von G. Meyer von Knonau (in: St. Galler Mitteilungen 12, 1870, 38s) schenkt
L. Gougaud, Sur les routes de Rome et sur le Rhin avec les Peregrini insulaires
(in: Rev. d'Hist. Eccl. 29, 1933, 260ss) der Gallus-Vita Glauben; nach ihm benutzte
der Bote den gleichen Paß, den vorher Columban auf dem Weg nach Bobbio genommen

hatte. Obwohl keine völlige Klarheit herrscht, dürfte dem Septimer die größte
Wahrscheinlichkeit zukommen.

226



tete. Unser Kapitel I nennt diese Buße Exkommunikation, was in diesem

Fall Ausschluß von der Eucharistie bedeutet1.
Als Zeichen für die Aufhebung der Suspension ließ Columban seinen

Abtsstab (cambuttam cum absolutione) an Gallus überbringen. Nach Wettis
Bericht (Kap. 38) wurde er später am Gallus-Grabe aufgehängt und blieb
auch bei einem Brande unversehrt 2. Noch Walahfrid (I, 26) bezeichnet
ihn als bekanntes und hochgeschätztes Unterpfand der Tradition 3.

Nach dem Text des Kapitels I hat Gallus auf die Nachricht vom
Ableben Columbans - gemäß altem kirchlichen Brauch - sofort ein

liturgisches Gedenken abgehalten : Missam agere et offerre sacrificium 4.

Das zweite Kapitel berichtet von der Erstellung des Oratoriums. Die
unter der Leitung von Vorarbeitern (magistri) beschäftigten Brüder und
Leute aus der Gegend (cum fratribus et plebe) stellten bei der Bereitung
des Holzwerkes fest, daß ein Balken um vier Handbreiten zu kurz war,
so daß sie ihn wegwerfen wollten. Gallus jedoch trat diesem Ansinnen

entgegen und nach einem gemeinsamen Mittagsmahl in seinem Haus

(domum) erwies sich der Balken um einen halben Fuß zu lang, konnte
aber so in das Holzwerk eingespannt werden. Gerade dieses Holz wandte

man an, um Heilung bei Zahnweh zu erhalten. Krusch und noch mehr

1 Über die verschiedenen Abstufungen der Exkommunikation cf. LThK2 2,812s;
9, 1197; A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands I (1922) S. 217; J. F.
Niermeyer, op. cit. S. 389; RGG 2,829; 6,533. Ausschluß von der Eucharistie - nach
hochmittelalterlichem Kirchenrecht Suspension genannt - findet sich auch in der
monastischen Gesetzgebung: Reg. Ferioli (Holzherr, 1961) S. 145, 183 s.; Reg.
Ben. 44 (ed. Hanslik S. 110s); Reg. Magistri 12 (ed. Vanderhovcn u. a., 1953,
S. 193), dazu CCM I S. 103, 573, 579, 580; CCM I S. 479, 531, 552, 560; Reg.
Columbani (ed. Walker, 1957) S. 174, 176, 178, Nr. 11, 19, 20; über Gehorsam ibid.
S. 123 s.

2 MG Script, rer. mer. IV S. 278.
3 MG Script, rer. mer. IV S. 304s; MG Poetae II 458 Z. 1161s. Zur Geschichte

des Abtsstabes cf. Reallexikon zur Dt. Kunstgesch. II 799-808; R. Bauerreiss,
Abtsstab und Bischofsstab, in: Studien u. Mitt. d. Benediktinerordens 68 (1957)
215-226; zu seinem Gebrauch bei der Weihe irischer Abtsbischöfe cf. W. Stokes,
The tripartite life of Patrik II (1887) S. 345 ; Ionas, Vita Columbani II 2 (MG Script,
rer. mer. IV S. 115: Athala) ; Testament des hl. Remigius (ibid. III S. 338; CC 97,
477 und 473) ; Vita Amati 6 (ibid. IV S. 210; M. Besson, Monasterium Acaunense,
1913, S. 186); Vita Desiderii (ibid. IV S. 595) ; zum Germanus-Stab: R. Moos-
brugger, Die Schweiz zur Merowingerzeit II (1971) S. 71, 86, 93, 95; Arbeo, Vita
Corbiniani 28 (MG Script, rer. germ. S. 219; F. Unterkircher, Das Kollektar-
Pontifikale des Bischofs Baturich von Regensburg Nr. 460b. - Helbling, op. cit.
S. 45 s anerkennt zwar die konstante Tradition des Gallus-Stabes, hält aber die
Zuschreibung an Columban ohne nähere Begründung für eine spätere Zutat (S. 62).

4 Die beiden Ausdrücke dürften Synonyme sein, denn die Messe ist das eigentliche

Sacrificium, cf. Canon Missae Romanae (ed. Eizenhöfer Nr. 25, 36, 95, 97;

227



Helbling weisen auf ähnliche Beispiele von «Balkenstrecken» hin1,
stilistische oder lexikalische Zusammenhänge mit der Gallus-Vita
bestehen jedoch nicht.

Wir haben in der Gallus-Vita, wie in der ganzen Viten-Literatur
zwischen der Substanz der Berichte - der Errichtung eines Oratoriums -,
den mirakulösen Umständen sowie der theologischen Interpretation des

Erzählers zu unterscheiden. Die Gallus-Vita ist kein erstklassiges Werk,
kein Bericht von kritischen Augenzeugen, sondern erst nachträglich,
mehr als ein halbes Jahrhundert später entstanden. Der Biograph kannte
wesentliche Ereignisse aus einer echten Haustradition, aber ihre
Darstellung und ihre Sinngebung waren eine persönliche und notgedrungen
subjektive Angelegenheit2. Wo irgend ein Bauwerk früher zustande
kam, da sahen die mittelalterlichen Zeitgenossen gerne merkwürdige
Begebenheiten als Wunder an 3.

Es ist hier am Platze, auch auf die Mitglieder der Gallus-Gemeinschaft
hinzuweisen. Schon im Kap. I begegnen ein Diakon, der als Bote diente,
und einige Mitbrüder (intravit oratorium cum fratribus). Von einem
monasterium ist nicht die Rede, wie dies bei der Erwähnung von Bobbio
(ad Bobium monasterium) der Fall ist, wohl aber von einem Gotteshaus
und einer geistlichen Familie um den Priester Gallus. Aus den späteren
Viten von Wetti (Kap. 10, 15) und Walahfrid (I. Kap. 10, 15) weiß man,
daß es auch in Arbon und Grabs Diakone gab 4. Noch im 7. Jahrhundert
lebte im unterengadinischen Remüs eine der Gallus-Zelle vergleichbare
Gemeinschaft : der Pfarrer Alexander mit seinen geistlichen Jüngern,
dem jungen Florin und dessen Mitschüler. Sie verbrachten dort ihre
pastoraltheologischen Lernjahrc 5. In Kapitel II der Gallus-Vita wird die

Lage der Gallus-Zelle ähnlich geschildert, allerdings mit dem Zusatz des

Mohlberg-Baumstark, Die älteste Gestalt des Liber Sacramentorum (1927) Nr. 156,
190, 218; CCM 1 S. 135; J. A. Jungmann, Missarum Solemnia I S. 218. Vielleicht
handelt es sich aber bei sacrificium lediglich um Gebete für Verstorbene, wie sie
im Gelasianum (Liber Sacramentorum, ed. Mohlberg u. a.) Nr. 1607-1619, im
Sacramentarium Rhenaugiense (ed. Hänggi, Schönherr, 1970) Nr. 1331-1341 oder
im CCM I S. 310s belegt sind; dieser Brauch geht in frühchristliche Zeit zurück,
cf. Jungmann, op. cit. I S. 275 s.

1 Z.B. Greg. Tur., De gloria martyrum 42 (MG Script, rer. mer. I S. 515s);
Vita Amati 4 (ibid. IV S. 216s).

2 Cf. M. Besson, Monasterium Acaunense S. 175ss.
3 Etwa Greg. M., Dialogi II 9,11 (ed. Moricca S. 96ss); Miracula Pirmini 3

(MG SS XV S. 32).
4 MG Script, rer. mer. IV S. 260, 262, 265, 276, 291, 296.
5 Vita Florini (ed. Müller, in: JHGG 88, 1958) S. 35ss.

228



herbeiströmenden Landvolks (cum fratribus et plebe), also wie bei
Columban, dessen Ruf fromme Leute anlockte. Das Oratorium der Gallus-

Familie ist auch in Kapitel III erwähnt, wo die Einsamkeit der Gallus-

Wohnung hervorgehoben wird. Im gleichen Kapitel werden auch wieder
Mitbrüder genannt, die im selben Hause wohnen (unus ex fratribus
ingressi sunt domum).

Das dritte Kapitel behandelt die Postulation zum Abte von Luxeuil,
nachdem dort Eustasius, der Nachfolger Columbans, gestorben war K

Eine Gruppe von sechs Mönchen überbrachte Gallus die schriftliche
Bitte, die Leitung der Abtei zu übernehmen. Die Sechszahl der Petenten
ist nicht zufällig, da sie genau die Hälfte der als heilig geltenden Zahl
Zwölf darstellt. Daraufhin hat Gallus sich als irischen Asketen erklärt,
der propter Christum Eltern und Besitztümer verlassen und auch urbem
et pontificatum verachtet habe, wobei mit dieser letzteren Aussage auf
die im vorliegenden fragmentarischen Text nicht überlieferte, aus Wetti
(Kap. 16) und Walahfrid (Kap. 24 f.) jedoch bekannte Episode
angespielt ist, wonach Gallus unter Berufung auf seine Exkommunikation
die Bischofswürde von Konstanz ausgeschlagen hat und an seiner Stelle
den rätischen Diakon Johannes von Grabs zum Bischof weihen ließ 2.

Die neu angetragene Abtswürde von Luxeuil schlägt Gallus mit der

Frage aus: «Abbatem et principem vellitis me habere»? Nicht der
Begriff Abt fällt auf, wohl aber derjenige des Princeps. Es handelt sich in
der Fügung um ein stilistisches Gegenstück zu urbem et pontificatum.
In der abendländischen Liturgie des 6.-8. Jahrhunderts werden besonders

Petrus und Paulus als principes ecclesiae bzw. fidei bezeichnet3.
Auch sonst ist für Bischöfe der Titel princeps belegt4. Aber sehr selten

wird ein Abt derart tituliert. Vielleicht handelt es sich um irischen Einfluß

oder um einen Einfluß aus der Vulgata s.

Die ganze Ablehnung der Wahl zum Abte von Luxeuil zeigt die irische

Geistigkeit, die nicht Mission unter fremden Völkern, sondern Oration
in Einsamkeit zum Ziele hatte. Man durchgehe nur Columbans Regula

1 Ionas, Vita Columbani II 10 (MG Script, rer. mer. IV S. 129s) ; über Eustasius
cf. ibid. S. 787.

2 Zur Bischofsliste cf. H. Lieb, Lexicon Topographicum I S. 46ss.
3 Sacramentarium Veronense (ed. Mohlberg u. a., 1955) Nr. 109, 293, 297, 348,

358, 374, 998.
4 Niermeyer, op. cit. S. 850 Nr. 8.
5 Niermeyer, op. cit. S. 850 Nr. 9 (Vita S. Sabe) ; H. Wasserschleben, Die

irische Kanonessammlung 56, 2 (S. 222) ; 18, 6 (S. 57) ; Sirach 45, 30 und R. J. Hes-
rert. Antiphonale Missarum Sextuplex (1935) Nr. 22, 171.

229



monachorum, um zu sehen, wie sehr die Selbstheiligung im Mittelpunkt
stand *. Der große Irenabt unternahm nur auf königliches Machtwort
hin in Tuggen und Bregenz Versuche, Heiden zu bekehren 2. Wie scharf
Gallus die Abtswürde ablehnte, zeigt auch das Bild vom Hund, der zu
seinem Auswurf zurückkehrt. Das war bereits Wetti unbegreiflich,
weshalb er es wegließ und sogar ins Gegenteil kehrte, indem er sich
vorstellte, Gallus habe mit süß-sanften Worten (dulcifluis verbis) das
Ansinnen zurückgewiesen (Kap. 28). Walahfrid dagegen greift wieder auf
die ältere Vita zurück und beläßt das drastische Bild (I. Kap. 28) 3. Daß
es nicht Seelsorge, sondern Selbstheiligung aus Liebe zu Christus war,
was die Columbaner bewegte, wird zudem aus dem Wort des Bischofs

Johannes am Sarge des Gallus deutlich: Deus omnipotens et Jesus

Christus, filius eius, in cuius amore et honore iste uir Dei dereliquid pro-
uintiam suam (Kap. V), welches das Selbstverständnis des columba-
nischen Mönchtums unterstreicht4.

Konnte Gallus die Bitte der fränkischen Mönche nicht erfüllen, so

wollte er doch die Boten gastfreundlich bewirten. Den Brüdern stand
freilich nur wenig Mehl zur Verfügung (sextarium 5 tantum parinole) ; aber
Gallus vertraute auf Gott und seine Fischerkunst und ging in Begleitung
eines Mitbruders sowie der Gäste zum Mühletobel an der Steinach. Hier
hatte er schon - nach Walahfrids Darstellung (Kap. 11) - bei seiner

Ankunft in dieser Gegend Fische gefangen. Jetzt aber hatte er besonders

Glück: Zwei Fischotter hetzten einen großen Fisch in sein Netz, der
zwölf Handbreiten lang und vier breit war 6. Und zum Mahle brachte,
wie von oben gesandt, ein Wohltäter zwei Schläuche Wein und drei
modii Mehl.

Gallus behielt seine Mitbrüder aus Luxeuil noch einige Tage bei sich,

propter caritatis causam, wie der Text sagt. Bei dieser Gelegenheit
erzählte Gallus alles, was er von Columban wußte, und gibt damit einen

1 Columbani, Opera (ed. G. S. Walker) S. 132, 160, 162.
2 J. Duft, Iromanie - Irophobie, in: ZSKG 50 (1956) 249ss.
3 W. Brüggmann, Untersuchungen zur Vitae-Literatur der Karolingerzeit S. 63s.
4 W. Godel, Irisches Beten im frühen Mittelalter, in: Zschr. f. kath. Theol. 85

(1963) 274, 313, 416, 420.
5 Sextarius Sechstel Hohlmaß ; rätoromanisch : Ster, cf. Vieli-Decurtins,

Vocabulari romontsch sursilvan-tudestg (1962) S. 690; A. Schorta, Rätisches
Namenbuch II (1964) S. 311.

6 L. Kilger, Die Quellen zum Leben der heiligen Kolumban und Gallus, in :

ZSKG 36 (1942) 107ss, vergleicht S. 113ss die Nachrichten aller drei Viten über
diesen Fischfang.

230



weiteren Hinweis auf den persönlichen Zusammenhang zwischen ihm
und Columban. Beim Abschied wechselten die Brüder den Friedenskuß 1.

Im vierten Kapitel bittet der presbiter Willmarus den alternden

Heiligen zu einer Mission in Arbon. Arbon selbst wird zwar nicht
ausdrücklich genannt, doch ergibt sich diese Identifikation ohne weiteres

aus dem folgenden Kapitel. Zudem wird an der ersten Stelle zweimal

von castrum gesprochen, was auf einen schon in spätrömischer Zeit
militärisch wichtigen Ort hinweist2. Dort befand sich eine christliche
Gemeinde (vocata plebe), deren Pfarrer Willimar war 3. Zwei Tage
predigte Gallus, bis ihn das Fieber erfaßte und auf das Lager warf. Gallus

ist in Arbon im Alter von 95 Jahren an einem 16. Oktober gestorben.
Das Todesjahr ist umstritten. Es muß jedenfalls nach der Luxeuiller

Abtspetition, die nach dem Ableben des Abtes Eustasius (2. April 629) 4

stattfand, angesetzt werden. Kapitel IV der Vita leitet den Missionsbesuch

des Gallus in Arbon mit den Worten ein : post aliquot vero temporis.
Solche Wendungen sind oft nur eine Überleitung 5. Einen weiteren

Anhaltspunkt gibt Walahfrid (II. Kap. 10), wonach das Grab des Asketen

von frommen Klerikern von der Zeit des Königs Dagobert bis zur
Regierung Karl Martells, des mächtigen Hausmeiers (717-741), betreut
wurde6. Hier ist wohl Dagobert I. (623-639) gemeint. Aber Walahfrid
hat selbst vor die ganze Datierung ein quasi gesetzt, was im mittelalterlichen

Latein vor Zahlen «etwa» bzw. «ungefähr» bedeutet, und gibt
somit nur eine approximative Zeitbestimmung vom Tode des Heiligen
bis zur Klostergründung Otmars, die nicht gepreßt werden darf 7. Sicher

ist einzig der Todestag, der 16. Oktober, weil er als liturgischer Gedächtnistag

in der Gallus-Gemeinschaft hochgehalten wurde.

1 Cf. Reg. Ben. 53; CCM I S. 131; W. Godel, op. cit. S. 277.
2 H. Lieb, Lexicon Topographicum I S. 20 ss.
3 Der Name Willimar ist zuerst im 6. Jh. in burgund. Gebiet belegt, wird aber

bald gemeingermanisch, cf. Förstemann, Altdeut. Namenbuch I Sp. 1603 und Id.,
Altdeut. Personennamen, Ergb. (1968) S. 403; auch bei den übrigen Personen mit
german. Namen im Umkreis von Gallus (etwa Hiltibold und Magnoaldus) dürfte
es sich um Germanen handeln.

4 MG Script, rer. mer. IV S. 129 Anm. 4; Zweifel äußert LThK 3, 1202.
5 Helbling, op. cit. S. 5, 60s und H. Lieb, op. cit. S. 47. Bemerkenswert ist,

daß um 740 im römischen Typus der Perikopen die Wendung in ilio tempore
aufkommt, die mit der Chronologie großzügig umgeht, cf. Th. Klauser, Das röm.
Capitulare Evangeliorum (1935) S. 47-92; I. Müller, Die frühkaroling. Passio der
Zürcher Heiligen, in: ZSKG 65 (1971) 154.

6 MG Script, rer. mer. IV S. 318s, VII 491-507; H. Lieb, op. cit. S. 47.
7 Würde nicht eine pauschale Vermutung Walahfrids, sondern eine gewisse

Tradition vorliegen, dann wäre zu überlegen, ob nicht zuerst Dagobert II. (656-661,

231



2. Mirakel der Beerdigung (Kap. V—VIII)

Daß mit Kapitel V ein eigener Abschnitt beginnt, zeigt schon die
Überschrift in Majuskeln an: Signa et Virtutes. Der vorangehende Text
enthält den Lebenslauf des Gallus, nun wird - wie in jeder Heiligenvita -
über das Wirken nach dem Tode berichtet.

In Kapitel V vernimmt der Leser zunächst, wie Bischof Johannes von
Konstanz auf die Kunde von der schweren Erkrankung des

hochgeschätzten Mannes mit bekömmlichen Speisen zu Schiff nach Arbon
fuhr, aber noch auf der Barke die Todesnachricht hörte. Er wartete die

Landung nicht ab, sondern watete durch das seichte Wasser und begab
sich zum Sarge, wo er, vom Schmerze überwältigt, sich nicht mehr vom
Boden erheben wollte, bis Willimar ihm zusprach: Surge Domine et

oremus pro ipsum. Nach dem weiteren Text zu schließen, wurde die
Leiche im Pfarrhause belassen, während in der Kirche der Bischof die
Totenmesse zelebrierte. Am Schlüsse des Gottesdienstes wandte sich der
Oberhirte rückwärts (post tergum), um das Grab oder wenigstens die

geplante Stelle des Grabes in Augenschein zu nehmen. Das läßt zwei

Möglichkeiten der Interpretation offen: entweder muß sich das Grab
neben dem Altar befunden haben, da die Messe nördlich der Alpen bis
ins 7. Jahrhundert und in Italien sogar bis ins 8. Jahrhundert gegen das

Volk hin gefeiert wurde l, oder es ist in die Mitte bzw. in den Südosten
der Kirche zu setzen, wenn der Konstanzer Bischof gegen Osten hin,
das Volk im Rücken, die Liturgie vollzogen hat. Aus dem 7. Jahrhundert
sind Adligengräber in der Mitte der Kirche etwa in Tuggen und im
Südosten der Kirche etwa in Einigen belegt2. Die Bestattung eines

hervorragenden Mannes gleich von Anfang an hinter dem Altare anzunehmen,
ist jedoch nach den Forschungen von Hilde Claussen kaum statthaft.
Zuerst wurden auch die schon als Heilige erkannten Personen in ein

Bodengrab vor oder neben dem Altare gelegt, erst später, nach der

675-679) gemeint war, was dann auf den berühmteren Dagobert I. übertragen
worden wäre. Ähnliche Vordatierungen haben wir in Müstair, wo aus Karl III.
Karl d. Gr. wurde, und bei der Kyfihäusersage, die von Friedrich II. auf Friedrich I.
überging, da letzterer weit volkstümlicher erschien.

1 O. Nussbaum, Der Standort des Liturgen am christlichen Altar vor dem
Jahre 1000, in: Archiv f. Liturgiewissenschaft 1 (1965) 411ss; I. Müller, Frauen
rechts, Männer links. Hist. Platzverteilung in der Kirche, in: Schweiz. Arch. f.
Volkskunde 57 (1961) 70ss.

2 B. Kötting, Der frühchristliche Reiiquicnkult und die Bestattung im Kirchengebäude

(1965) S. 29ss; Drack-Moosbrugger, Die frühmittelalterl. Kirche von

232



Elevation, hinter den Altar l. Nach der Schilderung der Feier in der
Kirche folgt der Bericht über die Übertragung der Leiche : Eine Prozession

begab sich unter Psalmengesang ins Pfarrhaus ; dort stellte man den

Sarg auf eine Bahre in der Absicht, ihn in die Kirche zu tragen, doch die

Träger konnten sich wunderbarerweise nicht von der Stelle bewegen.
Bischof Johannes erkannte dies als Zeichen, daß der Ort «dem Herrn
Gallus» nicht gefalle und veranlaßte einen himmlischen Entscheid. Zwei
noch ungezähmte Pferde sollten mit dem Totenwagen den Bestattungsort

auffinden. Daß die Pferde geradewegs zur Zelle des Heiligen an der
Steinach eilten, fehlt im vorliegenden Text, ist aber aus den Berichten
von Wetti (Kap. 32) und Walahfrid (I. Kap. 33) bekannt. Danach wurde
Gallus in seinem Oratorium hinter dem Altar (inter aram et parietem)
bestattet.

Das erzählte Mirakel steht nicht ohne Parallelen da 2 und die weisenden

Tiere gehören zur allgemein indogermanischen Überlieferung. Sie

sind ein Legendenmotiv, das sich vom Altertum bis zur neuen Zeit
verfolgen läßt3, und infolgedessen kann aus dem Bericht keineswegs eine

historische Tatsache erschlossen werden ; einzig läßt sich davon ableiten,
daß Gallus nach seinem Ableben nicht in Arbon, sondern bei seiner

Klause an der Steinach begraben wurde.
Zur Bestattung des Heiligen wurde ein Kreuz der Kirche mitgetragen

(adsumpta cruce in ecclesia). Tatsächlich sind Kreuze neben, über oder
hinter dem Altare, nicht aber auf dem Altare vor der Jahrtausendwendo
nicht selten belegt4. Was aber den Passus der Vita bedeutsam macht,
ist die ausdrücklich genannte Verwendung eines solchen Kreuzes zu einer

Begräbnis-Prozession, ein Brauch, der einerseits auch in der westgotisch-
mozarabischen Totenliturgie (5.-11. Jh.) bezeugt ist5 und andererseits
ausdrücklich bei der Beerdigung eines Mönches in den sog. Consuetudines

Tuggen, in: ZAK 20 (1960) 176ss; Oswald-Schaefer-Sennhauser, Vorromanische
Kirchenbauten (1966-1971) S. 67, 352.

1 H. Claussen, Heiligengräber im Frankenreich (ungedr. Diss. Marburg 1950)
S. 88s, 165.

2 Vita Vedastis 9 (MG Script, mer. rer. III S. 412; Eigil, VitaSturmilä (MGSS II
S. 372) ; I. Müller, Die frühkarol. Passio der Zürcher Heiligen, in: ZSKG 65 (1971)
143, 171s.

3 A. Mayer, Das mantische Pferd in lat. Texten des Mittelalters, in: Liber
Floridus, Festschr. P. Lehmann (1950) S. 131-151.

4 Belege bei J.Braun, Das christi. Altargerät (1932) S. 467 ss; B. Bischoff,
Mittelaltcrl. Schatzverzeichnisse I (1967) S. 28, 74, 173s.

5 M. FÉROTiN, Liber Ordinum (1904) S. 113.

233



Farfenses aus der Mitte des 11. Jahrhunderts erwähnt wird l, sonst
jedoch in karolingischen Quellen nicht belegt ist. Freilich dürfte die

Mitführung eines Kreuzes bei der Beerdigung schon längst vorher in Übung

gewesen sein. Weil dies bei Prozessionen mehr oder weniger selbstverständlich

war, notierte man den Brauch nicht eigens 2.

Schließlich hat Bischof Johannes ein Gebet verrichtet3, damit Gott
die Pferde mit der Leiche an den gewünschten Ort führe. Über diese

Oration äußert sich Dr. P. Leo Eizenhöfer OSB wie folgt: «Die Form
der Oration ist den römischen Orationen angeglichen. Klassisch ist der

theologische Stil natürlich nicht, aber der literarische stimmt: Anrede,
Relativsatz, Bitte, alles in einer Periode gefaßt. Verräterisch ist, daß es

nicht etwa heißt : Deus omnipotens, pater Domini nostri Jesu Christi,
sondern daß auch Christus angeredet werden muß, noch im Nominativ 4.

Da zeigt sich, daß er (der Verfasser) nicht konstruieren kann oder will.
Die Trinität wird nicht erwähnt, ich meine als solche. Das Kreuz auch
nicht». Und ferner: «Vir Dei ist so sehr Formel, daß es auch in der
Anrede an Gott stehen blieb. Es heißt filius eius, nicht tuus, wie zu
erwarten wäre. Als ob von Gott in der 3. Person gesprochen würde. Erst
bei tua ist die Anrede klar». Nach Eizenhöfer ist der Stil des Gebetes

schlecht: «Es macht den Eindruck nicht des Gekünstelten oder
Gekonnten, sondern des Spontanen, nicht lange Überlegten, des Improvisierten».

In diese Richtung weisen auch die Akzentklauseln hin. Eizenhöfer

faßt seine Ansicht in die Worte zusammen: «Die Wendung Iesus

Christus, filius Dei verrät den gallisch-fränkischen Verfasser. Das Ganze

paßt m. E. in die frühkarolingische Zeit»5.
In seiner liturgischen Ansprache betonte Bischof Johannes: dereliquid

prouintiam suam. Aus dem Kontext ergibt sich, daß Gallus aus heroischer

Liebe zu Christus (amore et honore) seine Heimat verlassen habe,

1 B. Albers, Consuetudines Monasticae I (1900) S. 195 s; erste bildliche
Darstellung aus dem Ende des 12. Jh. im Kloster Müstair, cf. B. Brenk, Die roman.
Wandmalerei in der Schweiz (1963) Abb. 17.

2 Prozessionen mit Kreuz sind erst in den liturg. Ordnungen des 8. und 9. Jh.
für die Karwoche und die Rogationstage belegt, cf. CCM I S. 75, 119, 121, 130, 296s,
299s, 535, dazu DACL III/2 (1914) 3102s; in Montecassino ging an Hochfesten
die Prozession mit Kreuz bis ins Refektorium (CCM I S. 131) und in Fulda wollten
die Mönche an Sonntagen eine crucis gloriatio feiern (CCM I S. 326).

3 Da das Gebet keine bekannte Form aufweist, wird es nur vom Bischof allein
und nicht mit Klerus und Volk zusammen gesprochen worden sein.

4 Cf. Dold-Eizenhöfer, Das irische Palimpsestsakramentar in Clm 14429 (1964)
S. 86*; Chr. Mohrmann, Etudes sur le latin des chrétiens I (1961) S. 311.

5 Briefe vom 17. Okt. und 1. Dez. 1971.

234



wobei es sich nicht um die nahe provincia Rhaetiae handeln kann 3.

Die ganze Terminologie des Begräbnisses, wie sie in der Vita
enthalten ist, entspricht bis in Einzelheiten den liturgischen Texten. Als
Einleitung zum Kapitel V, das die Ereignisse nach dem Ableben des

hl. Gallus schildert, steht die Überschrift: Signa et virtutes... post
transetum eius. Der Begriff transitus statt mors ist typisch für die
Sakramentarien gelasianischer Ordnung und auch für die westgotisch-spanische
Liturgie 2. Er fehlt aber im Sakramentar Gregors des Großen, wie es

Papst Hadrian I. (772-95) an Karl den Großen gesandt hatte. Das Wort
für Bahre, auf welche der Sarg gelegt wurde, lautet in der Vita, feretrum
(Kap. V); das ist der geläufige Ausdruck in den Sakramentarien 3. Das
Aufheben der Leiche auf die Bahre heißt in den sakralen Texten levare,
das hier fehlt. Wir vermissen auch die Waschung des Leichnams, die
in den entsprechenden Rubriken der Sakramentarien erwähnt wird. Da
es sich jedoch um einen selbstverständlichen Brauch handelte, konnte
eine ausdrückliche Erwähnung unterbleiben.

In Kapitel VI erzählt der Verfasser von einem gelähmten Maurus, der
durch die Strümpfe und das Schuhwerk des Heiligen seine frühere
Beweglichkeit wieder erlangt hat. Zur Erinnerung erhielt der Geheilte die

Stiefel, die Gallus getragen hatte. Die Authentizität dieses Maurus läßt
sich nicht erweisen 4 und bei den Erinnerungsgegenständen handelt es

sich nicht etwa um pontifikale Stücke der Liturgie, sondern um gewöhnliche

Strümpfe und Schuhe. Liturgische Objekte waren zwar damals in
Übung, aber nicht bei einfachen Mönchen und auch nicht bei Äbten 5.

Was nun die Wundererzählung selbst betrifft, so knüpft die Vita
inhaltlich und letztlich an die Heilige Schrift an. Man denke an die Wunder

1 Zur Bedeutung von provincia (Land, Gau, kirchl. Bezirk) cf. Niermeyer,
op. cit. S. 867 ; Wetti 30 und Walahfrid 30 brauchen das ihnen geläufigere patria.

2 Sacramentarium Rhenaugiense (ed. Hänggi, Schönherr) Nr. 1362, 1388; Liber
Sacramentorum, Gelasianum (ed. Mohlberg u. a.) Nr. 1648, 1694; Sacramentarium
Veronense (ed. Mohlberg u. a.) Nr. 1140; M. Férotin, Liber Ordinum 403, 417,
424, dazu G. Manz, Ausdrucksformen der lat. Liturgiesprache Nr. 996*.

3 Sacramentarium Rhenaugiense Nr. 1336; M. Andrieu, Ordines Romani IV
(1956) S. 525s, 529s; Gelasianum Nr. 1625; Sacramentar von St-Denis, in: Archiv
f. Liturgiewissenschaft 4 (1955) 288. Keine Entsprechung im Veronense,
Gregorianum und Leonianum.

4 Der Name kommt u. a. in sanktgallischem und rätischem Gebiet vor (Wartmann

I Nr. 54, 259; II Anhang Nr. 12 [Moro]; Bündner UB I Nr. 17; MGH Libri
Confr. S. 478 [Pfäfers]).

5 Erst 757 verlieh Papst Stephan II. dem Abt Fulrad von St-Denis das Privileg,
liturgische Strümpfe und Pantoffeln zu tragen (JE 2330); J. Braun, Handb. der
Paramentik (1912) S. 181 ss, 291.

235



Jesu und seiner Apostel an Gelähmten i, wobei besonders die Stelle in
der Apg. 8, 8 vorbildlich geworden ist. Wahrscheinlich handelt es sich

beim ganzen Bericht um einen hagiographischen Topos 2.

Von Kapitel VII ist nur der Anfangssatz erhalten, der aber erkennen

läßt, daß hier der Bericht über die Tasche des Heiligen folgt. Wir können
den Text aus Wetti (Kap. 34) und Walahfrid (I. Kap. 32) im wesentlichen

ergänzen. Danach enthielt diese Tasche einen Bußgürtel und eine

blutbefleckte Kette, die man ebenfalls an der Bahre befestigte und so

auch zur Zelle brachte. Dort wurden die kostbaren Erinnerungen am
Grabe aufgehängt. Bemerkenswert ist, daß Wetti von einer hölzernen

Kapsel spricht, die mit einem Schlüssel abgeschlossen war (capsellam

ligneam), während Walahfrid von einer Leder-Kapsel (capsellam de corio

factam) spricht, was dem Ausdruck capsella cutinea des vorliegenden
Textes entsprechen dürfte 3. Die Ledertasche, die Gallus sorgsam vor den

Blicken der Schüler hütete, ist wohl von jener Reisetasche zu
unterscheiden, in der er Reliquien aufbewahrte. Sowohl Wetti (Kap. 11) als

auch Walahfrid (I. Kap. 11) berichten, daß Gallus sie bei seiner
Ankunft in der Bodenseegegend an einem Kreuz aufgehängt habe 4.

Ähnlich steht es mit dem Kapitel VIII, von dem nur der Schluß
erhalten ist, wo von allgemeinen Gebetserhörungen am Gallusgrabe die
Rede ist. Das Kapitel fehlt bei Wetti, ist jedoch bei Walahfrid (II. Kap. 5)

überliefert, wonach es sich einfach um die Aufzählung der verschiedenen
Mirakel handelt (Totenerweckung, Heilungen von Krankheiten, von
Besessenheit, Stummheit, Blindheit usw.). Diese Nachrichten sind zu
summarisch, als daß sie etwas zur Gallusgeschichte beitrügen.

Die Formulierung am Ende des Kapitels VIII (prestante domino nostro

Iesu Christo, qui cum aeterno Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in
saecula saeculorum. Amen) entspricht im wesentlichen dem Text der
Sakramentarien Domino nostro Iesu Christo, qui cum patre et spiritu
sancto vivit et regnat Deus per omnia saecula saeculorum. Amen 5. Deshalb

1 Cf. Mt4,24; 8,6-13; 9,2; 21,4; Mc 2,3-10; Lc 5,18-24; Io 5,3-9; Act 9,33.
2 Sulpicius Severus, De vita S. Martini 16 (PL 20, 169; CSEL I 125s) ; Greg.

Tur., De virtutibus S. Martini (MG Script, rer. mer. I) S. 585, 606, 611, 613, 617,
625s, 628s; Greg. Tur., De passione et virtutibus S. Iuliani (ibid.) S. 568, 580s usw. ;

zum ganzen Problem: H. Delehaye, Les légendes hagiographiques (1927) S. 95.
3 In einem St. Galler Bibelglossar des 9. Jh. (Collectanea 1395) wird ascopa

beschrieben als : flasconem similis utri de coriis facta sicut soient scottones habere,
was den irischen Brauch der Ledertaschen belegt; cf. Duft-Meyer, Die irischen
Miniaturen S. 30.

4 Parallelen bei Beda, Hist. eccl. I 18 (PL 95, 47) und Helbling, op. cit. S. 54.
5 Liber Sacramentorum (Gelasianum) Nr. 283, 652. ähnlich Nr. 378 (in unitate

236



sind nur die Abweichungen zu prüfen. Zunächst fällt das prestante
domino auf, das auch in der aus dem Oberrhein stammenden karolingischen

Abtsweihe und in der westgotisch-spanischen Liturgie (Te
prestante bzw. prestante ipsius misericordia) begegnet1. Im leoninischen
und veronesischen Sakramentar steht prestando 2. Sonst wird dafür auxi-
liante Domino oder te largiente eingesetzt3.

Weiter findet sich in der Gallus-Vita cum aeterno patre, während es

sonst einfach cum patre heißt4. Beachtenswert ist schließlich in unserer
Vita das in saecula, während sonst die Sakramentarien per saecula
aufweisen. Doch entspricht das in genau den Bibeltexten und findet sich

wenigstens einige Male in den Sakramentarien sowie in der karolingischen
Abtsweihe 5. Eizenhöfer ist der Meinung, daß es sich hier nicht um eine

eigentliche Oration, sondern um einen Bericht handelt. Schon das

vorhergehende sine ulla dilalione betrachtet er als «literarischen Stil» (Topos).
Daß eine private und freie Umformung eines liturgischen Textes
vorliegt, zeigt das prestante domino, das Eizenhöfer als «verräterisch»
bezeichnet. Der Passus ist an Christus gerichtet. «Das paßt zu
gallischfränkischen Gebeten»6. Wir stehen also wieder vor der gleichen
Tatsache wie bei der Oration im Kapitel V, daß nämlich eine persönliche
und freie Umgestaltung und Erweiterung der Formel durch den Hagio-
graphen des 8. Jahrhunderts angenommen werden muß.

3. Nachtrag zur Wallfahrtschronik (Kap. IX-XI)
Daß wir hier den dritten und letzten Teil der ganzen Vita vor uns

haben, der erst nachträglich hinzugefügt wurde, beweisen zwei
Umstände : erstens der allgemein resümierende Charakter des Kapitels VIII,

spiritus sancti) und Nr. 599 (Jesum Christum, filium eius ohne regnat) ; Sacramentarium

Veronense Nr. 1351 (cum ingenito patre); Sacramentarium Rhenaugiense
Nr. 1188 (filum eius); Sang. 348 Nr. 105, 537, 809 (filium tuum in unitate Spiritus
sancti); M. J. Metzger, Zwei karol. Pontifikalien vom Oberrhein (1914) Nr. 97, 334
(cum deo patre omnipotente).

1 M. J. Metzger, op. cit. Nr. 146; M. Férotin, Liber ordinum 276, 421.
2 P. Bruylants, Concordance verbale du Sacramentaire Léonien (1946) S. 494;

Sacramentarium Veronense (éd. Mohlberg u. a.) Nr. 524.
3 Sang. 348 Nr. 875 ; P. Bruylants, Les oraisons du Missel Romain I S. 246.
4 Die Betonung der Ewigkeit Gottes ist biblisch und gelegentlich auch in der

Liturgie gebräuchlich, cf. Canon Missae Romanae (ed. Eizenhöfer) S. I. 22, 26.
5 lud 25; Rom 16, 27; 1 Petr 4,11; Gelasianum Nr. 1725; M. J.Metzger, op. cit.

Nr. 146.
6 Brief vom 27. Okt. 1971. Cf. J. Jungmann, Die Stellung Christi im liturg.

Gebet (21962) S. 78ss und Id., Christi. Beten im Wandel und Bestand (1969) S. 62s.

237



das zudem mit einem Orationsschluß endet, und zweitens der Beginn des

folgenden Kapitels, das mit dem Unsagbarkeitstopos und der Versicherung

der Augenzeugenschaft beginnt. Es geht um Ereignisse, von denen

der Verfasser selbst mittelbar oder wenigstens unmittelbar Zeuge war.
Für die Datierung des Inhalts von Kapitel IX liegen zwei genaue

chronologische Angaben vor, nämlich die Zeit des Hausmeiers Karlmann
(741-747) und des Abtes Otmar (719-759), was eine Eingrenzung in die
Zeit zwischen 741 und 747 ermöglicht. Die Angaben über die beiden

Regierungszeiten sind durchaus glaubhaft, denn schon echte St. Galler
Urkunden von 744 und 745 bezeichnen Karlmann als Hausmeier und
deuten mithin gewisse Beziehungen zur fränkischen Obergewalt an 1.

Daß Otmar als domnus Audemarus abba im Vita-Text vorkommt, deckt
sich ganz mit den urkundlichen Belegen 2. Die Erzählung bezieht sich
auf ein Ehepaar aus dem pagus Bertoltespara, einem Gau, der in den

sanktgallischen Urkunden von 759/760 bis 803 öfters begegnet. Daraus
ersehen wir gute Beziehungen des Klosters zu diesem Gebiete, das als

Bertholdsbaar einen großen alemannischen Verwaltungsbezirk darstellte3.
Ein nicht mit Namen genanntes, aber als arm bezeichnetes Ehepaar

dieses Territoriums wollte zum Gallus-Grab pilgern. Die Frau fertigte
eine Decke an, die sie als Geschenk und Weihegabe am Wallfahrtsort
zurückzulassen gedachte. In die Decke wickelte sie etwas Wachs ein,
das sie wohl auch am Grabe niederlegen oder als Weihekerze anzünden
wollte. Beides, Decke und Wachs, verwahrte sie vorläufig in einer
Kleidertruhe. Beim Hausbrand jedoch, der das ganze Gebäude samt
Truhe zerstörte, fanden die Leute Decke und Wachs in der Asche
unversehrt. Jetzt pilgerte das Ehepaar unverzüglich nach dem Kloster
St. Gallen, meldete das Erlebnis den Mönchen und legte die Decke samt
Wachs auf einen Altar, was man noch lange als ein Erinnerungszeichen
an das Mirakel ansah.

Ähnliche Motive kennt die abendländische Legende in großer Zahl,
immer erweist sich dabei das Feuer als unwirksam 4.

1 Wartmann I Nr. 10, 11, 12.
2 Zu Audemarus: Wartmann I Nr. 9 (744), 21 (757); zu abba statt abbas:

Wartmann I Nr. 10 (744), 15 (752), 80 (776) und J. Vieillard, Le latin des

diplômes royaux et chartes privées de l'époque mérovingienne (1927) S. 128;
domnus (dominus) ist Ehrentitel, Niermeyer, op. cit. S. 354 Nr. 11.

3 Wartmann I Nr. 25, 88, 95, 96, 107, 170, 175; II Anhang Nr. 1; K. S. Bader,
Der deutsche Südwesten in seiner territorial staatlichen Entwicklung (1950) S. 22,
35s, 117.

4 H. Günter, Psychologie der Legende S. 58, 62, 138-142, 149s, 153ss.

238



Das 10. Kapitel berichtet von einem Mann namens Willimar aus der

Bertholdsbaar, der offenbar mit dem Pfarrer zu Arbon nicht identisch
ist. Er war Lehensmann des Birhtilo, den die Vita zuerst dominus, dann
zweimal preses nennt und der mit dem 770 und 786 nachweisbaren

comes Pirahtilo bzw. Piritilo J gleichgesetzt werden dürfte. Willimar
versprach der Kirche des hl. Gallus ein Pferd und zwei Rinder, falls er von
seiner Krankheit geheilt würde. Als er Genesung erlangt hatte, pilgerte
er zur Wallfahrtskirche, wo er zufällig auch seinen Lehensherrn traf.
Nachdem dort beide ihre Gebete verrichtet und den Segen empfangen
hatten, strebten sie nach Hause zurück. Sein Gelöbnis zu erfüllen und
das Pferd zurückzulassen, daran dachte der Geheilte nicht mehr. Aber
zu seinem Erstaunen wollte sein Pferd nicht weggehen. Als der Graf
und sein Gefolge nach der Ursache fragten, gestand der Mann seine

Schuld. Sofort kehrten alle zurück und ließen das Pferd beim Eingang
der Galluskirche zurück.

Eine unmittelbare Entlehnung der Pferde-Erzählung läßt sich nicht
erweisen, doch weist die hagiographische Literatur eine Reihe
gleichartiger Fälle auf2.

Am Ende der fragmentarischen Vita berichtet Kapitel XI eine in den

Spätherbst 771 zu datierende Episode von einem Armen aus dem
Gebiete von Rotweil am Neckar in der schon genannten Bertholdsbaar 3,

der eine Wallfahrt zum Gallus-Grab unternehmen wollte. Da er nichts
besaß, das er in der Galluskirche als Weihegabe niederlegen konnte,
begab er sich des Nachts in den Hofraum (atrium) des Praeses, vielleicht
des schon vorher genannten Grafen Birhtilo, um einen Bienenstock zu
stehlen. Er tötete die Bienen, nahm die Honigwaben und machte daraus

Wachs, das er auf die Reise zum Heiligtum mitnahm. Als er dort opfern
wollte, entdeckte er in seiner Hand statt dessen einen außerordentlich
harten Stein 4. Angstvoll bekannte er seine Schuld einem seiner Mit-

1 Wartmann I Nr. 55, 103. - Die Gleichsetzung preses comes ist auch für
Victor von Chur belegt (Bündner UB Nr. 11, 12, 16; MGH Libri Confr. S. 294;
E. Meyer-Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter, 1948, S. 31s, 72ss).

2 H. Günter, op. cit. S. 38, 148, 150, 171-174, 176, 183, 208, 244, 266s, 270, 274.
3 Zur Ortsidentifikation cf. Wartmann I Nr. 122 (789); II Nr. 748 (906); Ekkehard,

Casus 116 (ed. Meyer von Knonau S. 384). Der sich in Rotweil befindliche
königliche Wirtschaftsbetrieb (fiscus publicus, cf. Niermeyer, op. cit. S. 435)
kommt 902 tauschweise an St. Gallen (Wartmann II Nr. 724). Das Datum läßt
sich zw. 9. Okt. und 4. Dez. 771 (4. Regierungsjahr Karlmanns, Tod Karlmanns
am 4. Dez. 771) eingrenzen.

4 Vorbild für Verwandlung in Stein: Gn 19, 26; H. Günter, op. cit. S. 216 und
Register.

239



pilger, der das Vergehen den Kirchenwächtern und allen Anwesenden

kundtat. Zur heilsamen Erinnerung, daß selbst ein in frommer Absicht
begangener Diebstahl Gott nicht gefällig ist, wurde der Stein in der

Galluskirche selbst aufbewahrt.
Die drei letzten Kapitel belegen die seit der Mitte des 8. Jahrhunderts

immer bedeutender werdende Wallfahrt. Kapitel XI nennt das Grab
einfach sepulchrum, was nicht unbedingt auf eine Krypta hinweisen

muß, aber wohl kann. Nach den Forschungen von H. Claussen folgt auf
die Krypta von St. Denis um 750 diejenige von St. Gallen, entstanden
im Jahrzehnt nach dem Tode von Abt Otmar, also zwischen 759 und 769,

während Regensburg und Chur etwas jünger sind 1.

IV. DER VERFASSER ZWISCHEN GESCHICHTE UND LEGENDE

1. Verfasser und Datierung

Wie sich aus dem Text ergeben hat, lassen sich drei Einheiten
unterscheiden: die Lebensbeschreibung (Kap. I-IV), der Beerdigungsbericht
mit den ersten Mirakeln (V-VIII) und die Nachträge (IX-XI). Da
Wunderberichte und Wiederholungen bestimmter sprachlicher
Wendungen in allen drei Abschnitten vorkommen 2, liegt der Schluß nahe,
daß die einzelnen Teile einander angeglichen sind, ohne daß ein großer
Zeitabstand dazwischen liegen muß.

Die Sprache weist im ganzen Text, bald mehr bald weniger, deutliche
Elemente der merowingischen Sprachverwilderung auf, die noch stärker
hervortreten würden, wenn wir nicht nur eine späte, durch karolingische
Hände vielfach verbesserte Kopie, sondern das Original besäßen.

Gerade die Sprache täuschte die St. Galler der ottonischen Renaissance.

Es war Ekkehard IV. (f ca. 1060), der in seiner Vorrede zur
metrischen Bearbeitung des Gallus-Lebens geschrieben hat : Causa autem

carminis huius scribendi haec quidem erat: Gozpertus abbas noster Wala-

frido Augiae abbati vitam sancti Galli a Scotis semilatinis corruptius

1 H. Claussen, Heiligengräber im Frankenreich (ungedr. Diss. Marburg 1950)
S. 92ss; I. Müller, Zur churrätischen Kirchengeschichte im Mittelalter, in: JHGG
99 (1969) 12-15.

2 Man vergleiche die folgenden Ausdrücke: vir Dei: I, II, III, IV, V, VI; petita
benedictione bzw. benedictione petita: I, X; fievit amare: I, V; expleta oratione:
III, V; missam agere pro eo : I, V; quae gesta erant: I, III, IX; reversi sunt ad pro-

240



scriptam, ut facundia sua describeret, iniunxit1. Richtig ist durchaus die

Abwertung in sprachlicher Hinsicht; problematischer dagegen die

Zuweisung an einen Iren, denn dann müßte das Latein nicht nur klassischer
sein 2, sondern es wären vermutlich auch mehr keltische Sprachüberreste
verwendet, wie sie beispielsweise die Vita des hl. Fintan aus dem 9.

Jahrhundert bietet3. Zudem gab es in der Zeit nach der Klostergründung
(719) bis um 800 keine Iren in St. Gallen, da das Kloster mit Rätoromanen
unter Führung des aus Chur kommenden Otmar bevölkert wurde4. Auch
vorher in der Zeit des Gallus und unmittelbar nachher, gab es bei der
Gallus-Zelle kaum bedeutende Iren, denn die Namen der Männer um
Gallus verraten alle germanische Herkunft5 ; sogar der Bote nach Bobbio
hieß Magnoaldus.

Aus dem Inhalt der Vita kann man, rückwärts schreitend, das Datum
der Abfassung folgendermaßen ansetzen :

771 ist das späteste vorliegende Datum (Kap. XI).
751/68 stellt den vorletzten Ansatzpunkt dar (Kap. X).
741/47 wird durch Kapitel IX nahegelegt.
709/12 fehlt zwar in der Vita, doch kann man die fehlenden Kapitel

aus Wetti (Kap. 37) und Walahfrid (II. Kap. 3) ersetzen, die

von einem Einfall feindlicher Horden zum Gallusgrab unter
Pippin II. (709-712) und von entsprechenden Mirakeln berichten.

Dieser Bericht kann der Wirklichkeit entsprechen 6, doch

fehlt letzte Sicherheit,

ca. 650 erste Vita Galli, sog. Ur-Vita, umfassend die Kapitel I-IV
unserer erhaltenen Vita.

So kämen wir zu ganz verschiedenen Schichten, für die wir aber keine
sicheren Anhaltspunkte besitzen. Die Nachrichten über Gallus können
auch mündlich weitergegeben worden sein, gestützt auf Kurz-Notizen
beispielsweise in einem Kalendar, in dem der Todestag angegeben war.

pria(m): III, X; cur me dereliquisli desolatum (diss-): IV, V; demigravit (migravit)
de hac vita: IV, V; fertur et aliud miraculum: VII, X.

1 MG Poetae IV 1096; dazu W. Berschin, Das Leben des hl. Gallus von Notker
dem Stammler S. 2 (Alem. Institut Freiburg i. Br. und Stiftsbibliothek St. Gallen
19. Sept. 1970).

2 G. S. Walker, S. Columbani Opera (1957) S. lxxviiis; F. Prinz, Frühes
Mönchtum im Frankenreich (1965) S. 485ss.

3 MG SS XV S. 502 ss.
4 UB der südl. Teile des Kantons St. Gallen (ed. Perret) I Nr. 8, 9.
5 J. Duft, Iromanie - Irophobie, in: ZSKG 50 (1956) 241ss; Duft-Meyer, Die

irischen Miniaturen S. 24s.
6 So zuerst L. Kilger, op. cit. S. 109s.

ie 241



Warum sollte nicht eine in der Substanz richtige Tradition mündlicher
Art sich erhalten haben? Wenn man bedenkt, daß die Passio Placidi aus

der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts die Ereignisse des 8.-10.
Jahrhunderts, wenn auch unter Veränderung der Chronologie und der Namen,

richtig überliefert hat, dann muß man sich vor pauschalen Abwertungen
hüten, und dies umso mehr, als keine Anhaltspunkte dafür vorliegen,
daß der Hagiograph etwa Sulpicius Severus oder Gregor von Tours
nachgeahmt hätte. Er bediente sich nur der damals üblichen Sprache und
Denkweise in allgemeiner Art.

Die Gründe, die älteste Vita ins 8. Jahrhundert und wahrscheinlich

sogar in dessen zweite Hälfte zu verlegen, sind folgende :

1) Die Ortsbezeichnung ad sanctum Galium kommt schon im Kapitel I
vor. Sie ist zu Lebzeiten des Heiligen und unmittelbar nachher nicht
möglich, wohl aber durch die Urkunden von ca. 700 belegt.

2) Von Kapitel IX an wird das monasterium genannt, vorher nur die
ecclesia bzw. das oratorium des Heiligen. Ein eigentliches Kloster ist
aber erst seit 719 durch die Gründung des Abtes Otmar möglich
geworden.

3) Die Oration am Ende des Kapitels V weist auf das 8. Jahrhundert
hin. Das gleiche darf wohl auch von dem Schluß des Kapitels VIII
gesagt werden.

4) In den Kapiteln VII und X begegnen wir der Einleitung: fertur
et aliud miraculum. Nach W. Brüggemann deutet fertur mehr auf
karolingische als auf merowingische Zeitl.

5) Gewisse Ausdrücke lassen auf benediktinischen Einfluß schließen:

Kap. I: petita benedictione Reg. 53, 24: petita benedictione; Kap. V:
amore et honore Reg. 63, 13: honore et amore; Kap. VIII: praestante
Deo Karolingische Abtsbenediktionen; Kap. X: benedictione petita

Reg. 53, 24: petita benedictione; Kap. XI: suadente diabolo Reg.
Prolog 28: diabolum aliqua suadentem. Wahrscheinlich deuten diese

Indizien auf die Kenntnis der Benediktinerregel. Sie war wohl seit
Otmars Gründung im Jahre 719 oder bald danach vorhanden, jedoch
nicht als einzige Quelle für das monastische Leben. Nach Gutdünken
des Abtes konnte bald die Regel Columbans oder Benedikts für die

Ordnung und Spiritualität herangezogen werden. Mithin herrschte damals
noch die régula mixta. Erst um 747 führte Pippin III. in St. Gallen die

1 W. Brüggmann, Untersuchungen zur Vitae-Literatur der Karolingerzeit S. 118.

242



Regel Benedikts als alleingültiges Gesetz ein l. Damit hatte die Epoche
der Mischregel ein Ende. Daß nicht die Zeit der Mischregel für die

Abfassung unserer Vita in Frage kommen wird, zeigt vielleicht das Fehlen

eigentlicher Hinweise auf die Regel Columbans.
Andererseits darf man wohl die Abfassung der Vita nicht erst in den

Anfang des 9. Jahrhunderts setzen, weil sie keine offenen oder
versteckten Antithesen zum Bistum Konstanz enthält. Damals suchte das

Kloster sich vom Bistum zu befreien, was ihm auch 816/18 gelungen
ist2. Der vorliegende Text weist aber keinen Riß zwischen den beiden

Institutionen auf; Gallus steht mit dem Seelsorger in Arbon auf
mitbrüderlichem Fuße; Bischof Johannes wird als beatus bezeichnet und
hat die Bestattung des Heiligen geleitet3. Daß Gallus vorher die Bischofswürde

abgelehnt hatte, erklärt der Verfasser aus Liebe zu Einsamkeit
und Weltverachtung.

Wie immer man die einzelnen angeführten Hinweise bewerten mag,
als Gesamtes bilden sie einen ziemlich eindeutigen Beweis für die Redaktion

der Vita im ausgehenden 8. Jahrhundert, nach 771. Wir sind hier
auf anderem Wege zur gleichen Datierung gekommen, wie sie schon

Bruno Krusch vorgeschlagen hat4.

2. Columban und Gallus

Was die Vita in ihrem ersten Teil und zu Beginn des zweiten Teiles

wesentlich charakterisiert, ist die Verbindung mit Columban. Das ganze
erste Kapitel setzt einen persönlichen Kontakt zwischen Gallus und dem

Irenabte voraus; nicht weniger bedeutsam ist Kapitel III, das

Beziehungen des Gallus zu Luxeuil aufzeigt und auch in Kapitel V wird die

peregrinatio propter Christum beleuchtet5. All das hätte ein karolingischer

Hagiograph nur dann so fein in den Lauf der Erzählung einweben

können, wenn ihm alle historischen Kenntnisse eines modernen Forschers

zur Verfügung gestanden hätten.

1 Walahfrid, Vita et miracula Galli II 10 (MG Script, rer. mer. IV S. 320) ;

K. Hallinger, Papst Gregor d. Gr. und der hl. Benedikt, in: Studia Anselmiana
42 (1957) 262.

2 Th. Mayer, Konstanz und St. Gallen in der Frühzeit, in: SZG 2 (1952) 509ss.
3 Über Johannes cf. H. Lieb, Lexicon Topographicum I S. 46s und Register.
4 MG Script, rer. mer. IV S. 232.
5 Manches weist auf columbanisch-irischen Einfluß, etwa die cambutta I, die

capsella cutinea VII usw. ; wollte man alles Columbanische eliminieren, müßte man
Kap. I, III und V aus dem Ganzen herausreißen.

243



Wie ließe sich denn die columbanische Komponente in der ältesten
Vita Galli anders erklären? Man könnte an eine Einwirkung von Rätien
oder Bobbio her denken und in diesem Zusammenhang das einzige alte
Columbanspatrozinium von Sagens im Ilanzer Becken heranziehen1.
Doch zu bedenken ist, daß St. Gallen und Sagens verhältnismäßig weit
auseinander liegen und daß sich kein besitzrechtlicher Zusammenhang
zwischen beiden nachweisen läßt wie im Falle von Disentis und Ursern 2,

die Beziehungen werden erst durch die Gründung Otmars 719 und durch
den Austausch von Handschriften um das Jahr 800 einigermaßen ersichtlich

und beweisbar3. Zudem müßte doch wohl die St. Galler
Hagiographie Sagens als Ort mit Columbanstradition erwähnenswert finden.
So sprechen aber alle Argumente dafür, daß die Columbanskirche in
Sagens eher aus der ursprünglichen und starken Columbans-Tradition
von St. Gallen zu erklären ist als umgekehrt. Damit würde die
Columbanskirche in Sagens eine erste Verbindung von der Steinach-Zelle nach
Rätien darstellen, der 846 eine zweite folgte, als sich St. Gallen und
Schienen über Disentis mit Bobbio zu einer Confraternität zusammenschlössen

4. - Zu nennen ist in diesem Zusammenhang auch Wangen im
Bezirk March (Kt. Schwyz) : Am 6. August 844 schenkte Wolfhart dem
Kloster Bobbio seinen vom Vater erhaltenen Anteil an der dortigen
Kapelle. Dabei erfahren wir, daß jenes Gotteshaus dort erbaut worden
ist, wo sich einst Columban mit seinen Gefährten aufhielt (ubi s. Colum-

1 Erste Kirche vermutlich aus dem 6./7. Jh. mit Marienpatrozinium; zweite
Kirche aus dem 7./8. Jh. (vor 765, da im Tello Test, erwähnt) mit
Columbanspatrozinium; cf. auch den Personennamen Columba im Tello Test. (I. Müller,
Zur churrätischen Kirchengeschichte im Frühmittelalter, in: JHGG 99 (1969) 33,
73 und Id., Zur Raetia Curiensis im Frühmittelalter, in: SZG 19 (1969) 287ss. -
Freilich könnte auch ein Patroziniumstitel um 700 eine Legende geschaffen haben;
Beispiele dafür: LThK 9, 195 (Sabina); 9, 557 (Sebastian); 10, 574s (Ursula).

2 Dazu I. Müller, Die Passio S. Placidi, in ZSKG 46 (1952) 264ss; Id., Zum
geistigen Einfluß der kolumbanischen Bewegung im mittleren Europa, in: ZSKG
59 (1965) 265s, 272ss.

3 Aus früherer Zeit ist einzig die Bestellung des Rätiers Johannes von Grabs
zum Bischof von Konstanz zu verzeichnen, was zur Festlegung der Grenze zw.
Churrätien und Burgund führte, cf. Th. Mayer, Konstanz und St. Gallen in der
Frühzeit, in SZG 2 (1952) 480-485, 488 ss.

4 Die beiden Brennpunkte waren St. Gallen und Bobbio; Disentis kam als
geographisch gut gelegenes Mittlerkloster hinzu ; Schienen hatte infolge seiner Gründung
um 800 durch Graf Scrot von Florenz gute Beziehungen zu Oberitalien; die
Initiative dürfte am ehesten von St. Gallen ausgegangen sein, das schon um 800 eine
Verbrüderung mit der Reichenau geschlossen hatte, cf. MGH Libri Confr. (ed. Piper)
S. 142; I. Müller, Die Passio S. Placidi S. 266 und Id., Zum geistigen Einfluß
der kolumbanischen Bewegung S. 276s.

244



banus olim cum suis habitare volebat) ; auch besitze die Kirche Reliquien
dieses Heiligen (de suo sancto corpore reliquias adhabere) 1, die sie - in
Erinnerung an Gallus - auf Bitten der Bevölkerung von Bobbio erhalten

hatte. Und schließlich könnte man sich kaum die irisch-columba-
nische Präsenz im St. Galler Kloster des 9. Jahrhunderts erklären, wenn
nur ein Hagiograph am Ende des 8. Jahrhunderts diesen Zusammenhang
erfunden hätte. Die beiden korrespondierenden Altäre des Klosterplanes
von ca. 820, die St. Columban und St. Gallus geweiht waren, sowie die

- laut karolingischem Bibliothekskatalog - vorhanden gewesenen zwei

Exemplare der Regel, die Vita und verschiedene weitere Werke des

großen Irenabtes, sowie auch die aus dem 9. Jahrhundert stammende
Collectio Canonum Hibernensis sind deutliche Hinweise dafür, daß im
Gallus-Kloster des 8. und 9. Jahrhunderts echte Traditionen zur Welt
von Luxeuil und Bobbio vorhanden waren 2.

3. Der Name des hl. Gallus

Im Frühmittelalter herrschte Einnamigkeit, was bekanntlich zu manchen

Schwierigkeiten bei der Identifikation der Personen führt, vor
allem, wenn - wie bei Gallus - verschiedene Namensformen vorliegen 3.

Überliefert sind folgende Formen: Galluni (ca. 700), Galloni (ca. 700,

735, 744), Gallonis (716/720, 731/36, 744, 745) und erstmals in der
Urkunde vom 10. September 745 : ecclesia sancti Galli, geschrieben vom
Schreiber Silvester, ausgestellt in Illnau.

Die Endung -o, -onis, -one ist ein Zeichen des germanischen bzw.

fränkischen Einflusses und findet sich mehr als 500 Mal in germanischen
Namen sanktgallischer Urkunden. Diese germanischen Namen haben

offenbar auf das rätoromanische Onomastikon eingewirkt4.

1 Text der Urk. von 844: F. Marbach, Sankt Kolumban in Wangen (1944)
S. 63; dazu I. Müller im Bündner Monatsblatt 1955 S. 362ss. - Wangen liegt
ganz nahe bei Tuggen, wo Ausgrabungen wenigstens das Alter der Kirche und
damit der Besiedlung festgelegt haben, cf. Drack-Moosbrugger, Die frühmittel-
alterl. Kirche von Tuggen, in: ZAK 20 (1960) 176ss; A. Tanner, Die Ausdehnung
des Tuggenersees im Frühmittelalter, in: Mitt. des Hist. Vereins des Kt. Schwyz 61

(1968) 193, 195; H. Lieb, Lexicon Topographicum I 76-81, 178s.
2 J. Duft, St. Columban in den St. Galler Handschriften, in: ZSKG 59 (1965)

287 ss, 294 s.
3 Helbling, op. cit. S. 29s, 61s. Beispiele von ähnlich lautenden Namen für

verschiedene Personen: B. Bischoff, Wendepunkte in der Geschichte der lat.
Exegese im Frühmittelalter, in: Sacris Erudiri 6 (1954) 201.

4 Ähnlicher Deklinationswechsel in romanischen Dokumenten: Lupus Luponis

245



Da mit Gallo und Gallonis bzw. Gallus und Galli stets die gleiche
Kirche oder das gleiche Monasterium bezeichnet wird und die Urkunden
im St. Galler Archiv aufbewahrt werden, ist an der Personengleichheit
nicht zu zweifeln, was auch durch das jeweils vorgesetzte sancti bzw.
sancto unterstrichen wird. Die Stabilisierung zu Gallus hängt mit dem
Übergang vom verwilderten Latein der Merowingerzeit zu den klassischen
Formen der Karolingerepoche zusammen. Letztere lassen sich besonders
in liturgischen Dokumenten, in den drei Viten und in den Kalendarien
dokumentieren, die immer nur Gallus aufweisen 1.

Zur Bedeutungserklärung des Namens Gallus wies Helbling erneut
darauf hin, daß der Name mit Gallien zusammenhängt, wo sich weitere
Träger dieses Namens nachweisen lassen 2. Kam nun Gallus von Gallien
oder aus dem bretonischen Norden Galliens? Eine Tradition des 10.

Jahrhunderts erklärt den Namen Gallus wie folgt: «Callech nuncupatus fuerat
in eorum lingua et apud Latinos Gallus vocitatus»3. Doch ist diese

Erklärung zu jung, um Sicherheit geben zu können. Die beigefügte Genealogie

des Asketen erinnert zudem an das Phänomen der «Geblütsheiligkeit»4.

Die Ableitungen für Gallus und Gallo liegen jedoch in der

gleichen Richtung, ob man nun an Cailech Hahn oder an Callech
Gallus oder auch an gallo-irische Abkunft denkt5. Sicher nahmen

die Iren keine fränkischen, sondern biblische und lateinische Namen an 6.

bzw. Lobones (Wartmann Nr. 253 [820], 296 [826]), Petrus Pétrone (ibid. Nr. 458
[858]), Ursus Ursone (ibid. Nr. 187 [806]) ; Beata Beatane bzw. Beatani (ibid. Nr. 7

[741], 12 [745]), Bona Bonanis bzw. Bonane (ibid. Nr. 253 [820], 264 [821]). Um
die Mitte des 9. Jh. beginnt diese Erscheinung zu verschwinden, cf. R. v. Planta
in: A. Helbok, Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein bis 1260 (1920) S. 82s;
S. Sonderegger, Althochdeutsch in St. Gallen (1970) S. 20.

1 Cod. Sang. 914 aus dem 8./9. Jh. weist in seinem Martyrologium Hieronymianum

p. 271 erstmals depositio beati galli confessoris auf; zur Handschrift
cf. L. Traube, Textgesch. der Regula S. Benedicti (1910) S. 50; für die übrigen
kalendar. Angaben E. Mundig, Die Kalendare von St. Gallen (1948) S. 79 s;
B. Bischoff in: Hist. Jb 73 (1954) 498ss.

2 Helbling, op. cit. S. 29s.
3 MG Script, rer. mer. IV S. 241.
4 K. Hauck, Geblütsheiligkeit, in: Liber Floridus, Festschr. P. Lehmann (1950)

S. 187-240; F. Prinz, Frühes Mönchtum im Frankrenreich S. 492 s; Helbling,
op. cit. S. 30.

5 Die verschiedenen Ansichten bei Duft-Meyer, Die irischen Miniaturen S. 19ss;
zur Bedeutung Gallus Hahn: Wetti 16 (MG Script, rer. mer. IV S. 265) ; Ekkehard,

Casus 53, 55, 119 (ed. Meyer von Knonau S. 201, 206, 389); Helbling,
op. cit. S. 30.

6 J. Duft, Iromanie - Irophobie S. 254s; I. Müller, Zum geistigen Einfluß der
kolumbanischen Bewegung S. 268.

246



Vielleicht ist die Urform ebenso schwer zu bestimmen wie dies auch bei

Pirmin der Fall ist.

4. Gallus und Jonas

In der Vita Columbani schildert Jonas im 10. Kapitel die Gründung
des Klosters Luxeuil und im folgenden Kapitel fügt er zwei Einzelheiten
hinzu, die illustrieren sollen, wie der Irenabt seine Mönche behandelt
hat. Einen von ihnen, Autiernus, der in seine irische Heimat zurückpilgern

wollte, nahm Columban zwölf Tage in die Waldeinsamkeit, um
hier zu beten und zu fasten und so die Frage zu lösen. Den anderen,

namens Gallus (unus tantum e fratribus cum eo erat Gallus nomine), sandte

Columban, da Mangel an Nahrungsmitteln herrschte, an die Breuchin,
um dort zu fischen; auf dem Wege dorthin bog Gallus jedoch an den

Ognon ab, fing aber dort trotz der vielen Fische nichts; als er dies

seinem Mönchsvater klagte, verwies ihm Columban seinen Ungehorsam,
worauf Gallus im Breuchin eine große Beute zuteil wurde. Der Bericht
schließt mit der Feststellung: Haec nobis supra dictus Gallus sepe

narravit1.
Nach der ganzen Darstellung zu schließen war Gallus Mönch unter

Columban. Ob dieser Gallus aus Irland stammt oder ob er sich erst im
Frankenreiche angeschlossen hatte, ist nicht klar. Die Gründung von
Luxeuil erfolgte gerade wegen der vielen neuen Mönche 2. Ferner wissen

wir, daß einerseits Columban später auf königlichen Befehl hin nur seine

Landsleute und seine Begleiter aus der Bretagne mit sich ins Exil nach
Nantes nehmen durfte, nicht aber die aus Gallien selbst stammenden

Anhänger 3, und daß andererseits viele Brüder aus Luxeuil mit nach

Bregenz zogen 4. Es ist also gut möglich, daß Gallus aus der Bretagne
oder aus Gallien stammte. Da aber im Kapitel 11 gerade vor der Nennung
des Gallus die Prüfung des Iren Autiernus geschildert wurde, bleibt die

Frage offen, ob nicht auch Gallus als einer dieser ausgewanderten Iren
anzusehen ist.

Wenn wir nun die Frage lösen wollen, ob der genannte Gallus mit dem
Gallus unserer Vita und mit dem Gallo der Urkunden identisch ist,
müssen wir Abfassung und Eigenart der Vita Columbani erörtern. Sie

1 MG Script, rer. mer. IV S. 77; M. Tosi, Vita Columbani (1965) S. 38.
2 MG Script, rer. mer. IV S. 76.
3 Ibid. S. 92.
4 Ibid. S. 101.

247



stammt von Jonas von Susa, der bald nach Columbans Tod (615) nach

Bobbio kam, um hier als Mönch sein Leben zu verbringen. Die Vita des

Mönchsvaters ist spätestens 641 verfaßt, wie uns die Benützung durch

Fredegar beweist. Er schrieb diese Vita in Gallien, wo er mindestens
drei Jahre lang als Missionsgehilfe des hl. Amand in den Jahren 639-642

an den Ufern der Scheide und Scarpe verweilte. Seine Nachrichten über
Columban beruhen meist auf Berichten von Augenzeugen, die im
damaligen Sinne auch viele erbaulichen Mirakel zu erkennen glaubten.
Trotz der etwas gekünstelten und schwülstigen Schreibart ist sein Stil
für seine Zeit erstaunlich gut, formal an älteren Vorbildern geschult1.

Infolge seiner grammatischen Bildung latinisierte Jonas die
Eigennamen in sicherer Art, mögen sie nun dieser oder jener Sprache angehört
haben, so daß die Form Gallus keinen Anstoß erregen kann.

Es sprechen aber auch historische Gründe dafür, daß der Gallus der

Columbansvita identisch ist mit dem Gallus an der Steinach. Zunächst
schafft die persönliche Zusammenkunft des Historiographen Jonas mit
dem Eremiten unserer Gegenden keine chronologische Schwierigkeit. Die

Begegnung muß spätestens 641 stattgefunden haben, dem letzten Termin
für die Abfassung des Werkes von Jonas.

Vom Standpunkt des Columbansbiographen selbst war ein Besuch in
der Steinacher Eremitage angezeigt, wie er auch in Luxeuil den Abt
Eustasius (j 629) 2 und den Mönch Theodegislus 3, in Lyon den Bischof

Agnoald 4 als Berichterstatter herangezogen und sich für alle Schüler
Columbans interessiert hat 5.

Schließlich paßt die Selbständigkeit und die Freude am Fischfang,
die in der Columbansvita dem Gallus zugeschrieben werden,
ausgezeichnet zur ältesten Gallus-Vita, die im Kapitel I sein Zurückbleiben
und seine Trennung vom Meister voraussetzt und im Kapitel III den

Fischfang für die Brüder aus Luxeuil schildert6.
Freilich bietet die Columbansvita nur eine bescheidene Charakteiistik

des damals noch lebenden Gallus. Aber Jonas wollte bewußt Lebende

nicht zu sehr loben, um nicht den Eindruck der Schmeichelei zu er-

1 B. Krusch in MG Script, rer. mer. IV S. 61s; F. Prinz, Frühes Mönchtum
im Frankenreich S. 165, 487 s

2 Ionas, Vita Columbani, Prolog, I 27; II 7- 11.
3 Ibid. I 15.
4 Ibid. I 17.
5 Ibid. I 14. 21.
6 F. Blanke, Columban und Gallus S. 64s, 129ss; L. Kilger, Die Quellen zum

Leben der heiligen Kolumban und Gallus S. 113ss; anders Helbling, op. cit. S. 35.

248



wecken 1. Die kurze Schilderung aus dem Leben des Gallus wollte nur
den Segen des Gehorsams hervorheben, auf den Columban großen Wert
gelegt hatte 2.

Man verdächtigte Jonas' Bericht, weil er vom Erlebnis in Tuggen
schweigt. Dagegen ist jedoch zu sagen, daß Jonas mit der Columbansvita

zugleich eine geschichtliche Darstellung des fränkischen Hofes und
Adels beabsichtigte; daher mußte für ihn das eher abgelegene Tuggen
nicht von Bedeutung sein. Übrigens berichtet er auch nicht von Columbans

Stellung in der Osterfrage und im Dreikapitelsstreit3. Und schließlich

fällt nicht wenig die ausdrückliche Feststellung ins Gewicht, daß

er bewußt eine Auswahl der Ereignisse geben will4.
Die Gründe, die für eine Identität des Gallus der Columbansvita mit

dem Gallus oder Gallo der Gallusvita und der Urkunden sprechen, sind
nicht leicht beiseite zu schieben. Das Gegenteil ist sehr schwierig zu
begründen. Wenn dieser Gallus sich nicht schon in Irland dem großen Abt
Columban angeschlossen hat, dann dürfte er sicher auf dem gallischen
Kontinente zu ihm gestoßen sein.

1 Ionas, Vita Columbani, Prolog (MG Script, rer. mrr. IV S. 62s).
2 Das Fehlen weiterer Wundergeschichten erklärt sich mit der ungefähr

zeitgenössischen Darstellung, cf. W. Brüggmann, op. cit. S. 115; im monastischen
Onomastikon des 8./9. Jh. begegnet kein Mönch mit dem Namen Gallus.

3 F. Blanke, op. cit. S. 45s; L. Kilger, op. cit. S. 107ss; anders Helbling,
op. cit. S. 34.

4 multaque praetermissa, quae ex totum nequaquam meminimus et pro parte
scribere nullatenus ratum duximus: MG Script, rer. mer. IV S. 63.

249


	Die älteste Gallus-Vita

