
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 66 (1972)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Josef Hemmerle: Die Bendiktinerklöster in Bayern: Germania Benedictina
Band II. Augsburg, Kommissionsverlag Winfried-Werk, 1970. 415 S.

Neben die schon weit fortgeschrittene Germania Sacra und die in voller
Prospektion begriffenen Helvetia Sacra tritt neuerdings ein weiteres großes,
wissenschaftliches Unternehmen, die Germania Benedictina, die von der
Historischen Sektion der Bayerischen Benediktiner-Akademie unter der
Leitung von R. P. Aegidius Kolb OSB aus Ottobeuren in Angriff genommen
worden ist. Der Plan sieht vor, in elf Bänden sämtliche Benediktinerklöster
des deutschsprachigen Raumes, und zwar die bestehenden, aufgehobenen oder
zerstörten, handbuchartig zu erfassen. Vorbehalten bleibt je ein Band der
Gesamteinleitung (1), Österreich (3), der Schweiz (4), Baden-Württemberg (5),
dem Elsaß (6), Hessen (7), Nordrhein-Westfalen (8), Rheinland-Pfalz (9),
Mitteldeutschland (10) sowie Niedersachsen-Bremen mit Schleswig-Holstein
(11), wobei jeweils die heutigen Landesgrenzen berücksichtigt sind. Jeder
Band ist alphabetisch nach den einzelnen Klöstern gegliedert und jede Kurz-
monographie nach folgendem Schema aufgebaut: Name, Topographie,
geschichtlicher Überblick, Literatur, Abtreihe, Archivalien, historische
Handschriften, Ansichten und Pläne, Numismatik und Heraldik. Das unmittelbarste

Interesse dürften dabei die Abschnitte mit dem geschichtlichen Überblick

beanspruchen, weil hier die ordens-, kirchen-, landes-, kultur- und
kunstgeschichtliche Bedeutung des dargestellten Klosters hervorgehoben
wird unter Erwähnung der Äbte und Mönche, die in den genannten Bereichen
hervorgetreten sind; dazu kommt ein kurzer Überblick über die
gütergeschichtliche Entwicklung. Selbstverständlich werden dem Fachmann auch
die in den übrigen Abschnitten zusammengetragenen Fakten von großem
Nutzen sein.

Mit diesem Unternehmen, das also die Gesamtgeschichte, das
wissenschaftliche und kulturelle Wirken der Benediktiner in einem großen Teil
Europas darstellen will, nimmt die Bayerische Benediktiner-Akademie ein
Anliegen auf, das schon im 17. und 18. Jahrhundert von bedeutenden
Forschern, wie Magnoald Ziegelbauer, Oliver Legipont oder Martin Gerbert
geplant worden war, jedoch vor allem wegen der Säkularisation nicht
verwirklicht werden konnte. Daß heute die Realisierung des Planes mit allen
Mitteln gefördert wird, beweist der vorliegende Band, der als zweiter der
ganzen Reihe vor der Generaleinführung erschienen ist und die Klöster
Bayerns behandelt.

187



In der Einleitung zeichnet der Bearbeiter, der Landshuter Staatsarchivdirektor

Dr. Josef Hemmerle, ein eindrückliches Bild von der geschichtlichen

Bedeutung der Benediktiner in Bayern, wo von der Reichenau aus
zunächst in Niederaltaich und Mondsee die ersten benediktinischen Mönchszentren

geschaffen wurden. Ihnen folgten im Laufe der Jahrhunderte fast
hundert weitere, darunter solche von größter Wichtigkeit für die
abendländische Kulturgeschichte wie St. Emmeram in Regensburg, Tegernsee oder
Kastl. - Bekannt sind viele dieser Klöster geworden durch die festliche
barocke Ausgestaltung, die nach dem Dreißigjährigen Krieg eingesetzt hat.
Trotz der Aufhebung der Klöster 1803 im Zusammenhang mit dem
Vormarsch Napoleons und der starken Bedrängnis der sich kaum erholten
Kongregation während der nationalsozialistischen Ära haben alle wieder
eingerichteten Abteien Bayerns nach dem zweiten Weltkrieg schwere Aufbauarbeit

geleistet und legen nicht zuletzt mit der Germania Benedictina
Zeugnis für das Bewußtsein ihrer kulturellen Mission ab.

Dem Band sind sechs Karten beigegeben, die die Klostergründlingen des

Mittelalters, die Ausbreitung der Hirsauer sowie der Kastler Reform, die
Kongregation von Bursfeld und die Benediktinerklöster zur Zeit der
Säkularisation (1802) sowie des 19. und 20. Jahrhunderts darstellen.

Damit ist der erste Schritt zu einem bedeutenden Nachschlagewerk getan,
dessen Fortgang wir mit größtem Interesse entgegensehen.

Pascal Ladner

Das Schweizerische Landesmuseum. Hauptstücke aus seinen Sammlungen.
Herausgegeben vom Stab des Museums. 388 Seiten, 180 z. T. mehrfarbige
Tafeln. Th. Gut & Co.-Verlag, Stäfa 1969.

Das noch immer selbst gebildeten Schweizern ganz zu Unrecht wenig
vertraute Landesmuseum in Zürich blickt auf eine Geschichte von sieben
Jahrzehnten zurück. Gedacht war es von seinen Schöpfern als ein schweizerisches

«Nationalmuseum» und es stellt schon in seiner einem phantastischen
Historizismus verpflichteten Architektur ein hervorragendes Denkmal des
national geprägten stolzen Geschichtsbewußtsein der Entstehungszeit dar.
Als nationalen Ruhmestempel fügte man in den Mitteltrakt den von Gustav
Gull in unbekümmerter Tudorgotik erbauten und von Hodler mit seinen
heiß umstrittenen Schlachtenszenen ausgeschmückten Waffensaal, der in
erster Linie dazu bestimmt war, als monumentaler Schrein für die im Zentrum
ausgestellten Waffen des Zürcher Reformators Zwingli zu dienen.

Seither hat sich der Geist gründlich gewandelt. Schon vor vielen Jahren
haben die Verantwortlichen die Konsequenzen gezogen und sich mit fast
durchwegs großem Geschick bemüht, aus dem früher mit Exponaten
überhäuften, reichlich verstaubt wirkenden Denkmal helvetischer Selbstglori-
fikation ein dem heutigen Geschichtsbewußtsein gemäßes, nach modernsten
museologischen Prinzipien gestaltetes historisches Museum zu schaffen, das
ohne Zweifel unter den vergleichbaren Institutionen Europas einen ganz
hervorragenden Platz einnimmt.

188



Um einem breiteren Publikum wenigstens umrißweise eine Vorstellung
von dem erstaunlichen Reichtum der Bestände zu geben, haben der vor
kurzem zurückgetretene verdiente Direktor des Museums, Emil Vogt, und
seine wissenschaftlichen Mitarbeiter (Redaktion C. Lapaire), einen sorgfältig
ausgestatteten Bildband herausgegeben. In chronologischer Anordnung ziehen
auf 180 Tafeln eindrucksvolle Zeugnisse aus vielen Jahrtausenden vor dem
Auge des Betrachters vorbei, während ein knapper deutsch, französisch,
italienisch und englisch abgefaßter Text die nötigsten Aufschlüsse gibt.
Stammt das früheste Objekt aus dem Paläolithikum, gehört das jüngste
erst dem späteren 19. Jahrhundert an, das nun auch mit seinen industriellen
Erzeugnissen historisch und damit museumswürdig geworden ist. Sachlich
folgen sich in buntem Wechsel Waffen und Gerätschaften, Hausrat und
Kultgegenstände usw., kurz alles, was zur «Sachkultur» gehört, von einem
Rentierhorn mit eingeritzter Zeichnung bis zu einem Ballkleid einer
vornehmen St.-Gallerin aus dem vorigen Jahrhundert. Historisch oder
volkskundlich bedeutsame Gegenstände stehen so neben Werken von
hervorragender künstlerischer Qualität, ganz gemäß der von E. Vogt in seiner
kurzen Einleitung formulierten heutigen Bestimmung des Museums, «die

Entwicklung und Wandlung der Kultur auf dem Boden unseres Landes seit
den Anfängen und wenn möglich in der ganzen Breite des gegenständlichen
Darstellbaren» zu zeigen.

Mehr als ein Viertel der abgebildeten Exponate ist kirchliche Kunst oder
stammt aus geistlichem Besitz. Hier sei nur auf einige wichtige Beispiele
hingewiesen, so etwa auf das bekannte Elfenbeinrelief, das ein vom Utrechter
Psalter beeinflußter Künstler der Liuthargruppe wohl für Karl den Kahlen
geschnitzt hat und das aus dem Großmünster ins Kloster Rheinau und von
dort nach Zürich und schließlich ins Museum gelangt ist, oder auf den einzigen

ganz erhaltenen romanischen «Palmesel» der Schweiz; die Kirchgemeinde
Steinen (Schwyz) hat ihn dem Museum verkauft. Erwähnt seien auch das
erst 1958 in London erworbene reich illuminierte hochgotische Graduale aus
Katharinental, das prächtige Fußreliquiar aus dem Basler Münsterschatz,
das bei der Teilung des Kantons verschleudert wurde, um 1892 in die Obhut
des Museums zu gelangen, ferner die erst vor wenigen Jahren mit sehr
beträchtlichen Mitteln im Salzburger Kunsthandel erstandene würdevolle
Muttergottesstatue des Freiburger Madonnenmeisters Johann Franz Reyff.
Mit dem Ankauf dieser Plastik wurde bewußt die früher im Landesmuseum
übliche Vernachlässigung der sakralen Barockkunst korrigiert. Die Angabe der
Provenienz im Begleittext und der gelegentliche Hinweis auf die Herkunft
der nötigen finanziellen Mittel - besonders aus der Gottfried-Keller-Stiftung -
gewähren nicht nur hochinteressante Einblicke in die Museumsgeschichte
und in die Rolle des Kunsthandels, sondern beweisen auch, welch große Zahl
nicht zuletzt kirchlichen Kunstgutes nur dank der Bemühungen des Museums
und seiner jeweiligen Leiter der Schweiz erhalten geblieben ist, während sie
sonst dem Unverstand, seltener dem Geldmangel ihrer ehemaligen Besitzer
zum Opfer gefallen oder ins Ausland abgewandert wären. Man kann nur
wünschen, daß die vorliegende Publikation möglichst weiten Kreisen zum

189



Bewußtsein bringt, welche unschätzbare Kulturarbeit das Schweizerische
Landesmuseum in den sieben Jahrzehnten seines Bestehens geleistet hat.

Carl Pfaff

Pietro Rentinck: La cura pastorale in Antiochia nel IV secolo (Analecta
Gregoriana 178, Series Facultatis Historiae Ecclesiasticae B, 29), Roma,
Università Gregoriana Editrice 1970, xxiv-353 S.

Dieses Buch entstand als Doktorarbeit bei Prof. V. Monachini, s. j., und
bietet ein orientalisches Gegenstück zu dessen Werk über die Seelsorge im
4. Jahrhundert in Mailand, Karthago und Rom. Die Stadt Antiochien,
welche seit dem Anfang des Christentums eines der wichtigsten Zentren der
Ausstrahlung der christlichen Botschaft war, spielt gerade im 4. Jahrhundert
eine sehr eingentümliche Rolle bei den kirchlich-doktrinellen Auseinandersetzungen

in bezug auf das Problem, welches durch Arius gestellt und vom
antiochener Aetios radikalisiert wurde. Dies hatte für die seelsorgliche Lage
der Stadt unter Anderem zufolge, daß in den sechziger Jahren dieses
Jahrhunderts nicht weniger als fünf sich gegenseitig bestreitende Bischöfe dort
ihren Sitz hatten. Der Titel unserer Arbeit scheint nun eine historische
Beschreibung der seelsorglichen Lage in dieser Zeit zu versprechen. Stattdessen
bietet das Buch uns aber eine serene, fast theoretisch anmutende Behandlung
der Seelsorge, wie sie aus den Predigten vor allem des Johannes Chrysostomus
zu Tage tritt. Chrysostomus nun war Priester in Antiochien von 385 bis 396,
also an einem Zeitpunkt, wo der arianische Streit ausgetragen war. Etwas
anderes zu bieten wäre übrigens wegen der dürftigen Quellenlage für die
Zeit vor Chrysostomus kaum möglich gewesen. Nach einer vielleicht etwas
kurz geratenen Einführung, welche die unmittelbare Vorgeschichte dieses
Zeitabschnittes behandelt (S. 1-15) werden die verschiedenen Themen und
Personenkreise der Seelsorge kapitelweise behandelt : Initiation, Kult, Klerus
und Mönchtum, Laien und Ehe, Buße, Caritas. Trotz der ziemlich trockenen,
fast handbuchartigen Systematisation tritt hier ein Bild der damaligen
Christenheit zutage, das sehr lebendig ist. Die sozialen Gegebenheiten scheinen
vielmehr die damalige Kirche zu prägen als die doktrinellen Unterschiede.
Nüchtern und sachlich wird hier ein Klerus geschildert, der trotz staatlichen
Privilegien seinem geistigen Auftrag treu bleibt, sowie ein Kirchenvolk, das
sich immer mehr individualisiert, und ständig auf die sozialen Konsequenzen
der Botschaft hingewiesen werden muß. Am besten haben mir persönlich
die Kapitel über die pastorelle Rolle des Mönchtums sowie über die Buße
gefallen. Als Detailkritik muß vielleicht darauf hingewiesen werden, daß aus
der Behandlung des Stoffes nicht immer deutlich ist, ob wir es mit spezifisch
antiochenischem oder mit allgemein kirchlichem Brauchtum zu tun haben.
So wäre z. B. für die Angabe, daß bei der Diakonsweihe nur der Bischof
die Handauflegung vornimmt, auch Trad, apost. 9 zu erwähnen gewesen
(S. 173, Anm. 134). Auch hatte die Urgemeinde von Jerusalem gewiß keine
sieben «Diakone», wie der Autor zu glauben scheint (S. 174). Auch wird
erstaunlich wenig auf den ursprünglichen Text des Chrysostomus Rücksicht

190



genommen: so gut wie immer wird die lateinische Kolumne der PG zitiert.
Der alphabetische Index ist vielleicht ein bißchen zu kurz gehalten.

Alles in allem ein sehr treffliches Buch, das wir jedem, der sich mit der
altkirchlichen Seelsorge befaßt, warm empfehlen möchten.

Dirk van Damme

Percy Ernst Schramm i. o. Kaiser, Könige und Päpste. Gesammelte
Aufsätze zur Geschichte des Mittelalters Band IV, 1 und 2. Stuttgart,
Anton Hiersemann, 1970 / 71. Zusammen 764 S. mit 32 Abb.

Mit dem als Doppelband veröffentlichten IV. Band der Gesammelten
Aufsätze zur Geschichte des Mittelalters konnte der am 12. November 1970
in Göttingen im hohen Alter von 76 Jahren verstorbene Historiker P.
E. Schramm planmäßig seine Beiträge zur Allgemeinen Geschichte
abschließen. Mehr oder weniger chronologisch an den dritten Band anschließend,
liegt das Hauptgewicht der vorliegenden Arbeiten auf dem Hochmittelaltcr ;

thematisch stehen in den drei ersten Abteilungen Rom, das Kaisertum und
das Papsttum im Vordergrund, während die sehr umfangreiche vierte
Abteilung Beiträge zur Geschichte einzelner Länder vorwiegend unter dem
Aspekt des Königtums und der Staatssymbolik bringt und die fünfte Abteilung

zusammenfassende Betrachtungen bietet. - Es ist unmöglich und auch
unnötig, in diesem Zusammenhang auf jeden Beitrag im Einzelnen
einzugehen, zumal die meisten schon seit ihrer Erstveröffentlichung zum festen
Bestandteil der Mediävistik geworden sind. Immerhin sei ausdrücklich auf
die große Abhandlung «Sacerdotium und Regnum im Austausch ihrer
Vorrechte: 'imitatio imperii' und 'imitatio sacerdotii'» hingewiesen, wo Schramm
in unübertreffbarer Weise die gegenseitige Angleichung und Steigerung der
Vorrechte der beiden höchsten Gewalten der hochmittelalterlichen Geschichte
darlegt. Hier wird unter der Entwicklung des damals sich ausbildenden
juristischen Denkens der geschichtsträchtige Sinn von Zeremonien, Kronen
und Insignien für uns vielleicht noch deutlicher sichtbar als im Frühmittelalter.

- Von einer andern Seite her wird das gleiche Problem in dem nicht
weniger wegweisenden Aufsatz «Das Alte und das Neue Testament in der
Staatslehre und Staatssymbolik des Mittelalters» beleuchtet. Um diese
zentrale Frage herum gruppiert Schramm eine Reihe weiterer Beiträge,
etwa «Zur Geschichte der päpstlichen Tiara», oder über «Die beiden
Fragmente De sancta Romana des Kardinals Humbert von Silva Candida» oder
«Wie kam es zu dem Recht des Papstes, als einziger die Titel Papa und
Vicarius Christi (bzw. Dei) zu führen?» Ebenfalls in diesen Zusammenhang
gehört der Bericht über die Bergung des sogn. Thrones der Päpste, die am
26. Nov. 1968 stattfand; Schramm, der in der dafür eingesetzten päpstlichen
Kommission mitwirkte, konnte dabei die von ihm schon früher vorgebrachte
These, daß es sich um einen Thron Kaiser Karls des Kahlen (f 877) handeln
muß, bestätigen. Überlegungen zur Geschichte des päpstlichen Thrones
sowie der Tiara führen Schramm zu den höchst aktuellen Feststellungen, daß
mit den Päpsten Johannes XXIII. und Paul VI. das Ende der päpstlichen

191



imitatio imperii gekommen sci, die sich zuerst schriftlich in der Konstantinischen

Schenkung manifestiert hat.
Aus den in der vierten Abteilung aufgenommenen Querschnitten zur

Geschichte einzelner Länder mögen die Abschnitte über Ibero-Amerika,
Polen, Rußland und die skandinavischen Staaten hervorgehoben werden,
nicht nur weil sie weniger als England, Frankreich, Spanien, Italien, Böhmen,
Ungarn und sogar die Kreuzfahrerstaaten im Nahen Osten ihren Platz in
unserem Geschichtsbild haben, sondern weil Schramm hier gelegentlich die
Grenzen des Mittelalters überschreitet und die Entwicklung bis in die neueste
Zeit hinein aufzeigt. Auf manchen dieser Seiten zeigt sich Schramm dem
Leser als ein höchst engagierter Historiker.

Soweit zum Inhalt dieses Schlußbandes. Nachdem nun die ganze Sammlung
vorliegt, sei es dem Rezensenten gestattet, einige allgemeinere Gedanken
vorzubringen, die dem Leser vielleicht nützlich sein können. Schramm war,
wie allgemein bekannt ist, einer der fruchtbarsten Historiker deutscher
Sprache unserer Zeit. Sein hauptsächlichstes Arbeitsfeld waren Forschungen
zu den Herrschaftszeichen und zur Staatssymbolik, die er zu einer eigentlichen

Lehre ausgebaut hat. Die Vertiefung seiner eigenen Einsichten ließ
sich deshalb sehr wohl schrittweise aus den einzelnen Arbeiten ablesen. Daß
der Verf. nun seine weitverstreuten Aufsätze im Hinblick auf die neuerliche
Publikation revidiert und vor allem bibliographisch ergänzt hat, ist zum
guten Brauch des heutigen Wissenschaftsbetriebes geworden; die
Stammfassungen sind deshalb nur noch für den an der Wissenschaftsgeschichte
Interessierten von Belang, die Mediävistik wird fortan die letzte Redaktion
zu benützen haben. Allerdings bringt es dieses Verfahren mit sich, daß
Wiederholungen und Überschneidungen kaum zu vermeiden sind. - Bedenklicher
ist, daß Schramm auch einzelne Kapitel aus selbständig erschienenen Büchern
in z.T umgearbeiteter Form seiner Aufsatzsammlung einverleibt hat, was
den Benutzer beim Zitieren vor nicht kleine Probleme stellt. Hier notiert
man sich wohl am besten am Rande der Bücher, welche Abschnitte in der
erneuerten Fassung zu lesen sind. Doch letztlich sind das Bedenken sekundärer

Art. Was diese Sammlung im Ganzen bringt, sind - neben manchmal
amüsanten autographischen Anmerkungen - tiefe Einsichten in die
mittelalterliche Welt, zahlreiche Anregungen zu weiteren Forschungen und schließlich

das Zeugnis eines rastlosen, ebenso auf das Einzelne wie auch auf die
großen Zusammenhänge bedachten Gelehrtenlebens. Dafür sei ihm und dem
Verlag, der diese Aufsatzsammlung herausgebracht hat, unser Dank gewiß.

Pascal Ladner

Solothurner Urkundenbuch. Band II 1245-1277, bearbeitet von Ambros
Kocher. Staatsarchiv des Kantons Solothurn. Solothurn 1971. XVI-^-23 S.

Fast zwei Jahrzehnte nach dem ersten Band legt nun der verdiente
Staatsarchivar des Kantons Solothurn, Ambros Kocher, die Fortsetzung des
solothurnischen Urkundenbuches vor, die nach den gleichen, bewährten
Grundsätzen wie schon der erste Band bearbeitet worden ist. Der Band um-

192



faßt 421 Nummern für die Jahre 1245-1277, was das enorme Ansteigen der
Urkundenausfertigungen unterstreicht, wenn man bedenkt, daß ungefähr
gleich viele Nummern genügt haben, um die Zeit von der Mitte des 8.

Jahrhunderts bis 1245 zu erfassen. Dies entspricht auch den Feststellungen der
allgemeinen Diplomatik für jene Zeit. Ein weiteres allgemeines Kennzeichen,
das sich in diesem Band schön ablesen läßt, ist das Vordringen der deutschen
Sprache, die sich zwar auch in den siebziger Jahren des 13. Jahrhunderts
noch längst nicht als gleichberechtigt durchgesetzt hat.

Das in diesem Band vorgelegte Urkundenmaterial ist zum größten Teil
nicht unbekannt, doch rechtfertigt sich in den meisten Fällen eine
Neuedition, da - abgesehen von grundsätzlichen Erwägungen, alle sich auf
Solothurn beziehenden Urkunden zu bringen - bisher oft nur alte, schwer
erreichbare und im Vergleich zu den modernen philologischen
Editionsprinzipien ungenügende Ausgaben zur Verfügung stehen. Als eine in Zukunft
vielleicht zu beachtende kleine Neuerung möchte hier vorgeschlagen werden,
daß bei den Papsturkunden jeweils auf A. Largiadèr, Die Papsturkunden der
Schweiz verwiesen werden möge. Besonderes Lob verdienen die sehr
sorgfältig gearbeiteten Namens- und Wortregister sowie auch die außerordentlich
gut gelungenen Tafeln. Pascal Ladner

Adalbero Kunzelmann i. o. Geschichte der deutscen Augustiner-Eremiten.
Erster Teil : Das dreizehnte Jahrhundert. Würzburg, Augustinus-Verlag 1969

(Cassiciacum Bd XXVI) XIII-275 S. - Zweiter Teil 1 : Die
rheinischschwäbische Provinz bis zum Ende des Mittelalters. Ibid. 1970. XVII-324 S.

Bekanntlich hat Papst Alexander IV. mit seiner Bulle «Licet ecclesiae
catholicae» vom Jahre 1256 verschiede Eremitenverbände wie die Brictiner,
die Johannboniten, die Wilhelmiten u. a zum Orden der Augustiner-Eremiten
zusammengefaßt, der sich innerhalb von wenigen Jahrzehnten über ganz
Europa ausbreitete. Trotz des Ansehens, das der Orden genoß, ist seine
Geschichte verhältnismäßig schlecht bekannt. Dies gilt in besonderem Maße
für die deutsche Ordensprovinz, für die man bis jetzt vorwiegend auf die
Studien von W. Hümpfner, J. Hemmerle und F. Rennhofer angewiesen war.
Daß sich nun A. Kunzelmann der großen Aufgabe unterzogen hat, die
Geschichte der deutschen Augustiner kritisch darzustellen, verdient von
vornherein Anerkennung. Dabei hat er nicht nur die gedruckten Quellen
ausgewertet, sondern sich gelegentlich auch auf noch unpubliziertes
archivalisches Material gestützt.

Im schweizerischen Bereich finden wir als ältestes Augustiner-Eremitenkloster

dasjenige von Freiburg i. Ue., das noch in die Zeit vor der «Großen
Union» 1256 zurückgeht. Unter den ersten Provinzialen entstehen dann
Konvente in Zürich (1265/70), Basel (1276) und Bern (um 1287), etwas
später, nach der Angliederung der rheinisch-schwäbischen Provinz im Jahre
1299, die den ganzen Südwesten des Reiches einschließlich der deutschsprachigen

Schweiz und des Elsasses umfaßte, diejenigen in Schaffhausen (1299)
und in Aarau (um 1350). - Die Nützlichkeit dieses Werkes braucht nicht
eigens hervorgehoben zu werden. Pascal Ladner

13 193



Brigitte Degler-Spengler: Die Beginen in Basel. SA aus: Basler Ztschr. für
Geschichte und Altertumskunde 69 / 70 (1969 und 1970). 174 S.

Im Zusammenhang mit Vorarbeiten zur Helvetia Sacra hat Frau Degler
ihre Forschungen über die Beginen in Basel zur vorliegenden Studie
ausgeweitet und damit auf ein wichtiges Kapitel der Basler Kirchengeschichte
im Mittelalter hingewiesen. Der Anlaß zur Entstehung dieser Arbeit wird vor
allem aus dem rund die Hälfte des ganzen Beitrages umfassenden Anhang
ersichtlich, der zunächst die Liste der Regelmeisterinnen in Form von
Kurzbiographien, anschließend knapp gefaßte Überblicke über die einzelnen
Beginenhäuser sowie die bisher - von zwei Ausnahmen abgesehen -
ungedruckten Gründungs- und Statutenurkunden der Beginensamnungen
bringt und mit einer chronologischen Liste der mehr als 330 erfaßbaren
Beginen in der Zeit von 1280 bis 1426 schließt. Dieser Teil der Arbeit beruht
hauptsächlich auf archivalischem Material, das mit großer Sorgfalt und
Akribie aufgespürt und verarbeitet worden ist ; auf ihn wird die künftige
Forschung über dieses Thema immer wieder zurückgreifen müssen.

Diesem Anhang vorgesetzt sind sechs Kapitel, die eine Auswertung der
erwähnten Listen und insofern eine Geschichte des Beginenwesens im
mittelalterlichen Basel bringen wollen. Dabei liegt das Hauptgewicht auf der
Darstellung der Struktur dieser religiösen Bewegung, so wie sie sich in Basel
manifestiert hat. Es gelingt der Verfasserin nachzuweisen, daß neben Einzel-
beginen und lockeren kleinen Gemeinschaften hauptsächlich zwei Gruppen
von sogn. Samnungen bestanden haben, deren eine den Barfüßern (Franziskanern)

unterstellt war, während die andere von den Dominikanern betreut
wurde. In der Lebensweise unterscheiden sich diese beiden Gruppen wenig
von einander. Anerkennenswert sind die Ausführungen über die wirtschaftlichen

Grundlagen der Samnungen und über die soziale Herkunft der Beginen,
soweit sich diese erfassen lassen. Der Erhellung dieser Probleme hat die
Verfasserin eindeutig ihr besonderes Augenmerk gewidmet. Es ist selbstverständlich

das gute Recht der Verfasserin, neben den angedeuteten Fragen den
geistesgeschichtlichen Aspekt nur kurz in der Einleitung und im Kapitel
«Das geistige Leben der Beginen und Begarden von Basel» (S. 78-83) zu
streifen. Doch scheint mir eine solche Betrachtungsweise am eigentlichen
Kern der Bedeutung des Beginenwesens im religiösen Gefüge einer
mittelalterlichen Stadt vorbeizusehen. Wenn auch die Baslerischen Quellen in
dieser Beziehung dürftig erscheinen, so hätten aus der modernen Forschung
zu den religiösen Bewegungen doch Fragestellungen gewonnen werden
können, die - auf die Basler Beginen übertragen - das Bild wesentlich bereichert

hätten. Zur Hauptsache aber stützt sich die Verfasserin, was die
allgemeine Literatur betrifft, auf Werke, die vor 1940 erschienen sind (H. Grundmann

veröffentlichte seine « Religiösen Bewegungen im Mittelalter» 1935 ;

die benützte Ausgabe von 1961 ist ein Nachdruck, erweitert durch einen

Anhang «Neue Beiträge zur Geschichte der religiösen Bewegungen im MA»,
der zuerst 1955 erschienen ist, aber von der Verfasserin ebensowenig wie die
grundlegende Studie von E. W. Mc Donneil, The Béguines and Beghards in
medieval culture verarbeitet worden ist.) Einige Basler Beginen haben sich

194



immerhin als Schreiberinnen betätigt; ihren Erzeugnissen hätte nachgegangen

werden müssen, da - wie etwa die Arbeiten von K. Ruh genügend
beweisen - Frauen an der Verbreitung des volkssprachlichen religiösen
Schrifttums wesentlich beteiligt waren. Im übrigen zeigt die Verfasserin
selbst einige Beziehungen zwischen Beginen und Johannes Tauler, der
1338 / 39 (nicht 1399, S. 79) von Straßburg nach Basel kam, auf.

Schließlich sei noch auf einige Ungenauigkeiten hingewiesen: der gelegentlich

angeführte Verfasser des «Dossier de l'ordre de la pénitence au XIIIe
siècle» heißt G. G. Meersseman (S. 14, 15, 16); zwei widersprüchliche
Aussagen scheinen sich eingeschlichen zu haben, wenn S. 67 gesagt wird, daß
die meisten Beginen keine Baslerinnen waren, auf S. 71 jedoch zu lesen ist,
daß viele Beginen Bürgerinnen der Stadt waren; zu überprüfen wäre auch
die Umschrift des Siegels der Regelmeisterin, wo sich gemäß der
abgedruckten Fassung keine Bezeichnung «tertii ordinis» (S. 46) findet.

Trotz diesen kritischen Bemerkungen stellt diese Arbeit einen beachtenswerten

Beitrag zum mittelalterlichen Kirchengeschichte Basels dar.
Pascal Ladner

Hugo Ott: Studien zur spätmittelalterlichen Agrarverfassung im
Oberrheingebiet. Stuttgart, Gustav Fischer Verlag, 1970. VIII-193 S., 4 Karten
und 4 farbige Flurkarten. (Quellen und Forschungen zur Agrargeschichte,
Bd XXIII).

Mit «Studien» betitelt der Verf. bescheiden sein Buch zur spätmittelalterlichen

Agrarverfassung im Oberrheingebiet, das er als Habilitationsschrift

der Philosophischen Fakultät der Universität Freiburg i. Br.
eingereicht hat, doch scheint mir diese Bezeichnung höchstens insofern gerechtfertigt

zu sein, als der Verf. nicht eine Gesamtdarstellung der oberrheinischen
Agrarverhältnisse geben will, sondern die Probleme vielmehr an einigen
ausgewählten Objeken erörtert und exemplifiziert. So bespricht er im 1. Kapitel
die Flurverfassung von Hügelheim, Gallenweiler, Obereggen und Sitzenkirch,
in denen vor allem die Klöster St. Blasien, Tennenbach und Beuron Besitz
hatten, und gibt im 3. Kapitel am Beispiel der Klostergrundherrschaft
Weitenau eine eindringliche Analyse der Grundherrschaft und des
Landesausbaues im südlichen Schwarzwald. Das mittlere Kapitel dagegen geht der
spezielleren Frage der Agrartechnik (Bodennutzungssysteme) nach und überprüft

die bis jetzt von der Forschung ermittelten Hypothesen und Ergebnisse

in bezug auf die Zelgensysteme des Untersuchungsgebietes. Auf die
durch Verarbeitung eines großen archivalischen Quellenmaterials erzielten
und in höchstem Maß abgesicherten Einzelresultate ist hier nicht einzugehen ;

wichtiger in diesem Zusammenhang dürfte ein Hinweis auf die Arbeitsweise
des Verf. sein, weil darin vielleicht die größte, sicher die allgemeinste Bedeutung

dieses Werkes liegt: jedes Kapitel ist nicht nur eingeleitet, sondern auch
immer wieder durchsetzt mit Überlegungen genereller Art, die z. T. weit
über das Untersuchungsgebiet hinausgreifen und in souveräner Weise die
Einzelfrage mit dem Forschungsstand konfrontieren und diesen gleichzeitig

195



charakterisieren. Methodisch ist dabei aufschlußreich, wie der Verf. die
agrargeographische Betrachtungsweise für die Agrargeschichte fruchtbar
macht, indem er auch auf die Grenzen der ersteren hinweist. Auf dieser
Grundlage gewinnen die Urbare - sie stellen das hauptsächlichste Material
dieser Arbeit dar - einen vorzüglichen historischen Quellenwert gerade für
ländliche Gebiete, deren Geschichte nur allzu häufig kaum umrißhaft bekannt
ist. Ihre Erforschung ist jedoch nicht nur von wirtschaftsgeschichtlichem
Belang, sondern wirft ebenso Licht auf die grundherrschaftlichen Verhältnisse
und kann somit unsere Kenntnis von den weltlichen und kirchlichen
Machtpositionen deutlich bereichern. Insofern bedeutet Otts Werk eine ver-
pflichtente Anregung, diese Forschungsweise auch auf das schweizerische
Gebiet des Spätmittelalters anzuwenden.

Pascal Ladner

Dominique Favarger: Le régime matrimonial dans le comté de Neuchâtel
du XVe au XIXe siècle. Neuchâtel (Editions Ides et Calendes) 1970 (Travaux
publiés sous les asupices de la Faculté de droit et des sciences économiques
de l'Université de Neuchâtel, 2). 245 S.

Die rechtsgeschichtliche Forschung der Westschweiz, schon immer fruchtbar

und aktiv, hat in den letzten Jahren neuen Auftrieb erhalten im Kreis
um Prof. J.-F. Poudret in Lausanne, mögen dort die universalistischen
Tendenzen des Mittelalters auch zugunsten von partikular-regionalen eher
etwas unterschätzt werden; aus diesem Kreis stammt die vorliegende Arbeit
des heutigen Dozenten für Rechtsgeschichte an der Universität Neuenbürg.

Mit der territorial-politischen Lage der Grafschaft Neuenburg erklärt der
Verfasser einleitend die verschiedenen Einflüsse auf die Bildung des neuen-
burgischen Rechts, des römisch-kanonischen über die Waadt und die Offizialität

von Lausanne, des Stadtrechts von Besançon und der Coutume der
Freigrafschaft. Mit der Reformation vollzieht sich die Trennung Neuenbürgs
von diesen Quellen und die Hinwendung nach Bern - nach Favarger aber ohne
Einfluß auf das Recht -, und, im innern Rechtsleben der Grafschaft, die
Präponderanz des Stadtrats von Neuenburg durch dessen «Points de
coutume» (ed. Matile), worin den Rechtssuchenden der ganzen Grafschaft das

geltende Recht erklärt wurde, bis dieses 1855 erstmals kodifiziert wurde,
nachdem seit dem 17. Jahrhundert verschiedene Versuche zur Kodifikation
der «Coutume de Neuchâtel» unternommen worden waren (u. a. von Hory,
Boyve und Osterwald).

In fünf reich dokumentierten Abschnitten behandelt Favarger sodann die
Institute des neuenburgischen ehelichen Güterrechts, jeweils mit Hinweis
auf die der Entwicklung zugrundeliegenden sozialen und wirtschaftlichen
Wandlungen; von den ehegerichtlichen Institutionen (Offizialat, Chorgericht
usw.) ist dabei nicht die Rede. Besprochen werden 1. der Ehevertrag, seine
Form (mit diplomatisch interessanten Hinweisen zu den einschlägigen
Notariatsurkunden, der Hauptquelle des Verfassers) und sein Inhalt,
2. die Bestimmung der Aussteuer (dot) bei Einheirat der Frau, resp. des

196



Mannes und die Wandlung ihres Charakters von der erbrechtlichen Abfindung
zum Vorschuß auf Pflichtteil und Erbschaft im 16. und 17. Jahrhundert,
3. der eheliche Güterstand, insbesondere die Entwicklung von der
Gütertrennung des 15. Jahrhunderts zu der u. a. auch für Neuenburg typischen
Errungenschaftsgemeinschaft des 16. und 17. Jahrhunderts. Die Abschnitte
IV und V behandeln die güterrechtlichen Verhältnisse bei Auflösung der
ehelichen Gemeinschaft - seit der Reformation auch durch Scheidung - im
sog. «relief», resp. die güterrechtliche Situation des überlebenden Gatten.
Für alle Institute kann Favarger eine retardierende Entwicklung im bäuerlichen

Hochland Neuenbürgs gegenüber dem bürgerlichen Rebland am See

feststellen, und selbst im Unterland ist die Einbürgerung moderner Normen
im Vergleich mit umliegenden Städten verhältnismäßig spät erfolgt.

Im sechsten und letzten Abschnitt faßt Favarger die Ergebnisse zusammen
und vergleicht sie mit dem waadtländischen und andern Schweizer Rechten,
mit denen von Besançon und der Freigrafschaft. Eine besondere Originalität
des neuenburgischen ehelichen Güterrechts vermag er dabei nicht festzustellen

- sie liegt höchstens in der besonderen Mischung -, wohl aber starke
Verwandtschaft mit einigen der genannten Rechte, wobei gegenüber den
deutschschweizerischen Rechten etwa der geringere Schutz des Frauenguts
erwähnt wird. Wegen des allgemeinen Charakters des neuenburgischen Güterrechts

- der Errungenschaftsgemeinschaft im Gegensatz zur bernischen
Gütereinheit - zu behaupten, Bern sei ohne Einfluß auf das neuenburgische
Recht gewesen, das ist ein mühsamer Schritt. Aber Anstellung und Ergebnis
von Vergleichen hängen ja nur zu oft von den Sprachkenntnissen ab; man
sucht und findet Ähnlichkeiten in Gegenden, deren Sprache einem liegt.
So hätte die Etymologie des auch in französischen Texten Neuenbürgs
gebrauchten «Widerfalls» Widerlage, Gegenleistung) nicht in den abstrusen
Versuchen von Boyve u. a., sondern in einem deutschen Wörterbuch gesucht
werden sollen. Auch das zweite oft vorkommende Institut, die Morgengabe,
ist nicht rein alemannisch, sondern ebenso burgundisch. «Jahr und Tag»
(an et jour) meint nicht erst seit dem 16. Jahrhundert ein Jahr und sechs

Wochen. Derartige terminologische Unklarheiten gibt es eine ganze Reihe,
auch bei lateinischen Termini, und deshalb wäre nützlicher als ein Index der
Orts- und Personennamen ein Sachregister oder Glossar gewesen; die
uneinheitliche und mehrdeutige Anwendung verschiedener Termini (dos,
dotalicium, douaire, mariage, augmentum usw.) in den Texten selbst
erschwert dem Nichtjuristen das Verständnis ganz erheblich.

Im abschließenden Quellen- und Literaturverzeichnis sind auch Werke
aufgenommen, die im Buch nie zitiert sind, und umgekehrt fehlt dort der
Titel des mehrfach nur mit dem Namen zitierten Werkes von Friedrich von
Wyss (Die ehelichen Güterrechte der Schweiz in ihrer rechtsgeschichtlichen
Entwicklung, 1896). Sicher ist aber die stark mit lokalem Urkundenmaterial,
aber schwach mit vergleichender Literatur gestützte Arbeit Favargers ein
weiterer wichtiger Baustein für die Erkenntnis der historischen Vielfältigkeit
des Rechtslebens vor den Kodifikationen des 19. und 20. Jahrhunderts.

Peter Rück

197



Alois Kocher: Bittgänge und Prozessionen. Veröffentlichungen des
Solothurner Staatsarchives, Heft 6, 1968, 40 S.

Sobald etwas droht zu verschwinden, beginnt man zu sammeln und
aufzuzeichnen. Weil «alte Überlieferungen und scheinbar fest verankerte Gewohnheiten

aufgegeben werden und recht bald der Erinnerung entschwinden»,
hat Alois Kocher versucht, alle Bittgänge und Prozessionen zusammenzustellen,

die irgendwann in der Vergangenheit einmal im Kanton Solothurn
gehalten worden sind oder augenblicklich noch gehalten werden. Als Quellen
dienten ihm Jahrzeitbücher, Pfarrbücher, Ratsmanuale, Rechnungsbüchcr,
Visitationsberichte und - für den augenblicklichen Zustand - eine Umfrage
bei den einzelnen Pfarrämtern.

Der weitaus größte Teil der von ihm zusammengestellten Bittgänge spiegelt

die Wünsche und Sorgen einer Agrargesellschaft. Man bat um gutes Wetter

und um Hilfe gegen Hagel, Feuer, Mäuse, Engerlinge und Viehseuchen.
War die Ernte reich gewesen und glücklich in die Scheuer gebracht, so dankte
man dafür ebenfalls mit einer feierlichen Prozession.

Daneben gab es aber auch Bitt- und Dankgesänge aus politischen Gründen,
so im Jahre 1529 wegen der drohenden Glaubensgefahr, 1593 aus Anlaß der
Krönung Heinrichs IV. von Frankreich, 1544 für die glückliche Heimkehr
des fortgezogenen Kriegsvolkes, 1594 wegen des Sieges über die Türken,
1793 wegen der für Vaterland und Religion gefährlichen Zeit.

Bisweilen, wenn sich die Unglücke häuften und die Zeiten ganz allgemein
schlecht waren, so hatte man das dumpfe Gefühl, der Zorn Gottes liege über
dem Land. Dann wurden - etwa vom Rat von Solothurn oder der
Tagsatzung der katholischen Kantone - Bittgänge angeordnet zur Stillung des
Zornes Gottes und zur Abwendung der wohlverdienten Strafen.

Diese Prozessionen zeigen in manchem Züge der damaligen Gesellschaftsordnung

und Mentalität. So etwa die Zwangsvergesellschaftung. Bestimmte
Prozessionen waren einfach für jedermann verpflichtend. Ging einer nicht
mit oder versäumte er nur die Messe nachher, so wurde er ins Gefängnis gelegt
oder bekam eine Geldstrafe. Die Obrigkeit reglementierte aber nicht nur,
daß man mitzugehen hatte, sie schrieb auch vor, was und wie man zu beten
hatte. So verlangte der Rat von Solothurn 1593 «daß alle, Junge und Alte,
Reiche und Arme, mit höchstem Eifer, Andacht und Ernst das gemeine
Gebet, mit ausgespannten Armen in wahrer Andacht und innerlicher Reue
der Sünden und Anrufung göttlicher Gnaden zu verrichten haben» (S. 30-31).

Auch die soziale Diskriminierung findet sich wieder. Unverheiratete Mütter
hatten mit den Frauen zu gehen, durften kein Kränzchen tragen und hatten
in der Kirche in der hintersten Bank Platz zu nehmen. Auch der Nachrichter
und seine Familie durfte sich bei Prozessionen nicht unter die Bürger mischen,
sondern mußte sich abseits halten.

Während der Helvetik und in den Jahren des Kulturkampfes wurde die
große Zahl der Bittgänge in der Stadt und auf dem Land durch Verbote
drastisch eingeschränkt. Heute sind es der Verkehr und die immer schwächer
werdende Beteiligung, welche diese Bittgänge zum Verschwinden bringen.

198



Am Ende seiner Arbeit stellt sich Kocher daher besorgt die Frage: «Werden
eines Tages Kreuz und Fahne nur noch Museumsstücke sein »

Ansgar Wildermann

Sieglinde C. Othmer: Berlin und die Verbreitung des Naturrechts in Europa.
Kultur- und sozialgeschichtliche Studien zu Jean Barbeyracs Pufendorf-
Übersetzungen und eine Analyse seiner Leserschaft. Mit einem Vorwort von
Gerhard Oestreich, Berlin, Walter de Gruyter u. Co. 1970, xiv u. 244 S.

und 1 Bildtafel.
Der offensichtlich zu anspruchsvolle Obertitel dieser aus der Schule von

G. Oestreich hervorgegangenen Berliner Dissertation, die in einer gediegenen,
heute selten gewordenen Ausstattung vorliegt, hat im eigentlichen Sinn die
kommentierenden Pufendorf-Übersetzungen des aus Béziers/Languedoc
stammenden über Genf und Lausanne nach Berlin geflüchteten Hugenotten
Jean Barbeyrac (1674-1744) zum Thema (S. 95-155). «Durch sie erlangte er
europäische Berühmtheit; mit ihnen öffnete er im französisch sprechenden
Kulturbereich Europas die Pforten für die modernen naturrechtlichen Lehren
von Staat und Mensch, Gesellschaft und Mitmensch.» (S. 7-8). In Verbindung
von geistesgeschichtlicher und biographischer Fragestellung gelingt es der
Verf., ein differenziertes Bild der geistigen Verhältnisse in Berlin zwischen
1690 und 1710 zu zeichnen, das an Grillparzers bissige Bemerkung über die
Bedeutung der Hugenotten und Juden für das Leben diese Stadt denken
läßt, und den «Fall Barbeyrac im Kräftespiel von reformierter Orthodoxie
und preußischer Religionspolitik» (S. 60-93) aus den Quellen, das Urteil
von Philippe Meylan 1 korrigierend, darzustellen. Die Frage nach dem
auslösenden Moment für die Pufendorf-Übersetzungen sucht die Verf. «auf der
biographischen Ebene» (S. 92), allerdings nur in der «beruflichen
Krisensituation » Barbeyracs (S. 61), in dem Konflikt mit dem Konsistorium der
französischen Gemeinde, in dessen Verlauf er, des Sozinianismus beschuldigt,
zu einem der berühmtesten Ketzer Berlins wurde. «Es mußte erst zum Konflikt

mit dem französisch-reformierten Konsistorium kommen, das Barbeyracs
Orthodoxie anzweifelte um ihn seinen Weg als Naturrechtler finden zu
lassen.» (S. 151-152). Wäre nicht aber auch die Vertreibung der Hugenotten
aus Frankreich als Ursache für die Hinwendung zum Naturrecht in Erwägung
zu ziehen, eine der Ursachen schon vor der «rein theologischen Kontroverse»
zu suchen und vor dem «Fall Barbeyrac», der sicher für eine Toleranzhaltung
Brandenburg-Preußens «zugunsten eines rational ausgerichteten Ketzers»
(S. 153) spricht, vielleicht aber doch, nach einem Blick auf die gesamte
brandenburgisch-preußische Religionspolitik, nicht überbewertet werden sollte.

Den Wandel im europäischen Sprachraum um 1700 machen das Kapitel
«Die Verbreitung der Pufendorf-Übersetzungen in Europa» (S. 135-149) und
ein «tabellarischer Anhang» deutlich. Beigegeben ist außerdem eine
Bibliographie der Editionen von Pufendorfs Werken. Personen-, Orts- und Sachregister

erschließen die insgesamt ansprechende Untersuchung. Heribert Raab

1 Philippe Meylan, Jean Barbeyrac (1674-1744) et les débuts de l'enseignement
du droit dans l'ancienne Académie de Lausanne (Lausanne 1937).

199



André Schaer: La vie paroissiale dans un doyenné alsacien d'Ancien Régime
1648-1789. Le chapitre rural Ultra Colles Ottonis en Haute-Alsace après
la guerre de Tente-ans jusqu'à la Révolution. Ostheim 1971; xxi - 241 p.

L'ouvrage édité et diffusé par l'auteur, curé à Ostheim, parait en t. VII des
«Etudes générales publiées sous les auspices de la Société d'histoire de

l'Eglise d'Alsace». En 1966, un livre intitulé «Le clergé paroissial catholique
d'Alsace sous l'Ancien Régime», avait été écrit par le même auteur, qui
connaît à fond son sujet et sur pièces d'archives, pour l'essentiel.

En guise d'introduction, un bref mais dense aperçu est donné sur le cadre
géographique et historique de ce doyenné situé à la pointe de l'ancien diocèse
de Bâle, qui comprenait alors toute la Haute-Alsace. Colmar en était le
centre et son importance ne lui venait pas seulement de son étendue, mais du
fait que la région comportait une forte minorité protestante (Münster et sa
vallée, seigneurie de Ribeaupierre etc.). On nous dit là, aussi, l'origine du
nom curieux de ce doyenné.

Des deux parties qui composent le livre, la première décrit l'aspect matériel
des paroisses: nombre, origines diverses, biens et revenus avec, en tables,
les noms des patrons et décimateurs, leurs droits et leurs pratiques. Les

organes administratifs et le personnel paroissial laïque (non pas le clergé,
qui n'est pas étudié en soi ici), font l'objet de pages très intéressantes, pleines
de faits, d'exemples précis, souvent pittoresques, sur les conseillers de

fabrique, la maître d'école aux fonctions de sacristain et d'organiste, les sages-
femmes aussi. Une attention particulière est réservée an collège des jésuites
de Colmar, l'institut scolaire principal du doyenné.

La vie paroissiale proprement dite fait l'objet de la seconde partie. On y
étudie le comportement de la communauté, des fidèles, sous tous ses aspects:
la foi et son expression par les connaissances religieuses, la pratique, la vie
morale et sacramentaire, les us et coutumes. Ici encore, la profusion des
détails confère solidité et vie à l'analyse. Dignes d'un intérêt particulier sont
les pages consacrées à la vie de relation des communautés paroissiales:
rapports entre fidèles et notables, entre les deux groupes et le clergé, rapports
entre catholiques et protestants avec le problème du «Simultaneum», rapports
aussi entre chrétiens et juifs.

Au terme de son étude, l'auteur peut conclure à la stabilité, à l'organisation
excellente, à la foi sincère ainsi qu'à une pratique religieuse remarquable
dans les paroisses de ce doyenné. Sans être étudiés en eux-mêmes, certains
problèmes comme celui des rapports entre l'Eglise et l'Etat dans l'Alsace,
alors française de fraîche date, ajoutent à l'intérêt de l'ouvrage, qui donne
en annexes documents, tables et notices, la bibliographie, très abondante,
se trouvant dans les pages d'introduction.

Bien que limité par son objet, l'étude vaut en grande partie pour les

autres doyennés bâlois de l'époque, donc aussi pour ceux de la partie du
diocèse devenue suisse à la Révolution. A ce titre le livre revêt un intérêt
certain pour l'histoire religieuse du diocèse de Bâle. Il doit trouver place
dans les bibliothèques des régions suisses limitrophes de l'Alsace.

André Chèvre

200



Georg Denzler: Die Propagandakongregation in Rom und die Kirche in
Deutschland im ersten Jahrzehnt nach dem Westfälischen Frieden. Mit
Edition der Kongregationsprotokolle zu deutschen Angelegenheiten 1649-
1657. Paderm, Verlag Bonifacius-Druckerei 1969, 409 S.

Die von dem Münchener Kirchenhistoriker Hermann Tüchle begonnene
vorbildliche Erschließung der Akten der Propagandakongregation 1 wird in
dieser Arbeit, der Habilitationsschrift seines Schülers G. Denzler, fortgesetzt.
Denzler ediert, im großen und ganzen nach denselben Grundsätzen wie sein
Lehrer, nicht nur die Sitzimgsprotokolle der Propaganda aus der Zeit ihres
zweiten Sekretärs D. Massari (1469-1657) (II. Teil: Acta SC de Propaganda
Fide Germaniam spectantia S. 218-369), sondern bringt auch im ersten Teil
des sauber gedruckten, gut ausgestatteten Bandes eine Auswertung, in der
«alle in den Acta auftretenden Fragen und Probleme mehr oder minder
ausführlich dargestellt werden.» (S. 10). Den sieben Kapiteln des darstellenden

Teils gehen voraus eine Biographie des aus Fermo stammenden, 1649 als

Nachfolger Francesco Ingolis zum Sekretär der Propaganda ernannten und
8 Jahre später, 1657, wegen seiner Tätigkeit für die irische Kirche entlassenen
Dionisio Massari (S. 15-32), und eine knappe Schilderung der komplizierten
«religions-rechtlichen Lage in der deutschsprachigen Diasporakirche» (S. 33-
42), wobei Denzler, in diesem Fall, den Begriff «deutsch» eher politisch und
nicht wie sonst in seiner Edition, «historisch-kulturell» versteht. Die Bemerkungen

zur religionsrechtlichen Situation in der Schweiz, vor allem in
Graubünden, fallen etwas dürftig aus (S. 41 f.). Unter den in den Acta erwähnten
«Angelegenheiten von untergeordneter Bedeutung» (S. 43-52) begegnen u. a.
der sogenannte Bichtgerhandel in Luzern (S. 50 f.), die Bitte der Benediktiner
in Kempten um Entsendung eines Visitators (S. 51), die päpstlichen Kollegien
in Fulda und Luzern, sowie Anliegen der gerade damals recht zahlreichen
fürstlichen Konvertiten. Das Schwergewicht liegt jedoch bei den
Sitzungsprotokollen und deren Auswertung auf der Mission in Norddeutschland und
den damit missionsgeschichtlich auf engste verbundenen Ländern Dänemark-
Norwegen und Schweden (S. 53-121). Die Verhältnisse in Böhmen werden
in den Ausführungen über den Prager Universitätsstreit, die Gründung des

Bistums Leitmeritz und in dem Exkurs über den sogenannten Salzvertrag
von 1630 bezw. 1632 gut beleuchtet (S. 122-152). Die rätische Kapuziner-
mission, konfessionelle Streitigkeiten im Unterengadin, Landrichterwahl in
Chur und die Kontroverse zwischen dem Bistum Chur und dem Kloster
Disentis sind die wichtigsten Fragen aus der Schweiz, mit denen sich die
Propaganda in dieser Zeit zu befassen hat (S. 152-164). Kirchliche Reaktionen
auf den Westfälischen Frieden (S. 165-172) spielen natürlich eine gewisse
Rolle. Doch unterstreichen die Hilflosigkeit der Propaganda in dieser
heiklen Frage hinreichend eine Interpellation des Augsburger Administrators
Johann Rudolph von Rechberg (als Beilage Nr. 4 abgedruckt S. 379-380),

1 H. Tüchle, Acta S.C. dc Propaganda Fide Germaniam spectantia. Die Protokolle

der Propagandakongregation zu deutschen Angelegenheiten 1622-1649
(Paderborn 1962).

201



sowie dessen an die Reichshofkanzlei gerichteter Protest vom 28. 1. 1650

(als Beilage Nr. 5 abgedruckt S. 381-382), schließlich eine Beschwerde des

Bremer Kanonikers Kaspar v. Brüggeney über die schlechte Behandlung
katholischer Geistlicher durch die Schweden und über die Vergebung kirchlicher

Benefizien an Prädikanten. Günstig war dagegen dank der Unterstützung

durch Herzog Wolfgang Wilhelm die Situation in den niederrheinischen
Missionsgebieten von Jülich, Kleve und Berg. Das knappe Kapitel «Pfalz-
Neuburg und die Römische Kurie» (S. 173-177) sollte die Aufmerksamkeit
auf einen großen, leider stark vernachlässigten Problemkreis des 17. Jahrhunderts

lenken. Auch das folgende Kapitel «Der Nachlaß des Osnabriicker
Weihbischofs Kaspar Münster (S. 178-184) bringt zahlreiche Hinweise für
weiterführende Detailforschung. Es wäre sehr zu begrüßen, wenn einmal
die Bedeutung der Weihbischöfe für die Diasporakirche und die Missionsgebiete

für einen größeren Zeitraum untersucht und von dieser Fragestellung
her das Bild des reichskirchlichen Episkopats aufgelockert und belebt würde.
Die demnächst im Druck erscheinende Dissertation meines Schülers Klaus
Jaitner, «Die Konfessionspolitik des Pfalzgrafen Philipp Wilhelm von Neu-
burg in Jülich-Berg von 1647 bis 1679» wird weitere Aufschlüsse über ein für
die spätere konfessionsrechtliche Entwicklung wegweisendes Kampf- und
Experimentierfeld im Westen des Reiches bringen. Zu Weihbischof Kaspar
Münster und dem Kölner Konvertitenseminar enthält das Archiv der Kölner
Nuntiatur noch reiches, nicht ausgewertetes Material. Übrigens hat, was
Denzler offenbar entgangen ist, auf Münster bereits August Franzen, Der
Wiederaufbau des kirchlichen Lebens im Erzbistum Köln unter Ferdinand
von Bayern, Erzbischof von Köln 1612-1650 (Münster i. W. 1941) 367 ff.

hingewiesen. Eine Biographie dieses glaubenseifrigen, «von brennendem
Reformeifer» (S. 179) erfüllten Karmeliters wäre kaum weniger ein
kirchengeschichtliches Desiderat als eine aus den Quellen gearbeitete Würdigung des

außerordentlich fähigen, aber oft unbeherrschten Kapuzinermissionars
Valerian Magni, dessen Kämpfe, Leiden und trauriges Ende Denzler in einem
der interessantesten Kapitel (S. 185-212) seiner Darstellung einzufangen
versteht.

Der Ertrag des sowohl in dem Editions- als auch in dem Darstellungsteil
gründlich gearbeiteten Bandes für die Geschichte der deutschsprachigen
Diasporakirche und der Propaganda um die Mitte des 17. Jahrhunderts ist
beachtlich 2. Es wäre sehr zu begrüßen, wenn das große, von Tüchle begon-

2 An Ergänzungswünschen und Corrigenda ist nur wenig zu notieren. S. 37

erfährt man mit einigem Staunen, daß «die Mehrzahl der Reichsstädte zu den
Reichsständen (gehörten), ohne aber Sitz und Stimme auf Reichstagen zu haben.»
— Zu S. 56 konnte Denzler die fast gleichzeitig erscheinende Arbeit von Gottfried
Lorenz, Das Erzstift Bremen und der Administrator Friedrich während des
Westfälischen Friedenskongresses. Ein Beitrag zur Geschichte des schwedich-dänischen
Machtkampfes im 17. Jahrhundert (Münster i. W. 1969) nicht mehr heranziehen.

- Walenbruch im Register (S. 409) ist zu korrigieren in Walenburch (im Text
S. 107, 174 usw. richtig). Die Untersuchung von H. Wamper über die Walenburch
ist im Literaturverzeichnis S. 392 verstümmelt angegeben. - Warum wird das

202



nene Forschungsvorhaben in weiteren Editionen und Darstellungen zügig
fortgeführt werden würde. Heribert Raab

Walter Müller: Landsatzung und Landmandat der Fürstabtei St. Gallen.
Zur Gesetzgebung eines geistlichen Staates vom 15. bis zum 18. Jahrhundert.
St. Gallen 1970. xix-340 S. (Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte,
herausg. vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen, Band 46).

Der Verfasser, der im letzten Jahrzehnt schon mehrere Studien zur
Rechtsgeschichte des St. Galler Klosterstaates vorgelegt hat, bietet hier die
kritische Edition (mit Register, als Vorabdruck aus dem von ihm bearbeiteten

Rechtsquellenband) und einen Kommentar der beiden grundlegenden
Kodifikationen des St. Galler landesherrlichen Rechts, der Landsatzung und
des Landmandats, wobei er von den ersten Fassungen des 15. resp. 16.
Jahrhunderts bis zu den letzten Erweiterungen des 18. Jahrhunderts alles ihm
Erreichbare einbezieht. Die Landsatzung ist der Reformtätigkeit des Abtes
Ulrich Rösch (1463-1491) zu verdanken, der eben in dem Jahr 1468, als der
Klosterstaat durch den Erwerb der Landschaft Toggenburg erheblich
vergrößert wurde, für die Alte Landschaft (entsprechend etwa dem heutigen
Amtsbezirk Rorschach) und die Errichtung einer zcntralistischen
Landesherrschaft eines einheitlichen Rechts bedurfte. Ursprünglich bestand die
Landsatzung aus einigen dem Huldigungseid der Gotteshausleute
vorangestellten und jährlich beschworenen Artikeln, die im Lauf der Zeit stark
vermehrt wurden und deren Erweiterung seit 1525 der Approbation durch
die eidgenössischen Schirmorte Zürich, Luzern, Glarus und Schwyz
unterworfen sein sollte. Danach kam es zum Stillstand in der Weiterentwicklung
der Landsatzung; das neue Recht wurde fortan in das Landmandat
aufgenommen. Während die Landsatzung vor allem der mittelalterlichen Frie-
densordnung diente, wurde das Landmandat als neuzeitliche Polizeiordnung
entwickelt, ausgehend von der Kirchen- und Sittenordnung der Reformationszeit.

Es ist im wesentlichen ein Werk der katholischen Reform unter
Abt Diethelm Blarer (1530-1564) und besteht in einer Zusammenfassung
(seit 1542) von Einzelmandaten, die dann wie die Landsatzung und mehr und
mehr mit ihr verquickt jährlich beschworen wurde und neben der der Erlaß
von Einzelmandaten - die nicht immer auch in das Landmandat übernommen

werden - weiterging. Der Verfasser bemüht sich, die Unterscheidung
zwischen Satzung und Mandat herauszustellen; in bezug auf den Charakter
des Mandats wären hier heranzuziehen die Ergebnisse der Aktenkunde
(vgl. zusammenfassend H. O. Meisner, Archivalienkunde vom 16. Jahrhundert

ältere Werk von A. Bertram, Die Bischöfe von Hildesheim (1896) aufgeführt,
nicht aber dessen sehr viel ausführlichere dreibändige «Geschichte des Bistums
Hildesheim (1899-1925) - S. 197 f. : Magnis Bericht über die Konversion des

Landgrafen Ernst von Hesscn-Rheinfels und seiner Gemahlin bedarf in einzelnen
Punkten der Korrektur, vor allem ist der Anteil des Kapuziners bei diesem Glaubenswechsel

weniger entscheidend gewesen als er ihn selbst darstellt.

203



bis 1918, Göttingen 1969, p. 137 ff.). Die seit dem Ende des 16. Jahrhunderts
zunehmende Verflechtung der beiden Rechtsquellen erschwert aber eine
materielle Unterscheidung sehr. Bevor der Verf. den Sachgehalt der beiden
Rechtsquellen im Detail untersucht und vergleicht, zeigt er mit bemerkenswerter

Klarheit die Beziehungen zu den übrigen - älteren und Jüngern -
St. Galler Rechtsquellen auf, wie dies nur jemandem möglich ist, der die
Materie vollkommen beherrscht. In einem abschließenden, der geistigen
Umwelt und fremden Einflüssen gewidmeten Kapitel kann der Verf. zeigen,
daß im Gegensatz zu der von F. Elsener vertretenen Ansicht in Landsatzung
und Landmandat von einer Rezeption des gelehrten Rechts nur wenig zu
spüren ist. Mit diesen wenigen Hinweisen ist der reiche Gehalt des Buches
kaum angedeutet. Peter Rück

Kathleen Ashe, O.P.: The Jesuit Academy (Pensionnat) of Saint Michel in
Fribourg, 1827-1847. Editions Universitaires, Fribourg (Suisse) 1971, 196 pp.

Cette thèse de doctorat de Kathleen Ashe O.P., publiée dans les Etudes et
Recherches d'histoire contemporaine de l'Université de Fribourg, fera sans
doute plaisir à tous ceux qui s'intéressent à l'histoire fribourgeoise du XIXe
siècle. Ecrite en anglais, elle est, grâce à son style dépouillé, facilement accessible.

Ce travail pourtant dépasse le cadre de l'histoire fribourgeoise, car
il touche le problème de l'éducation en général et de son histoire, s'agissant
ici d'une époque cruciale où des conceptions différentes s'affrontent âprement
dans ce domaine.

La diversité des questions soulevées par l'a. font la richesse du livre. Ce

sont, entre autres, l'analyse des facteurs qui ont contribué à faire du Pensionnat

des Jésuites de Fribourg une maison d'éducation de renommée internationale;

l'étude des hommes qui la dirigeaient et de ceux qui y furent formés.
L'a. souligne avec raison l'influence de cette institution sur le Collège et la
Ville de Fribourg et sur les idées nouvelles en matière d'éducation.

Roland Ruffieux, professeur à l'Université de Fribourg, qui dirige la
publication des Etudes et Recherches d'histoire contemporaine, dans une
préface en français, introduit cet intéressant travail par une synthèse claire
et précise. A. J. Marquis

Michele Maccarone: Il Concilio Vaticano I e il giornlae di Mons. Arrigoni.
(Italia Sacra, Studi e Documenti di storia Ecclesiastica, Bd 7 u. 8) Editrice
Antenore Padua 1966, xn u. 509 u. 188 S.

Aus Anlaß des 2. Vatikanischen Konzils ließ der Erzbischof von Lucca,
Kardinal Chiarlo, Papst Johannes XXIII. das Konzilstagebuch überreichen,
welches sein Vorgänger in Lucca, Arrigoni, auf dem 1. Vatikanum geführt
hat. Der Papst übergab es dem Kirchenhistoriker der Lateranuniversität
Mgr. Michele Maccarone, der es kritisch editierte und mit einer zu einem
stattlichen Bande ausgewachsenen Einleitung versah. Arrigoni (1805-1875),

204



ein gebürtiger Bergamasker war seit 1850 Erzbischof von Lucca. In kirchlichreligiösen

Belangen hielt er sich an das Herkömmliche, ohne besondere
Initiativen zu entfalten; in kirchenpolitischer Hinsicht zeichnete er sich
durch eine Mäßigung aus, die seiner Diözese Konflikte mit Piémont ersparten.
1867 war er in Aussicht genommen als Erzbischof von Mailand; die Ernennung

scheiterte jedoch am Widerspruch der Regierung. Arrigoni, der Mitglied
der Kommission für Kirchendisziplin war, gehörte zur infallibilistischen
Richtung, ohne ein besonderers Draufgängertum an den Tag zu legen.
Sein Tagebuch liegt etwa auf der Linie der Aufzeichnungen von Bischof
Ullathorne, die C. Butler für seine Geschichte des 1. Vatikanums verwertet
hat. Es enthält zumeist eine knappe Zusammenfassung einzelner Reden in
einem oder mehreren Sätzen. Dazwischen der interessantere Teil :

Zwischenbemerkungen oder Notizen über wichtige Ereignisse und Neuigkeiten am
Rande des Konzilsverlaufs. Die Bedeutung des Tagebuchs liegt gerade hier:
es ist das erste, bedeutsame Tagebuch eines italienischen Konzilsteilnehmers,
welches der Forschung zugänglich gemacht wurde.

Die Einleitung von Maccarone sprengt den gewöhnlichen Rahmen einer
Einleitung. Sie enthält in ihrem ersten Teil eine biographische Studie über
Arrigoni (3-134); im zweiten eine Darstellung des Konzilsverlaufs unter
spezieller Berücksichtigung des italienischen Anteils (135-509). Die Einführung

Maccarones läßt die bisher erschienenen, fast ausnahmslos schwachen
SpezialStudien zum Thema Italien und 1. Vatikanum weit hinter sich zurück.

Im Rahmen dieser Besprechung wollen wir uns darauf beschränken 'zwei
Aspekte hervorzuheben. Da ist zunächst der persönliche Einfluß Pius' IX.
auf das Konzilsgeschehen. Der Charakter des Papstes erscheint in seiner
störrischen Eigenwilligkeit während des Konzilsverlaufs stark ausgeprägt. So

erfahren wir, daß Pius IX. im März 1870 den Vorschlag der Minorität verwarf,
dem auch die Mehrheit der Konzilspräsidenten zugestimmt hatte, paritätische
Gruppen zur Diskussion der Unfehlbarkeitsfrage (S. 350) zuzulassen. Die
im April eingereichte Petition der Bischöfe Mittelitaliens, die Diskussion der
Unfehlbarkeit bis nach der Verabschiedung des Schemas «de Ecclesia» zu

vertagen, fand keine Gnade beim Papst. Vor allem kirchenpolitische
Bedenken hätten Pius bestärkt, keinen Aufschub zu gewähren und den Stier
mit den Hörnern anzupacken (S. 389. - Hier wäre aber kritisch zu bemerken,
daß M. die Befürchtungen des Papstes im Hinblick auf einen
deutschfranzösischen Krieg zu übertrieben sieht. Diese waren im April und Mai
noch nicht in einem akuten Stadium), entgegen dem Rat von Kardinal
Corsi, nicht gleich voranzupreschen. Pius hat auch die Bedenken der
Konzilspräsidenten vor einer vorzeitigen Diskussion der Unfehlbarkeitsvorlage
in den Wind geschlagen; auf seinen Wunsch mußte am 25. April der Entwurf
der Vorlage «DeRomano Pontifice» ausgeteilt werden. (S. 372 ff.) Die Entgleisung

des Papstes gegenüber Kardinal Guidi von Bologna, der der orthodoxen
thomasischen Richtung des Dominikanerordens angehörte, hätte wohl
schärfer herausgestellt werden können; der Bericht Imbro I. Tkalacs, den
M. anführt (S. 431, Anm.) enthält offensichtliche Übertreibungen, die aber
die Tatsache nicht umstoßen, daß der Papst dem Kardinal am Abend seiner

205



Konzilsrede eine Szene machte. Genau so selbstmächtig ist der Papst dann,
verärgert über den Konzilspräsidenten Kardinal Bilio am 14. Juli
vorgegangen, indem er ihm befahl den ominösen Zusatz «ex sese non autem e

consensu ecclesiae» in die bereits votierte Unfehlbarkeitsformel einzufügen
(S. 469). M. vermutet, daß ein italienischer Bischof der Majorität der
Verfasser jenes unsignierten Briefes sei, in dem der Papst aufgefordert wurde,
den Gallikanern letzte Hintertüren in der Unfehlbarkeitsvorlage zu verriegeln.

Etwas ausführlicher wollen wir uns mit der Stellung Piemonts zum Konzil
befassen. Maccarone hat dafür die Aktenbestände des italienischen
Außenministeriums «Archivi di Gebinetto (1861-1887) Concilio Ecumenico 1869-
1870», Nr. 209-212 ausgewertet. Diese Darstellung räumt mit der
Auffassung auf, daß Piémont sich nur wenig um das Konzil gekümmert habe.
Es hatte ja die stärksten nationalen Interessen an dieser Bischofs Versammlung,

der man nicht ihne Begründung nachsagte, sie wolle die weltliche
Gewalt des Papstes zum Dogma erheben. Sogleich nach Bekanntwerden der
Einberufungsbullen erbat Ministerpräsident Menabrea vom Minister des

königlichen Hauses, Marchese Gualterio, ein Promemoria über das künftige
Konzil. Gualterio sah die Situation etwas schwarz - den italienischen
Episkopat hielt er für den am wenigsten kultivierten der Welt -, legte aber dem
Staat Zurückhaltung auf und empfahl lediglich Konsultationen mit anderen
Regierungen. Am 25. Juli 1868 erging ein Zirkularschreiben Menabreas an
alle diplomatischen Vertreter Italiens, Informationen über die kirchliche
Situation im Hinblick auf das kommende Konzil zu sammeln. Weiter zog
Menabrea Gutachten früherer Vermittler zwischen dem Hl. Stuhl und
Piémont ein, u. a. von Graf Bon-Compagni, Dr. Diomede Pantaleoni und Graf
Federigo Sclopis di Salerono. Letzteres hält M. für das Beste, das von einem
Laien in der Konzilsfrage geschrieben wurde. Sclopis warnt vor einer
Einmischung in die Konzilsangelegenheiten; ein solches Vorgehen stehe in
Widerspruch mit der von Menabrea entwickelten Idee der Trennung von
Kirche und Staat. Er befürchtete zwar keine Dogmatisierung, aber doch eine

Aufwertung der weltlichen Macht. Menabrea wollte auch noch Theologen
heranziehen. Als der als liberal reputierte Turiner Professor Giuseppe Ghirin-
gella sich ihm verweigerte, fand er in Luigi Tosi, dem Kapitelsvikar von
Cremona, einen willigen Ratgeber, der ihm im Laufe des Vorbereitungsjahres
drei Abhandlungen zur Verfügung stellte. Tosi war ein italienischer Patriot -
1848 war er kurz Präsident der provisorischen Regierung von Mantua - der
seine Unzufriedenheit mit dem herrschenden Kurs in Rom nicht verhehlte.
Seine erste Abhandlung « Il concilio oecumenico e lo Stato» wurde ins Französische

übersetzt und unter dem Titel : «Le concile oecuménique et les droits de
l'Etat» von der Regierung verteilt. Die zweite Abhandlung hatte zum
Verfasser den Erzpriester von Viadana, Antonio Parazzi und seinen Bruder
Luigi : sie erschien bei Treves in Mailand unter dem Titel : Per il XX Concilio
ecumenico. Appello ai parroci, canonici, moderatori dei Seminari e seaerdoti

italiani. Ob das dritte opus von Tosi, dessen Verfasserschaft hier zum ersten
Mal nachgewiesen wird: Direttorio per i Vescovi veröffentlicht wurde, sagt
M. nicht.

206



Es ist auffallend, daß der Kleriker Tosi weit mehr als die von Menabrea
konsultierten Laien staatskirchlich-josephinistischen Gedankengängen nachhing.

Tosi ging von der Kontrolle der Kirche durch den Staat aus; der
Staat habe das Recht zu bestimmen, welche Bischöfe das Konzil besuchen
dürften usw. Aber die einzige internationale diplomatische Initiative, die
von diesen Gedankengängen getragen war, die Hohenlohesche Zirkulardepesche

vom 9. April 1869 - Italien hatte sehr prompt darauf reagiert —

verlief im Sande. Die Nichteinmischungspolitik schien sich als die einzig
vernünftige Verhaltensweise zu empfehlen. In diesem Sinne war auch das
Schreiben abgefaßt, mit dem der italienische Justizminister am 30. September
1869 den Bischöfen den Besuch des Konzils freistellte. In Rom - die Kardinäle
hatten 1865 bei den ersten Konzilssondierungen gefürchtet, es könnten den
Bischöfen die Pässe entzogen werden, wie 1862 enläßlich der Kanonisation
der japanischen Märtyrer - wurde diese Nachricht mit größer Erleichterung
aufgenommen. Es kam sogar zu einer diplomatischen Mission, mit der
Giuseppe Bertinotti betraut wurde, die aber wie so manche vor ihr, ergebnislos

blieb. Am 5. Oktober betonte Italien in einem Rundschreiben an die
Mächte, es wolle die Freiheit des Konzils respektieren. Was sie aber nicht
hinderte, Döllingers Janus auf Staatskosten ins Italienische übersetzen und
an oppositionelle Geistliche verteilen zu lassen. Auf der anderen Seite arbeitete
Piémont mit der römischen Polizei zusammen, um zu verhindern, daß es
während des Konzils zu Unruhen in Rom käme. Und das in Neapel einberufene

Gegenkonzil des antiklerikalen Grafen G. Ricciardi wurde kurz nach
seiner Eröffnung geschlossen, weil beleidigende Worte über Napoleon III.
gesagt worden seien. Angesichts der repressiven Kirchenpolitik Piemonte
war es jedoch nicht verwunderlich, daß unter dem Episkopat keine Bereitschaft

vorhanden war, mit dem Ministerium zusammenzuarbeiten und ihm
Konzilsinformationen zu liefern. Eine Liste, die Menabrea zusammenstellen
ließ, weist sieben Namen von regierungsfreundlichen Bischöfen auf.

Auf Menabrea folgte im Dezember 1869 Lanza mit Visconti-Venosta als
Außenminister. Die Konzilspolitik änderte sich in dieser Periode nicht.
Da Piémont keinen offiziellen Vertreter in Rom hatte, um sich über das
Konzil informieren zu lassen, sandte Visconti Venosta Imbros I. Tkalac, einen
im Außenministerium beschäftigten Kroaten als privaten Berichterstatter
nach Rom. (Die Berichte Tkalacs sind inzwischen von A. Tamborra
herausgegeben worden.) Im April 1870 beauftragte Lanza einen Grafen Ladislaus
Külciscky mit einem ähnlichen Informationsauftrag. Da dieser aber in
Terni und nicht in Rom sich aufhielt und deshalb nur aus zweit- und dritt-
rangigen Quellen schöpfen konnte, sind seine Berichte (44), wie auch der
Rezensent sich überzeugen konnte, bedeutungslos. Das Informationsproblem
scheint dem Außenminister Besorgnis gemacht zu haben, versuchte er doch
am 31. Januar 1870 einen Meinungsaustausch der Regierungen in
Konzilsangelegenheiten anzuregen.

Nicht sehr durchsichtig ist die Darstellung der italienischen Konzilspolitik
im März 1870, dem Zeitraum größter diplomatischer Aktivität um das Konzil.
Das Problem, das Piémont am meisten beschäftigte, geht auch aus zwei

207



weiteren Geheimmissionen hervor : die Verhärtung der Beziehungen mit dem
Hl. Stuhle infolge der Befürchtung einer dogmatischen Erklärung über die
weltliche Herrschaft des Papstes. Giuseppe Colucci, Präfekt von Caserta, ging
nach Rom, um Bischöfe vor dieser Entwicklung zu warnen. Aber über den
Kreis der liberalkatholischen Monte-Cassinenser Äbte, Tosti, de Vera und Pap-
palettere kam er nicht hinaus. Ebenso erfolglos waren die Bemühungen des

gelehrten Domenico Berti, einen Bischof zu gewinnen, der die Interessen
Piemonts als Sonderbotschafter vertreten könne. Einen Vorstoß des
ExPriesters De Boni im italienischen Abgeordnetenhaus fing Visconti-Venosta
geschickt auf, indem er vorbehaltlich der Rechte des Staates die Freiheit
der Kirche auf ihrem eigenen Terrain betonte und die piemontesischen
Bischöfe belobigte, die im Konzil gegen die Unfehlbarkeit auftraten.

Zur italienischen Konzilspolitik hätte der zweite Band des Döllinger-
briefwechsels manche Ergänzungen liefern können. So wäre es auch möglich
gewesen, den Einfluß Actons auf die Konzilspolitik abzugrenzen, der hier
nur allzusehr am Rande anklingt. M. ist der Auffassung (S. 207), daß der
italienische Episkopat auf dem 1. Vatikanum besonders frei war, weil die
Regierung kirchenfeindlich war und dies noch zuletzt in der Gesetzgebung
der Jahre 1866/67 bezeugt hatte. Das stimmt nur zum Teil, denn dadurch
war der italienische Episkopat auch stärker der Kurie ausgeliefert und daher
unfreier. Eine Verfolgung schafft wohl einen Freiheitsraum aber auch Zwänge,
die sich in diesem Fall als unkritische Anlehnung an Rom ausgewirkt haben.
Was man vermißt, ist eine Zusammenfassung der Ergebnisse, die sich aus
dieser hervorragenden Untersuchung der italienischen Präsenz auf dem
1. Vatikanum ergibt.

Es ist zu hoffen, daß die Arbeit von Maccarone, die in verdienstvoller Weise
zum ersten Mal den Rahmen des italienischen Beitrags zu diesem Konzil
abgesteckt hat, weitere Arbeiten anregen wird. Sie wird für Jahre hinaus die
beste Gesamtdarstellung zu diesem Thema sein, das in der Konzilsliteratur
bisher stiefmütterlich behandelt wurde. V. Conzemius

208


	Rezensionen = Comptes rendus

