Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 65 (1971)

Artikel: Die frihkarolingische Passio der Zircher Heiligen
Autor: Muller, Iso

Kapitel: 7: Die Revelacio des Monches Florencius

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(d17 mostri) zu finden sind, echte alte Hinweise auf die friithere heidnische
Zeit von Ziirich zu sehen. Tatsdchlich sind Weihe-Inschriften fiir Merkur
in Solothurn und Baden, solche fiir Juppiter (lov: Optimo Maximo)
in Vindonissa und Moudon erhalten!. Aber gerade auf dem Platze
Zirich fehlen epigraphische Zeugnisse. Entscheidend ist dagegen, daB
ausgerechnet die Apostelgeschichte 14,12 berichtet, wie im kleinasiati-
schen Lystra Paulus fiir Merkur und Barnabas fiir Juppiter gehalten
wurden 2. Und aus der gleichen Quelle erfahren wir, wie die Epheser
ihre Magna Diana feierten (19, Vers 27-28, 34-38). Der Ziircher Legen-
denschreiber kannte auch aus den Psalmen die Begriffe Magnus Dominus,
Deus magnus (Ps 47, 76, 94, 146). Diese Schriftstelle war ihrerseits
wiederum in den Martyriumsberichten verwendet worden 3. So kommen
wir zum SchluB, daB hinter der Wendung per magnos deos der Ziircher
Passion nicht eine echte Tradition aus der Antike, sondern ein Ereignis
aus der Apostelgeschichte stand, worauf auch die sonstige ausgiebige
Beniitzung der Schrift hinweist. So 148t sich das Vorkommen von
Merkur und Juppiter erkliren, die der Christenverfolger Maximian in
der Legende von Felix und Regula anfiihrt 4.

7. Die Revelacio des Monches Florencius

Am Schluf3 fithrt die Passio ihren Inhalt auf eine Eingebung des
heiligen Monches Florencius zuriick: passio... sancto agone sancto Flo-
remcio monacho per spiritum sanctum est revelata. Dieser Satz, den wir
hier im klassischen Karolingerlatein zitieren, ist schon stilistisch zu-
sammengehorig, wie die Figur der Traductio zeigt: sancto (Ablativ),
sancto (Dativ), sanctum (Akkusativ). Solche Visionen sind seit der Zeit
der Kirchenviter Ambrosius und Augustinus iiberliefert . Gelegentlich
wird die Offenbarung auf den ardor praesagiz, also auf die brennende

1 HowaLp-MEYER, Die romische Schweiz (1940), S. 250-251, 273, 276, 295.

2 Schon HEER 10 wies auf diese Stelle hin.

3 In der Passio S. Bonifatii martyris (Kap. VII und X) begegnet uns: Magnus
Deus Christianorum, magnus Deus sanctorum martyrum, Ruinart II 180, 184
= BHL 1413. In Kap. II des Martyrium Apollonii et sociorum eius findet sich der
gleiche Gedanke: Magnus et unus est Deus Christianorum. RuiNarT I1I 145 = BHL
6804.

4+ Prof. Ernst Meyer, Zirich, bemerkte dazu: «DaB noch eine echte Tradition
aus romischer Zeit mitspielen kénnte, scheint mir sehr zweifelhaft» (Brief vom
5. Mai 1970).

3 So wenn es hei3t: ex visu, ex monitu, monstrante Deo, per somnia revelata.

180



Sehnsucht nach einem Zeichen von oben zuriickgefithrt 1. Der Begriff
agon bedeutet Not und Bedrédngnis, aber auch eine pugna spiritualis
(Beda, Walahfrid, Hraban) 2. Wir kénnen es hier etwa iibersetzen mit:
in angestrengtem Forschen, im heiBen Ringen nach der Wahrheit.
Die beiden Bezeichnungen ardor praesagii und sanctus agon sind einander
sehr verwandt.

Diese himmlischen Enthiillungen betrafen meist den Ort des Grabes,
konnten aber auch den Namen oder den Todestag eines Heiligen bein-
halten. Gelegentlich wollten sie den Ort zur Griindung eines Klosters
bezeichnen 3.

Bei der Revelacio der Ziircher Passio geht es nicht um die Existenz
oder die Namen der Heiligen, auch nicht um Grab oder Kult, sondern
einzig um die Gesprdache der Heiligen mit dem Richter, die Erscheinung
der Engel und das Kephalophoren-Mirakel, mit andern Worten um die
aus Bibel, Liturgie und Legende genommene Ausschmiickung des
Martyrium-Berichtes. Wie der Dichter einen historischen Kern durch
frei erfundene Episoden und Reden weiterentwickelt, so dhnlich ver-
fuhr auch der mittelalterliche Hagiograph: Eine fromme und erbauliche
Erzdhlung sollte die an sich trockene und fast einsilbige Nachricht vom
Martyrium zweier Geschwister lebendiger und anschaulicher gestalten
und so den weitesten Kreisen zugédnglich machen.

Die ganze Ausschmiickung und Dramatisierung wurde dem Monche
Florencius zugeschrieben. Ménche spielten bei solchen Offenbarungen
und bei Reliquienauffindungen gelegentlich eine Rolle * Die Frage stellt
sich nun, ob Florencius wirklich ein Ménch war 3. Moglicherweise handelte
es sich um einen Einsiedler.

1 L. Duprraz, Les Passions de S. Maurice d’Agaune (1961), S. 138-139.

2 Mittellateinisches Wérterbuch I (1967), col. 403-404.

3 Bei diesen Revelationen spielten geheime Wiinsche und lang gehegte Hoff-
nungen eine nur zu groBe Rolle, sodafl der Enthusiasmus freies Spiel hatte. Dagegen
wehrten sich staatliche wie kirchliche Vorschriften (Gesetz des Theodosius von
386 und Bestimmungen des afrikanischen Konzils von 401. Vgl. H. DELEHAYE,
Les Origines du culte des martyrs (1933), S. 73-91. H. GUNTER, Psychologie der
Heiligen (1949), S. 208, 224-225, 264—266. Dazu M. BEssoN, Monasterium Acaunense
(1913), S. 25-39 sowie L. DupPraz, op. cit., S. 118 ff.

* So Migetius bei der Auffindung der Stephanus-Uberbleibsel und ein Archi-
mandrit eines Klosters bei der Inventio von T&aufer-Reliquien. Nicht umsonst
muBte Augustin vor Heuchlern warnen, die im Monchsgewand Martyrerreliquien
verkaufen. Vgl. DELEHAYE, op. cit., S. 80, 83, 89. Das Zitat des hl. Augustinus in
PL 40, 575.

5> Monachus konnte verschiedene Bedeutungen haben. Im eigentlichen und
frithesten Sinne waren nur die Einsiedler monachi. Selbst Benedikt von Nursia

181



Weiter fillt die Bezeichnung sanctus auf. Sie bedeutet nicht nur im
strengen kirchlichen Sinne einen Heiligen, spiter einen kanonisierten
Heiligen, sondern wurde auch einfach als Ehrenbezeugung gebraucht !.
In diesem Sinne wird wohl das Wort sanctus im Zusammenhang mit
Florencius aufzufassen sein. SchlieBlich ist zu erértern, in welche Gegend
der Name Florencius weist. In den karolingischen Verbriiderungsbiichern
von St. Gallen, Reichenau und Pfifers finden wir etwa 16 Monche oder
Wohltédter dieses Namens angegeben. Davon gehoren elf nach Rétien
(Pfafers 8, Disentis 2, Miistair 1), zwei nach dem italienisch-lombardischen
Nonantula und nur einer nach Gengenbach 2. Vermutlich lebten auch
zwei Monche in S. Salvatore zu Brescia im 9. Jahrhundert 3. Zu Beginn

t 547) lehnte dieses Ideal nicht ab, wie schon das erste Kapitel seiner Regel zeigt.
Vgl. Benedicti Regula, ed. R. HansLIK, (1960), S. 17. Solche Eremiten gab es auch
in unseren Landen. Man erinnere sich an den Iren Gallus, der sich eine Zelle an
der Steinach errichtete, an den wohl frinkischen Fridolin, der im 7. Jh. lebte und
sein Grab im alemannischen Sickingen fand. Schon dem Anfang des 8. Jhdts.
gehorte der ebenfalls frankische Sigisbert an, der seine Wanderung im rétischen
Disentis beendete. Wie Fintan (t vor 850) und Meinrad (+ 861), der eine auf der
Rheininsel, der andere im «Finsteren Wald» belegen, gab es auch noch im 9. Jh,
Eremiten. Es ist auch zu beachten, dafl nach den Aachener Dekreten von 817
sowohl Ménche wie Kanoniker (monachi aut canonici) Abten unterstellt waren,
so dal3 fiir AuBenstehende die genaue Unterscheidung zwischen der regula monas-
tica und regula canonica nicht leicht war. Vgl. Corpus Consuetudinum Monasti-
carum, ed. K. HALLINGER, I (1963), S. 274, 522, 526, 559.

! Etwa im Sinne von «Hochwiirden» oder «Seiner Gnaden». Die Peregrinatio
der gallischen Silvia aus dem Ende des 4. Jhdts. spricht von den lebenden Zeit-
genossen als von den sancti. So nennt sie sancti clerici vel monachi und eine sancta
diaconissa nomine Marthana. Auch St. Ambrosius (t 397) bezeichnet seine lebende
Schwester als Marcellina sancta soror und charakterisierte zeitgenossische Bischofe
als sancti. H. DELEHAYE, Sanctus (1927), S. 36-37, 52-55. Eugippius spricht in
seiner Vita des hl. Severin (t 482), die er etwa drei Jahrzehnte nach dem Tode
des Heiligen verfalite, nicht nur von den Bischéfen, sondern auch vom presbyter
Lucillus zu dessen Lebzeiten mit den Epitheton sanctus. PL 62, 1195, 1198 Kap. 50,
56, dazu Spalte 1198 Kap. 57: sancti Victoris episcopi. Vgl. O. SCHEIWILLER, Der
hl. Valentin ein Apostel beider Rétien?, in: ZSKG 34 (1940) 4-5. Der Bischof von
Como nannte den Churer Oberhirten 451 sanctus frater meus Asinio. Biandner
Urkundenbuch I (1955), S.3 Nr. 2. Die Abte von St-Maurice werden in ihren
Epitaphien im 6. Jh. als presbyter sanctus oder sanctus moribus oder auch als
mitis sanctusque sacerdos bezeichnet. E. EGLi, Die christlichen Inschriften der
Schweiz vom 4.-9. Jh. (1895), 5. 9,11, 13 Nr. 4, 6, 7. Endlich sind fiir den hl. Kolum-
ban die Episcopi, Presbyteri ceterique s. Ecclesiae Ordines schlechthin die Domini
sancti. Einen Zeitgenossen fihrt er als sanctus Candidus ein. G. S. M. WALKER,
Sancti Columbani Opera (1957), S. 12 Zeile 1 und 5. Vgl. auch S.6 Z. 1 sanc-
tus = timoratus.

2 MGH Libri Confraternitatum, ed. P. PipEr (1884), S. 443 (Register). Der
Gengenbacher Monch ist angegeben in Sang. 227, 3 = Aug. 196, 19.

3 A. VarLenTINI, Codice necrologico-liturgico di S. Salvatore in Brescia (1887),

182



des 9. Jahrhunderts sind drei Florencius im Gebiete von Rankweil-
Frastanz-Schlins nachzuweisen!. Man wiirde also von Ziirich aus
zundchst an Ritien denken und den Namen in irgendeiner Verbindung
mit diesem Sprachgebiet vermuten.

Aber es fragt sich, ob man einem solchen damals iiblichen Namen
die ganze Offenbarung zuweisen wollte. War es nicht nidherliegend,
an eine entferntere hochgeachtete Personlichkeit zu denken oder zu
erinnern? Es ist bekannt, wie beispielsweise um 500 ein kirchlicher
Schriftsteller seine Darstellungen als Schiiler des hl. Paulus herausgab
und daher als Pseudo-Areopagita in die Geschichte eingegangen ist 2.

Im Martyrologium Hieronymianum des 6./7. Jahrhunderts finden sich
sieben verschiedene Heilige dieses Namens, wovon zwei nach Kleinasien
gehoren diirften (Nikomedien und Ancyra, 24. Febr. und 31. Aug.);
drei lebten im Frankenreich (im 4. Jh. ein Bischof von Vienne, 3. Jan;
ein Martyrer in Tile-Chétel im Dép. Cote d’Or, 27. Okt.; ein Bekenner
auf der Ile d’Yeu in der Vendée, 30. Dez.). Es existierte aber auch ein
Martyrer Florentius im italienischen Osimo (16. Mai) und einer im
Castell des deutschen Bonn (10. Okt.). Wir stellen also fest, dafl in
Franzien der Name Florentius beliebt war. Alle lebten vor dem 7. Jahr-
hundert, in dem das Martyrologium entstand 3.

Nach Franzien zeigen aber auch andere Personlichkeiten, so der hl
Florentius, der im 4./5. Jahrhundert lebte (22. bzw. 25. Sept.), sich auf
den Mont-Glonne (Di6z. Angers) zuriickgezogen hatte, wo das Kloster
St-Florent-le Vieil entstand, das 718 erwdhnt wird *. Zu Anfang des
6. Jahrhunderts ist ein Priester Florentius in Saint-Paul-Trois-Chateaux
(Dep. Drome) belegt, dem im 9. Jahrhundert die Vita der hl. Rustica
zugeschrieben wurde . In das 6. Jahrhundert gehoért auch Georgius
Florentius Gregorius ( 594/95), Bischof von Tours und Geschichts-

S. 85. In Mittelitalien lebten im 5./6. Jh. vier Kleriker mit Namen Florentius. Vgl.
Gregorii M., Dialogi, ed. U. Moricca, (1924), S. 332 (Register).

1 Biindner Urkundenbuch I (1955), S. 35, 378-379.

2 Zahlreiche Bistumsgeschichten des frithen Mittelalters verbanden die Anfinge
ihres Sprengels mit dem Wirken eines Apostels. Vgl. W. LEVISON, Aus rheinischer
und frankischer Friithzeit (1948), S. 7-27. M. KocH, Sankt Fridolin und sein Bio-
graph Balther (1959), S.154-155. Noch ein Churer Theologe des ausgehenden
8. Jdhts. setzte so die Genealogie fiir sein Gebiet auf und spannte den Bogen kithn
iiber Paulus und Timotheus zum Koénig Lucius. Wir werden daher eher einen Flo-
rentius suchen, der irgendwelche Bedeutung hatte, irgendwie vorher lebte.

3 Martyrologium Hieronymianum, ed. H. DELEHAYE, (1931), S. 685 (Register).

+ LThK 4 (1960) 171.

3 MGH SS. rer. merov. 4 (1902) 338-339.

183



schreiber des Frankenreiches, dessen Vater Florentius Georgius hief 1.
Dieser Betreuer des Martinusgrabes erzdhlt von einem Senator Florentius,
der Vater des Lyoner Bischofs Nicetius war 2. Ferner weil Gregor von
Tours auch von zwei spanischen Legaten zu berichten, die Florentius
und Exsuperius hieBen und nach Tours kamen 3.

Im letzten Drittel des 6. Jahrhunderts sa auf dem StraBburger
Bischofssitz Florentius, der Nachfolger des hl. Arbogast. Seine Gebeine
wurden 810 von Bischof Rachio aus dem verarmten Kloster St. Thomas
in StraBburg in das Kloster Niederhaslach im Unterelsal iiberfiihrt, da
er als dessen Griinder galt. Der 7. November wurde als Translationstag
gefeiert, wihrend der 3. April der Todestag war *. Nach allem miissen
wir annehmen, daB die Ziircher Passio vor der Ubertragung von 810
geschrieben wurde, die daher nicht etwa der unmittelbare AnlaB ge-
wesen sein kann, warum man auf den Namen Florentius kam. Aber
sicherlich war der Name des StraBburger Bischofs vor 810 auch in der
Stadt von Felix und Regula bekannt.

Von Straflburg wenden wir uns nach Romainmétier, wo wir in der
Mitte des 6. Jahrhunderts zwar keinen Abt Florentius, wohl aber einen
Abt Florianus nachweisen konnen, der Briefe an den hl. Nicetius von
Trier schrieb 3. Es gab aber zu Beginn des 7. Jahrhunderts einen Abt
Florentius in St-Maurice, der fiir sein Kloster ein Privileg von Koénig
Chlotar I. (f 629) erhielt. Dieser Florentius war der 15. Abt, der nach
der Griindung des Klosters durch Kénig Sigismund dem ersten Abte
Namens Hymnemodus (1 516) folgte ©.

1 PL 71, 115, 162, 1070.

2 PL 71, 1041: Vitae Patrum, Kap. 8.

3 PL 71, 972-973: De miraculis S. Martini, Lib. ITI, Kap. 8.

+ LThK 4 (1960) 171. Dazu M. BarTH, Der hl. Florentius, Bischof von StraBburg.
Paris 1952 (Archives de 1'Eglise d’Alsace 1951/52), S. 35, 83-84, 178.

3 J.-P. CoTTIER, L’Abbaye Royale de Romainmédtier et le droit de sa terre (1948),
S. 20, 56.

¢ J.-M. THEURILLAT, L’Abbaye de St-Maurice d’Agaune des origines a la réforme
canoniale, in: Vallesia 9 (1954) 52, 55. — Man hat erwogen, ob nicht Florencius
personengleich mit dem Priester Berold sei, der Kaplan der koniglichen Tochter
Hildegard war. Deren Vater war Ludwig der Deutsche, der Berold 857 verschiedene
Schenkungen machte. Vgl. L. C. MOHLBERG, Das Ziircher Psalterium, in: Zeitschr.
f. Schweiz. Archiologie und Kunstgesch. 5 (1943) 42 Anm. 56. Dagegen spricht
schon, daB3 die Passio nach der dltesten Handschrift Ende des 8. Jhdts. existierte.
Dann setzt sie ja einen Verfasser voraus, der sich wohl auf Florencius beruft, der
also dlter sein muB als der Redaktor der Passio. Somit kommt Berold chronologisch
nicht in Betracht.

184



MuB aber iiberhaupt der Florencius der Passio eine bestimmte histori-
sche Personlichkeit sein? Wenn schon der Verfasser die Gespriche
erfunden hat, warum kann er nicht auch diesen Gewdhrsmann erdichtet
haben? Man darf sich sogar fragen, ob er nicht einen solchen Revelator
vorschieben mufBite, um die Illusion einer Offenbarung vollstindig zu
machen. Dabel bediente er sich eines Namens, dessen Triger ungefahr
im 6.-7. Jahrhundert im Frankenreiche gelebt haben konnte und der
tatsidchlich auch von Heiligen und Wiirdentrdgern gefithrt worden ist.
An hagiographischen Visionen, die den Namen von bislang unbekannten
Heiligen offenbaren, fehlt es nicht. Gregor von Tours erzdhlt uns zweil
solcher Revelationen im weiteren und engeren Gebiete von Tours. Da
war das Grab eines unbekannten Bischofs, der sich dann in einer Er-
scheinung als Bischof Benignus zu erkennen gab. Wiederum existierte
eine Grabstidtte zweier Jungfrauen, die sich in Gesichten als Maura und
Britta auswiesen !. Aber auch sonst sind solche onomastischen Visionen
als Topos der Hagiographie iiberliefert. So wurde Ko6nig Dagobert I.
geoffenbart, dal3 ihn Bischof Aureus geheilt habe. Von einem englischen
Bischof wird dagegen erzdhlt, er habe seine eigenen Gebeine in einer
Erscheinung identifiziert 2.

So ist es durchaus moglich, daB der karolingische Verfasser der Passio |
schlieBlich als Garanten seiner frommen Phantasie einen Florencius
hinstellte. Schon sein Name war christlich gut zu deuten, dazu trug er |
das Kleid eines Ménches und die Krone eines Heiligen. Mit dieser |
Fiktion, die in der mittelalterlichen Literatur durchaus nicht auffallt,
versetzte die Passio den Leser zum Schlusse noch in das mystische
Halbdunkel einer beschaulichen Klosterzelle, dessen frommer Bewohner
unmittelbar vom Himmel iiber das dramatische Verhér und Ende der |
Zircher Heiligen AufschluB3 erhalten hatte. Ein literarisch-legendarischer
Schluf3, wie man ihn nicht besser hitte formen kénnen 3.

1 PL 71, 839-841: De gloria confessorum, Kap. 17 und 18,

2 H. GUNTER, Psychologie der Legende (1949), S. 207-208, 265-266.

3 Dazu F. BLANKE, Die Entstehung der Legende von Felix und Regula, in:
Neue Schweizer Rundschau 5 (1937/38) 315: « Wenn Florentius geschriebene Quellen
oder miindliche Uberlieferung zu Gebote gestanden hitten, so wiirde er sich wohl
kaum auf eine Privatoffenbarung berufen haben. Diese ‘Offenbarung’ hatte eben
den Zweck, das Schweigen der Tradition zu ersetzen; Florentius hat, weil er keine
Uberlieferung vorfand, seine eigene Phantasie zu Hilfe gerufen.»

185



	Die Revelacio des Mönches Florencius

