Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 65 (1971)

Artikel: Die frihkarolingische Passio der Zircher Heiligen
Autor: Muller, Iso

Kapitel: 6: Das Martyrium in Torico

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

lebte sie im gallo-merowingischen Raume weiter, angefangen vom bur-
gundischen Kénig Sigismund (um 500) bis Gregor von Tours (t 594) L.
Dann waren es Kolumban (1 615), Pirmin (1 753) und Bonifatius ( 754),
die dieses Ideal lebendig erhielten 2. Die aszetische Heimatlosigkeit war
noch zur Zeit der Ziircher Passio sehr in Ehren, und nicht umsonst
trugen Monche um 800 den Namen Peregrinus 3. Das Pilgern war zur
karolingischen Zeit ein derart erstrebtes Ziel, dal die Hagiographen
gerne darauf zu sprechen kamen. So verfalte um 800 ein rdtischer
Theologe das Leben des hl. Lucius, den er von England her iiber Augsburg
nach Chur wallfahren 146t. Zugrunde lag die irrige Interpretation der
regio Britannia, die nicht nur England und die Bretagne, sondern auch
die Gegend der Pritanni im Gebiete von Prétigau bis Montafon bedeuten
konnte. Um den Kreis noch gréBer zu machen, lie der rdtische Hagio-
graph das Christentum durch Timotheus von Rom nach Gallien und
von dort nach Britannien bringen. So war ein hagiographischer Reise-
roman von vollendeter Schénheit erdacht *. Was diese Vita fiir die
ganze abendldndische Welt entworfen hat, das zeichnete die Ziircher
Passio im kleineren inneralpinen Kreise nach.

6. Das Martyrium in Torico

Von Glarus fithrte der Weg nach Ziirich, das umschrieben wird:
ad capud lact et fluwium Lidimact, qui 1uxta castrum Turico est (I). In
der ersten und &ltesten Luzerner Traditionsurkunde, die vor 840 ent-
standen ist, lesen wir auch: % castro Turicino uxta fluvium Lindemacs >.
Ahnlich schreibt die Gallusvita von Wetti (1 824): venerunt ad fluvium
Lindimacum, quem sequendo adierunt castellum Turegum vocatum. Inde

1 K. HALLINGER in: Bonifatius-Festgabe (1954), S. 337-340.

2 H. v. CAMPENHAUSEN, Die asketische Heimatlosigkeit im altkirchlichen und
frithmittelalterlichen Ménchtum (1930), S. 3-31.

3 MGH Libri Confraternitatum (1884), S. 488 (Register). — Nicht weit von
Zirich beschloB der hl. Fintan sein Pilgerleben. Er stammte aus Irland, kam
iiber Nordfrankreich nach Rom und von dort iiber Churritien nach Rheinau, wo
er in der ersten Hilfte des 9. Jhdts. als Inkluse lebte und starb. So berichtet seine
um 900 verfaBte Vita. R. HENGGELER, Profe8buch von Pfifers, Rheinau, Fischingen
(1931), S. 259-260.

+ I. MULLER, Zur karolingischen Hagiographie, in: Schweizer Beitrige zur All-
gemeinen Geschichte 14 (1956) 5-15, mit Hinweisen auf die damalige geographische
Reiseliteratur.

5 Quellenwerk zur Entstehung der Schweiz. Eidgenossenschaft. Urkunden 1
(1933), S. 4.

169



etenim adierunt villam vulgo vocatam Tuccinia, quae in capite 1psius lact
Tureginensis sita est. Treffend driickt sich die um 900 verfaBte Vita
des hl. Meinrad aus: tuxta lacum Turicum, quem interfluit Lindimacus
Sluvius 2. Hier finden wir eindeutig den Namen des Ziirichsees. Ad
capud lact kann an sich das obere Ende des Sees bedeuten, wie das bei
Wetti der Fall ist, doch bezeichnet der Ausdruck hier das untere Ende,
den AusfluB der Limmat, wo Ziirich liegt. Schon in der klassischen
Sprache wird caput fiir Miindung und Quelle verwendet 3.

In Ziirich gab es schon in augusteischer Zeit eine rémische Siedlung
auf dem «Lindenhof», wo sich spdter ein Kastell erhob *. Die Wichtig-
keit der Verkehrslage ist dadurch erwiesen, daB3 « Zzurichi» in der StraBen-
karte des Geographen von Ravenna (7. Jh.) genannt wird, die auf die
Verhiltnisse des 5./6. Jahrhunderts zuriickzugehen scheint . In der
Passio erscheint Ziirich als castellum, genau wie in der zitierten Gallus-
vita. Der Hagiograph hat in dialektaler Weise Turico geschrieben und
damit auch hier seinen Standort angezeigt. Erst sein Korrektor dnderte
in Twuricum. Hs. B schrieb zuerst Dwurico, dann Duricum, wihrend
Hs. C fast klassisch Toricum iiberliefert. Die frithere Betonung lautete
Turicum bzw. Turégum, die noch das rdatoromanische Turitg behielt.
Wahrscheinlich hob man zur Zeit der Passio in alemannischer Weise
die erste Silbe hervor, da schon eine Urkunde von 857 villa Zurih mel-
det 6. Die Erweichung des anlautenden T zu D, wie sie in der Hs. B
erscheint, diirfte ebenfalls dem EinfluB der germanischen Bevélkerung
zuzuschreiben sein 7.

Der Zircher Hagiograph berichtet nun in Kapitel VIII iiber die
Enthauptung von Felix und Regula. Daraufhin 146t er Engel und
Heilige vom Himmel her aus der kirchlichen Bestattungsliturgie singen:

1 MGH SS. rer. merov. 1V, S. 259.

2 L. HELBLING, Sankt Meinrad (1961), S. 28. Zu Lindimacus siehe F. ZoPFI,
Die Namen der Glarnerischen Gemeinden. Jahrb. des Hist. Vereins des Kt. Glarus
50 (1941) 15. Zum Umiange des Sees siehe A. TANNER, Die Ausdehnung des Tug-
genersees im Frithmittelalter, in: Mitteilungen des Hist. Vereins des Kt. Schwyz
61 (1968) 141-208. Dazu H. LieB, Lexicon Topographicum I (1967) 76-78, 88-91.

3 Zu caput = Miindung siche HEER 41.

* HowaALD-MEYER, Die romische Schweiz (1940), S. 172, 276-277. E. MEYER,
Neuere Forschungsergebnisse zur Geschichte der Schweiz in rém. Zeit, in: Jahr-
buch der Schweiz. Gesellsch. fiir Ur- und Frithgeschichte 54 (1968/69) 78-79.

5 HowaALD-MEYER, Die rémische Schweiz, S. 172.

6 Text im Geschichtsfreund 8 (1852) 5-6 Nr. 2 sowie im Urkundenbuch der
Stadt und Landschaft Zirich I (1888), S. 27 Nr. 77.

7 HowaALD-MEYER, Die romische Schweiz, S. 172 und 276 zum Namen Ziirichs.

170



In paradyso angeli deducunt wos et cum gloria suscipiant wos martyres.
Dann folgt im Kapitel IX: acciperunt beatissima corpora eorum sua
capita in manibus suis de ripa flumminis Lidimact, ubi martyrio acciperunt,
portantes ea contra montem illum. Diese Kephalophorenepisode diirfte
auf westlichen EinfluB zurtickgehen. Zuerst handelte es sich um ein
Sprechen der toten Martyrer. So erzdhlt uns die Passio der Pariser
Heiligen Dyonysius, Rusticus und Eleutherius, die noch ins 6./7. Jahr-
hundert zuriickgehen koénnte: wt amputatrs capitibus adhuc putaretur
lingua palpitans Dominum confitert 1. Schon im Verlaufe des 7. Jahr-
hunderts war in der Gegend von Beauvais der Inhalt der Passio Justi
bekannt, die in der ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts schriftlich fixiert
erscheint. Die ganze Vita spielt in der Gegend von Auxerre und Amiens.
Die uns interessierende Stelle heil3t: Cum autem tollissent capud suum,
evexit se corpus suso et accipit capud suum in manibus suis et posuil
wlud in sinu suo. Et locuta est lingua eius de capite ipsius et oravit ad
Dominum Deum et dixit etc. Dann beteuert der Martyrer seine Unschuld
und empfiehlt den Gldubigen seine Bestattung an einem bestimmten
Orte (Ite in speluncam, maittite capud meum). Die Darstellung fiigte am
Ende hinzu: sepultus est a paremtibus suis in loco, quod ipse elegit 2.

Die nichste Phase der Entwicklung bestand darin, dal der Martyrer
nicht sein Grab bezeichnete, sondern gleich selbst dorthin ging. Beleg
dafiir ist die Passio Fusciani, Victorici et Gentiani, die uns in einer
Handschrift aus der zweiten Hilfte des 8. Jahrhunderts erhalten ist und
aus dem Kloster Corbie stammt. Die Passio selbst diirfte vielleicht schon
im 7./8. Jahrhundert entstanden sein. Die Heiligen stehen bereits zum
11. Dezember im Martyrologium Hieronymianum des 6./7. Jahr-
hunderts 3. Fuscianus und Victoricius werden nach der Passio in Amiens
hingerichtet und nehmen dann ihr Haupt in die Hinde und begeben
sich zum Grabe des Martyrers Gentian, wo sie ihre Ruhe finden wollen.
Die Entfernung betrug etwas mehr als tausend Schritte. Hier der genaue
Text: Dum sanctorum martyrum cadavera abscissis capitibus iacerent
truncata, cursivi se divino intuente Spiritu gestantes manibus propria
capita ad hospitium Gentiani martyris gressu vemigero pervenerunt, ut

1 MHG Auct. ant. 4 (1885) 104.

2 M. Coens, Nouvelles recherches sur un théme hagiographique: La céphalo-
phorie. Bulletin de I'Académie royale de Belgique, Classe des Lettres, 5¢ série,
t. 48 (1962) 231-253, besonders 235-242.

3 LThK 4 (1960) 473, wonach die legendarische Passio «nicht vor dem 7. Jh.
entstanden» ist.

171



quem exhortando adepts fuerant comitem, cum eodem simul dormirvent in
requiemn . Dazu bemerkt der Bollandist M. Coens: Aprés la fabulation,
muette ou audible, il y a la marche céphalophorique. Celle-ci, qui toujours
est mise en rapport avec le lieu de la sépulture du saint, traduit en acte
ce qui, dans le cas de S. Just par exemple, n’était qu'une instruction
orale, donnée a des proches. Ainsi, les SS. Fuscien et Victoric s’en vont-
ils, aprés leur décapitation, rejoindre le corps du vieillard Gentien,
avec lequel ils désirent reposer a jamais. Lisez: 'hagiographe prétend
justifier par la volonté méme des martyrs un état de chose existant, a
savoir la réunion des trois corps dans une méme sépulture 2.

In einer zweiten anonymen Passio der Pariser Heiligen, die einige
Jahre vor derjenigen von Hilduin (um 830) entstand, lesen wir: triumphas
beatissimi sancts Dionysii et pontificis venerandi sanctum exanime cadaver
erexit, beataque manu caput a corpore lictoris ense truncatum pendulum
caput brachiis victitans atque ab tllo montis cacumine duobus fere milibus
Jirmis gressibus apportavit’. Die ganze Szene schmiickte dann Abt Hilduin
um 830 noch mehr aus: beatissimi Dionysit se cadaver erexit sanctagque
manu caput a corpore dolabra lictorrs truncatum, angelico ductu gressum
regente, et luce coelesti circumfulgente etc. Der Heilige trug sein Haupt
vom Berge seiner Richtstdtte per duo fere millia usque ad locum, in gquo
nunc Dei dispositione et sua electione requiescit humatum, sine cessatione
hymnis dulcisonis Deum laudans *. — Wir konnen daher auch in Ziirich
die Kopftragerlegende so interpretieren, daB sie den lokalen Unterschied
zwischen der Blutstelle und dem Grabe erkliren wollte. In die Ent-
wicklung reiht sich unsere Quelle gut ein, denn sicher entstand unser
Dokument nach der ersten Dionysius-Erzdhlung (6./7. Jh.) und wohl
auch nach dem Berichte iiber Fuscianus und Victoricius (7./8. Jh.).
Die Ziircher Passio entstand jedoch vor der Hilduin-Darstellung der
Pariser Heiligen, die bereits die Engelserscheinung, dann das himmlische
Licht und das Singen von Hymnen in die Kephalophorenerzihlung
hineinnimmt. So ausgeschmiickt erscheint die Ziircher Passio nicht, wo
offenbar kein so groBer Literat und Politiker wie Abt Hilduin von St-
Denis am Werke war 5. — Was freilich die Engelerscheinung anbetrifft,

! CoENs, op. cit. S. 243, Der Text findet sich auch bei Henri Moretus PLANTIN,
Les Passions de saint Lucien et leurs dérivés céphalophoriques (1953), S. 59.

2 CoENS, op. cit. S. 252.

3 Text bei PranTIiN, S. 60, dazu CoEeNs, S. 243.

+ Text bei PLANTIN, S. 60-61 sowie PL 106, 47.

3 Vgl. M. BUCHNER, Das Vizepapsttum des Abtes von St-Denis (1928), S. 52-85.

172



so ist fiir unsere Ziircher Darstellung ein Analogon in der dltesten Vita
des hl. Lucian von Beauvais (8. Januar) vorhanden. Diese ist aus dem
8. Jahrhundert iiberliefert und berichtet den Tod des Heiligen: Unus
vero ex 1psis, evaginato gladio, cervice iam parata, amputavit capud eius.
Facta est vox de coelo ad ewm dicens: Beate famule meus Luciane, qui
propter me sanguinem fudists in terram, veni ad wme et suscipiant te angeli
met et perducant te in coelestem Hievusalem '. Der Heilige ist hier noch
nicht ein Kopftriger, wohl aber heiBlen ihn die Engel fast gleich wie
in der Passio von Felix und Regula willkommen.

Da alle vorhandenen Belege aus Franzien stammen, genauer aus dem
Gebiete zwischen Amiens und Auxerre, diirfte wohl von dorther die
Inspiration fiir die Kopftrigerlegende gekommen sein, ohne dall wir
freilich die genauen Wege der Ubertragung wiilten. Das alemannische
Gebiet war ja schon lingst dem Frankenreiche einverleibt und wurde
gerade in der ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts noch stirker an das
westliche GrofBreich gezogen (Griindung der Reichenau 724, Beseitigung
des alemannischen Herzogtums, Bestrafung eines Aufstandes in Cann-
statt 746, Exilierung des Abtes Othmar usw.).

Kapitel IX der Passio gibt zwar nicht genau, wohl aber doch eini-
germalen die Lage des Richtplatzes an. Die Blutstelle lag an der Limmat:
de ripa fluminis Lidimact. Naherhin prézisiert sie die Entfernung davon
zum Grabe auf vierzig Schritte, von da wiederum zum Kastell zwei-
hundert Schritte. Hier haben wir das wertvolle Substrat der Kepha-
lophorenlegende. Schon Eugen Egloff erkannte, dafl3 die drei gemeinten
Punkte dort liegen, wo heute Wasserkirche, GroBmiinster und Lindenhof
stehen 2. Die Wasserkirche stand frither auf einer eigentlichen Limmat-
Insel. Einzelne Funde scheinen fiir deren vorgeschichtliche Bedeutung
zu sprechen. Die Ausgrabungen von Emil Vogt 1940/41 haben fiir
die Jahrtausendwende eine dreijochige Pfeilerbasilika an den Tag
gebracht, eine Anlage, welche die ganze Insel in Beschlag nahm. Unter
dem Bau befand sich eine Unterkirche, wo sich unter dem oberen
Altarhaus ein von vier Pfeilern abgegrenzter Raum befand, in dessen
Zentrum ein Ielsblock lag. Schon diese Situation allein 1Bt auf ein
Pilgerziel schlieBen, obwohl erst Ende des 15. Jahrhunderts eine Nach-

1 Text bei PLANTIN, S. 69.

2 E. EcLoFF, Das Grab der Zuarcher Heiligen. Diaspora-Kalender 1947, S. 44—
53. EcLoFF, Christentum 53. E. EcLoFF, Der Standort des Monasteriums Ludwigs
d. Deutschen in Ziirich (1949), 5. 85-87.

173



richt meldet, daB auf diesem Findling Felix und Regula enthauptet
worden seien '. Grofe und Beschaffenheit der ergrabenen Kirche lassen
einen vorhergehenden kleineren Sakralbau ahnen, auch wenn man hier
— vielleicht doch infolge des kleinen Umfangs der Insel und der viel-
fachen spiteren Umwandlung, ja Verkleinerung der Bauten — davon
nichts entdecken konnte.

Die spatmittelalterliche Nachricht von der Hinrichtung der Ziircher
Heiligen an diesem Steine wird wenigstens insofern schon friither be-
stdtigt, als eine Urkunde von 1257 den Ort der Wasserkirche als die
Stitte des Ziircher Martyriums nennt (in veneracione sanctorum martirum
Felicis et Regule ac Exuperancit civca locum, in quo passi dicuntur,
reverencia dignum habere conspicimus 2. 1274 wird die Wasserkirche als
tottus mostre civitatis et salutis origo et fumdamentum charakterisiert 3.
Mithin glaubte man damals, der Ort sei mit den Anfingen des christ-
lichen Ziirich verbunden. Die Wasserkirche war 1256 von den Kiburgern
als deren Eigenkirche dem GroBmiinster geschenkt worden, dessen
Propst 1284 Einkiinfte fiir einen Kaplan festlegte. Somit war sie keine
Pfarrkirche, sondern eine Devotionskirche, die vielleicht auf die Lenz-
burger und letztlich auf die alemannischen Herzoge zuriickgehen kann 4.

Die Wasserkirche diente 1265 als Urkundenort (anmfe ecclesiam que

1 Zuletzt A. ReinLe, Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1969), S. 185-186, aus-
fithrlich L. HErTiG, Entwicklungsgeschichte der Krypta in der Schweiz (1958),
S.111-119.

2 Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Ziirich III (1895), S. 79 Nr. 995,
Zu dicuntur sieche BUTTNER-MULLER, Frithes Christentum im Schweizerischen
Alpenraum (1967), S. 158 Anm. 3 unten.

3 Urkundenbuch, 1. c. IV (1898), S. 261-262 Nr. 1553.

4 Naheres HeErTIG, S.111, 118. — Eine viel bescheidenere Kapelle errichtete
man im 9./10. Jh. dort, wo der traditionelle und auch glaubhafte Ort der Ermordung
des hl. Placidus war. Dazu war noch im spitgotischen Bau von 1458 im Fule des
Altares ein Korridor zur Blutstelle eingelassen, wie ein Visitationsbericht von 1643
meldet. Nach dem gleichen Bericht stand vor der Kapelle ein groBer rotlicher
Stein, den das Volk als die Stelle der Enthauptung ansah; vgl. N. Curti, Alte
Kapellen im Oberland, in: Biindner Monatsblatt (1915), S.426—427. Und doch
bemerkte schon damals ein kritischer Hagiograph, daB der Stein nur wenig oder
gar nicht von andern Steinen unterschieden werden kénne und daB die Hinrichtungs-
stelle eher unter dem Altar liegen miisse; vgl. I. MULLER, Zu den Anfingen der
hagiographischen Kiritik, in: Schweizer Beitrige zur Allgemeinen Geschichte 8
(1950) 109 Anm. 45. Viel legendarer noch war der Stein in Koblenz, der sicherlich
seit Anfang des 17. Jhdts. als Stein galt, auf dem die hl. Verena auf der Aare
gefahren sei. A. REINLE, Die hl. Verena von Zurzach (1948), S. 43-44 und bes.
120-122. Solche Kultsteine sind mithin zu sehr von frommer Volksphantasie
umsponnen, als daB man aus ihnen Schliisse ziehen kénnte.

174



dicitur Aquatica) *. 1397 und 1414 ist das an der Wasserkirche angebaute
Helmhaus als Statte des Gerichtes belegt 2. Wenn man hier Todesurteile
vollzogen hitte, dann wire dies interessant, denn gerade an Fliissen
oder Brunnen wurden Gericht gehalten und Hinrichtungen vollzogen 3.
Die Belege fiir die Wasserkirche sind allein zu spat, um auf spitantike
Brauche schlieBen zu kénnen. Aber die Distanzangabe der Passio macht
doch die Hinrichtungsstelle wahrscheinlich.

Das Grab befand sich am Platze des heutigen GroBmiinsters. Viele
Grabfunde in diesem Bezirke sprechen dafiir, da3 hier — auflerhalb
der Siedlung, wie gesetzlich vorgeschrieben war — der rémische Friedhof
lag *. Der Grundri3 des ersten GroBmiinsters mit dem schméileren
Vorbau an der Westfront in Analogie mit St. Alban in Mainz wie auch
frei bearbeitete Quadersteine weisen in die karolingische Zeit 3. In der
Urkunde Ludwigs des Deutschen von 853 wird zudem gesagt: in eodem
vico Turegum, ubt sanctus Felix et sancta Regula martyres Christt corpore
requiescunt ®.

Unsere Passio aus der zweiten Hilfte oder dem Ende des 8. Jahrhunderts
setzt in Kapitel IX eine entsprechende Kirche oder Kapelle voraus, in
welcher die Gebeine der Heiligen in hohen Ehren gehalten wurden
(ubi sancti cum magno decove requiescunt). Der Hagiograph gibt sogar
eine summarische Wallfahrtschronik, indem er auf Mirakel hinweist und
zu weiteren Pilgerfahrten ermahnt. Der sakrale Bau mit den Reliquien

! Urkundenbuch IV, S.7-8 Nr. 1289. Ubrigens waren Kirchen auch sonst als
Urkundenorte beliebt. So fand 946 bei St. Peter in Ziirich (actum in porticu S. Petri)
eine kirchenrechtliche Zehnten-Ausscheidung statt. Dort war auch der Mittelpunkt
der Grundherrschaft, weshalb hier 963 geurkundet wurde (in collo fluminis in atrio
S. Petri). Wiederum wird St. Peter 1377 als stdndiger Versammlungsort des Ziircher
Dekanates erwidhnt. All dies 1483t schlieBen, daB auch die Wasserkirche als Gerichts-
ort nicht etwas so Ausserordentliches gewesen ist. Urkundenbuch I, S. 89, 97
Nr. 197, 206. Dazu H. WIckER, St. Peter in Zirich (1955), S. 43-44, 47, 67. Vgl.
die Vorhalle des Churer Domes, die dem geistlichen Gerichte des Bischofs diente.
E. PorescHEL, Kunstdenkmailer des Kt. Graubiinden 7 (1948), S. 60.

2 Kunstdenkmiler des Kt. Zirich 4 (1939), S. 300.

3 C. CamiNapa in: JHGG 60 (1930) 46 und in: Die Verzauberten Tiler (1961),
S.16-21, dazu Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens 3 (1931), S. 671 und
7 (1936), S. 691. Freundl. Hinweis von Prof. Dr. E. Egloff, Zirich (27. Jan. 1954).

*+ Zum ganzen Friedhof-Problem siehe H. BUTTNER-I. MULLER, Frithes Christen-
tum im Schweizerischen Alpenraum (1967), S. 48-49, 101, 115. Dazu Kunstdenk-
mailer des Kt. Ziirich 4 (1939), S. 313.

5 Kunstdenkmadler, 1. c. 4 (1939), S. 95 und Plan S. 100 sowie 6 (1952), S. 428.

¢ Urkundenbuch 1 (1888), S. 23 Nr. 68. Vgl. ebendort S. 35 Nr. 85 zu 858. Zur
Interpretation siehe P. KLAu1, Zur Frage des Ziircher Monasteriums, in: Schweiz.
Zeitschr. . Geschichte 2 (1952) 403 (Gegensatz zu in honore).

175



gehorte zur Ziircher Urpfarrei St. Peter, deren Gebiet nicht nur siidlich,
sondern auch noérdlich der Limmat lag. Eine zweite Pfarrei mit genau
umschriebenem Sprengel entstand erst, nachdem die neue Kirche
St. Felix und Regula 874 geweiht worden war !. Somit waren es Geist-
liche der Pfarrei St. Peter, die das Grab der Ziircher Heiligen betreuten.
Wenn wir uns vom Standpunkt der Passio aus gesehen in der zweiten
Hilfte des 8. Jahrhunderts ein geistlich betreutes Grab der Ziircher
Heiligen vorstellen, dann darf dazu noch ein Passus des Ziircher Rotulus
herangezogen werden. Bekanntlich geht dieser Text ganz oder teilweise
auf eine Urkunde Karls III. von 874 zuriick. Darin wird der Besitz
zum Unterhalt der Kleriker festgelegt, wie es schon die fritheren Vo-
ganger Karls bestimmt hatten: dotales donationes... sicut ex (!) swis
antiquis antecessoribus fuissent constitutae 2. Zunichst sei einmal bemerkt,
daB die neuere Diplomatik, wie Edmund E. Stengel sie vertrat, zu
solchen Anspielungen auf frithere Schenkungen und Privilegien durchaus
positiver eingestellt ist als man es noch zu Anfang unseres Jahrhunderts
war 3. Schon Paul Kldui schloB aus dem zitierten Passus auf frithere
Schenkungen «allenfalls von Karl dem GroBen»*. Noch genauer inter-
pretierte Josef Siegwart: «Weil Ludwig der Fromme und Ludwig der
Deutsche die jiingeren Vorfahren XKarls waren, kommen unter den
Konigen nur Pippin und sein Sohn Karl d. GroBe in Betracht»s. Der
genannte Forscher zieht dann auf Grund der iibrigen Angaben eine
Dotation Karls des Grofen in der Zeit vom September 783 bis Sep-
tember 784 in Betracht, veranlaBt vielleicht durch den 783 erfolgten
Tod seiner Gattin Hildegard °. Diese Umstdnde um 784 konnten leicht
auch die Abfassung der Ziircher Passio veranlaBt haben. Dies wire
jedoch nur dann moglich, wenn die antiqus antecessores so zu verstehen
sind und einzig auf Karl d. GroBen hinweisen. Natiirlich kénnten schon
vorher ein oder mehrere Geistliche die Grabkapelle betreut haben.

1 WICKER, l. c., S. 24, 37 {., 4344,

2 E. EGLOFF, Der Standort des Monasteriums Ludwigs des Deutschen in Ziirich
(1949), Photokopie des Rotulus S. 36.

3 I. MULLER, Das Bistum Brixen und die Abtei Disentis im 11. und 12. Jahr-
hundert in: Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 71 (1960) 20 in Riick-
sicht auf eine Erwdhnung von Avus und Pater in einer Urkunde von 1112 fur
Disentis.

*+ P. KLAuL, Zur Frage des Ziircher Monasteriums, in: Schweiz. Zeitschr. {.
Geschichte 2 (1952) 398.

3 J. StegwaART, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutsch-
sprachigen Schweiz vom 6. Jh. bis 1160 (1962), S. 173-175.

176



Analog zu andern frithmittelalterlichen Wallfahrtsorten hat auch in
Ziirich die Ausstrahlung des Kultes recht frith eingesetzt. Schon um
800 oder doch anfangs des 9. Jahrhunderts entstand in Chur eine Kirche
der beiden Heiligen, wobel dann freilich Regula allein den Sieg davon-
trug 1. Zu Beginn des 9. Jahrhunderts war der Kult im Kloster St.
Gallen heimisch, weill doch das Kalendar in Cod. Sang. 914 auf S. 266
in einem Originaleintrag zum 11. September zu melden: Et (in) castro
Thurigo natalis sanctt Felicis cum germane sue sancte Regule 2. Um die
Mitte desselben Jahrhunderts berichtet das dlteste Kalendar der Abtei
Reichenau zum 11. September: Romae Proti et Yacincti. Aliby Felicis
et Regulae 3. Zu den Zeugnissen fiir den Kult darf hier auch das Martyro-
logium Notkers von St. Gallen (f 912) gezdhlt werden *. Der Eintrag
stellt fest, daf3 die Steinachabtei das Fest feierlich beging 3, wobei
auch deren Passio verlesen wurde °, sodaBl deren Inhalt nicht zu wieder-
holen ist 7. Indessen fiigt das Martyrologium doch noch eine ganz kurze
Passio bei, die sich inhaltlich ganz an die drei dltesten Handschriften
anschlief3t 8.

Notkers Ausfithrungen decken sich jedoch in einigen Ausdriicken
mit derjenigen Passio, die Johann Heinrich Hottinger in seiner Historia
Ecclesiastica Novi Testamenti, Band VIII, p. 1056-1061 (Ziirich 1667)

! Niheres dariiber bei I. MULLER, Zur churritischen Kirchengeschichte im Frith-
mittelalter, in: JHGG 98 (1969) 9-11, wo hingewiesen wurde, wie Felix und Regula
in den Litaneien getrennt aufgefithrt werden. Ahnlich ja auch die Geschwister
Benedikt und Scholastika in einer frinkischen Litanei um die Mitte des 9. Jhdts.,
in der Benedikt unter den Confessores und Scholastika unter den Virgines auf-
gezdhlt werden. M. J. METZGER, Zwei Pontifikalien vom Oberrhein (1914), Anhang
S. 69. Ebenso Cod. Sang. 395, S. 25-26, Cod. Engelberg 42, fol. 341 a in Litaneien
des 12. Jhdts.

2 Die Handschrift schreibt germane mit einfachem, sue mit geschwinztem e.
Text auch ediert bei E. MunDING, Die Kalendarien von St. Gallen. Texte (1948),
S.73. H. H. Prof. Dr. Johannes Duft, Stiftsbibliothekar, gab dem Verfasser viele
Hinweise.

3 E. MunDING, Das ilteste Kalendar der Reichenau, in: Colligere Fragmenta.
Festschrift A. Dold (1952), S. 239.

* Cod. Sang. 456, S. 357-358.

5> quorum festiuitas quia solemnis apud nos ueneratur.

® passionisque eorum conscriptio pluribus nota habetur.

7 scriptis superaddere scripta non opus mihi esse uidetur.

8 Fiur die Beschaffung einer Kopie bin ich dem St. Galler Stiftsbibliothekar
Prof. Dr. Johannes Duft zu Dank verpflichtet. Der Text findet sich auch in PL 131,
1150 mit irriger Lesung Darona statt Clarona. Chronologisch wire nach Notkers
Martyrologium auch die Ubertragung von Reliquien der Ziircher Heiligen nach
Einsiedeln in der Zeit von 926-930 zu nennen, die jedoch schon kommentiert ist
von H. KELLER, Kloster Einsiedeln im ottonischen Schwaben (1964), S. 19-20.

177



veroffentlichte (Multorum innuwmerabilium — cum magna gloria requies-
cunt) !. Er bemerkt, diese Passio sei jeweils in Ziirich vorgelesen worden.
Dieser Martyriumsbericht schlieBt sich inhaltlich und meistens auch
formal an die dlteste Passio an, weicht aber in einigen Stellen davon ab
und zeigt hierin Verwandtschaft mit dem Texte von Notker 2.

Die Hottingersche Passio mul zudem mit dem oben erwihnten Ziircher
Rotulus verglichen werden. Der entscheidende Passus bezieht sich auf
die eben zitierte Stelle bei Hottinger (sua capita amputata) und lautet
im Rotulus: martyres de ripa Lindimagi fluminis quadraginta cubitis
capita a Deciv feri tyranwmis gladio amputata usque ad sinum monticuli
suts portando manibus... deposuerunt. Es fillt auf, daB Notker abscissa
capita, Hottinger und der Rotulus jedoch capita amputata schreiben,
aber alle drei Dokumente haben ad sinum montis bzw. monticuli statt
ad montem (ABC) und cubitis statt dextras (ABC).

Nach allem diirfte es sich rechtfertigen lassen, wenn wir im Texte
Hottingers eine alte Version sehen, zumal dort Exuperantius noch fehlt,
der erst im 13. Jahrhundert zu Felix und Regula hinzukam 3. Diese
Passio diirfte im spiten 9. oder im 10. Jahrhundert entstanden sein,
wenigstens der Substanz nach *. AnlaB dazu bot die Exhumierung der
Leiber der beiden Ziircher Heiligen um 870, die Bildung einer Chor-
herrenkongregation auf Veranlassung Karls III. und schliellich ein
Neubau der Kirche. Im Jahre 874 entstand auf dem linken Limmatufer
ein Miinster, zu dem die Nonnen des 843 von Ludwig dem Deutschen

- ! BHL Nr. 2891.

2 Es geht um folgende Belege: ABC: Clarona dicitur, Notker und Hottinger
(Kap. I) Clarona uocatur. — ABC: sacrificare diis magnis et uariis suppliciis uos
habeo inponere. Notker: tum idolis sacrificare compellerent tum tormentis eos
uariis punire non differrent. Hottinger (Kap. 11): aut idolis sacrificare compellerent
aut uariis tormentis punire non tardarent. - ABC: Afferre plumbum calentissimum
et dabat ei bibere. Notker: plumbum ad potandum a carnifice dari preceptum
est. Hottinger (Kap. IV): plumbum ipsis ad potandum dari (iussit). — ABC: suaque
capita in manibus eorum de ripa fluminis Lindimaci, ubi martyrium acceperunt,
portantes ea contra montem illum dexteras quadraginta. Est autem locus ille, ubi
sancti cum magno decore requiescunt. Notker: martyres abscissa capita suis mani-
bus baiulantes a loco, ubi decollati sunt, cubitis XLta deportaverunt ad sinum
montis, ubi hactenus in gloria requiescunt. Hottinger (Kap. VI): sua capita ampu-
tata suis manibus de ripa fluminis, ubi decollari meruerunt, ad sinum vicini montis
cubitis quadraginta portaverunt, ubi hodie cum magna gloria requiescunt.

3 D. Scuwarz, Liturgiegeschichtliches und Ikonographisches aus dem alten
Zirich, in: Miscellanea Liturgica in honorem C. Mohlberg 1 (1948), S. 433.

* HeEr 20 datiert «im Anfang des zehnten, wenn nicht am Schlusse des neunten
Jahrhunderts, d. h. jedenfalls vor 912», dem Todesdatum Notkers, der in seinem
Martyrologium «verschiedene wortlich gleichlautende Sitze» aufweist.

178



gegriindeten Frauenkonventes hiniiberzogen, nachdem sie vorher auch
beim Grab der Heiligen gewohnt hatten 1. Es war also in der Verehrung
der Ziircher Heiligen eine neue Phase angebrochen, die eine Neufassung
der schon ein Jahrhundert alten Passio veranlassen konnte. — Anderseits
erweist sich der Text Hottingers doch als typische Erweiterung der
Passio des 8./9. Jahrhunderts, auf die er sich inhaltlich ganz und formal
zum grofBten Teil stiitzt. Was die neue Passio hinzuftigte, sind sub-
jektive Empfindungen, so z. B. im Kapitel I das Lob Ziirichs: Est
locus 1nsignis, in fine cuiusdam laci, ubr antiqguissimum castrum, quod
Thuregum vocatur, extitst. De quo etram locus vocabulum trahit. Ex quo
amoenissimo cursu Fluvius quidam Lindimacus decurvens, iucundissimum
locum veddit; oder der rein stilistische Funktion besitzende Ausruf bei
der Darstellung der Kephalophorenszene (VI): O mirum in modum
ad magnam Christi gloviam est ostensum miraculum. Das zeigt, daB der
Verfasser gar keine neuen Quellen zur Verfiigung hatte, sondern sich
nur iiber die alte Passio einige Gedanken machte.

Was ergibt sich nun historisch aus der Passio und der nachfolgenden
Kultgeschichte der karolingischen Zeit? Zunichst ist damit der Festtag
am 11. September gesichert, dann aber auch das Grab in Ziirich. Danach
miissen beide Heiligen auch dort ihr Leben beschlossen haben 2, Sie
waren mithin Lokalheilige wie etwa St. Afra in Augsburg oder Verena
in Zurzach und manche andere Heiligen der spitantiken Zeit 3.

Was die Verkniipfung mit der Thebdischen Legion anbetrifft, haben
wir keinen sicheren Beweis in Hédnden. Die Gesprdche zwischen den
Heiligen und dem Richter sind inhaltlich und formal von der Vulgata
und der Liturgie abhingig. Hier wirkte eine stark gedichtnismiBige
und auch bequeme Ausniitzung der vorhandenen Texte mit, eine
Vorliebe fiir schon geprdgte Formeln. Man kann freilich einwenden,
daB unter sakralen Zitaten und biblischem Wortmaterial ein wirklich
geschichtliches Ereignis beschrieben werden konnte *. Man kdnnte daher
versucht sein, hinter den Anrufungen der groBen Go6tter Merkur und
Juppiter, wie sie in den Kapiteln III (per magnos deos iuro), IV und V

1 P. KLAul, Zur Frage des Ziircher Monasteriums, in: Schweiz. Zeitschr, f.
Geschichte 2 (1952) 404—405.

2 Uber den Festtag vgl. A. PoNceLET, La date de la féte des SS. Félix et Regula,
in: Analecta Bollandiana 24 (1905) 343—-348 sowie EcLoFF, Christentum 53-57.

3 Zuletzt noch H. WICKER, St. Peter in Ziirich (1955), S. 59.

* Das war beispielsweise im Chronicon Livoniae, das der livlindische Landpriester
Heinrich 1227 vollendet hatte, der Fall. L. ARBusow, Liturgie und Geschichts-
schreibung im Mittelalter (1951), S. 73-74.

179



(d17 mostri) zu finden sind, echte alte Hinweise auf die friithere heidnische
Zeit von Ziirich zu sehen. Tatsdchlich sind Weihe-Inschriften fiir Merkur
in Solothurn und Baden, solche fiir Juppiter (lov: Optimo Maximo)
in Vindonissa und Moudon erhalten!. Aber gerade auf dem Platze
Zirich fehlen epigraphische Zeugnisse. Entscheidend ist dagegen, daB
ausgerechnet die Apostelgeschichte 14,12 berichtet, wie im kleinasiati-
schen Lystra Paulus fiir Merkur und Barnabas fiir Juppiter gehalten
wurden 2. Und aus der gleichen Quelle erfahren wir, wie die Epheser
ihre Magna Diana feierten (19, Vers 27-28, 34-38). Der Ziircher Legen-
denschreiber kannte auch aus den Psalmen die Begriffe Magnus Dominus,
Deus magnus (Ps 47, 76, 94, 146). Diese Schriftstelle war ihrerseits
wiederum in den Martyriumsberichten verwendet worden 3. So kommen
wir zum SchluB, daB hinter der Wendung per magnos deos der Ziircher
Passion nicht eine echte Tradition aus der Antike, sondern ein Ereignis
aus der Apostelgeschichte stand, worauf auch die sonstige ausgiebige
Beniitzung der Schrift hinweist. So 148t sich das Vorkommen von
Merkur und Juppiter erkliren, die der Christenverfolger Maximian in
der Legende von Felix und Regula anfiihrt 4.

7. Die Revelacio des Monches Florencius

Am Schluf3 fithrt die Passio ihren Inhalt auf eine Eingebung des
heiligen Monches Florencius zuriick: passio... sancto agone sancto Flo-
remcio monacho per spiritum sanctum est revelata. Dieser Satz, den wir
hier im klassischen Karolingerlatein zitieren, ist schon stilistisch zu-
sammengehorig, wie die Figur der Traductio zeigt: sancto (Ablativ),
sancto (Dativ), sanctum (Akkusativ). Solche Visionen sind seit der Zeit
der Kirchenviter Ambrosius und Augustinus iiberliefert . Gelegentlich
wird die Offenbarung auf den ardor praesagiz, also auf die brennende

1 HowaLp-MEYER, Die romische Schweiz (1940), S. 250-251, 273, 276, 295.

2 Schon HEER 10 wies auf diese Stelle hin.

3 In der Passio S. Bonifatii martyris (Kap. VII und X) begegnet uns: Magnus
Deus Christianorum, magnus Deus sanctorum martyrum, Ruinart II 180, 184
= BHL 1413. In Kap. II des Martyrium Apollonii et sociorum eius findet sich der
gleiche Gedanke: Magnus et unus est Deus Christianorum. RuiNarT I1I 145 = BHL
6804.

4+ Prof. Ernst Meyer, Zirich, bemerkte dazu: «DaB noch eine echte Tradition
aus romischer Zeit mitspielen kénnte, scheint mir sehr zweifelhaft» (Brief vom
5. Mai 1970).

3 So wenn es hei3t: ex visu, ex monitu, monstrante Deo, per somnia revelata.

180



	Das Martyrium in Torico

