Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 65 (1971)

Artikel: Die frihkarolingische Passio der Zircher Heiligen
Autor: Muller, Iso

Kapitel: 5: Von Acaunum nach Clarona

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ist schon frither belegt. Prudentius (f nach 405) erzdhlt in seiner Be-
schreibung des Martyriums des hl. Vincenz, wie Christus und Engel
den gefangenen Heiligen trosten 1. In der Passio SS. Victoris, Alexandri,
Feliciani atque Longini ertént nach der Hinrichtung eine Engelsstim-
me: quo facto mox desuper vox caelestis intonuit dicens: Vicisti, Victor
beate, vicists (Kap. XVI) 2. Im Martyriumsbericht des hl. Euplus lesen
wir: occurrent eis angeli et deducent eos ad civitatem illius sanctam Jeru-
salem 3. An Stelle dieser Worte fithrte die Ziircher Passio ein Zitat aus
der Beerdigungsliturgie ein: In paradyso, wie schon ausgefithrt wurde.

Als man noch der Hypothese folgte, die Ziircher Heiligen seien nur
durch Ubertragung von Reliquien aus dem karthagischen Abitine zu
erkliren, glaubte man, die entsprechende Passio des Priesters Saturninus
und seiner Mitgefangenen, darunter auch I'elix, sei fiir unsere Passio
Vorbild gewesen *. Was aber aus diesem nordafrikanischen Berichte, der
uns in einer Uberarbeitung des 5. Jahrhunderts erhalten ist, mit der
Passio Felicis und Regulae zusammengeht, das sind allgemein ver-
breitete Elemente, wie z. B. das Christians sumus oder die Bezugnahme
auf den diabolus oder auch der Dank der Martyrer fiir die Gnade des
Martyriums. Stellt man beide Berichte nebeneinander, so haben sie
nur den Charakter einer Passio gemeinsam, unterscheiden sich aber im
Ganzen wie in Einzelheiten. Die karthagische Passio ist viel inhalts-
reicher und dramatischer, weist teilweise einen sehr persénlichen und
kunstreichen Stil auf, zeigt auch gar keine Ubereinstimmung mit dem
Wortmaterial der Ziircher Passio. Wie verschieden sind beispielsweise
die Arten der Qualen! Im Vergleich dazu nimmt sich der Bericht iiber
Felix und Regula wie ein allgemeines Schema aus.

5. Von Acaunum nach Clarona

Das erste Kapitel unserer Passio bringt die Ziircher Geschwister in
aller Kiirze mit der sog. Thebdischen Legion in Zusammenhang, deren
bekanntester Fithrer der Martyrer Mauritius (wohl 285/286) war. Schon
seit dem 3. Jahrhundert strahlte der Grabkult der Heiligen in Acaunum
weithin aus. Um die Wende vom 4. zum 5. Jahrhundert finden sich

1 RuiNaART I1 364, aus Peristephanon, Hymnus 5, Str, 71 = BHL 8637.

2 RuiNart IT 206 = BHL 8569.

3 Ruinarrt I1 434 = BHL 2729.

+ RuiNartT II 378-396 = PL 8, 689-715 = BHL 7492. Dazu LThK 9 (1934) 345.

163



Reliquien und Kult der Walliser Martyrer bereits in Tours und Auxerre.
Vollends verbreitete das 515 von Koénig Sigismund gegriindete Kloster
den Ruhm dieser Heiligen . Es lag deshalb nahe, die Ziircher Martyrer
mit den Genossen von Mauritius in Verbindung zu bringen. Unsere
Passio glaubt sogar, Mauritius habe Felix und Regula den Rat gegeben,
fortzuziehen 2. Der Ziircher Bericht nimmt auch den gleichen Christen-
verfolger an, ndmlich Maximian. Dafiir war die Passio Acaunensium
von ca. 500 keineswegs die unmittelbare Quelle. Sie bezeichnet Mauritius
als primacerius, die Ziircher Quelle jedoch nur als dux. Dall Maximian in
beiden Berichten als fyrannus erscheint, kann jedoch nicht unbedingt
eine Abhdngigkeit beweisen.

Man darf sich aber fragen, warum die verschiedenen Redaktionen bzw.
Interpolationen der Passio Acaunensium Martyrum, die vom 6. bis
zum 11. Jahrhundert entstanden sind, nicht auch von den Ziircher
Martyrern sprechen, da sie doch auch Victor und Ursus in Solothurn
erwiahnen 3. Merkwiirdig ist zudem, daB es sich bei den Thebdern nur
um Soldaten handelte, nicht aber um die Zivilbevdlkerung, um Frauen.
Man ist daher versucht, die Initiative fiir diese Briicke zwischen Ziirich
und St. Maurice an dem Orte zu vermuten, an dem Felix und Regula
verehrt wurden und an dem auch deren literarische Glorifizierung
entstand. Hétten iibrigens die Ziircher Heiligen mit den Walliser
Martyrern wirklich einen Zusammenhang, so hiatte man deren Fest am
11. September doch wohl nach dem 22. September, dem Tage des hl.
Mauritius und Genossen, angesetzt. Denn zusammengehorige Martyrer
werden gerne am gleichen Tage oder unmittelbar darauf angesetzt, auch
wenn sie ihr Leben nicht an diesem Monatsdatum beschlossen haben *.

Die einzige Station, die Felix und Regula auf ihrer Reise von Agaunum
nach Ziirich machen, ist ausgerechnet Glarus: per uasta loca herems,
que Clarona dicetur. Geographisch und historisch wiirde man eher den
Weg iiber Solothurn erwarten, wo Ursus und Victor als Martyrer der
Thebdischen Legion iiberliefert sind. Solothurn war iiberdies ein spit-

! L. Dupraz, Les Passions de S. Maurice d’Agaune (1961), S. 147 fi.

2 Cum consilio beati Mauricii duce bzw. ducis.

3 L. DupraAz, op. cit., Appendice S.1-18.

* Es sei an Petrus und Paulus (29. Juni) und an Philipp und Jakob (1. Mai)
erinnert. Auch die Disentiser Heiligen Placidus und Sigisbert werden am 11. Juli
gefeiert, obwohl dies nur der Todestag des Martyrers Placidus und nicht des
Bekenners Sigisbert war. Zur Konstruktion solcher Daten auch in spiterer Zeit
vgl. I. MULLER, Die Disentiser Klosterchronik (Synopsis) vom Jahre 1696, in:
Zeitschr. f. Schweiz. Gesch. 13 (1933) 441-443.

164



romisches Kastell. Der Umweg iiber Glarus ist daher merkwiirdig und
mul} irgendeinen Grund gehabt haben.

Die Passio beschreibt das Land als per uasta loca hervems, betrachtete
also Glarus als wilde und kulturlose Gegend. Die Formulierung geht
auf die Schrift zuriick, wo wir lesen: i Aac vasta solitudine (Num 14,3),
horvoris et vastae solitudinis (Deut 32,10), in evems vastitate (2 Par 26,10).
Diese Stellen lebten als Zitat besonders in Heiligenleben weiter. Man
kann daher mit Friedrich Prinz fragen: «Darf man einen in ungezihlten
Heiligenviten auftauchenden Topos, der die Wirksamkeit eines Heiligen
oder die Griindung eines Klosters in die Wildnis (erewmus, solitudo)
verlegt, als Beweis fiir die wirklichen Siedlungsverhiltnisse nehmen?
Man braucht eine Vita wegen solcher literarischer Gemeinstiicke nicht
als Ganzes zu verwerfen, eben weil es sich um hagiographische Gemein-
pliatze handelt» !. Seitdem sich das orientalische Eremitentum so grof3-
artig entwickelte, gehorte der ervemws auch zu den abendlindischen
Idealen. Man denke nur an das «Lob der Einsamkeit», das Bischof
Eucherius von Lyon (5. Jh.) schrieb, und an die Freude, die Cassiodor
(6. Jh.) itber sein einsames Kloster Vivarium in Stiditalien empfand 2.

Bevor wir daran gehen, die Lage in Glarus zu erkunden, muf3 darauf
hingewiesen werden, daB zwischen altbesiedelten und diinn bevélkerten
und gar nicht bewohnten Gegenden unterschieden werden muf. Die um
900 verfaBte Vita des hl. Meinrad (t 861) bezeichnet wohl richtig den
Ort, wo der Heilige zuletzt hauste und wo auch Einsiedeln spédter ent-
stand, als keremus. Sie charakterisierte aber auch das vielfach bewaldete
linke Ufer des Ziirichsees, etwa die Gegend von Altendorf und Pfiffikon
in der Nidhe des Etzels, wo sich der Asket zuerst aufhielt, als loca herems,
obwohl vom altbesiedelten rechten Seeufer her Verbindung mit der
gegeniiberliegenden Uferseite bestand, weshalb ja auch Meinrad die
dortige Gegend verliel3 3.

Die Siedlungen im Glarner Gebiete mogen keltischer Abstammung
gewesen sein, bevor die Rémer kamen und das Land zur Raetia Prima
schlugen. Geographisch war diese Zuteilung begreiflich, denn die Linth-
simpfe bildeten gegen den Ziirichsee hin einen gewissen AbschluB,
weshalb die Verbindung iiber den Walensee zum Rheintal nach Chur

1 F. Prinz, Frithes Ménchtum im Frankenreich (1965), S. 250, 398, 536-538.

2 PL 50, 701; PL 70, 1144.

3 Passio Meginrati, Kap. 1, 4, 6, 12. Lat. und deutsche Texte bei L. HELBLING,
Sankt Meinrad (1961), S.26, 30, 33, 40. Vgl. H. BuortNer-I. MULLER, Frithes
Christentum im Schweizerischen Alpenraum (1967), S. 116-117.

165



zundchst praktischer war. Die volle Romanisierung bezeugen Orts-
und Flurnamen. Wohl mit Recht wird sie als «Folgeerscheinung der
umfangreichen Befestigungsarbeiten an der Walenseeroute» im 3. Jahr-
hundert angesehen.

Mit der Romanisierung kam wahrscheinlich die erste Verkiindigung
der christlichen Frohbotschaft vom Sarganserlande her und dem Wa-
lensee entlang nach Glarus. Daher wird das Gebiet anfinglich zum
Churer Bistum gehort haben. Aber um 600 bildete sich noch auf dem
Boden des ritoromanischen Sprengels eine neue und eigene Dibzese
in Konstanz, die der Christianisierung der Alemannen in besonderer
Weise dienen sollte. Da seit der gleichen Zeit Alemannen ins romanische
Glarus eindrangen, kam dieses, ausgenommen einige kleine Gebiete, zu
Konstanz 1. Diese Orientierung nach der Bodenseestadt war schon
deshalb begreiflich, weil die Verbindung nach Norden weniger gefihrlich
war als diejenige iiber den Walensee nach Osten. Der AnschluB an
Konstanz muB sich friih ereignet haben, da sich die Churer Bischofe
trotz ihres Eigenbesitzes am Walensee nicht grundherrliche Rechte in
Glarus aneignen konnten 2.

Vermutlich kam der Ziircher Hagiograph darum auf eine Zwischen-
station in Glarus, weil dort auch schon eine Kirche bestand, die zum
Bistum Konstanz gehérte, wie auch Ziirich selbst 3. Es handelt sich um
die erste Kirche in Glarus, ungefihr an der Stelle der heutigen Kirche
des hl. Hilarius und Fridolin. Wer hat diese erste Kirche errichtet?
Um 740 hatte Landolt samt Gemahlin Beata und Sohn Landbert, eine
fithrende alemannische Familie im ostschweizerischen Raume, auch in
Glarus wesentlichen Besitz, welchen die Familie in dieser Zeit dem
Kloster Sickingen schenkte. Vermutlich teilt auch die Insel Ufenau

1 F. ZopFi, Die Namen der Glarnerischen Gemeinden. Jahrb. des Hist. Vereins
des Kt. Glarus 50 (1941) 4042, 75, 79-80, 88, 92, 95.

2 Die zollfreie Schiffahrt, die Otto I. 955 dem Bischof auf dem Walensee
zusicherte, setzt schon frithe dortige Besitzungen voraus. Vgl. Biindner Urkunden-
buch 1 (1955), S. 92-94, 387.

3 Neuere Ausgrabungen unter der Leitung von PD Hansruedi Sennhauser haben
die Fundamente einer kleinen Kirche mit eingezogenem rechteckigen Chor ans
Licht gebracht, wie sie in der ndrdlichen und &stlichen Schweiz nicht selten sind.
Vorgeschlagen ist eine Datierung «in die Zeit um 700 oder in die erste Hilfte des
8. Jahrhunderts». Die zweite Kirche war nicht wesentlich gréBer, wies aber eine
rechteckig hintermauerte ungefihr halbrunde Apsis auf. Der Typus findet sich in
Romanshorn, Uznach, Jenins und Chur. Als zeitlicher Ansatz wird das 8. oder
9. Jh. angenommen. Vgl. H.-R. SENNHAUSER, Ergebnisse der Ausgrabung St. Hila-
rius und Fridolin zu Glarus, in: Unsere Kunstdenkmaler 21 (1970) 19-24.

166



das gleiche Schicksal!. Es liegt nun nahe, die Griindung der ersten
Kirche von Glarus in der Mitte des 8. Jahrhunderts anzusetzen. Das
Patrozinium hitte damit einen besitzrechtlichen Hintergrund. Der
Hagiograph Balther (10. Jh.) 1a8t den hl. Fridolin, den Griinder von
Sdckingen, nur iiber Furka-Oberalp nach Chur gehen, wo er dann die
Hilariuskirche griindete. Balther wollte offenbar so die Entstehung der
Hilariuskirche in der Curia Raetorum erkldren 2. Glarus und seine
Hilariuskirche schienen dem Hagiographen offenbar abgelegener und
weniger bedeutend, sonst hidtte Fridolin auch noch dorthin gehen
miissen. Die neuen Ausgrabungen bestédtigen zumindest, daBl dort kein
groferes Gotteshaus in der Zeit des frithen Mittelalters bestand.

Wir kommen also zum SchluB, da§ Glarus schon in spitantiker Zeit,
in der die Heiligen nach der Passio gelebt hdtten, keineswegs eine
einzige Wildnis war, geschweige denn in der karolingischen Zeit, in
welcher unser Hagiograph lebte. Warum hat er aber doch Glarus zu
einer Eintde gestempelt? Doch wohl nur, um die Reise als gefdhrliches
Unternehmen hinzustellen und um so die Heiligen noch heroischer zu
machen. Es spielt hier, wie schon angedeutet, ein bekanntes hagiogra-
phisches Motiv mit. Glarus war fiir diese Reise gleichsam nur das Ende,
um dann von dort her die Heiligen an den Ufern des Ziirichsees zu
ihren Ziele gelangen zu lassen. An einen Weg von Uri her dachte der
Verfasser nicht. Zudem trat Uri erst durch die Schenkung Ludwigs
des Deutschen von 853 in den nidheren Gesichtskreis von Ziirich. Der
naturgegebene Weg iiber Solothurn fiel ihm ebenfalls nicht ein.

Um die genauere Beschreibung des Weges von Agaunum nach Turicum
machte sich der Hagiograph keine Gedanken. Es miite sich um eine
sehr lange und gefahrvolle Reise gehandelt haben. Zunédchst wire der
Weg wohl iiber die Furka nach Ursern gegangen. Da das Wallis mit
Rétien wenigstens in der ersten Hilfte des ersten Jahrhunderts bis zur

1 A. TANNER, Beitrige zur Frithgeschichte der Klgster Benken und Liitzelau
im oberen Zirichseegebiet, in: ZSKG 63 (1969) 5, 8, 33, 35 mit weiteren Literatur-
angaben. Die Episode von Urso und Landolfus, letzterer identisch mit Landolt,
ist zwar erst im 14. Jh. schriftlich fixiert. MGH SS. rer. merov. 3 (1896) 124-126.
Allein schon der Gerichtsort Rankweil 148t auf hohes Alter schlieBen. Der romanische
Name Urso und der alemannische Landolf passen ins 8. Jh. Auch Préases Victor
in Chur um 720 hatte die Alemannin Teusinda zur Frau. Im folgenden Jh. téteten
der Riter Petrus und der Alemanne Richard den Einsiedler Meinrad. Vita von
ca. 900, Kap. 9. Das war auch typisch fiir diese Gebiete von March und Gaster.
L. HELBLING, Sankt Meinrad (1961), S. 36.

2 MGH SS. rer. merov. 3 (1896) 350-369. Dazu M. KocH, Sankt Fridolin und
sein Biograph Balther (1959), S. 124-126.

167



Regierung des Kaisers Claudius administrativ verbunden war, mufl
hier ein Weg durchgefiithrt haben . Von der Furka her kam der Wanderer
ins Urserental und von dort aus {iber den Bizberg ins Urnerland. Die
Schollenen waren vor dem Ende des 12. Jahrhunderts nicht erschlossen.
Wie sehr noch im frithen Mittelalter am Gotthard ein Niemandsland
war, beweist der Umstand, daB3 hier fiinf Bistiimer aneinanderstief3en,
ndmlich Chur (Ursern), Konstanz (Uri), Mailand (Leventina), Sitten
(Goms) und Como (Maggiatal) 2. Daher waren die Gebiete am Gotthard
wirklich vasta loca heremi, wie die Passio von Glarus sagt. Eine solche
Reise wire moglich gewesen, wie ja auch die Miinzfunde aus der Mitte
des 3. Jahrhunderts in der Nihe des Bédzberges belegen 3, doch stellte
sie eine ganz ungewd&hnliche, ja ungemein gefdhrliche Fernwanderung
dar, welche die Ziircher Heiligen unternehmen muBten. — Von Uri ging
der Weg wohl iiber den Klausen nach Glarus. Nie haben im frithen oder
auch hohen Mittelalter Heere oder Herrscher diesen Weg eingeschlagen,
soviel wir wissen. Die erste Erwdhnung datiert von 1196 und betrifft
Grenzstreitigkeiten zwischen Uri und Glarus *. Auch die spite Kirche
von Spiringen 1290 spricht nicht fiir eine frithe Verkehrsdichte durch
das Schichental 5.

Warum nun diese Drei-Pisse-Fahrt der Ziircher Heiligen? Doch wohl
nur, um dem Ziircher Lokalkult einen besonders groBartigen Hinter-
grund geben zu koénnen, wie dies dhnlich auch bei Victor und Ursus
in Solothurn sowie bei Verena von Zurzach geschehen sein mag . Zudem
wuBte unser Gewidhrsmann diese Reise noch ganz anders wahrscheinlich
zu machen, indem er unmittelbar vor der Erwdhnung des einsamen
Glarus bemerkte: Ad peregrinandum. Die Peregrinatio propter Chyistum
war schon in altchristlicher Zeit bekannt 7. Als Wallfahrt nach Rom

1 Zuletzt dariber E. MEYER, Neuere Forschungsergebnisse zur Geschichte der
Schweiz in rém. Zeit, in: Jahrb. der Schweiz. Gesellschaft fiir Ur- und Friih-
geschichte 54 (1968/69) 85.

2 Vgl. Ammann-ScaiB, Historischer Atlas der Schweiz (1958), Karte 52.

3 Uber die Miinzfunde vgl. R. REINHARD, Pisse und StraBen in den Schweizer-
Alpen (1903), S. 44. Munzfunde in Airolo usw. besagen nur die Begehung des Tales
bis dorthin, nicht aber den PafBiibergang.

* Quellenwerk zur Entstehung der Schweiz. Eidgenossenschaft. Urkunden 1
(1933), S. 95 Nr. 196. Zum Namen, der auf den erst um die Jahrtausendwende bei
uns moglichen Nikolaus-Kult zuriickgeht, vgl. F. ZopF1, op. cit., S. 18.

5 Historisches Neujahrsblatt von Uri (1957/58), S. 4, 23.

¢ A. REINLE, Die Heilige Verena von Zurzach {1948), S. 35-36.

7 B. KOTTING, Peregrinatio Religiosa. Wallfahrten in der Antike und das Pilger-
wesen in der alten Kirche (1950), S. 302-307,

168



lebte sie im gallo-merowingischen Raume weiter, angefangen vom bur-
gundischen Kénig Sigismund (um 500) bis Gregor von Tours (t 594) L.
Dann waren es Kolumban (1 615), Pirmin (1 753) und Bonifatius ( 754),
die dieses Ideal lebendig erhielten 2. Die aszetische Heimatlosigkeit war
noch zur Zeit der Ziircher Passio sehr in Ehren, und nicht umsonst
trugen Monche um 800 den Namen Peregrinus 3. Das Pilgern war zur
karolingischen Zeit ein derart erstrebtes Ziel, dal die Hagiographen
gerne darauf zu sprechen kamen. So verfalte um 800 ein rdtischer
Theologe das Leben des hl. Lucius, den er von England her iiber Augsburg
nach Chur wallfahren 146t. Zugrunde lag die irrige Interpretation der
regio Britannia, die nicht nur England und die Bretagne, sondern auch
die Gegend der Pritanni im Gebiete von Prétigau bis Montafon bedeuten
konnte. Um den Kreis noch gréBer zu machen, lie der rdtische Hagio-
graph das Christentum durch Timotheus von Rom nach Gallien und
von dort nach Britannien bringen. So war ein hagiographischer Reise-
roman von vollendeter Schénheit erdacht *. Was diese Vita fiir die
ganze abendldndische Welt entworfen hat, das zeichnete die Ziircher
Passio im kleineren inneralpinen Kreise nach.

6. Das Martyrium in Torico

Von Glarus fithrte der Weg nach Ziirich, das umschrieben wird:
ad capud lact et fluwium Lidimact, qui 1uxta castrum Turico est (I). In
der ersten und &ltesten Luzerner Traditionsurkunde, die vor 840 ent-
standen ist, lesen wir auch: % castro Turicino uxta fluvium Lindemacs >.
Ahnlich schreibt die Gallusvita von Wetti (1 824): venerunt ad fluvium
Lindimacum, quem sequendo adierunt castellum Turegum vocatum. Inde

1 K. HALLINGER in: Bonifatius-Festgabe (1954), S. 337-340.

2 H. v. CAMPENHAUSEN, Die asketische Heimatlosigkeit im altkirchlichen und
frithmittelalterlichen Ménchtum (1930), S. 3-31.

3 MGH Libri Confraternitatum (1884), S. 488 (Register). — Nicht weit von
Zirich beschloB der hl. Fintan sein Pilgerleben. Er stammte aus Irland, kam
iiber Nordfrankreich nach Rom und von dort iiber Churritien nach Rheinau, wo
er in der ersten Hilfte des 9. Jhdts. als Inkluse lebte und starb. So berichtet seine
um 900 verfaBte Vita. R. HENGGELER, Profe8buch von Pfifers, Rheinau, Fischingen
(1931), S. 259-260.

+ I. MULLER, Zur karolingischen Hagiographie, in: Schweizer Beitrige zur All-
gemeinen Geschichte 14 (1956) 5-15, mit Hinweisen auf die damalige geographische
Reiseliteratur.

5 Quellenwerk zur Entstehung der Schweiz. Eidgenossenschaft. Urkunden 1
(1933), S. 4.

169



	Von Acaunum nach Clarona

