Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 65 (1971)

Artikel: Die frihkarolingische Passio der Zircher Heiligen
Autor: Muller, Iso

Kapitel: 4: Die literarischen Quellen der Passio

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Man hat sich die Frage gestellt, ob nicht «der richtige Satzbau» der
Passio darauf hinweist, dal3 der Verfasser der Legende «der lateinischen
Sprache absolut michtig war», da8 aber die «Schreibfehler» nur vom
Kopisten der Handschrift A herkommen koénnten !. Die Fragestellung
ist durchaus berechtigt. Man darf jedoch nicht ibersehen, wie einfach, ja
meist nur zu einfach und ermiidend Konstruktion und Stil wirken.
Und viele «Versehen» gehen genau mit dem damaligen verwilderten
Merowingerlatein zusammen.

4. Die literarischen Quellen der Passio

Wie schon die zahlreichen Vergleichsstellen in der Editio critica
beweisen, war der Verfasser ein guter Kenner der Vulgata, deren Aus-
driicke ihm bald bewuf3t, bald unbewft in die Feder flossen. Es handelt
sich um zum Teil wortliche, meist aber nur um teilweise Zitate. Daher
erlaubte sich die Passio manche reine Adaption. Die Psalmverse 24,
4-5: vias tuas Domine demonstra mihi et sematas tuas edoce me. Dirvige
me in veritate tua et doce me, quia tu es Deus salvator meus iibernahm
der Hagiograph, ersetzte aber den Singular der Pronomina durch den
Plural: demonsira nobis, doce nos, divige nos, doce nos, salvator noster.
Statt quia beniitzte er quoniam.

Wichtiger ist die Zitation der folgenden Bibelstelle:

Mt 25, 34: Venite benedictr Patris Passio VII1. Venite benedicti Patris

met, possidete paratum vobis met, percipiie regnum, quod
regnum a constitutione munds. parauit vobis Deus ab origine
mundi.

Der Anfang findet sich in allen Textiiberlieferungen gleich. Aber
schon das percipite fillt auf, das immer bei Augustin (1 430) und Caesarius
von Arles (1 542), oft auch bei Beda (} 735) belegt ist. Ebenso treffen
wir das ab origine mundi in verschiedenen sehr alten Bibelhandschriften,
etwa im Bezae Codex Cantabrigiensis (Cambridge, 5. Jh., vielleicht in
Lyon entstanden), im Cod. Sang. 48 (lateinische Interlinearversion einer
griechischen Handschrift, im 9. Jh. in St. Gallen geschrieben), ferner im
Cod. Corbeiensis (im 10. Jh. im Scriptorium von Corbie hergestellt) und
ebenfalls im Stowe-Missale des 7. Jahrhunderts 2. Im 8. und 9. Jahr-

1 Egrorr, Christentum 59.
2 Simtliche Hinweise in dieser Frage sind P. Dr. Bonifaz Fischer OSB, Beuron,

152



hundert war die Fassung percipite regnum, quod vobis paratum est ab
origine mundi ganz allgemein verbreitet. Wir entdecken sie in den
Antiphonen der Messe zum Ostermittwoch, wie der Rheinauer Codex 30
und eine Handschrift der Abtei Mont-Blandin bei Gent belegen, die
aus dem 8./9. Jahrhundert stammen!. Auch in den Antiphonen des Offi-
ziums, und zwar sowohl im cursus romanus wie monasticus, ist jeweils am
Montag nach dem ersten IFastensonntag die gleiche Textform vorhanden.

Wir kénnen weiter auf das Antiphonar des Klosters Saint-Corneille
zu Compieégne aus der zweiten Halfte des 9. Jahrhunderts und auf
Cod. Sang. 391, der berithmten Handschrift des Hartker aus der Jahr-
tausendwende verweisen. Zudem findet sich im Codex von Compiégne
die Stelle auch im Commune Apostolorum 2. Das gleiche Zitat ist belegt
in den drei Liber Diurnus-Handschriften (Vaticanus, Claramontanus,
Ambrosianus) des 9. Jahrhunderts, die auf einen gemeinsamen Arche-
typus aus der zweiten Hélfte des 8. Jahrhunderts zuriickgehen ?. Eine
dhnliche Form bietet der Scarapsus des hl. Pirmin, den dieser vor
724 fir nur oberflichlich bekehrte Gebiete Nordfrankreichs verfaBt
hatte. Die fragliche Stelle heil3t: possidete regnum quod constitutum est
vobis ab origine mund: *. Man kann mithin konstatieren, dall vor allem
in frankischen Kloéstern sowohl percipite wie ab origine gingig war.

Es fallt schlieBlich noch auf, daB unsere Passio zitiert: regnum, quod
parauit uobts Deus. Dieses paravit kann der Hagiograph selbst um-
geindert oder adaptiert haben, wie er auch sonst mit Schriftzitaten
frei umging. Es ist aber durchaus moglich, dafl er sich auf eine iltere
Tradition stiitzte. So entdecken wir in einer Epistel, die frither dem
hl. Hieronymus, jetzt aber Pelagius (f ca.418) zugeschrieben wird, fol-
genden Wortlaut: percipite regnum praeparatum quod parawit vobis
Pater meus, qui est in coelis 3. In den Ubersetzungen, die Rufin von

zu verdanken, der die Herausgabe der Vetus Latina leitet. Vgl. auch dessen
Verzeichnis der Sigel fiir Kirchenschriftsteller, 2. Aufl., 1963.

! R. J. HEsBERT, Antiphonale Missarum Sextuplex (1935), S.102 Nr. 83, wo
noch andere Codices des 9. und 10. Jhdts. erwdhnt werden.

2 R. J. HesBeRT, Corpus Antiphonalium Officii III (1968) 531 Nr. 5350. mit
Heranziehung mehrerer anderer Handschriften des 11./12. JThdts. Ganz gleich wie
unsere Passio zitiert auch das Officium plurimorum episcoporum des Breviarium
Gothicum, PL 86, 1022.

3 Liber Diurnus Romanorum Pontificum, ed. H. FoErsTER (1958), S. 163, 237,
362.

* G. JECKER, Die Heimat des hl. Pirmin (1927), S. 62, 65. U. ENGELMANN Der
hl. Pirmin und sein Missionsbiichlein (1959), S. 78, 84.

5 PL 30, 245, Epist. 33: Ad quemdam, qui in saeculo poenitebat.

153



Aquileja (T 410) von den Gebeten des hl. Basilius angefertigt hatte,
treffen wir eine dhnliche Stelle: percipite regnum, quod vobis praeparavit
Pater meus a constitutione mundi . In einem Abecedarius, den schon
Beda (f 735) kannte, finden wir zum Thema des Jiingsten Gerichtes eine
Strophe, die lautet: Ite, dicet vrex a dextris, regnum coelv sumate, Pater
vobis quod paravit ante omme saeculum, In tremendo die tudicii. Hier
hat das trochdische Versmall nicht nur das percipite oder possidete
ausgeschlossen, sondern auch das praeparavit 2.

Die Zeitbestimmung tempore illo, die sich gleich am Anfang unserer
Passio befindet, geht urspriinglich auf die Schrift zuriick (Is 18, 7 und
20,2 sowie Mt 11,25; 12,1; 14,1). Hier wirkte aber vielmehr die Rahmen-
formel wn 2llo tempore (bzw. illo tempore) ein, mit der die Liturgie aus-
gewihlte Texte der Bibel einleitete. So begegnet uns tempore tllo im
Lektionar von Luxeuil aus dem Ende des 7. Jahrhunderts iiber fiinfzig
mal 3. Die Hagiographen haben jedoch zur selben Zeit noch immer eo
bzw. eodem tempore, verwendet, etwa Eucherius (5. Jh.), Jonas (7. Jh.),
Arbeo (f 784). Erst Ende des 8. Jahrhunderts finden wir tempore ilio
(bzw. tllo tempore) in den Viten des hl. Lucius und des hl. Eptadius,
denen andere Lebensbeschreibungen des 9. Jahrhunderts folgten *. So
darf man wohl darin einen Hinweis sehen, dall unsere Passio kaum aus
vorkarolingischer Zeit stammt.

Zweimal enthélt die Passio (V und VIII) die adverbiale Bestimmung
der Art und Weise una wuoce (dicentes). Unwillkiirlich denkt man an
den SchluB der Prifation: una voce dicentes. Aber die alten Sakra-
mentarien weisen nur supplici confessione dicentes auf, und zwar alle,
auch die des 8. und 9. Jahrhunderts >. Selbst das Churer Sakramentar
(Cod. Sang. 348) von ca. 800 reiht sich ganz in diese Texttradition ein °.
Doch geht der Ausdruck u#na voce auf die hl. Schrift zuriick (Exodus 24,3
responditque ommnis populus una voce, Judith 10,9: dixerunt hi, qui wllic
evant, omnes una voce: fiat, fiat). Daran ankniipfend duBerte sich Clemens
von Rom bei der Beschreibung der Messe in seinem um 96 geschriebenen
Corintherbriefe: et clamabant Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Sabaoth ;

1 PG 31, 1752, Hom. III, Abschnitt 8.

2 MGH Poetae latini aevi Carolini IV. 2 (1923) 508, Rhythmus XVII, Str. 9.

3 P. SaLMoON, Le Lectionnaire de Luxeuil (1944), S. 15, 18-19, 24 usw.

4 MGH rer. merov. 3 (1926) 2, 33, 191, 573; 4 (1902) 76, 83, 103, 105, 149, 181.
B. KruscH, Arbeonis Vitae Sanctorum (1920), S. 33, 39. Auf das Problem machte
R. PrisTER, Kirchengeschichte der Schweiz I (1964), S. 24-25 aufmerksam.

5 Canon Missae Romanae, ed. L. EizeNuOFER. Traditio Textus (1954), S. 22-23.

6 C. MoHLBERG, Das frinkische Sacramentarium Gelasianum (1939), S. 238.

154



plena est vmmnis creatura glorvia eius. Et nos ergo concorditer in unum
congregatl communi consensu tanquam ex umo orve ad ipsum clamemus
totis wviscertbus, ut participes fiamus wmagnarum et inclytarum promas-
sionum etus 1. In dhnlicher Weise spricht Augustinus (1 430): ut quotidie
per universum orbem humanum genus una pene voce vespondeat: Sursum
corda se habere ad Dominum *. Ein dem hl. Ambrosius filschlich zu-
geschriebener Libellus de Spiritu Sancto bemerkt: Unde etiam tractum
est per ommes fere ovientales Ecclesias et nonullas occidentales, ut in obla-
tionibus sacrificiorum, quae Deo Patri offerentur, una cum sacerdote
voce populus utatur 1d est: Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Sabaoth 3.
— Bereits ein Zeuge aus der Zeit unserer Passio ist der Regensburger
Bischof Baturich (817-848), der im Ritus der Kirchweihe bestimmt,
dall der Klerus bei der Besprengung der AuBenwinde der Kirche ein-
stimmig das Asperges singen solle (una voce psallat) *. Wie hier kann
auch die Felix und Regula-Passio das una wvoce aus einem Rituale
genommen haben.

Ankniipfend an die patristischen Zitate fand dieses Ausdruck den
Weg in die Liturgie wo er sich anscheinend zuerst in den spanisch-
mozarabischen Praefationen nachweisen 1d6t >. Ob wir im Ziirich des
9. Jahrhunderts spanische Einflusse annehmen diirfen, ist freilich frag-
lich, obwohl solche méglich wiren 6.

Das erste Zitat von una voce bezieht sich auf den Gloria-Hymmnus.
Unser Hagiograph 148t die Heiligen zu Gott beten: Gratias agimus tibi,

1 PG 1, 278, Epist. I ad Corinthios, Kap. 34.

2 PL 34, 125, De vera religione, Kap. 3, Abschnitt 5.

3 HANGGI-PaHL, Prex Eucharistica (1968), S. 427 mit Berufung auf Sacris Erudiri
11 (1960) 149. '

4+ F. UNTERKIRCHER, Das Kollektar-Pontifikale des Bischofs Baturich wvon
Regensburg (1962), S. 116.

5 Die spanisch-mozarabischen Illationen (= Praefationen) weisen immer origi-
nelle Variationen auf. So schlieBt die Illation einer alten Ostermesse, die sich schon
in den Toletaner Handschriften vom 10./11. bis zum 12, Jh. findet: cui meriio
ommnes angeli et avchangeli non cessant clamare quotidie una voce dicentes : Sanctus elc.
(vgl. HANGGI-PaHL, Prex Eucharistica [1968], S. 506). Aber auch in andern Messen
der Liturgie von Toledo sind solche Illationsschliisse nachzuweisen, die zwar immer
irgendwie von einander abweichen, doch nie das uxa voce vergessen (vgl. M. FERO-
TIN, Liber Mozarabicus Sacramentorum (1912), S. 154, 330, 411, 545 Nr. 322, 761,
906, 1198. Vgl. M. FEroTIN, Liber Ordinum (1904), S. 256, 275).

6 J. FonTaINE, La diffusion de I'ceuvre d’Isidore de Séville dans les scriptoria
helvétiques du haut moyen 4ge, in: Schweiz. Zeitschr. f. Gesch. 12 (1962) 305-327
und I. MULLER, Hispania et Raetoromania, in: Gesammelte Aufsitze zur Kultur-
geschichte Spaniens 20 (1962) 264-271.

155



Domine Deus Iesu Christe (V). Noch deutlicher ist die gleiche Quelle in
Erinnerung gebracht, wenn die Martyrer auf eine himmlische Stimme
hin Gott preisen: Gloria in excelsis Deo et in terra pax hominibus bone
woluntatis. Domine Iesu Christe, laudamus te, benedicimus te, in secula
seculorum. Amen (VII). Sicherlich kniipft der Verfasser nicht an die
Vulgata an, denn dort heilt es: Gloria 1n altissimis Deo et in terra pax
hominibus bonae voluntatis (Luc 2,14). Erst nachher folgt: Pax in caelo
et gloria wn excelsis (Luc 19,38). Unser Zitat stammt daher aus der
Liturgie. Schon im Martyrium S. Polycarpi, das um 150 nach Christus
entstand, findet sich etwas dhnliches: Quapropter de omnibus te laudo,
bt bemedico, te glovifico, per sempiternum et coelestem pontificem Iesum
Christum etc. 1. Noch deutlicher ist der Hymnus in den Constitutiones
Apostolicae aus dem Ende des 4. Jahrhunderts umschrieben: Gloria in
excelsis Deo et in terra pax in hominibus bonae voluntatis. Laudamus te,
hymmnis celebramus te, benedicimus te, glovificamus te, adoramus te usw. 2.

Sicherlich wurde das Lied an Weihnachten vom Papst gesungen,
sagt doch Leo der GroBe (f 461) in einer seiner Weihnachtspredigten:
ut nos quoque cum coelestis militiae dicamus exercitu: Glovia in excelsis
Deo et in terra pax hominibus bonae voluntatis3. DalB das Gloria wenigstens
in der rémischen Messe heimisch war, bezeugt der im 6. Jahrhundert
redigierte Liber Pontificalis . Das Antiphonar von Bangor aus dem
7. Jahrhundert, ferner die mozarabischen und ambrosianischen Liturgien
bieten uns das Gloria °. Die heutige Form der abendldndischen Liturgie
findet sich zuerst im Psalterium des Abtes Wolfcoz von St. Gallen
im 9. Jahrhundert ©.

DaB aber das Gloria auch auBerhalb der Messe gebraucht wurde,
bezeugt die Schrift De Virginitate, die dem hl. Athanasius zugeschrieben
wurde, jedoch erst aus dem 5./6. Jahrhundert stammen diirfte. Dort
finden wir folgenden Text als Morgengebet: Gloria in excelsis Deo et

1 Florilegium Patristicum, ed. G. RauscHEN I (1914) 53, Kap. 14, Abschnitt 3.

2 PG 1, 1055, Constitutiones apostolicae, Lib. VII, Kap. 47.

3 PL 54, 213, Sermo 26 (alias 25) in nativitate Domini VI.

4+ J. A. JuNGMANN, Missarum Solemnia I (1948) 440. J. BRINKTRINE, Die heilige
Messe (1950), S. 76.

5 J. A. JungMANN, Missarum Sclemnia I, S.432. Die mozarabischen und die
ambrosianischen Texte stammen zwar handschriftlich erst aus dem 10.-12. Jh.,
sind aber inhaltlich viel dlter. G. PRaADO, Una nueva recension del himno «Gloria
in excelsis», in: Ephemerides liturgicae 46 (1932) 482 und DACL IV, 1533-1534.
Zum Gloria im papstlichen Kanzleibuch vor 800 siehe Liber Diurnus, ed. H. FoER-
STER (1958), S. 160, 233, 356.

6 J. A. JUNGMANN, Missarum Solemnia I, S. 432.

156



in terra pax hominibus beneplacitum. Laudamus te, bemedicimus te,
adoramus te'. Einen weiteren Beweis liefert Gregor von Tours (1 595),
der von der Auffindung eines Martyrerleibes in der Apside des Bertu-
nense Oppidum durch den Bischof berichtet und dabei meldet: reperit
sanctum corpus illaesum et emattens vocem maganm.: Gloria tn excelsis
Deo secum ommem clerum pariter psallere fecit. Dicto quoque hymno
corpus sanctum in bastlicam transtulit 2. Auch weill der romische Biblio-
thekar Anastasius, der um die Mitte des 9. Jahrhunderts lebte, in seinen
Papstbiographien zu melden, dall Papst Leo III. bei der Begegnung
mit Karl d. GroBen in Paderborn 799 folgenden Hymnus anstimmte:
et praedicto pontifice Gloria in excelsis Deo tnchoante et cuncto clevo susci-
piente, oratio super cuncto populo data est 3. Wie die beiden Belege ver-
raten, sang jeweils nur der Klerus mit. Vom Volke wird dies nicht
gemeldet.

Ob der Verfasser der Passio schon das Gloria betete? Nach dem
Sakramentarium Gregorianum des 7./8. Jahrhunderts war es den
Bischofen an Sonn- und Festtagen erlaubt, den Priestern nur am Oster-
feste. Ende des 11. Jahrhunderts bestand dieser Unterschied schon
nicht mehr *. Es mag geniigen, dal der Hagiograph den Gesang sicher
kannte, auch wenn er ihn nicht so oft benutzen durfte. Je seltener ein
Text war, umso kostlicher wurde er empfunden.

Wir heben am Schlusse alle Entlehnungen aus dem Gloria durch
Sperrdruck hervor: Gloria tn excelsis Deo, et in terra pax
homintbus, bonae voluntatis. Laudamus te, benedicimus te,
adoramus te, glovificamus te. Gratias agimus ti1bi propter magnam
gloviam tuam. Domine Deus rex coelestts, Deus Pater ommnipotens,
Domine Fili unigenite, Iesu Christe. Es handelt sich also nur um
Zitationen aus dem ersten Teile des Gloria.

Als letzte Entlehnung aus der Liturgie entdecken wir in Kapitel VIII
die Antiphon: In paradysum angeli deducant uwos et cum gloria susci-
piant wos martyres. Der Text entstammt der kirchlichen Totenliturgie
und zwar nicht etwa dem romischen Ordo Defunctorum des 7./8. Jahr-
hunderts, sondern der gelasianisch-gallikanischen Liturgie des 8. Jahr-
hunderts. Die urspriingliche Form der Antiphon hieB: In paradisum

1 PG 28, 275, De Virginitate, Kap. 20.

2 PL 71, 762, De gloria martyrum, Lib. I, Kap. 63.

3 PL 128, 1215, Anastasii Bibliothecarii Historia de Vitis Romanorum Ponti-
ficum, Kap. 98.

+ J. BRINKTRINE, S. 76.

157



decucant te angeli et cum gloria suscipiant te sancti martyres Dei, die sich
an Ps 72,24 anlehnt: In voluntate tua deduxisti me et cum gloria suscepisti
me 1. Als erste Quelle ist der Rheinauer Codex 30 (Zentralbibliothek
Ziirich) zu nennen, der um 800 in einem halbréatischen Schreibzentrum
geschrieben ist 2. Auf dem Weg von der Kirche zum Friedhof wurde
gebetet: In paradiso (!) deducant te, woraut Ps 24 (Ad te Domine levavi)
folgte. Genau den gleichen Text bietet das Lorscher Sakramentar aus
der zweiten Hilfte des 9. Jahrhunderts. Aus der gleichen Zeit stammt
Vat. Palat. lat. 550, der jedoch In paradisum mit Ps 42 (Iudica me Deus)
aufweist. Das Fuldaer Sakramentar des 10. Jahrhunderts schreibt: In
paradysum deducant te angelr et cum gaudio suscipiant te martyres, perdu-
cant te wn civitatem sanctam Hierusalem, worauf sich wiederum Ps 24
anschlieBt. Ein deutsches Sakramentar des 10. Jahrhunderts im Codex
Bruxellensis 1814/16 notiert: In paradysum deducant te angeli mit
Ps 4 (Cum invocarem). Zum SchluB sei noch die recht altertiimliche
Lesart von Vat. Ottobon. lat. 312 aus dem Ende des 11. Jahrhunderts
angemerkt: In paradiso D(e)r ducant te angels, (in tuo) adventu suscipiant
te martyres, perducant te in civitatem sanctam Hierusalem, worauf Ps 4
folgt. Gesungen wurde dies auf dem Wege vom Sterbehaus zur Kirche 3.

Der Beleg der Passio ist schon seines Alters wegen wichtig, besonders
auch, weil er den Text ganz bietet, nicht nur den Anfang der Antiphon.
Entsprechend den Formen von Rheinau und Lorsch sowie dem Text
vom Ottobonianus schreibt das Ziircher Dokument auch paradyso,
also nicht klassisch paradysum, offenbar weil die karolingische Renais-
sance nicht durchgedrungen war. Unsere Passio bewahrte richtig cum
gloria, wihrend im Fuldaer Sakramentar cum gaudio erscheint. Ahnlich
treu hielt sich auch eine andere Antiphon des Ottobonianus an das
gleiche Wort (In regnum Dei deducant te angeli, cum gloria suscipiant
te martyres Dei). Gedndert hat die Ziircher Handschrift nur die Prono-
mina, was sich von selbst ergab, ferner nahm sie das Subject (angeli)
vor das Pradikat (deducant). Das Wichtigste ist, daB der alemannische
Verfasser dhnlich wie der Rheinauer Liturge das gallische Totenritual

! B. CAPELLE, L’antienne «In paradisum». Questions liturgiques et paroissiales 8
(1923) 161-176. Dazu Anm. 3.

2 Zum Rheinauer Sakramentar siehe E. A. LowE, Codices Latini Antiquiores VII
(1956) 50, Nr.1019. K. GaMBER, Codices Liturgici Antiquiores (2. Aufl. 1968),
S. 371-372, Nr. 802. HANGGI-SCHONHERR, Sacramentarium Rhenaugiense. Spici-
legium Friburgense 15 (1970) 275 Nr. 1340.

3 H. Frank, Geschichte des Trierer Beerdigungsritus, in: Archiv f. Liturgie-
wissensch. 4 (1955) 302-306 und 7 (1962) 363-364, 366, 373, 380, 394, 412-413.

158



kannte und es dem rémischen vorzog, ein Zeichen, daf} hier frinkischer
EinfluB am Werke war. Zum Thema Liturgie sind noch alle Psalmen-
stellen zu zdhlen, die der Verfasser aus seinem kirchlichen Stundengebet
im Geddchtnis prdsent hatte. Zahlreiche Schriftzitate wird er sich auch
durch die Feier der Messe angeeignet haben.

Zum Gottesdienst gehdren auch die Martyrologien, aus denen der
Ziircher Hagiograph schopfte, so etwa cum sociis eorum (I), cum socirs
suts (III), in sartagines candentes (IV), capita amputare und gloriosa
pro Domino morte finierunt (VIII). Im sog. Martyrologium Hieronymia-
num (6./7. Jh.) finden wir cum socizs eorum, cum sociis suis bei Er-
wiahnung des Mauritius-Martyriums !. Das Beda (} 735) zugeschriebene
Heiligenverzeichnis verwendet frigi in sartagine bzw. sartaginem iussit
ignire, dann caput amputare bzw. amputari, ferner martyrio clarus sancto
fine quievit bzw. glorioso fine quieverunt in pace *.

Es waren aber nicht nur Martyrologien, sondern eigentliche Marty-
rerakten, die unseren Hagiographen inspirierten und deren Schema
er auch irgendwie verwendete. Schon in Kapitel IT fillt auf, wie die
Verfolger die Geschwister nicht entdecken konnten; dieses Motiv kommt
bereits in dem Gedicht des hl. Paulinus von Nola ( 431) {iber den
dortigen Martyrer Felix vor (cernitur et non cernitur), dessen Aufenthalts-
ort spiter von einem Spinngewebe verborgen wird 3. Auch Gregor von
Tours berichtet in seinem Werke De gloria martyrum lib. I., cap. 104
diese Szene*. Ob der Ziircher Hagiograph sich gerade durch diese
Erzihlung beeinflussen lieB, ist deshalb schwierig zu entscheiden, weil
dieses Legendenmotiv schon frith auch anderswo vorkommt 3.

Im Kapitel II1 der Ziircher Passio begegnen wir dem Bekenntnis:
Christiani sumus. Wir finden genau diese Pluralform schon in den
Kapiteln XV und XVIII der Passio Sanctorum Pionii et sociorum, die
in einer Umarbeitung des 4. Jahrhunderts vorliegt 6. Ferner entdecken
wir das gleiche Bekenntnis auch in Kapitel IT der Akten der Martyrer
Andreas, Paulus und Dionysia 7. Mehrmals lesen wir Christiant sumus

1 Martyrologium Hieronymianum, ed. H. DELEHAYE (1931), S. 521-522 (AASS
Nov. II. 2).

2 PL 94, 802, 934, 1042, 1050, 1109-1110.

3 Ruinart I 123-124 = BHL 2870.

4+ PL 71, 796. Schon F. BLANKE, Die Entstehung der Legende von Felix und
Regula, in: Neue Schweizer Rundschau 5 (1937/38) 318 wies darauf hin.

5 H. GUNTER, Psychologie der Legende (1949), S. 30, 160.

6 RuiNnarT I 331, 341, 343 = BHL 6852.

7 RuinartT I 364 = BHL 6716.

159



in den Acta Sanctorum Saturnini, Dativi et aliorum plurimorum marty-
rum, so in den Kapiteln V, XII und XV, ferner im Kapitel I der Acta
SS. Marciani et Nicandri . Beleg dafiir sind ferner die Passio Cypriani
und das freilich erst spitere Certamen S. Nicephoris 2. Dabei ist aber
nicht zu vergessen, dall sich der Singular Christzanus bzw. Christiana
sum schon in den Akten der Scillitanischen Martyrer (Kap. III und IV)
und in der Passio von Perpetua und Felicitas (Kap. III und VI) sowie
in zahlreichen Martyriumsberichten findet 3.

Die Heiligen Felix und Regula geben ihrem Richter die Antwort:
corpus enim wnostrum habis in potestate, animas vero wnostras non (111).
Inhaltlich geht dieser Satz auf Mt 10,28 zuriick, dessen Text im Kapitel
VI der Passio S. Vincentii Levitae wortlich zitiert wird: Nolite timere
eos, qui occitdunt corpus, animae auntem non habent, quid faciant *. Genau
gleich wie die Ziircher Passio driicken sich aber zwei andere Akten aus,
namlich die Passio des hl. Symphorianus (Kap. VI) und die Acta Claudii,
Asterii et aliorum (Kap. II), wo wir lesen: Tu vero corpus meum in
potestate habes, animam vero meam mon habes 3. Wenigstens inhaltlich
bezieht sich auch die Passio Epipodii et Alexandri (Kap. IX) darauf:
Tu vero exerce corpus, animas nostras custodiet et vecipret ille, qur contulit 6.

Im Kapitel IV unserer Passio verlangt der Richter von Felix und
Regula, Merkur und Juppiter zu verehren. In der Passio Rogatiani et
Donatiani (Kap. III) werden die Heiligen angehalten, Juppiter oder
Apollo anzubeten 7. In der Passio Theodoti, Ancryani et septem Vir-
ginum (Kap. 14-15 sowie 22) sollten die Christen der Diana und Minerva
opfern. Freilich ist dieser Bericht umstritten 8. Nur von Juppiter (Jovis)
ist die Rede in den Kapiteln V und XV der Passio SS. Victoris, Alexandri,
Feliciani atque Longini®. Auf die Frage, ob in Ziirich und Umgebung Mer-
kur und Juppiter verehrt worden sind, wird noch zuriickzukommen sein.

Kapitel V spricht zuerst davon, daB die beiden Geschwister zur
Strafe Pech trinken miissen. Die Passio Bonifatii martyris erwédhnt

Ruinart IT 382, 390, 393 = BHL 7492. RuiNarT 111 276 = BHL 6071.
RuinarT 11 43 = BHL 2037 und RuiNarT II 96 = BHL 6085.
Ruinart 1T 190, 204, 209 = BHL 7532, 6633. Dazu RuiNnarT I-IIT.
Ruinart 11 349 = BHL 2628 bzw. 2630.
RuiNarT I 179 = BHL 7967 und RuinarT 11 141 = BHL 1829,
RuinarT I 170 = BHL 2574-2575.
RuinarT 11 169 = BHL 2275.
RuimnarT 11 296-298, 303, dazu Martyrologium Romanum (1940), S. 196 Nr. 5
(= Acta Sanctorum Propylaesum Decembris).

9 RuinarT 1I 205 = BHL 8569.

W =~ v U e W N

160



diese Strafe im Kapitel IX (iussit aperiri os eius et plumbum bulliens
infundr) und 1dBt im Kapitel XI den Heiligen in ein Pechfall werfen 2.
Ebenfalls wurde die hl. Potamiaena in einen Kessel von siedendem Pech
gesteckt. Das berichtet uns die freilich manchmal romanhafte Passio,
die uns Palladius im Kapitel IIT seiner 419/420 verfaBten Historia ad
Lausium uberliefert 2.

Wenn unser Bericht von Ziirich den drohenden Kerker als dullerste
Dunkelheit (exteriores tenebre) charakterisiert, so ist dies nicht nur
biblisch (Mt 8,12 usw.), sondern auch ein hiufiges Element der Martyrer-
Akten. Schon im Kapitel III der bekannten Passio von Perpetua und
Felicitas lesen wir: recipimur in carcerem et expavi, quia numquam
experta evam tales tenebras 3. In der Passio SS. Rogatiani et Donatiani
wird der Kerker in den Kapiteln V und VI als schattenhafter (fenebrarium
i loco) und trauriger Ort (de carcere lugubri) geschildert 4.

Am Ende des V. Kapitels sprechen Felix und Regula ihren Dank
aus, daB sie fiir Christus leiden diirfen (gratias agimus tibi, Domine
Deus Jesu Christe). In den Acta Martyrum Scillitanorum (Kap. IV
und V) sagt Speratus nach dem Urteilsspruch sein gratias Christo agimus
und Nazarius fiigte bei: Hodie martyres in coelo sumus. Deo gratias 3.
Das Deo gratias findet sich auch in der Passio von Felicitas und Perpetua
(Kap. XII) ¢. Ebenso beantwortete Bischof Cyprian die Ankiindigung
seiner Hinrichtung mit seinem Deo gratias (Kap.IV)7. Wir finden
dieses Dankeswort in vielen spdteren Passionsberichten 8. In Kapitel V
erachtet die hl. Regula die Torturen stiBer als Honigseim. In den Acta
der hl. Tarachus und Probus besitzen wir ein Analogon: Acetum tuum
dulce est mihi °. Im Kapitel VI wird der hl. Felix ermahnt, die Gotter
anzubeten, mit denen Decius in unmittelbarer Verbindung steht (adoras
deos meos, quia ego cum 1psts logquor). Ein Gegenstiick dazu bietet die
Passio der Soldaten Bonosus und Maximilianus, die ihren Richtern
zurufen: Prius audiant te div tui et loquantur tibi, cumque locuti fuerint

Ruinart 11 183-185 = BHL 1413.
RuiNarT I 287 = BHL 6963-6964. Dazu LThK 8 (1963) 645.
RuinarT I 205 = BHL 6633,
Ruinvart II 171-172 = BHIL 2275.
Ruinart I 194 = BHL 7532.
Ruinart I 216 = BHL 6633.
RuivarT I 47 = BHL 2037,
RuinarT I 364, 1147, 183, 211, 326, 383, 388, 423, 432, 434, 111 80, 126,
161, 167 usw.
¢ RuinartT IT1I 35 = BHL 7982.

o -1 L= wn - w »n -

161
11



tecum, sic eos et nos poterimus adorare !. Im Kapitel VI unserer Passio
wird der Teufel angefithrt, in dessen Dienst der Richter steht. Schon
im AnschluB an die Evangelien betrachteten die alten Christen ihre
Leiden und Martyrien als Kampf gegen den Diabolus. So spielt der
Widersacher im Martyrium sancti Polycarpi Episcopi eine bedeutende
Rolle (Kap. III und XIV) 2 Die Akten von Perpetua und Felicitas
stellen den Teufel als Aegyptius vor (Kap. X). Die Art des Todes durch
den Kampf mit einer Kuh wird dem Diabolus zugeschrieben (Kap. XX).
Aber die Martyrin wird selbst vom Teufel (ab inmundo spiritu) gefiirchtet
(Kap. XXI) 3. Daher begegnen wir dem Ddmon in zahlreichen andern
Passionserzdhlungen *.

Um die Verfolger zu bekehren, fordern Felix und Regula ithren Richter
auf, die Welt als Schopfung Gottes anzuerkennen (VI: vide in celum,
solem et lunam, que Deus omnipotens fecit). Schon in den Akten des hl.
Cyprian spricht der Bischof von Karthago: Nullos alios deos novi nisi
unum et verum Deum, qui fecit caelum et terram, mare et quae sunt in
eis omnia (Kap. I) 3. Dieser Hinweis kehrt dann vielfach in den frithen
Leidensgeschichten der Heiligen wieder 8. Daher betrachten die alten
Passiones Martyrum die heidnischen Go6tter nur als Diamonen, so auch
unsere Ziircher Passio: Dii tui demonia sunt (VI). So bekennt in der
Passio Felicitatis et septem filiorum ein Vitalis: ommnes dit gemtium
daemones sunt (Kap. 11I) 7. In der Passio SS. Firmi et Rustici lesen wir,
daB die Heiligen kithn dem Richter sagen: nam dit tui, quibus credis,
daemonia sunt ®. Eigentlich geht das Wort auf Ps 95,5 zuriich: omnes
dir gentium daemonia, ein Vers, der uns vielfach in den Darstellungen
von Martyrien begegnet °.

Als Gegenstiick zu den Damonen greifen die Engel ein. Felix und
Regula héren vor ihrem Tode eine trostende Stimme vom Himmel,
die nicht ausdriicklich den Engeln zugeschrieben wird (VII). Erst nach
ihrem Martyrium erschallt die vox angelorum (VIII). Auch dieses Motiv

1 RuinarTt III 366 = BHL 1427.

2 RuiNarT 1 67, 75.

3 RuinarT I 213, 221, 223 = BHL 6633.

¢ Ruinart I 364, 11 180-182, 346, 349, 381, 386, 393, 396, 400—401, III 18, 49,
73, 79 usw.

5> RuinarTt II 43.

6 RuiNnart II 51, 141-142, 200, II1 66, 160, 277, 357.

7 RuinarT I 57 = BHL 2853.

8 RuinarT 111 433 = BHL 3020.

9 RuinartT I 170, 11 96, 200, I1I 167, 285.

162



ist schon frither belegt. Prudentius (f nach 405) erzdhlt in seiner Be-
schreibung des Martyriums des hl. Vincenz, wie Christus und Engel
den gefangenen Heiligen trosten 1. In der Passio SS. Victoris, Alexandri,
Feliciani atque Longini ertént nach der Hinrichtung eine Engelsstim-
me: quo facto mox desuper vox caelestis intonuit dicens: Vicisti, Victor
beate, vicists (Kap. XVI) 2. Im Martyriumsbericht des hl. Euplus lesen
wir: occurrent eis angeli et deducent eos ad civitatem illius sanctam Jeru-
salem 3. An Stelle dieser Worte fithrte die Ziircher Passio ein Zitat aus
der Beerdigungsliturgie ein: In paradyso, wie schon ausgefithrt wurde.

Als man noch der Hypothese folgte, die Ziircher Heiligen seien nur
durch Ubertragung von Reliquien aus dem karthagischen Abitine zu
erkliren, glaubte man, die entsprechende Passio des Priesters Saturninus
und seiner Mitgefangenen, darunter auch I'elix, sei fiir unsere Passio
Vorbild gewesen *. Was aber aus diesem nordafrikanischen Berichte, der
uns in einer Uberarbeitung des 5. Jahrhunderts erhalten ist, mit der
Passio Felicis und Regulae zusammengeht, das sind allgemein ver-
breitete Elemente, wie z. B. das Christians sumus oder die Bezugnahme
auf den diabolus oder auch der Dank der Martyrer fiir die Gnade des
Martyriums. Stellt man beide Berichte nebeneinander, so haben sie
nur den Charakter einer Passio gemeinsam, unterscheiden sich aber im
Ganzen wie in Einzelheiten. Die karthagische Passio ist viel inhalts-
reicher und dramatischer, weist teilweise einen sehr persénlichen und
kunstreichen Stil auf, zeigt auch gar keine Ubereinstimmung mit dem
Wortmaterial der Ziircher Passio. Wie verschieden sind beispielsweise
die Arten der Qualen! Im Vergleich dazu nimmt sich der Bericht iiber
Felix und Regula wie ein allgemeines Schema aus.

5. Von Acaunum nach Clarona

Das erste Kapitel unserer Passio bringt die Ziircher Geschwister in
aller Kiirze mit der sog. Thebdischen Legion in Zusammenhang, deren
bekanntester Fithrer der Martyrer Mauritius (wohl 285/286) war. Schon
seit dem 3. Jahrhundert strahlte der Grabkult der Heiligen in Acaunum
weithin aus. Um die Wende vom 4. zum 5. Jahrhundert finden sich

1 RuiNaART I1 364, aus Peristephanon, Hymnus 5, Str, 71 = BHL 8637.

2 RuiNart IT 206 = BHL 8569.

3 Ruinarrt I1 434 = BHL 2729.

+ RuiNartT II 378-396 = PL 8, 689-715 = BHL 7492. Dazu LThK 9 (1934) 345.

163



	Die literarischen Quellen der Passio

