Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 65 (1971)

Artikel: Die frihkarolingische Passio der Zircher Heiligen
Autor: Muller, Iso
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-129406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ISO MULLER

DIE FRUHKAROLINGISCHE PASSIO
DER ZURCHER HEILIGEN

1. Die Handschriften der Passio *

Der ilteste uns erhaltene Text der frithkarolingischen Passio der
Ziircher Heiligen findet sich auf den Seiten 473 bis 478 der Sanktgaller
Handschrift 225, die iiberdies verschiedene theologische und kalendari-
sche Schriften enthilt. Die einzelnen Teile der Handschrift scheinen
wohl gleichzeitig von verschiedenen Kopisten geschrieben worden zu
sein. G. Scherrer betrachtete den Schreiber der Passio als die «dritte
Hand» im Codex. Die Schrift des ganzen Codex zeigt die St. Galler
Minuskel des ausgehenden 8. Jahrhunderts, nicht ohne gewisse Ver-
wandtschaft zu dem Werke des Schreibers Waldo, der seit den 70er
Jahren tdtig war. Der Schreiber der Passio verfiigte iiber eine breite
Buchschrift, dhnlich wie derjenige des auf S.461-473 aufgefiihrten

* Verzeichnis der wichtigsten Literatur, BRUCKNER: A. BRUCKNER, Scriptoria
medii aevi Helvetica I (1935); IT (1936); III (1938). BHL: Bibliotheca Hagiogra-
phica Latina. 2 Bde., 1898-1901. Zitiert nach Nummern. BruvLaNTs: P. BRUY-
LANTS, Concordance verbale du Sacramentaire Léonien. Louvain 1945-1948.
EcLoFrF, Christentum: E. EcLoFF, Wer hat das Christentum nach Ziirich gebracht.
Diaspora-Kalender 1948, S. 53-67. HEER: G. HEER, Die Ziircher Heiligen St. Felix
und Regula. 1889, JHGG: Jahresbericht der Historisch-antiquar. Ges. von Grau-
biinden. LINDERBAUER: B. LINDERBAUER, Benedicti Regula, philologisch erklart.
1922. Manz: G. ManNz, Ausdrucksformen der lateinischen Liturgiesprache. 1941:
MGH : Monumenta Germaniae Historica. PG: Patrologia Graeca, ed. Migne, Paris
1857 ss. PL: Patrologia Latina, ed. Migne, Paris 1844 ss. PLANTA: R. v. PLANTA,
Die Sprache der ritoromanischen Urkunden des 8.—10. Jhdts. in: A. HELBOCK,
Regesten von Vorarlberg u. Liechtenstein bis 1260. Bregenz 1920. RUINART:
Th. RuiNARrT, Acta Martyrum. 3 Bde., Augsburg 1802. SCHERRER: G. SCHERRER,
Verzeichnis der Handschriften der Stiftsbibliothek St. Gallen. St. Gallen 1875.
VIELLARD: J. VIELLIARD, Le Latin des diplémes royaux et chartes privées de
I'époque mérovingienne. 1927, VossLER: K. VossLER, Einfithrung ins Vulgarlatein.
1954.

132



«Katechismus»!. Doch sind die Wérter undeutlich getrennt, so daB3 die
Lesung nicht leicht vonstatten geht. Das kommt aber auch daher, daf
der Text in einem verwilderten Latein abgefaBt ist, das erst ein spiterer
Korrektor der karolingischen Zeit verbesserte. Da die Passio nur ein
Stiick unter verschiedenen andern des Codex darstellt, kann es sich
hier wohl kaum um das Original der Passio handeln, sondern eher um
eine Abschrift. Zudem setzt der Inhalt der Passio eine Entstehung in
Zirich voraus. Da aber dieses vermutete Original verloren ist, mul} der
vorliegende dlteste Textzeuge als Grundlage fiir eine Edition dienen 2.

Den zweiten Text enthdlt Cod. C. 10 i der Zentralbibliothek Ziirich,
der wegen seiner ausgepridgten Schrift mit Sicherheit dem St. Galler
Scriptorium zugewiesen werden kann. Die Handschrift diirfte um die
Mitte des 9. Jahrhunderts entstanden sein und kam erst spdt nach
Ziirich. Sie bietet zahlreiche Heiligenviten, unter denen auf fol. 59t—60r
die Passio der Ziircher Heiligen zu finden ist. Die ganze Sammlung
wird daher als Passionarius maior betitelt. Aus ihr konnte das Ver-
zeichnis der St. Galler Heiligenleben des 10. Jahrhunderts im Cod.
Sang. 566 ausgiebig schopfen. Mit dem Hinweis « Felicis et Regulae in
passionario matoren nimmt dieses Werk auf die Ziircher Passio Bezug.
Daraus kann man schlieBen, daB der Text des 9. Jahrhunderts in
St. Gallen im Kloster oder in der Kirche vorgelesen wurde. Von ein-
zelnen Versehen abgesehen, hidlt sich der Text an die korrigierte Version
in Cod. Sang. 225. Diese dirfte mittelbar oder noch eher unmittelbar
als Vorlage gedient haben 3.

Der dritte Textzeuge der Passio ist im Cod. Sang. 550 iiberliefert
und zwar in seinem {rither wohl selbstdndigen hagiographischen Anfangs-
teill. Zu Beginn findet sich (S.3-28) die Passito sanctt ac beatissimz
Georgit Martyris, also die Leidensgeschichte des beriihmten kappado-
zischen Martyrers Georg (23. April) #; darauf folgt der Text unserer
Passio (S. 29-39) und endlich De inuentione sanctt Michahelis ecclesiae

1 ScHERRER 80-81. BRUCKNER II (1936) 71. EcLoOFF, Christentum 59. A. Cor-
DOLIANI in: ZSKG 49 (1955) 164-168. E. A. Loweg, Codices Latini Antiquiores VII
(1956) 27, 58, Nr. 928.

2 Die letzte bisherige Ausgabe hat nur ihre Abweichungen notiert und einen
spateren Text zugrunde gelegt: HEER 41-44.

3 E. MUNDING, Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben (1918), S. 11, 43, 48,
58. BruckNER IIT (1938) 123. EcLofFF, Christentum 60. C. MoHLBERG, Mittel-
alterliche Handschriften der Zentralbibliothek Zirich (1951), S. 18-19, 349.

+ BHL 503 Nr. 1 e. Uber den Eigenwert der Georgspassion in Cod. Sang. 550 s.
M. HuBkgr, Die «Vita Illustrata Sancti Benedicti» in Handschriften und Kupfer-
stichen, in: Studien u. Mitteilungen des Benediktinerordens 48 (1930) 67-69.

133



Archangeli (S. 39-53), mithin die Geschichte von Monte Gargano. Zu
datieren ist diese Handschrift in die zweite Hilfte des 9. Jahrhunderts !.
Auffillig erscheint uns die Abkiirzung nt fiir noster, die sich in Kap. IV
und VI unserer Passio findet, die sich jedoch auch in einigen Hand-
schriften des Steinachklosters aus der Zeit von 750-840 belegen 148t 2.
Auf Grund der Textvarianten wird man Sang. 225 als direkte Vorlage
fiir Sang. 550 ansetzen diirfen.

Eine Einteilung in Kapitel 148t sich in keinem der drei Codices deutlich
erkennen. Wohl bietet Sang. 225 bald gréBere, bald kleinere Initial-
majuskeln, die jedoch mehr eine zufillige Abwechslung zu schaffen
scheinen. Einen &dhnlichen Eindruck macht die Textgestaltung des
Ziircher Codex. Im Sang. 550 erscheinen iiberhaupt keine GroBbuch-
staben. Uberdies fehlen in allen drei Handschriften Absetzungen des
Textes durch verschiedene Alinea. Da aber das Ganze iibersichtlich und
lesbar gestaltet werden sollte, wurde in der folgenden Edition die Passio
in 9 Kapitel eingeteilt. Sofern auch diese noch zu lange erschienen,
schuf ein neuer Zeilenanfang den nétigen Unterbruch.

Die Satzzeichen stammen vom Editor, ebenso die Verwendung von
Majuskeln. Alle Abkiirzungen sind aufgeldst worden. Ergdnzungen des
Herausgebers stehen in runden Klammern. Um den Druck zu verein-
fachen, wurden die geschwinzten e nicht beriicksichtigt, ausgenommen
wenn es zum Vergleich der Handschriften ratsam erschien; dann jedoch
nur im Apparat, da es sich hier nicht um eine paldographische, sondern
um eine philologisch-hagiographische Untersuchung handelt. Deshalb
muBte auch der unkorrigierte dlteste Text des Sang. 225 als Grundlage
fiir die Edition genommen werden, denn die Korrekturen dieses Codex und
die Texte der beiden folgenden Handschriften reprisentieren den idea-
len Text des 9. Jahrhunderts im Sinne der karolingischen Renaissance.

Um die Edition moglichst iibersichtlich zu gestalten, beniitzen wir
fiir die drei Handschriften folgende Siglen:

A = Cod. Sang. 225 (Stiftsbibliotehk St. Gallen), geschrieben in St.
Gallen am Ende des 8. Jahrhunderts.

B = Cod. Turic. C 10 i (Zentralbibliothek Ziirich), geschrieben in
St. Gallen um die Mitte des 9. Jahrhunderts.

C = Cod. Sang. 550 (Stiftsbiblicthek St. Gallen), geschrieben in St.
Gallen in der zweiten Hilfte des 9. Jahrhunderts.

1 SCHERRER 169. EcLOFF, Christentum 59-61.
2 BRUCkNER II (1936) 33.

134



2. Editio critica

(I.) Passio ® sanctorum Felicis ® et germane sue°® sancte ¢ Recule ®
cum sociis eorum f. Tempore illo ! beatissimus Felix et germane sue #
Regula et socii® eorum® cum consilio beati Mauricii duce ¥ Domino
seruientes ad peregrinandum profecti per uasta loca heremi? que!
Clarona dicetur ™, ad capud ® laci et fluuii ® LindimaciP?, qui iuxta
castrum Torico 4 est, peruenerunt, ubi tabernacula figentes3 ieiuniis,
uigiliis oracionibusque * et uerbu® Dei* die noctuque® instantes 6
Domino fideliter et deuote adherebant 7.

(IT.) Igitur impiissimus Maximianus ad eos persequendos crudeles ®
ministros direxit, qui peruenientes ad iam ddcto loco® meridie post
oracionem ° reficientes ¢ superuenerunt !, sed gracia ® Dei sanctos cir-

8 incipit passio BC. b Filicis C. ¢ germane sue fekit BC. 4 fehlt BC.
¢ et Reg et Regule B. Regule C. f cum sanctorum, quod est III Idus Septem-
bris B. cum sotiis suis C. B germane sue korr. zu germana sua 4. germana sua
BC. 1} sotii B. 1 etsocii eorum fehit in C. ¥ ducis B. duce korr. zu ducis C.
1 que korr. zu que mit e caudata A. quae B. que mit ¢ caudata C. ™ dicetur korr,
zu dicitur A. dicitur BC. 2 caput BC. © fluuium B. P Lindomati korr. zu
Lindomaci B. 4 Torico korv. zu Turicum A. Durico korr. zu Duricum B. Tori-
cum C. T orationibusque B. S uerbu okhne Abkiirzungsstrich fiir das auslau-
tende m A. uerbo B. uerbi C.

a crudelissimos C. P dicto loco korr. zu dictum locum A. dicta loca B. dictum
locum C. ¢ orationem B. 4 reficientibus C. ¢ gratia B.

(I) * Vgl in illo tempore Mt 11, 25; 12, 1 und vielfach in der hl. Schrift. Dazu
Kap. 2 der karolingischen Lucius-Vita: Tempore enim illo, ed. I. MULLER, in:
JHGG 85 (1955) 8.

2 Vgl. Nm 14, 3 und Dt 32, 10 sowie 2 Par 26, 10.

3 Vgl. Gn 13, 13 und 16, 12, dazu Nm 1, 53 und Jos 18, 1, so daBl tabernaculum
figere schlechthin biblische Entlehnung sein diirfte.

+ Vgl. 2 Cor 6, 5; in vigiliis, in ieiuniis. 1 Tim 4, 5: per verbum Dei et oratio-
nem, ebendort 5, 5: instet obsecrationibus et orationibus. Col 4,2: orationi instate,
vigilantes in ea. 1 Petr 4, 7: vigilate in orationibus.

5 Gn 31, 41 und Apoc 7, 15, dazu sonst noch oft, so in der Regula Benedicti,
im Testament Fulrads, Tellos usw. Naheres bei I. MULLER, Die Schenkung des
Bischofs Tello an das Kloster Disentis im Jahre 765, in: JHGG 69 (1939) 37, 95.

5 Rom 12, 12: orationi instantes. 1 Tim 5, 5: instet obsecrationibus. Col 4, 2:
orationi instate. Vgl. Kap. 8 der Luciusvita: sacris insistens vigiliis, ed. I. MULLER,
in: JHGG 85 (1955) 14.

7 Vgl. Dt 4, 4, Jos 23, 8 und Is 56, 3 und 6 sowia 1 Cor 6, 17, wonach die Wendung
adhaerere Domino als biblisch belegt ist.

(II.) ! Hé&ufig supervenerunt in Act 4, 1; 11, 28; 14, 18.

135

e



cumdatos excecati 2 impii ministri minime eos uiderunt et pretereuntes *
gos® 2,

Sanctus Filex ® et germana sua ¥ dixit: Carissima soror mea, ecce
nunc tempus acceptabile, ecce nunc dies salutis *. Uenite ostandamus
nos! ad ™ eos ™ et accipiamus martyrium et eremus ° consortes electo-
rum 3 in celo. Et P extensis manibus ad celum ¢ orantes ad Dominum,
ut liberaret animas eorum de % manus * inimicorum 7 et transire possent
ad aeternam ° beatitudinem &.

(III.) Tunc Decius persecutor spiritu inmundo ! repletus ait: Christia-
ni 2 estis, socii® Mauricii®, Exuberi®, Candidi, Uictoris aut non? Sanctus
Felix cum sociis suis responderunt ¢: Christiani sumus et Christum Deum,
qui nos fecit 3, adoramus ®, et socii eorum, de quibus * nos interrogasti.
Cum quibus & per misericordiam Dei * regno celesti ® > speramus parti-
cipare. Decius dixit: Sacrificate dies!®. Sancti responderunt: Non

f pretereuntes eos korr. zu pretereuntibus eis 4. praetereuntes B. pretereuntibus C.
g eis C. b Felix BC. et korr. zu ad A. ad BC. K germana sua korr. zu
germanam suam 4. germanam suam BC. ! nobis korr. zu nos B. ™ ad durch-
strichen A. ad fehlt C. 1 eos korr. zu eis 4. eis C. © eremus korr. zu erimus 4.
erimus BC. P etfehit BC. 4 defehitC. T manuskorr.zu manibus 4. manu B.
manibus fehlt C. S eternam BC.

& sotii B. P Martini korr. zu Mauritii C. ¢ Exuberi korr. zu Exuperi A.
Exuperii B. Exuberii C. 4 Sanctus Felix respondit cum sociis suis C. € et
Christum Deum, qui nos fecit, adoramus feklt C. f qui korr. zu de quibus A.
de fehlt C. 8 quibus nos C. b regnum celeste B. regnos celestis C. I dies
korr. zu diis 4. diis BC.

2 Rom 11, 17: caeteri vero excaecati sunt. Dazu Jo 12, 40 und 2 Cor 4, 4.

3 praetereuntes sowohl in Mt 27, 39 als auch in Marc 15, 29. Auch sonst kommt
praeterire in verschiedensten Formen vor, so Marc 6, 48 und Sap 10, 8.

+ 2 Cor 6, 2: Ecce nunc tempus acceptabile, ecce nunc dies salutis.

5 Vgl. Est 16, 13: consortem regni nostri. 2 Petr 1, 4: divinae consortes naturae.

6 Vgl. 2 Mach 15, 21: extendens manus in caelum. Vielfach in der Bibel kommt
die Wendung extendere manus vor.

7 Dan 3, 32: in manibus inimicorum nostrorum. Nur de manu inimicorum findet
sich in Lc 1, 74, 1 Mach 9, 46 und Mich 4, 10.

8 Dazu aeternitas beata und aeternitas beatitudinis in liturgischen Formeln
bei ManNz Nr. 23-24,

(II11.) * Marc 1, 23 und 5, 2: in spiritu inmundo.

Z Act 11, 26: discipuli Christiani. Vgl. ebendort 26, 28 und 1 Petr 4, 16.

3 Ps 94, 6: ploremus ante Dominum, qui fecit nos.

* 1 Tim 1, 13: sed misericordiam Dei. Rom 12, 1: per misericordiam Dei.

5 2 Tim 4, 18: in regnum suum caeleste. Sonst oft regnum coelorum, so Mt 19, 12;
20,1; 22, 2 und 25, 1.

6 4 Reg 22,17 und 2 Par 34, 25: sacrificaverunt diis alienis. Jer 44, 55: non
sacrificarent diis alienis; 44, 8: sacrificando diis alienis.

136



sacrificamus dies ! neque adoramus deos tuos 7, cum quibus tu in infer-
num eris dimersurus ¥ 8, Decius dixit: Per magnos! deos ™ iuro, si
nolueritis sacrificare diis magnis ™ ?, uariis subpliciis ® 1° uos ? habeo
imponere. Sancti responderunt: Corpus enim nostrum habis? in”
potestate 1!, animas uero nostras non habis ® in * potestate ?, sed solus ¥
Deus, qui nos plasmauit !2.

(IV.) Decimus * tyrannus dixit: Adhuc paciens! sum in uobis. Nam
per magnos deus® et per clemenciam ¢ impetoris ¢ Maximiano © iuro
quia si nolueritis diis ¢ nostros adorare, Mercuru et Iouis®?, in sarta-
gines'3 cadentes* uos facio! inponere. Sancti responderunt: Dominus™
adiutor est noster ", non timemus °, quid faciat homo *. Inpiissemus P

k demersurus korr. zu dimersurus 4. demersurus kory. zu demergendus B. demer-
surus C. ! manus korr. zu magnos A. ™ deos spdter eingefiigt A. 0 Rasur
nach magnis A. © suppliciis B. P uos korr. zu uobis A. 4 habis korr. zu
habes 4. habes BC. T in spdter diberschrieben A. 3 habis korr. zu habes 4. ha-
bes BC. t fehlt A. W animas uero nostras non habes in potestate steht am
Rande B. ¥ fehlt C.

a Decimus korr. zu Decius A. Decius BC. b deus korr. zu deos 4. deos BC.
¢ clementiam B. 4 impetoris korr. zu imperatoris 4. imperatoris BC. ¢ Maxi-
miano korr. zu Maximiani 4. Maximiani BC. f nam per clemenciam imperatoris
et per magnos deos iuro C. 8 diis korr. zu deos A. deos BC. b Mercuru (oder
Mercurii?) et Iouem. Schluf-Silbe auf Rasur A. Mercurium et Iouem BC. 1 sar-
taginas C. ¥ cadentes korr. zu candentes A. candentes B. calentes C. ! facio
uos C. ™ Deus C. 1 Abkiirzung nt mit Strich C.  © timebimus C. P inpiis-
semus korr. zu impiissimus 4. impiissimus BC.

7 Dt 29, 26: et servierunt diis alienis et adoraverunt eos, quos mnesciebant.
Jdt 8, 18 und Jer 22, 9: adoraverunt (adoraverint) deos alienos. Jer 25, 6: adora-
tisque eos (deos alienos). Ps 80, 10: neque adorabis deum alienum.

8 Lc 10, 15: usque ad infernum demergeris.

9 Deus magnus kommt oft vor, so Dt7, 21; Ps 76, 14 und 94, 3 usw. Man
erinnert sich hier, dafli auch die Goétter so genannt wurden: Act 19, 28: magna
Diana Ephesiorum.

10 supplicia siehe Hebr 10, 29, 2 Mach 6, 19, 26, 28 und Job 33, 25.

11 Tnhaltlich geht der Satz zuriick auf Mt 10, 28: Et nolite timere eos, qui
occidunt corpus, animam autem non possunt occidere; potius timete eum, qui
potest et animam et corpus perdere in gehennam, dazu Lc 12, 4: ne terreamini
ab his, qui occidunt corpus et post haec non habent amplius quid faciant. Zu in
potestate siche Marc 1, 26 und 11, 28.

12 4 Reg 19, 25 und Is 37, 25: plasmavi illud. Job 10, 8: plasmaverunt me totum.

(IV.) ! paciens kommt vor in Hab 1, 2, Os 5, 11 und 1 Petr 2, 19.

2 Act 14, 12: et vocabant Barnabam Iouem, Paulum vero Mercurium, quoniam
ipse erat dux verbi.

3 sartago begegnet uns acht mal in der Schrift, zuletzt 2 Mach 7, 5: spirantem
torreri in sartagine.

4+ Hebr 13, 16: Dominus mihi adiutor, non timebo, quid faciat mihi homo.

137



iudex dixit: Quare non sacrificatis diis? Sancti responderunt: Notum
sit tibi, diis tuos? non adoramus et imagines® tuos ™ non colemus®, quia
fantasma * diabolica ¢ sunt.

Tunc iussit eos adprehendere * et in ¥ ferreas rotas 7 calentes ponere ¥
et dixit: Sacrificate ™ et adorate dies? meos. Sancti responderunt:
Inimice pessime, quali® sunt dii tui? Decius dixit: Mercurios ** et
Touis. Sancta Regula respondit: Belzebu ®® est deus tuus 8.

(V.) Iudex dixit: Ego te habeo mitti in picem calentissimam !. Et
misit eam et iussit afferre * plumbum ? calentissimum et dabat ei bibere
et dixit: Haec et peiora poena® habeo te ¢ facere, si non adoraueris
diis ¢ meos. Sancta Regula respondit: Tormenta tua dulciora sunt mihi
super mel et fauum 3. Tirannus ® dixit: Per clementiam imperatoris
ego uos facio poni in ! carcerem &, ubi erunt exteriores tenebre ¢. Sancti
responderunt: In tenebras exteriores ® ibi® est domus ¥ et habita! tua
in perpetuo ™ 3.

a4 diis tuos korr. zu deos tuis A. deos tuos BC. T tuos mit spdter durchstriche-
nem o A. tuas BC. 8 colemtus korr. zu colimus 4. colimus BC. t fantasma
korr. zu fantasmata A B. fantasma C. 1 adprehendere korr. zu apprehendere B.
v fehlt C. VW inponere C. X sacrificate diis C. ¥ dios korr. zu deos A. deos
BC. % quali korr. zu quales A. quales B. quale C.  #* Mercurios korr. zu Mer-
curius 4. Mercurius BC.  bb Belzebu korr. zu Belzebub A. Beelzebub BC.

a adferre C. P tormenta B. pena C. ¢ te korr. zu tibi 4. tibi BC. 4 diis
korr. zu deos. Es hiefi also diis meos korr. zu deos meos A. © tyrannus BC.
£ spater eingefiigt A. g carceres B. b tenebras exteriores korr. zu tenebris
exterioribus A. tenebris exterioribus BC. 1 ubi korr. zu ibi durch Verschwinden
des u A. ibi BC. ¥ domus tua C. ! habita korr. zu habitacio 4. habitatio B.
habitacio C. ™ perpetuum C.

5 Sachlich und formal spielt adorare imaginem in der Apocalypse eine bedeutende
Rolle, so 13, 5; 14, 11; 16, 2; 19, 20; 20, 4.

6 Phantasma kommt in Mt 14, 26 und Marc 6, 49, diabolica in 3 Reg 21, 13 und
Jac 3, 15 vor.

7 rota begegnet uns etwa 45 mal in der Schrift. Vgl. z. B. Dan 7, 8: rotae eius
ignis accensus.

8 4 Reg. 1, 6: Beelzebub deus Accaron. Dazu Lc 11, 15-19.

(V.) * Is 34, 9: in picem ardentem.

2 Zehnmal begegnet uns in der Vulgata plumbum, so z. B. Ez 22, 18: plumbum
in medio fornacis.

3 Inhaltlich zu Act 18, 7 gehorig: Quantum glorificavit se et in deliciis fuit,
tantum date illi tormentum et luctum. Dazu Ps 18, 11: dulciore super mel et
favum. Vgl. Eccli 24, 27: super mel et favum.

+ Mt 8, 12; 22,13; 25, 30: in tenebras exteriores.

5 2Cor5,1: Si terrestris domus nostra huius habitationis dissolvatur, quod
aedificationem ex Deo habemus, domum non manufactam, aeternam in coelis.
Vgl. Ps 68, 25: fiat habitatio eorum deserta.

138



Impius ® Decius iussit eos diuersas ® subpliciis P inponere 4. Sancti
uero una uoce *® et uno animo *7 glorificabant et benedicebant Deum 8
dicentes: Gratias * agimus tibi ®* Domine Deus Jesu Christe, quia propter
nomen tuum tanta sumus passi °,

(VL) Tudex dixit: Deuum tuum * adoras! et ad eum clamas 2. Ubi
est Deus tuus? 3 Sanctus Felix respondit: Diabulus ® ad infernum uult
trahere et tu inmitator ¢ eius existis. Decius dixit: Melius facis 4, si®
adoras deos meos, quia ego cum ipsis loquor * et quod ipsi mihi &
proponunt, facio. Sancti responderunt : Inimice ®, quare non recogitas ! 3,
ubi stas super terram ¢? Uide in ¥ celum'!, solem et™ lunam, que™®
Deus ° omnipotens fecit 7, et ipse habit P potestatem ® saluare animas

n jmpiissimus C. ¢ diuersas korr. zu diuersis 4. diversis BC. P suppliciis B.
subplitiis C. 9 inponi B. T uoce spdfer mit e caudata A. uvoce BC. 8 et uno
animo fehit C. ' gracias C.

a tuus fehlt C. P diabolus BC. ¢ imitator BC. ¢ facis berschrieben A,
e si fehlt B. ! loquar korr. zu loquor C. 8 mihi ipsi B. B inimice pessime C.
I cogitas C. ¥ in fehlt C. 1 celum mit e caudata C. ™ et fehlt C. D que
mit spdtevem e caudata A. quae B. que mit e caudata C.  © Deus spdter A. P habit
korv. zu habet A. habet BC,

6 Ex 24, 3: respondit que omnis populus una voce. Jdt 10, 9: et dixerunt hi,
qui illic erant, omnes una voce.

7 Act 18, 12 und 19, 29 sowie Jos 9, 2: uno animo.

8 Act13, 48 und Tob 11, 16: glorificabant. 2 Mach 15, 29: patria voce omni-
potentem Dominum benedicebant.

9 Uber die Stellen aus dem Gloria siehe unten S. 155-157.

10 Act 5, 41: quoniam digni habiti sunt pro nomine Jesu pati. Vgl. Apoc 2, 3:
sustinuisti propter nomen meum.

(VL) ! adorare Deum siche Kap. II1. Anm. 7.

2 Ex 8, 12: clamavit Moyses ad Dominum. Ex 14, 10: clamaverunt ad Dominum.
Judic 18, 23: cur clamas.

3 Dt 32, 37: ubi sunt dii eorum. 4 Reg 18, 34: ubi est Deus. Is 36, 19: ubi est
Deus.

4+ Gn 8, 15: locutus est autem Deus ad Noe. Ex 6, 2: locutusque est Dominus
ad Moysen, und noch viele dhnliche Belege. Dazu vgl. unten S. 161-162.

5 cogitare findet sich an die 300 mal in der Vulgata, hingegen recogitare nur
12 mal. Vgl. 1 Reg 25, 17: recogita quid facias.

6 Ex 33, 21: stabis supra petram. Ez 27, 29: in terra stabunt.

7 Dt 4, 19: Ne forte elevatis oculis ad coelum videas solem et lunam et omnia
astra coeli et errore deceptus adores ea. Vgl. Gn 37, 9: quasi solem et lunam et
stellas. Dan 3, 62: benedicite sol et luna Dominum. Ps 8, 4: lunam et stellas, quae
tu fundasti.

8 habet potestatem oft in der Vulgata, so Lv 22,13, Mt 9, 6, Marc 2, 10, Lc 5, 24
und 12, 5.

139



uestras 1%, Nam dii tui demonia sunt !, ipsi et tu cum imperatore tuo
in igne perpetuo arsuri estis 1.

Decius dixit *: Adhuc paciens ® sum in * uobis. Sancti responderunt:
Deus noster ¥, cui nos seruimus 2, ipse est paciens ¥ et multe ¥ mise-
ricors * 13 et misericordie ¥ eius non est fines * 1.

(VIL.) Decius iussit eis® diuersis subpliciis® et magnis tormentis
inponere ©!. Sancti gloriabant ¢ et benedicebant 2 Deum, qui fecit
celum et terram 3, cuius uerbo cuncta creata sunt *. Constantes > pe-
tebant adiutorio ® de celis et gratiam ! spiritus sancti 86, ut uiderent

a9 nostras BC. r dixit Decius C. S patiens C. t in fehlt C. U noster iiber-
schrieben B. nt mit Abkilvzungsstrich C. V patiens ipse est B. ¥ multe korr.
zu multum 4. multum BC. X misericros C. Y misericordie korr. zu misericor-

dia A. misericordiae B. misericordie mit ¢ caudata C. % fines korr. zu finis 4.
finis BC.

a eos C. b suppliciis B. subplitiis C. ¢ inponere korr. zu imponere B. inpo-
nere C. 4 glorificabant BC. ¢ adiutorio korr. zu adiutorium A. adiutorium
BC. 1t gratia korr. zu gratiam 4. gratiam B. fehit C. B et gratiam spiritus
sancti fehlt C.

9 3 Reg 20, 31: forsitan salvabit animas nostras. Jac 1, 21: verbum quod potest
salvare animas vestras.

10 Ps 95, 5: quoniam omnes dii gentium daemonia.

11 T.v 6,12-13: ignis in altari semper ardebit, ignis est iste perpetuus. Is 10, 16:
ardebit quasi combustio ignis. Mt 18, 8 und 25, 41: in ignem aeternum. Jo 15, 6:
in ignem mittet et ardet.

12 Dt 10, 20: Deum tuum time et ei soli servies. Bar 1, 12: serviamus eis. Ps 2, 11
servite Domino in timore. 2 Thess 1, 19: servire Deo vivo et vero. Lc 16, 13: non
potestis Deo servire et mammeonae.

13 Ex 34, 6; Nm 14, 18; Joel 2,13 und Ps 85, 15: patiens (et) multae misericor-
diae. Ps 102, 8: longanimis et multum misericors. Ps 144, 8: patiens et multum
misericors.

1+ Ps105,1 und 106, 2: in saeculum misericordia eius. Ps 135, 1 ss. quia in
aeternum misericordia eius. Ps 144, 4: magnitudinis eius non est finis. Is 9, 7: pacis
non erit finis. Lc 1, 33: et regni eius non erit finis.

(VIL) * Uber supplicia und tormenta siehe oben Kap. 1II. Anm. 10 und Kap. V.
Anm. 3.

2 Zu glorificabant (gloriabant) et benedicebant siehe Kap. V. Anm, 8.

3 Jdt 13, 24; Ps113,15; 120, 2; 123, 8 sowie Apoc 14, 7: qui fecit coelum et
terram. Vgl. Gn 2, 4: fecit Dominus Deus coelum et terram.

*+ Jdt 16, 17 und Ps 103, 30: misisti (emitte) spiritum tuum et creata sunt.
Col 1, 16: omnia per ipsum et in ipso creata sunt.

5 1 Mach 9, 15: constantes corde. 2 Mach 8, 21: verbis constantes effecti. Act
23, 11: constans esto. Inhaltlich: Mt 7, 7; Lc 18, 1 usw.

6 Act 10, 45: gratia Spiritus Sancti. (per) gratiam Spiritus Sancti. BRUYLANTS
244-245.

140



salutare Dei 7 et magnificaretur nomen sancte trinitatis in gentibus ® 8,
Et statim facta est nobs' lucida super eos et uox dicens *%: Ne
timeatis 1°, quia ego uobiscum sum !!. Uiriliter agite et confortatur!
cor uestrum !2, quia iam uenit uocacio™ uestra ! et corona!* preparata !’
est uobis eritisque accepturi inter sanctus meus * 1¢ in ® magna gloria ? 17,
Cumque '8 sancti % uoce sancti * Dei ® audita 1 oculos ad celos leuas-

sent 2%, audierunt uocem dicentem ?': Uenite benedicti patris mei,

h in gentibus fehit C. 1 nobs korr. zu nubes A. nubs korr. zu nubes B. nubes C.
kK pox de nube dicens €. 1 confortatur korr. zut confortetur 4. confortetur BC.
m yocatio B. n ganctus meus korr. zut sanctos meos A. sanctos meos BC. % in

fehit B. P magnam gloriam B. 4 sancti Dei C. Tt sancti verblaft A. fehlt BC.
$ Dei fehlt C.

7 Is 52, 10: Et videbunt omnes fines terrae salutare Dei nostri. Lc¢c 3, 6: videbit
omnis caro salutare Dei.

8 2 Reg 7, 26: ut magnificetur nomen tuum. Ps19, 6: in nomine Dei nostri
magnificabimur. Act 19, 17: magnificabatur nomen Domini. Act9, 15: portet
nomen meum coram gentibus. Gal 1, 16: evangelizarem illum in gentibus. Rom 15,9:
confitebor tibi in gentibus. Zu Trinitas siche Manz Nr. 1001 (in nomine Trinitatis)
sowie das Tello-Testament von 765, vgl. I. MULLER, in: JHGG 69 (1939) 73-76.

9 Mt 17, 5: ecce nubes lucida obumbravit cos et ecce vox de nube dicens.

10 T.c1, 13 und 1, 30 sowie Act 27, 24: ne timeas. Lc 12, 7: nolite timere.

11 Agg 1, 13: ego vobiscum sum. Jer 42, 11: vobiscum sum ego. Mt 28, 20: ecce
ego vobiscum sum.

12 Dt 31,6; 2Par32,7; 1 Cor 16, 13: viriliter agite et confortamini. Ps 30, 25:
confortetur cor vestrum.

13 Rom 11, 29: sunt dona et vocatio Dei. 1 Cor 1, 26: Videte vocationem vestram.
Eph 4, 4: in una spe vocationis vestrae. 2 Petr 1, 10: certam vestram vocationem.

14 1 Thess 2, 19: corona gloriae. Jac 1, 12: accipiet coronam vitae. Apoc 3, 11:
nemo accipiat coronam tuam.

15 Inhaltlich geht die Wendung zuriick auf 2 Tim 4, 8: reposita est mihi corona
iustitiae, formal auf Is 30, 33: praeparata est enim. 2 Cor 10, 16: in iis, quae prae-
parata sunt gloriari.

16 Eph 1, 15: in omnes sanctos. 1 Cor 6, 1: apud sanctos, und sonst vielfach.

171 Mach 10, 58 und 10, 86: in magna gloria. Vgl. Jdt 16, 27: cum magna
gloria und 1 Mach 14, 29 und 15, 9: gloria magna. Zum ganzen Passus vgl. corona
gloriae. ManNz 125-126 Nr. 196-197.

18 Die Konjunktion cumque figuriert oft in der Schrift, so schon Gn 2, 21 usw.
und wird in den karolingischen Viten oft gebraucht, so in derjenigen des hl. Lucius
und des hl. Sturmius, vgl. I. MULLER, Die karolingische Luciusvita, in: JHGG 85
(1955) 27.

19 T Reg 28, 23 und 3 Reg 1 ,41: audita voce.

20 Ts 51, 6: levate in coelum oculos vestros. Dan 4, 31: oculos meos ad coelum
levavi. Lc 18, 13: nec oculos ad coelum levare. Jo 6, 5: cum sublevasset ergo oculos
Tesus.

2L Act 11, 7 und 22, 7: audivi vocem dicentem. Apoc 10, 4 und 14, 13 sowie
18,4: audivi vocem de coelo dicentem.

141



percipite regnum, quod parauit® uobis Deus® ab origine mundi 22
Sancti autem hec ¥ audientes amplius clamantes 2* benedicebant Deum ¥
dicentes: Gloria in excelsis Deo * et in terra pax hominibus bone uolun-
tatis. Domine Jesu Christe, laudamus te, benedicimus te ?*, in secula
seculorum. Amen 2.

(VIIL.) Decius crudelissimus tyrannus?! iussit eos® ceruices® plectere ©2
et capita ambutare ¢ 3. Cumque sancti martyris ® hoc audissent, psalle-
bant Domino dicentes*: Uias tuas Domine demonstra nobis? et semitas
tuas doce nos. Dirige nos in ueritate ® tua et doce nos, quoniam " tu
es Deus saluator noster 5. Cumque ' una uoce ¢ unanimiter 7 ad Dominum
Tesum Christum exorassent, expansis palmis*® ad celum ceruicem
deflectentes ! 9 percussores ™ amputantes ® capita eorum gloriosa ° pro

t parauit Deus C.  Deus fekit C. ¥ haec B. hec mit e caudata C. ¥ Deum
am Rande spdter A. X Deo spdter A. :

& eos korr. zu eis A. eos BC. P ceruicem C. ¢ flectere B. plectere C.
d ambutare korr. zu amputare A. amputare BC. © martyris 4. martyres BC.
f nobis ferlt C. 8 wohl zuerst uirtute oder dhnlich, dann kovy. zu ueritate C.
b quo mit Abkilrzungsstrich fiir quoniam A. quia BC. 1 cumque sancti B.
k Am obern Blattrand in Majuskelschrift : Expansis manibus. Am Seitenvand in
Minuskelschrift: uidimus Dominum Jesum Christum, dann darunter in Majuskel-
schrift: Ebi. Alle diese Zusdtze sind spdter und in griinlicher Tinte geschrieben.
I deplectentes C. ™ percuss mit iibergeschriebenem spiteren bus B. B ampuntant
mit tibergeschriebenem spdteren antibus B.  © gloriosam C.

22 Mt 25, 34: Venite benedicti patris mei, possidete paratum vobis regnum a
constitutione mundi.

23 Mt 21, 15; Lc 23, 45; Act 8, 7 und 21, 27: clamantes. Doch wird clamare in
der Vulgata mit magis verbunden, nicht mit amplius. Siehe Mt 20, 31 und Marc
15, 14: illi magis clamabant. Lc¢ 18, 39: multo magis clamabat.

24+ Aus dem Gloria der Messe, siehe unten Kap. 4.

2 1Tim1,17; 2 Tim 4, 18; Hebr 13, 21; 1 Petr 4, 11 und 5, 11 sowie Apoc 1, 6:
in saecula saeculorum. Amen. BRUYLANTS 567.

(VIIL.) * 2 Mach 4, 25: crudelis tyranni. 2 Mach 7, 27: crudelem tyrannum.

2 Dt 21, 22: morte plectendum est. Vgl. Eccli 38, 19: flectit cervicem.

3 2 Reg 16, 19: amputabo caput eius. 1 Par 10, 9: amputassent caput. 1 Mach
7, 47: caput Nicanoris amputaverunt. 2 Mach 1, 16: capitibus amputatis.

4 2 Mach 1, 30: psallebant hymnos. Eph 5, 19: cantantes et psallentes.

5 Ps 24, 4-5: vias tuas Domine demonstra mihi et semitas tuas edoce me.
Dirige me in veritate tua et doce me, quia tu es Deus salvator meus et te sustinui
tota die.

6 Vgl. oben Kap. V. Anm. 6.

7 Act 1, 14: unanimiter in oratione. Achtmal kommt unanimiter in der Vulgata
vor.

8 2 Par 6, 13: palmis in coelum levatis. Prov 31, 20: palmas suas extendit.

9 deflectere kommt dreimal in der Schrift vor. Eccli 2, 7 und 22, 16 sowie 36, 28.

142



Domino morte finierunt °. Et ecce uox psallencium P angelorum et
sanctorum audita est dicentium ?!!': In paradyso® angeli deducunt ®
uos et cum gloria suscipiant uos martyres 2.

(IX.) Acciperunt * beatissima corpora eorum sua ° capita in ® manibus
suis ¢ de ripa fluminis Lidimaci ¢, ubi martyrio f acciperunt &, portantes
ea contra montem illum dextros® XL ' Est autem locus ille !, ubi
sancti cum magno decore 2 requiescunt, a castro Turico * dextros!
CC™, ubi ab antiquitate multi ceci® et cludi ®3 ad gloriam Dei* et
sanctorum martyrum reuerencia P35 sanati sunt® Et nunc si fides

b psallentium BC. 4 dicentium durch Rasur korr. wohl zu dicens 4. dicentium B.
dicens C r paradysum korr. zu paradyso B. paradysum C. $ deducant B.

& acciperunt korr. zu acceperunt A. acceperunt BC. P suaque B. ¢ in
fehlt C. 4 eorum B. ¢ Lidimaci korr. zu Lindimaci 4. Lindimaci BC. f mar-
tyrio korr. zu martyrium 4. martyrium BC. € acciperunt korr. zu acceperunt 4.
acceperunt BC. b dextras korr. zu dextros B. 1 quadraginta B. ¥ Durico B.
Torico oder Toricu korr. zu Torica C. ! dextras B. ™ CC mit spiler tiber-
schriebener Endung tos A. ducenti B. B ceci spdter iiberschrieben A. © gludi
korr. zu glaudi A. claudi BC. P reuerentiam BC.

10 Mach 6, 19: gloriosissimam mortem ... complectens. Dazu Martyrologium
Bedae: martyrio clarus sancto fine quievit und glorioso fine quieverunt. PL 94,
934 und 1042.

11 Jer 31, 15 und 31, 21: vox in excelsis (in viis) audita est. Ps 137, 1: in cons-
pectu angelorum psallam tibi. Lc 2, 13: et subito facta est cum angelo multitudo
militiae celestis, laudantium Deum et dicentium. Lc 9, 26: cum venerit in maiestate
sua et Patris et sanctorum angelorum.

12 Aus der Totenliturgie, sieche unten S. 157-159.

(IX.) ! Gn 32, 30; 33, 17 usw. Ex 17, 7; Nm 11, 34: loci illius bzw. ille locus.
Im Text der Passio hat ille locus im Sinne von locus sacer zu gelten. Dariiber
I. MULLER, Die churritische Wallfahrt im Mittelalter (1964), S. 3-4, 12, 34-35.

2 2 Par 3, 6: decore multo. Ps 20, 6: magnum decorem. 2 Mach 15, 13: magni
decoris.

3 Mt 11, 5 und Lc 7, 22: caeci vident, claudi ambulant. Jo 5, 3: caecorum, clau-
dorum. Ahnlich Gregor von Tours (f 595) in der Epistola in quatuor libros de
virtutibus S. Martini: claudos erigi, caecos illuminari, daemones effugari etc.
PL 71, 911. Vgl. auch Vita S. Lucii (ca. 800), ed. I. MULLER, in: JHGG 85 (1955)
21-22 sowie H. DELEHAYE, Les légendes hagiographiques (1927), S. 95.

4+ Lc 17,18 und Jo 9, 24 und 12, 43: gloriam Dei.

5 1 Cor 25, 34: ad reverentiam vobis loquor. Hebr 5, 7: exaudita est pro sua
reverentia. Hebr 12, 28: cum metu et reverentia. BRUYLANTS 555: Pro reverentia
beatorum apostolorum.

6 Mt 21, 14: caeci et claudi in templo et sanavit eos. Lc 6, 18: et sanarentur a
languoribus.

143



petentium 7 per Dei gracia 2 ® exigatur , petitiones ® pro diuersis necessi-
tatibus ° obtineant * effectum * 1°,

Explicit ¥ sanctorum ¥ passio, qui * in ¥ sanctam ? agones ** 1! ad "
sancto Florencio ® monacho % per spiritum sancto ®® 12 est reuelata 13.
Celebrantur © autem festa eorum IIT idus septembribus 8.

3. Sprache und Stil

Der vorliegenden Sprachuntersuchung wird der dlteste und un-
korrigierte Text von Cod. Sang. 225 (Hs. A) zugrunde gelegt. Um
einigermallen die verschiedenen Formen werten zu konnen, muBten
folgende Dokumente aus der Zeit von ca. 750-850 zum Vergleich heran-
gezogen werden:

LRC = Lex Romana Curiensis, ed. E. MEYER-MARTHALER, 2. Aufl. 1966.
Manche Varianten sind auf S. XXX zusammengetragen.

4 gratiam B. per Dei graciam fehit C. ' Endung ur auf Rasuv, u nur schwer zu
evkennen A. S peticiones BC. b Riff im Pergament, daher Endung nicht sicher
A. obtineant B. optineant C. % In C nach effectum: Explicit IIL. id. sep. Da-
wmit schitefft Hs. C und iibergeht also den Hinweis auf die Revelatio des Florentius.

v Spdter Endung cit hinzugefiigt A. % sanctorum wnochmals spdter in abgekiivzter
Form iiberschrieben A. X qui korr. zu que B. Y in mit durchstrichenem n B.
z sanctam, doch wegen Rif unsicher A. sancto B. 33 agone B. A. LUToLF, Die

Glaubensboten der Schweiz. 1871, S. 195 schlieft von einem in agone auf ein urspriing-
liches in Agauno. Der Vorschlag scheint kaum gevechtfertigt, da er den Wegfall des
sancto bzw. sanctam nicht evkidrt. PP ad itberschrieben, doch wegen des cc = a wohl
noch alt A. Fehlt B.  ©¢ Florentio B. 94 unsicher, ob manacho oder monacho 4.
monacho B.  ¢¢ per sanctum sancto korr. zu per spiritum sancto 4. per spiritum
sanctum B. I celebrantur, jedoch n fast unlesbar A. celebratur korr. zu celebran-
tur B. 88 Septembris B. In A steht am unteren Rande der Seite die spiteve Notiz:
Explicit passio Felicis et Regule.

7 Mt 21, 22: omnia quaecumque petieritis in oratione credentes accipietis.

8 2 Cor 9, 14: propter eminentem gratiam Dei. 2 Thess 1, 12: secundum gratiam
Dei. Vgl. Lc 2,40; Act 11, 23 und 15, 11; Rom 6, 23 und 7, 25.

9 Ps 24, 17; 30, 8; 106, 6 s. de necessitatibus. Vgl. 2 Cor 6, 4 und 12, 10 sowie
Rom 12, 13: (in) necessitatibus (sanctorum).

10 Jud 18, 15: res haberet effectum.

11 1 Cor 9, 25: qui in agone contendit. 2 Tim 2, 5: qui certat in agone. Agon
certaminis und agon martyrii oft in den Sakramentarien. Manz 59-60 Nr. 32-33.

12 Rom 3, 53; Hebr 9, 14 und 2 Tim 1, 14: per spiritum sanctum.

13 Prov 20, 19: quo revelat mysteria. Is 21, 14: revelata est in auribus meis.
Dan 2, 22: ipse revelat profunda et abscondita. 1 Cor 2, 10: nobis autem revelavit
Deus. Siehe auch zum Begriff der Revelatio unten S. 180-185.

144



Tello = Die Schenkung des Bischofs Tello an das Kloster Disentis im
Jahre 765, ed. I. MULLER, in: JHGG 69 (1939) 1-138. Varianten
S. 52-67.

Sang. 348 = Das frinkische Sacramentarium Gelasianum in alemanni-
scher Uberlieferung, ed. K. MOHLBERG, 2 Aufl. 1939. Varianten
S. LXXII-LXXVIL.

Lucius = Vita S. Lucii, ed. I. MULLER, in JHGG 85 (1955) 1-51.

Eins. 126 = Hieronymus in Matthaeum, Cod. Einsidlensis 264 aus
Disentis, erstes Drittel des 9. Jahrhunderts. Vgl. I. MULLER, Zu
ratischen Handschriften des 9.-11. Jahrhunderts, in: Biindner
Monatsblatt 1959, S. 233-259.

Eins. 264 = Recognitiones Clementis, Cod Einsidlensis 264 aus Disentis,
zweites Drittel des 9. Jahrhunderts, vgl. I. MULLER, Die Anfinge des
Klosters Disentis, in: JHGG 61 (1931) 162-171 und I. MULLER,
Zu ritischen Handschriften des 9.-11. Jhs, in: Biindner Monatsblatt
1959, S. 256-259.

PHONETIK
Betonte Vokale

1 fiir e: Filex fiir Felix (II, vielleicht nur Vokalumstellung), dios fiir deos
(IV, V). Dieser Umlaut ist vielfach zu belegen, z. B. vindere fiir vendere
(LRC), pinguidinem, quinquagisima (Sang. 348).

o fiir u: Torico fiir Turicum (I). Vgl. locus fiir lucus, nomquam fiir numquam
(Eins. 126), podor fiir pudor (Sang. 348).

u fiir 1: ubi fir ibi (V). Vgl. umgekehrt obstipui fiir obstupui (Eins. 264).
Es kann aber ubi fiir ibi auch ein Versehen sein.

u fiir au: gludi fur glaudi (IX). Vgl. cludere (LRC), cluso und cludit (Eins.
126).

Unbetonte Vokale

e fiir 1: dicetur fiir dicitur (I), eremus fiir erimus (II), colemus fiir colimus
(IV), fines fiir finis (VI). Vgl. provinciales fiir provincialis (LRC), omnes fir
omnis, hereses fiir heresis (Eins. 126), Orsecenus fiir Ursicinus (Tello) usw.

1 fiir e: habis fiir habes (III), dimersus (III), habit fiir habet (VI), martyris
fiir martyres (VIII), acciperunt fir acceperunt (IX). Vgl. talis fur tales,
habuerint fiir habuerent (LRC), dimersus (Sang. 348), disponsata fiir
desponsata (Eins. 126).

ifiir ii: Exuberi fiir Exuperii (III). Vgl. Lidori, Vigili, Viventi (Tello),
Baseli, Prestanti. Biindner Urkundenbuch I S. 27, 28 zu 768-813.

i fehlt: Mercurum (IV). Vgl. repulso fiir repulsio, cura fiir curia (Tello),
haudat fiir audiat (Eins. 126).

10 145



e fehlt: nubs (nobs?) fiir nubes (VII). Vielleicht liegt hier Deklinations-
wechsel vor, statt nubes nubis wie trabs, trabis zu deklinieren, verfiel
der Schreiber in die vierte Deklination wie dies, diei.

o fiir u: Torico fiir Turicum (I). Mercurios fiir Mercurius (IV). Vgl. Orsecenus
fiir Ursicinus, Exoberius fiir Exuberius (Tello), discipolis, vincolis (Eins.
126).

u fiir o: diabulus fiir diabolus (VI). Vgl. diabulum, congnuscatis (Lucius).

Konsonanien

b fiir p: ambutare fiir amputare (VIII). Vgl. nubserunt, parabside (Eins. 126),
babtismi, obtimi (Eins. 264).

d fir t: capud fiir caput (I). Vgl. reliquid, confidenti (Sang. 348), capud
(Eins. 126 und 264).

g fiir c: glaudi fiir claudi (IX) vgl. consegratus (Sang. 348), gredo fiir credo
(WaArRTMANN, UB der Abtei St. Gallen I (1863), S.6 Nr.6 zu 731/736).

¢ fiir g: Recule (I). Vgl. cravissimo, cladium (Eins. 126), aucmentum, doc-
matis (Eins. 264). Da Recule nur einmal statt Regule geschrieben wird,
zudem in Majuskelschrift im Titel, kénnte hier ein Schreibfehler vorliegen.

m fehlt im Auslaut: uerbu fiir erbum (I), ad reuerencia fiir reuerenciam
(IX), per Dei gracia fiir graciam (IX). Vgl. casu, confiniente (Tello),
ob metu (Eins. 126) usw. Mit Ausnahme der monosyllaben Woérter (rem,
frz. rien) wurde das Schluf3-m in der merowingischen Zeit nicht mehr
gesprochen und wahrscheinlich dafiir der vorhergehende Vokal nasaliert.
Anderseits wurde das finale m an andere Casus wie den Ablativ angehdngt.
Die Unsicherheit vergroBerte sich dadurch, dal das m sowohl in den alten
wie neueren Handschriften nur durch ein Abkiirzungszeichen angedeutet
wurde. LINDERBAUER 123-124, 131, 326. VOSSLER 98-99.

s im Auslaut hinzugefiigt: in sanctam agones fiir in sancto agone (IX).
Wie m im Auslaut bald weggelassen, bald irrig hinzugefiigt wurde, so
auch das finale s, was besonders in Italien der Fall war. PLANTA 76-77.

Rekomposition

adprehendere (IV), inponere (IV, V, VII), inmitator (VI), subpliciis (V,
VII). Vgl. adflixit, adficiantur (Sang. 348), adnunciare, inluminatorem
(Lucius). Die Zerlegung eines Wortes in seine etymologischen Bestandteile
findet sich im Spétlatein und in der Sprache der Merowingerzeit. Sie gibt der
Sprache eine gewisse Harte und Neuheit. Als um die Mitte des 9. Jahr-
hunderts mehr und mehr die Grammatik dem Unterrichte zugrunde gelegt
wurde, nahm die Assimilation stark zu. Vorher war die Tradition nur
miindlich und daher nicht sicher. Vgl. O. PriNz, Zur Prifix-Assimilation,
Archivum Latinitatis medii aevi 21 (1951) 87-115, bes. 107, 114.

146



MORPHOLOGIE UND SYNTAX

Verwechslung dev Deklination

ad capud laci statt lacus (I), quali statt quales (IV). Schon das Vulgirlatein
weist zahlreiche Verdnderungen auf, so cibus fiir cibi, und lacus ist schon
frith von der vierten zur zweiten Deklination iibergegangen. Vgl. LINDER-
BAUER 136, 305. Vgl. scales fiir scalas (Tello), actos fiir actus (Sang. 348).

Nominativ statt Dativ

qui nos interrogasti statt de quibus nos (III), adoraueris diis meos statt
deos meos (V). Vgl. zizanium mixtum est triticum statt tritico, testimonium
reddit vicem statt testimonio (Eins. 126).

Nominativ statt Akkusativ

per magnos deus statt deos (IV), inter sanctus statt sanctos (VII). Vgl
legitimus filius statt legitimos filios, suus filius statt suos filios (LRC), spes
distuli, malus fructus facere (Eins. 126).

Akkusativ statt Dativ
uerbu(m) instantes (I), habeo te facere statt tibi (V), diuersas subpliciis
inponere statt diuersis (V), eos ceruices plectere statt eis (VIII).

Akkusativ statt Ablativ

extensis manus statt manibus (II), de manus statt manibus (II), in tenebras
exteriores statt tenebris exterioribus (V), in sanctam agones statt in sancto
agone (IX). Vgl. tanta celeritatem dictaverim, celat silentium, victum adque
vestitum contenti (Eins. 126), de ipsam causa (LRC).

Akkusativ absolut

pretereuntes eos (I1I). Vgl. nos viventes (Tello). Schon bei Gregor von Tours
im 6. Jahrhundert kommt der Akkusativus absolutus fast ebensoviel vor
wie der Ablativus absolutus. Vgl. LINDERBAUER 1.c. 258.

Dativ statt Genitiv

imperatoris Maximiano statt Maximiani (IV). Vgl. in sede maiestati suae
(Eins. 126).

Dativ statt Akkusativ

iuxta castrum Torico statt Turicum (I), ad jam dicto loco statt ad dictum
locum (II), imperatoris Maximiano statt Maximiani (IV), diis adorare bzw.
adoramus statt deos (IV), martyrio acciperunt statt martyrium (IV), per
spiritum sancto statt sanctum (IX), ad sancto Florencio statt sanctum
Florencium (IX). Vgl. reputatur in vitio, vertit in vino, non habens vesti-
mento nuptiale (Eins. 126).

Ablativ statt Genitiv
Mauricii duce statt ducis (I). Vgl. de officio prefectorum predorio (LRC).

147



Ablativ statt AkRRusativ

in perpetuo statt perpetuum (V). Vgl. reminisci meritis (Tello), venit in
sinagoga (Eins. 126), veniens in pagello, pervenit in partibus (Lucius).

Prapositionen statt Casus obliqui

ostendamus ad eos (II), paciens in vobis (IV und VII), ad sancto Florencio
(IX). Eigenschaft des Vulgdrlateins. Vgl. VossLErR 105-106, VIELLIARD
191-192.

Konjunktionen

cumque (VII, VIII). Schon die Vulgata beginnt gerne ihre Kapitel mit
cumque, vgl. Genesis VI. und Exodus XVIII. Die Lucius-Vita setzt sogar
cumque an die Spitze von neun Kapiteln und gebraucht es in Kap. XII
am Anfang, in der Mitte und am Schlusse.

Pronomina in Uberfiille

germane sue (I), cum sociis eorum (I), minime eos viderunt et pretereuntes
eos (II), cum sociis suis (III), corpora eorum (IX), sua capita (IX). Zum
Pleonasmus im Gebrauche der Pronomina, besonders der Reflexiv- und
Possesivpronomina, vgl. LINDERBAUER 320.

Partizipien in Uberfiille

Participia praesentia sind besonders zahlreich: servientes, figentes, instantes
(I), pervenientes, reficientes, pretereuntes, orantes (II), paciens sum (IV,
VI), ipse est paciens (VI), dicens, dicentem, dicentes, dicentium (VII, VIII),
was teilweise biblisch ist, ebenso constantes und clamantes (VII), wie
auch psallentium (VIII). Zuletzt stehen noch deflectentes und amputantes
(VIII), die in dieser Form nicht der Schrift entlehnt sind. Auch andere
Partizipien sind zu nennen, so das Perfekt Passiv: ad peregrinandum
profecti (I), circumdatos (I), excecati (I), dann das Futur: dimersurus (III).
Der hdufige und freie Gebrauch der Partizipien ist schon im Vulgirlatein
belegt. Vgl. LINDERBAUER 133-134, 297.

Umschveibung mit habere und faceve

habeo inponere (IV), habeo mitti (V), habeo te facere (V), facio inponere
(IV), facio poni (V). Solche Umschreibungen gehéren der volkstiimlichen
Sprache an und finden sich im spdten und wvulgdren Latein hiufig. Vgl
LINDERBAUER 190, 221. Vgl. hoc stabilimentum statuimus habere (Tello),
in prospectu habere, probatur habere (Lucius).

Aduverbbildung

multe statt multum misericors (VI). Hier liegt der Einflu3 der alten und
kurzen Adverbien wie bene, male, breve, longe vor, die nicht nur im Vul-
girlatein, sondern auch in der romanischen Sprache lebendig blieben. Vgl.
VossSLER 153.

148



Genus

imagines tuos fiir tuas (IV), diuersas subpliciis fiir diuersis (V), passio qui
statt quae (IX), in sanctam agone fiir sancto agone (IX). Vgl. diversorum
heresum (Eins. 126), in portum qui, regionem qui (Lucius).

Modus

confortatur fiir confortetur (VII), deducunt fiir deducant (VIII). Vgl.
cum optamus, qui possedit seu habuerit (Tello), quanti sunt curati, sunt
liberati (Lucius). Schon in merowingischen Dokumenten ist der Wechsel
von Indikativ und Konjunktiv belegt. Vgl. VIELLIARD 228-220.

Singulay fiiv Plural

Filex (Felix) et germana dixit (1), imagines fantasma sunt (I'V). Vgl. peccatis,
quod datum est (Tello). Diese Verwechslung ist schon den merowingischen
Texten eigen und findet sich bei Gregor von Tours (6. Jh.) wie bei Fredegar
(7./8. Jh.). Vgl. VIELLIARD 179-180.

Aktiv fiir Passiv

iussit eos inponere (V). Vgl. nosse pervenisse fiir noscitur pervenisse (Tello),
continet fiir continetur (Eins. 126). Das Merowingerlatein kennt dhnliche
Falle wie chorus canuntur, nullus praesumatur. Vgl. VIELLIARD 14, 171, 219.

Man kann die eine oder andere Form der angefithrten Beispiele
verschieden erklidren, vermutlich auch mit mehr Schreibfehlern rechnen,
doch 14Bt sich ebenfalls ganz eindeutig die merowingische Sprachver-
wilderung feststellen. Der Verfasser beherrschte die lateinische Sprache
nicht; auffillig sind besonders seine mangelhaften Kenntnisse in der
Kasuslehre und bezeichnend ist ferner der Gebrauch des Adverbs multe
fiir multum. Die merkwiirdige Form gludi bzw. glaudi fiir claudi zeigt,
dafl der Schreiber oder Verfasser doch auch von volkssprachlichen
Elementen beeinfluflt ist.

Der alemannische EinfluBl ist nicht zu verkennen. Gerade die Tenues
¢, t, p erscheinen im Alemannischen wie im Bairischen gerne als Mediae
g, d, b 1. Anderseits finden sich keine Indizien fiir das Ratoromanische.
Prof. Dr. Andrea Schorta (Chur), dem ich einige Formen mitteilte,
bemerkte dazu: «Dios und diis fiir deos und deis erinnern an rom. dieu,
aber ebenso an it. dio; habis fiir habes (2. Pers. Prds. Ind.) ist nicht
romanisch; das Rétoromanische geht auf ein spétlat. Schema *hajo,
*has, *hat zuriick, marschiert also mit dem Franzosischen, wiahrend
das Italienische mit ho, hai, ha eher als Ablenker fiir habes zu habis
in Frage kdme» 2.

1 PranTa 70. 2 Brief vom 29. Juli 1970.

149



Die meisten Barbarismen dnderte ein Korrektor der karolingischen
Zeit in der Handschrift A. Die folgenden Handschriften B und C bieten
bereits korrigierte Texte. Da nun aber der Text der Handschrift A
nicht das Original sein kann, sondern nur eine Abschrift, wie schon bei
der Charakterisierung der Quelle in der Einleitung ausgefiihrt wurde,
ist zu vermuten, daB das Original selbst noch mehr Formen aufwies,
die fiir die merowingische Sprachverwilderung typisch sind. Dies deshalb,
weil die Kopisten oft zu kldren und korrigieren suchten. Das verwilderte
Latein 148t sich da und dort noch bis in die ersten Jahrzehnte des
9. Jahrhunderts belegen, wie z. B. Eins. 126 bezeugt. Aber in Riicksicht
darauf, daB} die dlteste Handschrift unserer Passio ins Ende des 8. Jahr-
hunderts datiert wird, darf man die Abfassung des Ziircher Berichtes
wohl in die Mitte des 8. Jahrhunderts setzen, also in die Zeit, da sich
erst am frinkischen Hofe unter Konig Pippin (751-768) die Sprach-
fehler verminderten und die grammatikalischen Kenntnisse zunahmen,
wie die koniglichen Urkunden beweisen!. Unsere Passio darf daher
nicht eigentlich mit dem churischen Tello-Text von 765 und schon gar
nicht mit der Vita des hl. Lucius aus dem Ende des 8. Jahrhunderts
verglichen werden, die geradezu klassisch anmutet. Ahnlich ist auch
die Vita S. Otmari von Walafried Strabo (1 849) zu bewerten. Aus diesen
letzt genannten Dokumenten leuchtet die karolingische Renaissance.

Stal

Wihrend bislang nur die Handschrift A, und zwar in ihrer unver-
besserten Form, das Material zur Untersuchung lieferte, so dndert sich
fiir eine Stilanalyse die Situation, weil uns alle drei Handschriften, also
A und B sowie C, den Text ungefdhr gleich bieten. Dabei beginnen wir
mit der Beschreibung der Kunstmittel, die der Verfasser benutzte.
Das erklart zwar nicht alles, denn die Sprache ist etwas Lebendiges, die
sich nicht durch Aufzihlung einiger rhetorischer Schmuckstiicke erfassen
1iBt, doch kénnen wir damit erkennen, ob die antiken Kunstformen
in der Passio fortlebten oder nicht, was nicht zuletzt zur Charakteri-
sierung von Werk und Verfasser dient.

Allitevation : ad peregrinandum profecti (I), multe misericors (VII), ceci
et cludi resp. claudi (IX).

Assonanz: Da die Participia praesentia hdufig sind, kénnen hier auch

Assonanzen vorliegen, so audientes, clamantes, dicentes (VII), ferner bei
deflectentes und amputantes (VIII).

1 VieLLIARD 108 Anm. 1.

150



Cursus : Er besteht in rhythmischen Schliissen von Sidtzen und Satzteilen
oder Sinneinheiten. Er beruht nicht auf Lingen und Kiirzen, sondern auf
der Betonnung und darf nur aus zwel mindestens dreisilbigen Woértern
bestehen, doch finden wir in kirchlichen Texten des Friihmittelalters auch
drei Worter. Am meisten scheint die Passio den cursus spondiacus ange-
wendet zu haben: devote adhaerebant (I), nos interrogasti (II1I), eris dimersus
(I1I), morte finierunt (VIII), decore requiescunt (VIII), sanctum est revelata
(IX). Fiir den cursus trispondiacus sprechen Belege wie tabernacula figentes
(I), obtineant effectum (IX), fiir den cursus tardus indes: ipse est paciens
(VI), trinitatis in gentibus (VII); fiir den cursus velox: reficientes super-
venerunt (II), secula seculorum (VII, biblisch). Ditrochden sind: nos plas-
mauit (III), Deus tuus (IV), sumus passi (V), super terram (VI), arsuri
estis (VI), salvator noster (VIII). Man kénnte auch den Kretikus anfiithren,
fiir den jedoch nur das biblische creata sunt (VII) und sanati sunt (IX)
einstehen *.

Traductio: multe misericors et misericordiae non est finis (VI), doch
beruhen beide Glieder auf biblischen Quellen. Voce audita, audierunt vocem
dicentem (VII).

Wie diese Zusammenstellung belegt, verwendet der Verfasser nur in
ganz bescheidenem MaBe die Méglichkeiten, seinen Stil angenehm und
gehoben zu gestalten. Selbst beim Cursus gewinnt man den Eindruck,
daB er ihm nur mehr oder weniger zuféllig — in Erinnerung an kirchliche
Texte — in die Feder floB. Ganz anders nimmt sich die gleichzeitige
Vita S. Lucii aus, die auBler Ditrochdus und Kretikus einerseits nicht
weniger als 300 rhythmische Satzschliisse, anderseits Alliterationen
und Assonanzen, Chiasmus und Hyperbaton, Anaphora und Antithese
sowie manche andere Stilmittel aufweist. Fiir die Unbeholfenheit der
Zircher Passio ist es dagegen bezeichnend, daB sie gerne die gleichen
Worter kurz hintereinander anfiihrt? und daB sie stets die gleiche
Konstruktion beim Gesprach zwischen Richter und Angeklagten ge-
braucht 3. Auch das Wortmaterial ist keineswegs reichhaltig, es sind
fast immer Entlehnungen aus der Vulgata. Etwelche besonders interes-
sante Worter finden sich nicht. Die Passio schreibt also einen sehr
einfachen Stil, der in keiner Weise auf eine hohere Begabung des Ver-
fassers schlieBen 148t.

1 Vgl. dazu H. LausBERG, Elemente der literarischen Rhetorik (1949), S. 52-54,
L. ArBusow, Colores Rhetorici (1948), S. 78 s. B. THomMEN, Die Prunkreden des
Abtes Johannes Trithemius 2 (1935) S. 84-96.

2 minime eos viderunt et pretereuntes eos (II), in potestate, in potestate (III),
acciperunt, acciperunt (IX).

3 Immer lesen wir: Decius ait, dixit, iussit, sancti dixerunt, responderunt.
Ablativi absoluti hiatten hier Abwechslung gebracht.

11,



Man hat sich die Frage gestellt, ob nicht «der richtige Satzbau» der
Passio darauf hinweist, dal3 der Verfasser der Legende «der lateinischen
Sprache absolut michtig war», da8 aber die «Schreibfehler» nur vom
Kopisten der Handschrift A herkommen koénnten !. Die Fragestellung
ist durchaus berechtigt. Man darf jedoch nicht ibersehen, wie einfach, ja
meist nur zu einfach und ermiidend Konstruktion und Stil wirken.
Und viele «Versehen» gehen genau mit dem damaligen verwilderten
Merowingerlatein zusammen.

4. Die literarischen Quellen der Passio

Wie schon die zahlreichen Vergleichsstellen in der Editio critica
beweisen, war der Verfasser ein guter Kenner der Vulgata, deren Aus-
driicke ihm bald bewuf3t, bald unbewft in die Feder flossen. Es handelt
sich um zum Teil wortliche, meist aber nur um teilweise Zitate. Daher
erlaubte sich die Passio manche reine Adaption. Die Psalmverse 24,
4-5: vias tuas Domine demonstra mihi et sematas tuas edoce me. Dirvige
me in veritate tua et doce me, quia tu es Deus salvator meus iibernahm
der Hagiograph, ersetzte aber den Singular der Pronomina durch den
Plural: demonsira nobis, doce nos, divige nos, doce nos, salvator noster.
Statt quia beniitzte er quoniam.

Wichtiger ist die Zitation der folgenden Bibelstelle:

Mt 25, 34: Venite benedictr Patris Passio VII1. Venite benedicti Patris

met, possidete paratum vobis met, percipiie regnum, quod
regnum a constitutione munds. parauit vobis Deus ab origine
mundi.

Der Anfang findet sich in allen Textiiberlieferungen gleich. Aber
schon das percipite fillt auf, das immer bei Augustin (1 430) und Caesarius
von Arles (1 542), oft auch bei Beda (} 735) belegt ist. Ebenso treffen
wir das ab origine mundi in verschiedenen sehr alten Bibelhandschriften,
etwa im Bezae Codex Cantabrigiensis (Cambridge, 5. Jh., vielleicht in
Lyon entstanden), im Cod. Sang. 48 (lateinische Interlinearversion einer
griechischen Handschrift, im 9. Jh. in St. Gallen geschrieben), ferner im
Cod. Corbeiensis (im 10. Jh. im Scriptorium von Corbie hergestellt) und
ebenfalls im Stowe-Missale des 7. Jahrhunderts 2. Im 8. und 9. Jahr-

1 Egrorr, Christentum 59.
2 Simtliche Hinweise in dieser Frage sind P. Dr. Bonifaz Fischer OSB, Beuron,

152



hundert war die Fassung percipite regnum, quod vobis paratum est ab
origine mundi ganz allgemein verbreitet. Wir entdecken sie in den
Antiphonen der Messe zum Ostermittwoch, wie der Rheinauer Codex 30
und eine Handschrift der Abtei Mont-Blandin bei Gent belegen, die
aus dem 8./9. Jahrhundert stammen!. Auch in den Antiphonen des Offi-
ziums, und zwar sowohl im cursus romanus wie monasticus, ist jeweils am
Montag nach dem ersten IFastensonntag die gleiche Textform vorhanden.

Wir kénnen weiter auf das Antiphonar des Klosters Saint-Corneille
zu Compieégne aus der zweiten Halfte des 9. Jahrhunderts und auf
Cod. Sang. 391, der berithmten Handschrift des Hartker aus der Jahr-
tausendwende verweisen. Zudem findet sich im Codex von Compiégne
die Stelle auch im Commune Apostolorum 2. Das gleiche Zitat ist belegt
in den drei Liber Diurnus-Handschriften (Vaticanus, Claramontanus,
Ambrosianus) des 9. Jahrhunderts, die auf einen gemeinsamen Arche-
typus aus der zweiten Hélfte des 8. Jahrhunderts zuriickgehen ?. Eine
dhnliche Form bietet der Scarapsus des hl. Pirmin, den dieser vor
724 fir nur oberflichlich bekehrte Gebiete Nordfrankreichs verfaBt
hatte. Die fragliche Stelle heil3t: possidete regnum quod constitutum est
vobis ab origine mund: *. Man kann mithin konstatieren, dall vor allem
in frankischen Kloéstern sowohl percipite wie ab origine gingig war.

Es fallt schlieBlich noch auf, daB unsere Passio zitiert: regnum, quod
parauit uobts Deus. Dieses paravit kann der Hagiograph selbst um-
geindert oder adaptiert haben, wie er auch sonst mit Schriftzitaten
frei umging. Es ist aber durchaus moglich, dafl er sich auf eine iltere
Tradition stiitzte. So entdecken wir in einer Epistel, die frither dem
hl. Hieronymus, jetzt aber Pelagius (f ca.418) zugeschrieben wird, fol-
genden Wortlaut: percipite regnum praeparatum quod parawit vobis
Pater meus, qui est in coelis 3. In den Ubersetzungen, die Rufin von

zu verdanken, der die Herausgabe der Vetus Latina leitet. Vgl. auch dessen
Verzeichnis der Sigel fiir Kirchenschriftsteller, 2. Aufl., 1963.

! R. J. HEsBERT, Antiphonale Missarum Sextuplex (1935), S.102 Nr. 83, wo
noch andere Codices des 9. und 10. Jhdts. erwdhnt werden.

2 R. J. HesBeRT, Corpus Antiphonalium Officii III (1968) 531 Nr. 5350. mit
Heranziehung mehrerer anderer Handschriften des 11./12. JThdts. Ganz gleich wie
unsere Passio zitiert auch das Officium plurimorum episcoporum des Breviarium
Gothicum, PL 86, 1022.

3 Liber Diurnus Romanorum Pontificum, ed. H. FoErsTER (1958), S. 163, 237,
362.

* G. JECKER, Die Heimat des hl. Pirmin (1927), S. 62, 65. U. ENGELMANN Der
hl. Pirmin und sein Missionsbiichlein (1959), S. 78, 84.

5 PL 30, 245, Epist. 33: Ad quemdam, qui in saeculo poenitebat.

153



Aquileja (T 410) von den Gebeten des hl. Basilius angefertigt hatte,
treffen wir eine dhnliche Stelle: percipite regnum, quod vobis praeparavit
Pater meus a constitutione mundi . In einem Abecedarius, den schon
Beda (f 735) kannte, finden wir zum Thema des Jiingsten Gerichtes eine
Strophe, die lautet: Ite, dicet vrex a dextris, regnum coelv sumate, Pater
vobis quod paravit ante omme saeculum, In tremendo die tudicii. Hier
hat das trochdische Versmall nicht nur das percipite oder possidete
ausgeschlossen, sondern auch das praeparavit 2.

Die Zeitbestimmung tempore illo, die sich gleich am Anfang unserer
Passio befindet, geht urspriinglich auf die Schrift zuriick (Is 18, 7 und
20,2 sowie Mt 11,25; 12,1; 14,1). Hier wirkte aber vielmehr die Rahmen-
formel wn 2llo tempore (bzw. illo tempore) ein, mit der die Liturgie aus-
gewihlte Texte der Bibel einleitete. So begegnet uns tempore tllo im
Lektionar von Luxeuil aus dem Ende des 7. Jahrhunderts iiber fiinfzig
mal 3. Die Hagiographen haben jedoch zur selben Zeit noch immer eo
bzw. eodem tempore, verwendet, etwa Eucherius (5. Jh.), Jonas (7. Jh.),
Arbeo (f 784). Erst Ende des 8. Jahrhunderts finden wir tempore ilio
(bzw. tllo tempore) in den Viten des hl. Lucius und des hl. Eptadius,
denen andere Lebensbeschreibungen des 9. Jahrhunderts folgten *. So
darf man wohl darin einen Hinweis sehen, dall unsere Passio kaum aus
vorkarolingischer Zeit stammt.

Zweimal enthélt die Passio (V und VIII) die adverbiale Bestimmung
der Art und Weise una wuoce (dicentes). Unwillkiirlich denkt man an
den SchluB der Prifation: una voce dicentes. Aber die alten Sakra-
mentarien weisen nur supplici confessione dicentes auf, und zwar alle,
auch die des 8. und 9. Jahrhunderts >. Selbst das Churer Sakramentar
(Cod. Sang. 348) von ca. 800 reiht sich ganz in diese Texttradition ein °.
Doch geht der Ausdruck u#na voce auf die hl. Schrift zuriick (Exodus 24,3
responditque ommnis populus una voce, Judith 10,9: dixerunt hi, qui wllic
evant, omnes una voce: fiat, fiat). Daran ankniipfend duBerte sich Clemens
von Rom bei der Beschreibung der Messe in seinem um 96 geschriebenen
Corintherbriefe: et clamabant Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Sabaoth ;

1 PG 31, 1752, Hom. III, Abschnitt 8.

2 MGH Poetae latini aevi Carolini IV. 2 (1923) 508, Rhythmus XVII, Str. 9.

3 P. SaLMoON, Le Lectionnaire de Luxeuil (1944), S. 15, 18-19, 24 usw.

4 MGH rer. merov. 3 (1926) 2, 33, 191, 573; 4 (1902) 76, 83, 103, 105, 149, 181.
B. KruscH, Arbeonis Vitae Sanctorum (1920), S. 33, 39. Auf das Problem machte
R. PrisTER, Kirchengeschichte der Schweiz I (1964), S. 24-25 aufmerksam.

5 Canon Missae Romanae, ed. L. EizeNuOFER. Traditio Textus (1954), S. 22-23.

6 C. MoHLBERG, Das frinkische Sacramentarium Gelasianum (1939), S. 238.

154



plena est vmmnis creatura glorvia eius. Et nos ergo concorditer in unum
congregatl communi consensu tanquam ex umo orve ad ipsum clamemus
totis wviscertbus, ut participes fiamus wmagnarum et inclytarum promas-
sionum etus 1. In dhnlicher Weise spricht Augustinus (1 430): ut quotidie
per universum orbem humanum genus una pene voce vespondeat: Sursum
corda se habere ad Dominum *. Ein dem hl. Ambrosius filschlich zu-
geschriebener Libellus de Spiritu Sancto bemerkt: Unde etiam tractum
est per ommes fere ovientales Ecclesias et nonullas occidentales, ut in obla-
tionibus sacrificiorum, quae Deo Patri offerentur, una cum sacerdote
voce populus utatur 1d est: Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Sabaoth 3.
— Bereits ein Zeuge aus der Zeit unserer Passio ist der Regensburger
Bischof Baturich (817-848), der im Ritus der Kirchweihe bestimmt,
dall der Klerus bei der Besprengung der AuBenwinde der Kirche ein-
stimmig das Asperges singen solle (una voce psallat) *. Wie hier kann
auch die Felix und Regula-Passio das una wvoce aus einem Rituale
genommen haben.

Ankniipfend an die patristischen Zitate fand dieses Ausdruck den
Weg in die Liturgie wo er sich anscheinend zuerst in den spanisch-
mozarabischen Praefationen nachweisen 1d6t >. Ob wir im Ziirich des
9. Jahrhunderts spanische Einflusse annehmen diirfen, ist freilich frag-
lich, obwohl solche méglich wiren 6.

Das erste Zitat von una voce bezieht sich auf den Gloria-Hymmnus.
Unser Hagiograph 148t die Heiligen zu Gott beten: Gratias agimus tibi,

1 PG 1, 278, Epist. I ad Corinthios, Kap. 34.

2 PL 34, 125, De vera religione, Kap. 3, Abschnitt 5.

3 HANGGI-PaHL, Prex Eucharistica (1968), S. 427 mit Berufung auf Sacris Erudiri
11 (1960) 149. '

4+ F. UNTERKIRCHER, Das Kollektar-Pontifikale des Bischofs Baturich wvon
Regensburg (1962), S. 116.

5 Die spanisch-mozarabischen Illationen (= Praefationen) weisen immer origi-
nelle Variationen auf. So schlieBt die Illation einer alten Ostermesse, die sich schon
in den Toletaner Handschriften vom 10./11. bis zum 12, Jh. findet: cui meriio
ommnes angeli et avchangeli non cessant clamare quotidie una voce dicentes : Sanctus elc.
(vgl. HANGGI-PaHL, Prex Eucharistica [1968], S. 506). Aber auch in andern Messen
der Liturgie von Toledo sind solche Illationsschliisse nachzuweisen, die zwar immer
irgendwie von einander abweichen, doch nie das uxa voce vergessen (vgl. M. FERO-
TIN, Liber Mozarabicus Sacramentorum (1912), S. 154, 330, 411, 545 Nr. 322, 761,
906, 1198. Vgl. M. FEroTIN, Liber Ordinum (1904), S. 256, 275).

6 J. FonTaINE, La diffusion de I'ceuvre d’Isidore de Séville dans les scriptoria
helvétiques du haut moyen 4ge, in: Schweiz. Zeitschr. f. Gesch. 12 (1962) 305-327
und I. MULLER, Hispania et Raetoromania, in: Gesammelte Aufsitze zur Kultur-
geschichte Spaniens 20 (1962) 264-271.

155



Domine Deus Iesu Christe (V). Noch deutlicher ist die gleiche Quelle in
Erinnerung gebracht, wenn die Martyrer auf eine himmlische Stimme
hin Gott preisen: Gloria in excelsis Deo et in terra pax hominibus bone
woluntatis. Domine Iesu Christe, laudamus te, benedicimus te, in secula
seculorum. Amen (VII). Sicherlich kniipft der Verfasser nicht an die
Vulgata an, denn dort heilt es: Gloria 1n altissimis Deo et in terra pax
hominibus bonae voluntatis (Luc 2,14). Erst nachher folgt: Pax in caelo
et gloria wn excelsis (Luc 19,38). Unser Zitat stammt daher aus der
Liturgie. Schon im Martyrium S. Polycarpi, das um 150 nach Christus
entstand, findet sich etwas dhnliches: Quapropter de omnibus te laudo,
bt bemedico, te glovifico, per sempiternum et coelestem pontificem Iesum
Christum etc. 1. Noch deutlicher ist der Hymnus in den Constitutiones
Apostolicae aus dem Ende des 4. Jahrhunderts umschrieben: Gloria in
excelsis Deo et in terra pax in hominibus bonae voluntatis. Laudamus te,
hymmnis celebramus te, benedicimus te, glovificamus te, adoramus te usw. 2.

Sicherlich wurde das Lied an Weihnachten vom Papst gesungen,
sagt doch Leo der GroBe (f 461) in einer seiner Weihnachtspredigten:
ut nos quoque cum coelestis militiae dicamus exercitu: Glovia in excelsis
Deo et in terra pax hominibus bonae voluntatis3. DalB das Gloria wenigstens
in der rémischen Messe heimisch war, bezeugt der im 6. Jahrhundert
redigierte Liber Pontificalis . Das Antiphonar von Bangor aus dem
7. Jahrhundert, ferner die mozarabischen und ambrosianischen Liturgien
bieten uns das Gloria °. Die heutige Form der abendldndischen Liturgie
findet sich zuerst im Psalterium des Abtes Wolfcoz von St. Gallen
im 9. Jahrhundert ©.

DaB aber das Gloria auch auBerhalb der Messe gebraucht wurde,
bezeugt die Schrift De Virginitate, die dem hl. Athanasius zugeschrieben
wurde, jedoch erst aus dem 5./6. Jahrhundert stammen diirfte. Dort
finden wir folgenden Text als Morgengebet: Gloria in excelsis Deo et

1 Florilegium Patristicum, ed. G. RauscHEN I (1914) 53, Kap. 14, Abschnitt 3.

2 PG 1, 1055, Constitutiones apostolicae, Lib. VII, Kap. 47.

3 PL 54, 213, Sermo 26 (alias 25) in nativitate Domini VI.

4+ J. A. JuNGMANN, Missarum Solemnia I (1948) 440. J. BRINKTRINE, Die heilige
Messe (1950), S. 76.

5 J. A. JungMANN, Missarum Sclemnia I, S.432. Die mozarabischen und die
ambrosianischen Texte stammen zwar handschriftlich erst aus dem 10.-12. Jh.,
sind aber inhaltlich viel dlter. G. PRaADO, Una nueva recension del himno «Gloria
in excelsis», in: Ephemerides liturgicae 46 (1932) 482 und DACL IV, 1533-1534.
Zum Gloria im papstlichen Kanzleibuch vor 800 siehe Liber Diurnus, ed. H. FoER-
STER (1958), S. 160, 233, 356.

6 J. A. JUNGMANN, Missarum Solemnia I, S. 432.

156



in terra pax hominibus beneplacitum. Laudamus te, bemedicimus te,
adoramus te'. Einen weiteren Beweis liefert Gregor von Tours (1 595),
der von der Auffindung eines Martyrerleibes in der Apside des Bertu-
nense Oppidum durch den Bischof berichtet und dabei meldet: reperit
sanctum corpus illaesum et emattens vocem maganm.: Gloria tn excelsis
Deo secum ommem clerum pariter psallere fecit. Dicto quoque hymno
corpus sanctum in bastlicam transtulit 2. Auch weill der romische Biblio-
thekar Anastasius, der um die Mitte des 9. Jahrhunderts lebte, in seinen
Papstbiographien zu melden, dall Papst Leo III. bei der Begegnung
mit Karl d. GroBen in Paderborn 799 folgenden Hymnus anstimmte:
et praedicto pontifice Gloria in excelsis Deo tnchoante et cuncto clevo susci-
piente, oratio super cuncto populo data est 3. Wie die beiden Belege ver-
raten, sang jeweils nur der Klerus mit. Vom Volke wird dies nicht
gemeldet.

Ob der Verfasser der Passio schon das Gloria betete? Nach dem
Sakramentarium Gregorianum des 7./8. Jahrhunderts war es den
Bischofen an Sonn- und Festtagen erlaubt, den Priestern nur am Oster-
feste. Ende des 11. Jahrhunderts bestand dieser Unterschied schon
nicht mehr *. Es mag geniigen, dal der Hagiograph den Gesang sicher
kannte, auch wenn er ihn nicht so oft benutzen durfte. Je seltener ein
Text war, umso kostlicher wurde er empfunden.

Wir heben am Schlusse alle Entlehnungen aus dem Gloria durch
Sperrdruck hervor: Gloria tn excelsis Deo, et in terra pax
homintbus, bonae voluntatis. Laudamus te, benedicimus te,
adoramus te, glovificamus te. Gratias agimus ti1bi propter magnam
gloviam tuam. Domine Deus rex coelestts, Deus Pater ommnipotens,
Domine Fili unigenite, Iesu Christe. Es handelt sich also nur um
Zitationen aus dem ersten Teile des Gloria.

Als letzte Entlehnung aus der Liturgie entdecken wir in Kapitel VIII
die Antiphon: In paradysum angeli deducant uwos et cum gloria susci-
piant wos martyres. Der Text entstammt der kirchlichen Totenliturgie
und zwar nicht etwa dem romischen Ordo Defunctorum des 7./8. Jahr-
hunderts, sondern der gelasianisch-gallikanischen Liturgie des 8. Jahr-
hunderts. Die urspriingliche Form der Antiphon hieB: In paradisum

1 PG 28, 275, De Virginitate, Kap. 20.

2 PL 71, 762, De gloria martyrum, Lib. I, Kap. 63.

3 PL 128, 1215, Anastasii Bibliothecarii Historia de Vitis Romanorum Ponti-
ficum, Kap. 98.

+ J. BRINKTRINE, S. 76.

157



decucant te angeli et cum gloria suscipiant te sancti martyres Dei, die sich
an Ps 72,24 anlehnt: In voluntate tua deduxisti me et cum gloria suscepisti
me 1. Als erste Quelle ist der Rheinauer Codex 30 (Zentralbibliothek
Ziirich) zu nennen, der um 800 in einem halbréatischen Schreibzentrum
geschrieben ist 2. Auf dem Weg von der Kirche zum Friedhof wurde
gebetet: In paradiso (!) deducant te, woraut Ps 24 (Ad te Domine levavi)
folgte. Genau den gleichen Text bietet das Lorscher Sakramentar aus
der zweiten Hilfte des 9. Jahrhunderts. Aus der gleichen Zeit stammt
Vat. Palat. lat. 550, der jedoch In paradisum mit Ps 42 (Iudica me Deus)
aufweist. Das Fuldaer Sakramentar des 10. Jahrhunderts schreibt: In
paradysum deducant te angelr et cum gaudio suscipiant te martyres, perdu-
cant te wn civitatem sanctam Hierusalem, worauf sich wiederum Ps 24
anschlieBt. Ein deutsches Sakramentar des 10. Jahrhunderts im Codex
Bruxellensis 1814/16 notiert: In paradysum deducant te angeli mit
Ps 4 (Cum invocarem). Zum SchluB sei noch die recht altertiimliche
Lesart von Vat. Ottobon. lat. 312 aus dem Ende des 11. Jahrhunderts
angemerkt: In paradiso D(e)r ducant te angels, (in tuo) adventu suscipiant
te martyres, perducant te in civitatem sanctam Hierusalem, worauf Ps 4
folgt. Gesungen wurde dies auf dem Wege vom Sterbehaus zur Kirche 3.

Der Beleg der Passio ist schon seines Alters wegen wichtig, besonders
auch, weil er den Text ganz bietet, nicht nur den Anfang der Antiphon.
Entsprechend den Formen von Rheinau und Lorsch sowie dem Text
vom Ottobonianus schreibt das Ziircher Dokument auch paradyso,
also nicht klassisch paradysum, offenbar weil die karolingische Renais-
sance nicht durchgedrungen war. Unsere Passio bewahrte richtig cum
gloria, wihrend im Fuldaer Sakramentar cum gaudio erscheint. Ahnlich
treu hielt sich auch eine andere Antiphon des Ottobonianus an das
gleiche Wort (In regnum Dei deducant te angeli, cum gloria suscipiant
te martyres Dei). Gedndert hat die Ziircher Handschrift nur die Prono-
mina, was sich von selbst ergab, ferner nahm sie das Subject (angeli)
vor das Pradikat (deducant). Das Wichtigste ist, daB der alemannische
Verfasser dhnlich wie der Rheinauer Liturge das gallische Totenritual

! B. CAPELLE, L’antienne «In paradisum». Questions liturgiques et paroissiales 8
(1923) 161-176. Dazu Anm. 3.

2 Zum Rheinauer Sakramentar siehe E. A. LowE, Codices Latini Antiquiores VII
(1956) 50, Nr.1019. K. GaMBER, Codices Liturgici Antiquiores (2. Aufl. 1968),
S. 371-372, Nr. 802. HANGGI-SCHONHERR, Sacramentarium Rhenaugiense. Spici-
legium Friburgense 15 (1970) 275 Nr. 1340.

3 H. Frank, Geschichte des Trierer Beerdigungsritus, in: Archiv f. Liturgie-
wissensch. 4 (1955) 302-306 und 7 (1962) 363-364, 366, 373, 380, 394, 412-413.

158



kannte und es dem rémischen vorzog, ein Zeichen, daf} hier frinkischer
EinfluB am Werke war. Zum Thema Liturgie sind noch alle Psalmen-
stellen zu zdhlen, die der Verfasser aus seinem kirchlichen Stundengebet
im Geddchtnis prdsent hatte. Zahlreiche Schriftzitate wird er sich auch
durch die Feier der Messe angeeignet haben.

Zum Gottesdienst gehdren auch die Martyrologien, aus denen der
Ziircher Hagiograph schopfte, so etwa cum sociis eorum (I), cum socirs
suts (III), in sartagines candentes (IV), capita amputare und gloriosa
pro Domino morte finierunt (VIII). Im sog. Martyrologium Hieronymia-
num (6./7. Jh.) finden wir cum socizs eorum, cum sociis suis bei Er-
wiahnung des Mauritius-Martyriums !. Das Beda (} 735) zugeschriebene
Heiligenverzeichnis verwendet frigi in sartagine bzw. sartaginem iussit
ignire, dann caput amputare bzw. amputari, ferner martyrio clarus sancto
fine quievit bzw. glorioso fine quieverunt in pace *.

Es waren aber nicht nur Martyrologien, sondern eigentliche Marty-
rerakten, die unseren Hagiographen inspirierten und deren Schema
er auch irgendwie verwendete. Schon in Kapitel IT fillt auf, wie die
Verfolger die Geschwister nicht entdecken konnten; dieses Motiv kommt
bereits in dem Gedicht des hl. Paulinus von Nola ( 431) {iber den
dortigen Martyrer Felix vor (cernitur et non cernitur), dessen Aufenthalts-
ort spiter von einem Spinngewebe verborgen wird 3. Auch Gregor von
Tours berichtet in seinem Werke De gloria martyrum lib. I., cap. 104
diese Szene*. Ob der Ziircher Hagiograph sich gerade durch diese
Erzihlung beeinflussen lieB, ist deshalb schwierig zu entscheiden, weil
dieses Legendenmotiv schon frith auch anderswo vorkommt 3.

Im Kapitel II1 der Ziircher Passio begegnen wir dem Bekenntnis:
Christiani sumus. Wir finden genau diese Pluralform schon in den
Kapiteln XV und XVIII der Passio Sanctorum Pionii et sociorum, die
in einer Umarbeitung des 4. Jahrhunderts vorliegt 6. Ferner entdecken
wir das gleiche Bekenntnis auch in Kapitel IT der Akten der Martyrer
Andreas, Paulus und Dionysia 7. Mehrmals lesen wir Christiant sumus

1 Martyrologium Hieronymianum, ed. H. DELEHAYE (1931), S. 521-522 (AASS
Nov. II. 2).

2 PL 94, 802, 934, 1042, 1050, 1109-1110.

3 Ruinart I 123-124 = BHL 2870.

4+ PL 71, 796. Schon F. BLANKE, Die Entstehung der Legende von Felix und
Regula, in: Neue Schweizer Rundschau 5 (1937/38) 318 wies darauf hin.

5 H. GUNTER, Psychologie der Legende (1949), S. 30, 160.

6 RuiNnarT I 331, 341, 343 = BHL 6852.

7 RuinartT I 364 = BHL 6716.

159



in den Acta Sanctorum Saturnini, Dativi et aliorum plurimorum marty-
rum, so in den Kapiteln V, XII und XV, ferner im Kapitel I der Acta
SS. Marciani et Nicandri . Beleg dafiir sind ferner die Passio Cypriani
und das freilich erst spitere Certamen S. Nicephoris 2. Dabei ist aber
nicht zu vergessen, dall sich der Singular Christzanus bzw. Christiana
sum schon in den Akten der Scillitanischen Martyrer (Kap. III und IV)
und in der Passio von Perpetua und Felicitas (Kap. III und VI) sowie
in zahlreichen Martyriumsberichten findet 3.

Die Heiligen Felix und Regula geben ihrem Richter die Antwort:
corpus enim wnostrum habis in potestate, animas vero wnostras non (111).
Inhaltlich geht dieser Satz auf Mt 10,28 zuriick, dessen Text im Kapitel
VI der Passio S. Vincentii Levitae wortlich zitiert wird: Nolite timere
eos, qui occitdunt corpus, animae auntem non habent, quid faciant *. Genau
gleich wie die Ziircher Passio driicken sich aber zwei andere Akten aus,
namlich die Passio des hl. Symphorianus (Kap. VI) und die Acta Claudii,
Asterii et aliorum (Kap. II), wo wir lesen: Tu vero corpus meum in
potestate habes, animam vero meam mon habes 3. Wenigstens inhaltlich
bezieht sich auch die Passio Epipodii et Alexandri (Kap. IX) darauf:
Tu vero exerce corpus, animas nostras custodiet et vecipret ille, qur contulit 6.

Im Kapitel IV unserer Passio verlangt der Richter von Felix und
Regula, Merkur und Juppiter zu verehren. In der Passio Rogatiani et
Donatiani (Kap. III) werden die Heiligen angehalten, Juppiter oder
Apollo anzubeten 7. In der Passio Theodoti, Ancryani et septem Vir-
ginum (Kap. 14-15 sowie 22) sollten die Christen der Diana und Minerva
opfern. Freilich ist dieser Bericht umstritten 8. Nur von Juppiter (Jovis)
ist die Rede in den Kapiteln V und XV der Passio SS. Victoris, Alexandri,
Feliciani atque Longini®. Auf die Frage, ob in Ziirich und Umgebung Mer-
kur und Juppiter verehrt worden sind, wird noch zuriickzukommen sein.

Kapitel V spricht zuerst davon, daB die beiden Geschwister zur
Strafe Pech trinken miissen. Die Passio Bonifatii martyris erwédhnt

Ruinart IT 382, 390, 393 = BHL 7492. RuiNarT 111 276 = BHL 6071.
RuinarT 11 43 = BHL 2037 und RuiNarT II 96 = BHL 6085.
Ruinart 1T 190, 204, 209 = BHL 7532, 6633. Dazu RuiNnarT I-IIT.
Ruinart 11 349 = BHL 2628 bzw. 2630.
RuiNarT I 179 = BHL 7967 und RuinarT 11 141 = BHL 1829,
RuinarT I 170 = BHL 2574-2575.
RuinarT 11 169 = BHL 2275.
RuimnarT 11 296-298, 303, dazu Martyrologium Romanum (1940), S. 196 Nr. 5
(= Acta Sanctorum Propylaesum Decembris).

9 RuinarT 1I 205 = BHL 8569.

W =~ v U e W N

160



diese Strafe im Kapitel IX (iussit aperiri os eius et plumbum bulliens
infundr) und 1dBt im Kapitel XI den Heiligen in ein Pechfall werfen 2.
Ebenfalls wurde die hl. Potamiaena in einen Kessel von siedendem Pech
gesteckt. Das berichtet uns die freilich manchmal romanhafte Passio,
die uns Palladius im Kapitel IIT seiner 419/420 verfaBten Historia ad
Lausium uberliefert 2.

Wenn unser Bericht von Ziirich den drohenden Kerker als dullerste
Dunkelheit (exteriores tenebre) charakterisiert, so ist dies nicht nur
biblisch (Mt 8,12 usw.), sondern auch ein hiufiges Element der Martyrer-
Akten. Schon im Kapitel III der bekannten Passio von Perpetua und
Felicitas lesen wir: recipimur in carcerem et expavi, quia numquam
experta evam tales tenebras 3. In der Passio SS. Rogatiani et Donatiani
wird der Kerker in den Kapiteln V und VI als schattenhafter (fenebrarium
i loco) und trauriger Ort (de carcere lugubri) geschildert 4.

Am Ende des V. Kapitels sprechen Felix und Regula ihren Dank
aus, daB sie fiir Christus leiden diirfen (gratias agimus tibi, Domine
Deus Jesu Christe). In den Acta Martyrum Scillitanorum (Kap. IV
und V) sagt Speratus nach dem Urteilsspruch sein gratias Christo agimus
und Nazarius fiigte bei: Hodie martyres in coelo sumus. Deo gratias 3.
Das Deo gratias findet sich auch in der Passio von Felicitas und Perpetua
(Kap. XII) ¢. Ebenso beantwortete Bischof Cyprian die Ankiindigung
seiner Hinrichtung mit seinem Deo gratias (Kap.IV)7. Wir finden
dieses Dankeswort in vielen spdteren Passionsberichten 8. In Kapitel V
erachtet die hl. Regula die Torturen stiBer als Honigseim. In den Acta
der hl. Tarachus und Probus besitzen wir ein Analogon: Acetum tuum
dulce est mihi °. Im Kapitel VI wird der hl. Felix ermahnt, die Gotter
anzubeten, mit denen Decius in unmittelbarer Verbindung steht (adoras
deos meos, quia ego cum 1psts logquor). Ein Gegenstiick dazu bietet die
Passio der Soldaten Bonosus und Maximilianus, die ihren Richtern
zurufen: Prius audiant te div tui et loquantur tibi, cumque locuti fuerint

Ruinart 11 183-185 = BHL 1413.
RuiNarT I 287 = BHL 6963-6964. Dazu LThK 8 (1963) 645.
RuinarT I 205 = BHL 6633,
Ruinvart II 171-172 = BHIL 2275.
Ruinart I 194 = BHL 7532.
Ruinart I 216 = BHL 6633.
RuivarT I 47 = BHL 2037,
RuinarT I 364, 1147, 183, 211, 326, 383, 388, 423, 432, 434, 111 80, 126,
161, 167 usw.
¢ RuinartT IT1I 35 = BHL 7982.

o -1 L= wn - w »n -

161
11



tecum, sic eos et nos poterimus adorare !. Im Kapitel VI unserer Passio
wird der Teufel angefithrt, in dessen Dienst der Richter steht. Schon
im AnschluB an die Evangelien betrachteten die alten Christen ihre
Leiden und Martyrien als Kampf gegen den Diabolus. So spielt der
Widersacher im Martyrium sancti Polycarpi Episcopi eine bedeutende
Rolle (Kap. III und XIV) 2 Die Akten von Perpetua und Felicitas
stellen den Teufel als Aegyptius vor (Kap. X). Die Art des Todes durch
den Kampf mit einer Kuh wird dem Diabolus zugeschrieben (Kap. XX).
Aber die Martyrin wird selbst vom Teufel (ab inmundo spiritu) gefiirchtet
(Kap. XXI) 3. Daher begegnen wir dem Ddmon in zahlreichen andern
Passionserzdhlungen *.

Um die Verfolger zu bekehren, fordern Felix und Regula ithren Richter
auf, die Welt als Schopfung Gottes anzuerkennen (VI: vide in celum,
solem et lunam, que Deus omnipotens fecit). Schon in den Akten des hl.
Cyprian spricht der Bischof von Karthago: Nullos alios deos novi nisi
unum et verum Deum, qui fecit caelum et terram, mare et quae sunt in
eis omnia (Kap. I) 3. Dieser Hinweis kehrt dann vielfach in den frithen
Leidensgeschichten der Heiligen wieder 8. Daher betrachten die alten
Passiones Martyrum die heidnischen Go6tter nur als Diamonen, so auch
unsere Ziircher Passio: Dii tui demonia sunt (VI). So bekennt in der
Passio Felicitatis et septem filiorum ein Vitalis: ommnes dit gemtium
daemones sunt (Kap. 11I) 7. In der Passio SS. Firmi et Rustici lesen wir,
daB die Heiligen kithn dem Richter sagen: nam dit tui, quibus credis,
daemonia sunt ®. Eigentlich geht das Wort auf Ps 95,5 zuriich: omnes
dir gentium daemonia, ein Vers, der uns vielfach in den Darstellungen
von Martyrien begegnet °.

Als Gegenstiick zu den Damonen greifen die Engel ein. Felix und
Regula héren vor ihrem Tode eine trostende Stimme vom Himmel,
die nicht ausdriicklich den Engeln zugeschrieben wird (VII). Erst nach
ihrem Martyrium erschallt die vox angelorum (VIII). Auch dieses Motiv

1 RuinarTt III 366 = BHL 1427.

2 RuiNarT 1 67, 75.

3 RuinarT I 213, 221, 223 = BHL 6633.

¢ Ruinart I 364, 11 180-182, 346, 349, 381, 386, 393, 396, 400—401, III 18, 49,
73, 79 usw.

5> RuinarTt II 43.

6 RuiNnart II 51, 141-142, 200, II1 66, 160, 277, 357.

7 RuinarT I 57 = BHL 2853.

8 RuinarT 111 433 = BHL 3020.

9 RuinartT I 170, 11 96, 200, I1I 167, 285.

162



ist schon frither belegt. Prudentius (f nach 405) erzdhlt in seiner Be-
schreibung des Martyriums des hl. Vincenz, wie Christus und Engel
den gefangenen Heiligen trosten 1. In der Passio SS. Victoris, Alexandri,
Feliciani atque Longini ertént nach der Hinrichtung eine Engelsstim-
me: quo facto mox desuper vox caelestis intonuit dicens: Vicisti, Victor
beate, vicists (Kap. XVI) 2. Im Martyriumsbericht des hl. Euplus lesen
wir: occurrent eis angeli et deducent eos ad civitatem illius sanctam Jeru-
salem 3. An Stelle dieser Worte fithrte die Ziircher Passio ein Zitat aus
der Beerdigungsliturgie ein: In paradyso, wie schon ausgefithrt wurde.

Als man noch der Hypothese folgte, die Ziircher Heiligen seien nur
durch Ubertragung von Reliquien aus dem karthagischen Abitine zu
erkliren, glaubte man, die entsprechende Passio des Priesters Saturninus
und seiner Mitgefangenen, darunter auch I'elix, sei fiir unsere Passio
Vorbild gewesen *. Was aber aus diesem nordafrikanischen Berichte, der
uns in einer Uberarbeitung des 5. Jahrhunderts erhalten ist, mit der
Passio Felicis und Regulae zusammengeht, das sind allgemein ver-
breitete Elemente, wie z. B. das Christians sumus oder die Bezugnahme
auf den diabolus oder auch der Dank der Martyrer fiir die Gnade des
Martyriums. Stellt man beide Berichte nebeneinander, so haben sie
nur den Charakter einer Passio gemeinsam, unterscheiden sich aber im
Ganzen wie in Einzelheiten. Die karthagische Passio ist viel inhalts-
reicher und dramatischer, weist teilweise einen sehr persénlichen und
kunstreichen Stil auf, zeigt auch gar keine Ubereinstimmung mit dem
Wortmaterial der Ziircher Passio. Wie verschieden sind beispielsweise
die Arten der Qualen! Im Vergleich dazu nimmt sich der Bericht iiber
Felix und Regula wie ein allgemeines Schema aus.

5. Von Acaunum nach Clarona

Das erste Kapitel unserer Passio bringt die Ziircher Geschwister in
aller Kiirze mit der sog. Thebdischen Legion in Zusammenhang, deren
bekanntester Fithrer der Martyrer Mauritius (wohl 285/286) war. Schon
seit dem 3. Jahrhundert strahlte der Grabkult der Heiligen in Acaunum
weithin aus. Um die Wende vom 4. zum 5. Jahrhundert finden sich

1 RuiNaART I1 364, aus Peristephanon, Hymnus 5, Str, 71 = BHL 8637.

2 RuiNart IT 206 = BHL 8569.

3 Ruinarrt I1 434 = BHL 2729.

+ RuiNartT II 378-396 = PL 8, 689-715 = BHL 7492. Dazu LThK 9 (1934) 345.

163



Reliquien und Kult der Walliser Martyrer bereits in Tours und Auxerre.
Vollends verbreitete das 515 von Koénig Sigismund gegriindete Kloster
den Ruhm dieser Heiligen . Es lag deshalb nahe, die Ziircher Martyrer
mit den Genossen von Mauritius in Verbindung zu bringen. Unsere
Passio glaubt sogar, Mauritius habe Felix und Regula den Rat gegeben,
fortzuziehen 2. Der Ziircher Bericht nimmt auch den gleichen Christen-
verfolger an, ndmlich Maximian. Dafiir war die Passio Acaunensium
von ca. 500 keineswegs die unmittelbare Quelle. Sie bezeichnet Mauritius
als primacerius, die Ziircher Quelle jedoch nur als dux. Dall Maximian in
beiden Berichten als fyrannus erscheint, kann jedoch nicht unbedingt
eine Abhdngigkeit beweisen.

Man darf sich aber fragen, warum die verschiedenen Redaktionen bzw.
Interpolationen der Passio Acaunensium Martyrum, die vom 6. bis
zum 11. Jahrhundert entstanden sind, nicht auch von den Ziircher
Martyrern sprechen, da sie doch auch Victor und Ursus in Solothurn
erwiahnen 3. Merkwiirdig ist zudem, daB es sich bei den Thebdern nur
um Soldaten handelte, nicht aber um die Zivilbevdlkerung, um Frauen.
Man ist daher versucht, die Initiative fiir diese Briicke zwischen Ziirich
und St. Maurice an dem Orte zu vermuten, an dem Felix und Regula
verehrt wurden und an dem auch deren literarische Glorifizierung
entstand. Hétten iibrigens die Ziircher Heiligen mit den Walliser
Martyrern wirklich einen Zusammenhang, so hiatte man deren Fest am
11. September doch wohl nach dem 22. September, dem Tage des hl.
Mauritius und Genossen, angesetzt. Denn zusammengehorige Martyrer
werden gerne am gleichen Tage oder unmittelbar darauf angesetzt, auch
wenn sie ihr Leben nicht an diesem Monatsdatum beschlossen haben *.

Die einzige Station, die Felix und Regula auf ihrer Reise von Agaunum
nach Ziirich machen, ist ausgerechnet Glarus: per uasta loca herems,
que Clarona dicetur. Geographisch und historisch wiirde man eher den
Weg iiber Solothurn erwarten, wo Ursus und Victor als Martyrer der
Thebdischen Legion iiberliefert sind. Solothurn war iiberdies ein spit-

! L. Dupraz, Les Passions de S. Maurice d’Agaune (1961), S. 147 fi.

2 Cum consilio beati Mauricii duce bzw. ducis.

3 L. DupraAz, op. cit., Appendice S.1-18.

* Es sei an Petrus und Paulus (29. Juni) und an Philipp und Jakob (1. Mai)
erinnert. Auch die Disentiser Heiligen Placidus und Sigisbert werden am 11. Juli
gefeiert, obwohl dies nur der Todestag des Martyrers Placidus und nicht des
Bekenners Sigisbert war. Zur Konstruktion solcher Daten auch in spiterer Zeit
vgl. I. MULLER, Die Disentiser Klosterchronik (Synopsis) vom Jahre 1696, in:
Zeitschr. f. Schweiz. Gesch. 13 (1933) 441-443.

164



romisches Kastell. Der Umweg iiber Glarus ist daher merkwiirdig und
mul} irgendeinen Grund gehabt haben.

Die Passio beschreibt das Land als per uasta loca hervems, betrachtete
also Glarus als wilde und kulturlose Gegend. Die Formulierung geht
auf die Schrift zuriick, wo wir lesen: i Aac vasta solitudine (Num 14,3),
horvoris et vastae solitudinis (Deut 32,10), in evems vastitate (2 Par 26,10).
Diese Stellen lebten als Zitat besonders in Heiligenleben weiter. Man
kann daher mit Friedrich Prinz fragen: «Darf man einen in ungezihlten
Heiligenviten auftauchenden Topos, der die Wirksamkeit eines Heiligen
oder die Griindung eines Klosters in die Wildnis (erewmus, solitudo)
verlegt, als Beweis fiir die wirklichen Siedlungsverhiltnisse nehmen?
Man braucht eine Vita wegen solcher literarischer Gemeinstiicke nicht
als Ganzes zu verwerfen, eben weil es sich um hagiographische Gemein-
pliatze handelt» !. Seitdem sich das orientalische Eremitentum so grof3-
artig entwickelte, gehorte der ervemws auch zu den abendlindischen
Idealen. Man denke nur an das «Lob der Einsamkeit», das Bischof
Eucherius von Lyon (5. Jh.) schrieb, und an die Freude, die Cassiodor
(6. Jh.) itber sein einsames Kloster Vivarium in Stiditalien empfand 2.

Bevor wir daran gehen, die Lage in Glarus zu erkunden, muf3 darauf
hingewiesen werden, daB zwischen altbesiedelten und diinn bevélkerten
und gar nicht bewohnten Gegenden unterschieden werden muf. Die um
900 verfaBte Vita des hl. Meinrad (t 861) bezeichnet wohl richtig den
Ort, wo der Heilige zuletzt hauste und wo auch Einsiedeln spédter ent-
stand, als keremus. Sie charakterisierte aber auch das vielfach bewaldete
linke Ufer des Ziirichsees, etwa die Gegend von Altendorf und Pfiffikon
in der Nidhe des Etzels, wo sich der Asket zuerst aufhielt, als loca herems,
obwohl vom altbesiedelten rechten Seeufer her Verbindung mit der
gegeniiberliegenden Uferseite bestand, weshalb ja auch Meinrad die
dortige Gegend verliel3 3.

Die Siedlungen im Glarner Gebiete mogen keltischer Abstammung
gewesen sein, bevor die Rémer kamen und das Land zur Raetia Prima
schlugen. Geographisch war diese Zuteilung begreiflich, denn die Linth-
simpfe bildeten gegen den Ziirichsee hin einen gewissen AbschluB,
weshalb die Verbindung iiber den Walensee zum Rheintal nach Chur

1 F. Prinz, Frithes Ménchtum im Frankenreich (1965), S. 250, 398, 536-538.

2 PL 50, 701; PL 70, 1144.

3 Passio Meginrati, Kap. 1, 4, 6, 12. Lat. und deutsche Texte bei L. HELBLING,
Sankt Meinrad (1961), S.26, 30, 33, 40. Vgl. H. BuortNer-I. MULLER, Frithes
Christentum im Schweizerischen Alpenraum (1967), S. 116-117.

165



zundchst praktischer war. Die volle Romanisierung bezeugen Orts-
und Flurnamen. Wohl mit Recht wird sie als «Folgeerscheinung der
umfangreichen Befestigungsarbeiten an der Walenseeroute» im 3. Jahr-
hundert angesehen.

Mit der Romanisierung kam wahrscheinlich die erste Verkiindigung
der christlichen Frohbotschaft vom Sarganserlande her und dem Wa-
lensee entlang nach Glarus. Daher wird das Gebiet anfinglich zum
Churer Bistum gehort haben. Aber um 600 bildete sich noch auf dem
Boden des ritoromanischen Sprengels eine neue und eigene Dibzese
in Konstanz, die der Christianisierung der Alemannen in besonderer
Weise dienen sollte. Da seit der gleichen Zeit Alemannen ins romanische
Glarus eindrangen, kam dieses, ausgenommen einige kleine Gebiete, zu
Konstanz 1. Diese Orientierung nach der Bodenseestadt war schon
deshalb begreiflich, weil die Verbindung nach Norden weniger gefihrlich
war als diejenige iiber den Walensee nach Osten. Der AnschluB an
Konstanz muB sich friih ereignet haben, da sich die Churer Bischofe
trotz ihres Eigenbesitzes am Walensee nicht grundherrliche Rechte in
Glarus aneignen konnten 2.

Vermutlich kam der Ziircher Hagiograph darum auf eine Zwischen-
station in Glarus, weil dort auch schon eine Kirche bestand, die zum
Bistum Konstanz gehérte, wie auch Ziirich selbst 3. Es handelt sich um
die erste Kirche in Glarus, ungefihr an der Stelle der heutigen Kirche
des hl. Hilarius und Fridolin. Wer hat diese erste Kirche errichtet?
Um 740 hatte Landolt samt Gemahlin Beata und Sohn Landbert, eine
fithrende alemannische Familie im ostschweizerischen Raume, auch in
Glarus wesentlichen Besitz, welchen die Familie in dieser Zeit dem
Kloster Sickingen schenkte. Vermutlich teilt auch die Insel Ufenau

1 F. ZopFi, Die Namen der Glarnerischen Gemeinden. Jahrb. des Hist. Vereins
des Kt. Glarus 50 (1941) 4042, 75, 79-80, 88, 92, 95.

2 Die zollfreie Schiffahrt, die Otto I. 955 dem Bischof auf dem Walensee
zusicherte, setzt schon frithe dortige Besitzungen voraus. Vgl. Biindner Urkunden-
buch 1 (1955), S. 92-94, 387.

3 Neuere Ausgrabungen unter der Leitung von PD Hansruedi Sennhauser haben
die Fundamente einer kleinen Kirche mit eingezogenem rechteckigen Chor ans
Licht gebracht, wie sie in der ndrdlichen und &stlichen Schweiz nicht selten sind.
Vorgeschlagen ist eine Datierung «in die Zeit um 700 oder in die erste Hilfte des
8. Jahrhunderts». Die zweite Kirche war nicht wesentlich gréBer, wies aber eine
rechteckig hintermauerte ungefihr halbrunde Apsis auf. Der Typus findet sich in
Romanshorn, Uznach, Jenins und Chur. Als zeitlicher Ansatz wird das 8. oder
9. Jh. angenommen. Vgl. H.-R. SENNHAUSER, Ergebnisse der Ausgrabung St. Hila-
rius und Fridolin zu Glarus, in: Unsere Kunstdenkmaler 21 (1970) 19-24.

166



das gleiche Schicksal!. Es liegt nun nahe, die Griindung der ersten
Kirche von Glarus in der Mitte des 8. Jahrhunderts anzusetzen. Das
Patrozinium hitte damit einen besitzrechtlichen Hintergrund. Der
Hagiograph Balther (10. Jh.) 1a8t den hl. Fridolin, den Griinder von
Sdckingen, nur iiber Furka-Oberalp nach Chur gehen, wo er dann die
Hilariuskirche griindete. Balther wollte offenbar so die Entstehung der
Hilariuskirche in der Curia Raetorum erkldren 2. Glarus und seine
Hilariuskirche schienen dem Hagiographen offenbar abgelegener und
weniger bedeutend, sonst hidtte Fridolin auch noch dorthin gehen
miissen. Die neuen Ausgrabungen bestédtigen zumindest, daBl dort kein
groferes Gotteshaus in der Zeit des frithen Mittelalters bestand.

Wir kommen also zum SchluB, da§ Glarus schon in spitantiker Zeit,
in der die Heiligen nach der Passio gelebt hdtten, keineswegs eine
einzige Wildnis war, geschweige denn in der karolingischen Zeit, in
welcher unser Hagiograph lebte. Warum hat er aber doch Glarus zu
einer Eintde gestempelt? Doch wohl nur, um die Reise als gefdhrliches
Unternehmen hinzustellen und um so die Heiligen noch heroischer zu
machen. Es spielt hier, wie schon angedeutet, ein bekanntes hagiogra-
phisches Motiv mit. Glarus war fiir diese Reise gleichsam nur das Ende,
um dann von dort her die Heiligen an den Ufern des Ziirichsees zu
ihren Ziele gelangen zu lassen. An einen Weg von Uri her dachte der
Verfasser nicht. Zudem trat Uri erst durch die Schenkung Ludwigs
des Deutschen von 853 in den nidheren Gesichtskreis von Ziirich. Der
naturgegebene Weg iiber Solothurn fiel ihm ebenfalls nicht ein.

Um die genauere Beschreibung des Weges von Agaunum nach Turicum
machte sich der Hagiograph keine Gedanken. Es miite sich um eine
sehr lange und gefahrvolle Reise gehandelt haben. Zunédchst wire der
Weg wohl iiber die Furka nach Ursern gegangen. Da das Wallis mit
Rétien wenigstens in der ersten Hilfte des ersten Jahrhunderts bis zur

1 A. TANNER, Beitrige zur Frithgeschichte der Klgster Benken und Liitzelau
im oberen Zirichseegebiet, in: ZSKG 63 (1969) 5, 8, 33, 35 mit weiteren Literatur-
angaben. Die Episode von Urso und Landolfus, letzterer identisch mit Landolt,
ist zwar erst im 14. Jh. schriftlich fixiert. MGH SS. rer. merov. 3 (1896) 124-126.
Allein schon der Gerichtsort Rankweil 148t auf hohes Alter schlieBen. Der romanische
Name Urso und der alemannische Landolf passen ins 8. Jh. Auch Préases Victor
in Chur um 720 hatte die Alemannin Teusinda zur Frau. Im folgenden Jh. téteten
der Riter Petrus und der Alemanne Richard den Einsiedler Meinrad. Vita von
ca. 900, Kap. 9. Das war auch typisch fiir diese Gebiete von March und Gaster.
L. HELBLING, Sankt Meinrad (1961), S. 36.

2 MGH SS. rer. merov. 3 (1896) 350-369. Dazu M. KocH, Sankt Fridolin und
sein Biograph Balther (1959), S. 124-126.

167



Regierung des Kaisers Claudius administrativ verbunden war, mufl
hier ein Weg durchgefiithrt haben . Von der Furka her kam der Wanderer
ins Urserental und von dort aus {iber den Bizberg ins Urnerland. Die
Schollenen waren vor dem Ende des 12. Jahrhunderts nicht erschlossen.
Wie sehr noch im frithen Mittelalter am Gotthard ein Niemandsland
war, beweist der Umstand, daB3 hier fiinf Bistiimer aneinanderstief3en,
ndmlich Chur (Ursern), Konstanz (Uri), Mailand (Leventina), Sitten
(Goms) und Como (Maggiatal) 2. Daher waren die Gebiete am Gotthard
wirklich vasta loca heremi, wie die Passio von Glarus sagt. Eine solche
Reise wire moglich gewesen, wie ja auch die Miinzfunde aus der Mitte
des 3. Jahrhunderts in der Nihe des Bédzberges belegen 3, doch stellte
sie eine ganz ungewd&hnliche, ja ungemein gefdhrliche Fernwanderung
dar, welche die Ziircher Heiligen unternehmen muBten. — Von Uri ging
der Weg wohl iiber den Klausen nach Glarus. Nie haben im frithen oder
auch hohen Mittelalter Heere oder Herrscher diesen Weg eingeschlagen,
soviel wir wissen. Die erste Erwdhnung datiert von 1196 und betrifft
Grenzstreitigkeiten zwischen Uri und Glarus *. Auch die spite Kirche
von Spiringen 1290 spricht nicht fiir eine frithe Verkehrsdichte durch
das Schichental 5.

Warum nun diese Drei-Pisse-Fahrt der Ziircher Heiligen? Doch wohl
nur, um dem Ziircher Lokalkult einen besonders groBartigen Hinter-
grund geben zu koénnen, wie dies dhnlich auch bei Victor und Ursus
in Solothurn sowie bei Verena von Zurzach geschehen sein mag . Zudem
wuBte unser Gewidhrsmann diese Reise noch ganz anders wahrscheinlich
zu machen, indem er unmittelbar vor der Erwdhnung des einsamen
Glarus bemerkte: Ad peregrinandum. Die Peregrinatio propter Chyistum
war schon in altchristlicher Zeit bekannt 7. Als Wallfahrt nach Rom

1 Zuletzt dariber E. MEYER, Neuere Forschungsergebnisse zur Geschichte der
Schweiz in rém. Zeit, in: Jahrb. der Schweiz. Gesellschaft fiir Ur- und Friih-
geschichte 54 (1968/69) 85.

2 Vgl. Ammann-ScaiB, Historischer Atlas der Schweiz (1958), Karte 52.

3 Uber die Miinzfunde vgl. R. REINHARD, Pisse und StraBen in den Schweizer-
Alpen (1903), S. 44. Munzfunde in Airolo usw. besagen nur die Begehung des Tales
bis dorthin, nicht aber den PafBiibergang.

* Quellenwerk zur Entstehung der Schweiz. Eidgenossenschaft. Urkunden 1
(1933), S. 95 Nr. 196. Zum Namen, der auf den erst um die Jahrtausendwende bei
uns moglichen Nikolaus-Kult zuriickgeht, vgl. F. ZopF1, op. cit., S. 18.

5 Historisches Neujahrsblatt von Uri (1957/58), S. 4, 23.

¢ A. REINLE, Die Heilige Verena von Zurzach {1948), S. 35-36.

7 B. KOTTING, Peregrinatio Religiosa. Wallfahrten in der Antike und das Pilger-
wesen in der alten Kirche (1950), S. 302-307,

168



lebte sie im gallo-merowingischen Raume weiter, angefangen vom bur-
gundischen Kénig Sigismund (um 500) bis Gregor von Tours (t 594) L.
Dann waren es Kolumban (1 615), Pirmin (1 753) und Bonifatius ( 754),
die dieses Ideal lebendig erhielten 2. Die aszetische Heimatlosigkeit war
noch zur Zeit der Ziircher Passio sehr in Ehren, und nicht umsonst
trugen Monche um 800 den Namen Peregrinus 3. Das Pilgern war zur
karolingischen Zeit ein derart erstrebtes Ziel, dal die Hagiographen
gerne darauf zu sprechen kamen. So verfalte um 800 ein rdtischer
Theologe das Leben des hl. Lucius, den er von England her iiber Augsburg
nach Chur wallfahren 146t. Zugrunde lag die irrige Interpretation der
regio Britannia, die nicht nur England und die Bretagne, sondern auch
die Gegend der Pritanni im Gebiete von Prétigau bis Montafon bedeuten
konnte. Um den Kreis noch gréBer zu machen, lie der rdtische Hagio-
graph das Christentum durch Timotheus von Rom nach Gallien und
von dort nach Britannien bringen. So war ein hagiographischer Reise-
roman von vollendeter Schénheit erdacht *. Was diese Vita fiir die
ganze abendldndische Welt entworfen hat, das zeichnete die Ziircher
Passio im kleineren inneralpinen Kreise nach.

6. Das Martyrium in Torico

Von Glarus fithrte der Weg nach Ziirich, das umschrieben wird:
ad capud lact et fluwium Lidimact, qui 1uxta castrum Turico est (I). In
der ersten und &ltesten Luzerner Traditionsurkunde, die vor 840 ent-
standen ist, lesen wir auch: % castro Turicino uxta fluvium Lindemacs >.
Ahnlich schreibt die Gallusvita von Wetti (1 824): venerunt ad fluvium
Lindimacum, quem sequendo adierunt castellum Turegum vocatum. Inde

1 K. HALLINGER in: Bonifatius-Festgabe (1954), S. 337-340.

2 H. v. CAMPENHAUSEN, Die asketische Heimatlosigkeit im altkirchlichen und
frithmittelalterlichen Ménchtum (1930), S. 3-31.

3 MGH Libri Confraternitatum (1884), S. 488 (Register). — Nicht weit von
Zirich beschloB der hl. Fintan sein Pilgerleben. Er stammte aus Irland, kam
iiber Nordfrankreich nach Rom und von dort iiber Churritien nach Rheinau, wo
er in der ersten Hilfte des 9. Jhdts. als Inkluse lebte und starb. So berichtet seine
um 900 verfaBte Vita. R. HENGGELER, Profe8buch von Pfifers, Rheinau, Fischingen
(1931), S. 259-260.

+ I. MULLER, Zur karolingischen Hagiographie, in: Schweizer Beitrige zur All-
gemeinen Geschichte 14 (1956) 5-15, mit Hinweisen auf die damalige geographische
Reiseliteratur.

5 Quellenwerk zur Entstehung der Schweiz. Eidgenossenschaft. Urkunden 1
(1933), S. 4.

169



etenim adierunt villam vulgo vocatam Tuccinia, quae in capite 1psius lact
Tureginensis sita est. Treffend driickt sich die um 900 verfaBte Vita
des hl. Meinrad aus: tuxta lacum Turicum, quem interfluit Lindimacus
Sluvius 2. Hier finden wir eindeutig den Namen des Ziirichsees. Ad
capud lact kann an sich das obere Ende des Sees bedeuten, wie das bei
Wetti der Fall ist, doch bezeichnet der Ausdruck hier das untere Ende,
den AusfluB der Limmat, wo Ziirich liegt. Schon in der klassischen
Sprache wird caput fiir Miindung und Quelle verwendet 3.

In Ziirich gab es schon in augusteischer Zeit eine rémische Siedlung
auf dem «Lindenhof», wo sich spdter ein Kastell erhob *. Die Wichtig-
keit der Verkehrslage ist dadurch erwiesen, daB3 « Zzurichi» in der StraBen-
karte des Geographen von Ravenna (7. Jh.) genannt wird, die auf die
Verhiltnisse des 5./6. Jahrhunderts zuriickzugehen scheint . In der
Passio erscheint Ziirich als castellum, genau wie in der zitierten Gallus-
vita. Der Hagiograph hat in dialektaler Weise Turico geschrieben und
damit auch hier seinen Standort angezeigt. Erst sein Korrektor dnderte
in Twuricum. Hs. B schrieb zuerst Dwurico, dann Duricum, wihrend
Hs. C fast klassisch Toricum iiberliefert. Die frithere Betonung lautete
Turicum bzw. Turégum, die noch das rdatoromanische Turitg behielt.
Wahrscheinlich hob man zur Zeit der Passio in alemannischer Weise
die erste Silbe hervor, da schon eine Urkunde von 857 villa Zurih mel-
det 6. Die Erweichung des anlautenden T zu D, wie sie in der Hs. B
erscheint, diirfte ebenfalls dem EinfluB der germanischen Bevélkerung
zuzuschreiben sein 7.

Der Zircher Hagiograph berichtet nun in Kapitel VIII iiber die
Enthauptung von Felix und Regula. Daraufhin 146t er Engel und
Heilige vom Himmel her aus der kirchlichen Bestattungsliturgie singen:

1 MGH SS. rer. merov. 1V, S. 259.

2 L. HELBLING, Sankt Meinrad (1961), S. 28. Zu Lindimacus siehe F. ZoPFI,
Die Namen der Glarnerischen Gemeinden. Jahrb. des Hist. Vereins des Kt. Glarus
50 (1941) 15. Zum Umiange des Sees siehe A. TANNER, Die Ausdehnung des Tug-
genersees im Frithmittelalter, in: Mitteilungen des Hist. Vereins des Kt. Schwyz
61 (1968) 141-208. Dazu H. LieB, Lexicon Topographicum I (1967) 76-78, 88-91.

3 Zu caput = Miindung siche HEER 41.

* HowaALD-MEYER, Die romische Schweiz (1940), S. 172, 276-277. E. MEYER,
Neuere Forschungsergebnisse zur Geschichte der Schweiz in rém. Zeit, in: Jahr-
buch der Schweiz. Gesellsch. fiir Ur- und Frithgeschichte 54 (1968/69) 78-79.

5 HowaALD-MEYER, Die rémische Schweiz, S. 172.

6 Text im Geschichtsfreund 8 (1852) 5-6 Nr. 2 sowie im Urkundenbuch der
Stadt und Landschaft Zirich I (1888), S. 27 Nr. 77.

7 HowaALD-MEYER, Die romische Schweiz, S. 172 und 276 zum Namen Ziirichs.

170



In paradyso angeli deducunt wos et cum gloria suscipiant wos martyres.
Dann folgt im Kapitel IX: acciperunt beatissima corpora eorum sua
capita in manibus suis de ripa flumminis Lidimact, ubi martyrio acciperunt,
portantes ea contra montem illum. Diese Kephalophorenepisode diirfte
auf westlichen EinfluB zurtickgehen. Zuerst handelte es sich um ein
Sprechen der toten Martyrer. So erzdhlt uns die Passio der Pariser
Heiligen Dyonysius, Rusticus und Eleutherius, die noch ins 6./7. Jahr-
hundert zuriickgehen koénnte: wt amputatrs capitibus adhuc putaretur
lingua palpitans Dominum confitert 1. Schon im Verlaufe des 7. Jahr-
hunderts war in der Gegend von Beauvais der Inhalt der Passio Justi
bekannt, die in der ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts schriftlich fixiert
erscheint. Die ganze Vita spielt in der Gegend von Auxerre und Amiens.
Die uns interessierende Stelle heil3t: Cum autem tollissent capud suum,
evexit se corpus suso et accipit capud suum in manibus suis et posuil
wlud in sinu suo. Et locuta est lingua eius de capite ipsius et oravit ad
Dominum Deum et dixit etc. Dann beteuert der Martyrer seine Unschuld
und empfiehlt den Gldubigen seine Bestattung an einem bestimmten
Orte (Ite in speluncam, maittite capud meum). Die Darstellung fiigte am
Ende hinzu: sepultus est a paremtibus suis in loco, quod ipse elegit 2.

Die nichste Phase der Entwicklung bestand darin, dal der Martyrer
nicht sein Grab bezeichnete, sondern gleich selbst dorthin ging. Beleg
dafiir ist die Passio Fusciani, Victorici et Gentiani, die uns in einer
Handschrift aus der zweiten Hilfte des 8. Jahrhunderts erhalten ist und
aus dem Kloster Corbie stammt. Die Passio selbst diirfte vielleicht schon
im 7./8. Jahrhundert entstanden sein. Die Heiligen stehen bereits zum
11. Dezember im Martyrologium Hieronymianum des 6./7. Jahr-
hunderts 3. Fuscianus und Victoricius werden nach der Passio in Amiens
hingerichtet und nehmen dann ihr Haupt in die Hinde und begeben
sich zum Grabe des Martyrers Gentian, wo sie ihre Ruhe finden wollen.
Die Entfernung betrug etwas mehr als tausend Schritte. Hier der genaue
Text: Dum sanctorum martyrum cadavera abscissis capitibus iacerent
truncata, cursivi se divino intuente Spiritu gestantes manibus propria
capita ad hospitium Gentiani martyris gressu vemigero pervenerunt, ut

1 MHG Auct. ant. 4 (1885) 104.

2 M. Coens, Nouvelles recherches sur un théme hagiographique: La céphalo-
phorie. Bulletin de I'Académie royale de Belgique, Classe des Lettres, 5¢ série,
t. 48 (1962) 231-253, besonders 235-242.

3 LThK 4 (1960) 473, wonach die legendarische Passio «nicht vor dem 7. Jh.
entstanden» ist.

171



quem exhortando adepts fuerant comitem, cum eodem simul dormirvent in
requiemn . Dazu bemerkt der Bollandist M. Coens: Aprés la fabulation,
muette ou audible, il y a la marche céphalophorique. Celle-ci, qui toujours
est mise en rapport avec le lieu de la sépulture du saint, traduit en acte
ce qui, dans le cas de S. Just par exemple, n’était qu'une instruction
orale, donnée a des proches. Ainsi, les SS. Fuscien et Victoric s’en vont-
ils, aprés leur décapitation, rejoindre le corps du vieillard Gentien,
avec lequel ils désirent reposer a jamais. Lisez: 'hagiographe prétend
justifier par la volonté méme des martyrs un état de chose existant, a
savoir la réunion des trois corps dans une méme sépulture 2.

In einer zweiten anonymen Passio der Pariser Heiligen, die einige
Jahre vor derjenigen von Hilduin (um 830) entstand, lesen wir: triumphas
beatissimi sancts Dionysii et pontificis venerandi sanctum exanime cadaver
erexit, beataque manu caput a corpore lictoris ense truncatum pendulum
caput brachiis victitans atque ab tllo montis cacumine duobus fere milibus
Jirmis gressibus apportavit’. Die ganze Szene schmiickte dann Abt Hilduin
um 830 noch mehr aus: beatissimi Dionysit se cadaver erexit sanctagque
manu caput a corpore dolabra lictorrs truncatum, angelico ductu gressum
regente, et luce coelesti circumfulgente etc. Der Heilige trug sein Haupt
vom Berge seiner Richtstdtte per duo fere millia usque ad locum, in gquo
nunc Dei dispositione et sua electione requiescit humatum, sine cessatione
hymnis dulcisonis Deum laudans *. — Wir konnen daher auch in Ziirich
die Kopftragerlegende so interpretieren, daB sie den lokalen Unterschied
zwischen der Blutstelle und dem Grabe erkliren wollte. In die Ent-
wicklung reiht sich unsere Quelle gut ein, denn sicher entstand unser
Dokument nach der ersten Dionysius-Erzdhlung (6./7. Jh.) und wohl
auch nach dem Berichte iiber Fuscianus und Victoricius (7./8. Jh.).
Die Ziircher Passio entstand jedoch vor der Hilduin-Darstellung der
Pariser Heiligen, die bereits die Engelserscheinung, dann das himmlische
Licht und das Singen von Hymnen in die Kephalophorenerzihlung
hineinnimmt. So ausgeschmiickt erscheint die Ziircher Passio nicht, wo
offenbar kein so groBer Literat und Politiker wie Abt Hilduin von St-
Denis am Werke war 5. — Was freilich die Engelerscheinung anbetrifft,

! CoENs, op. cit. S. 243, Der Text findet sich auch bei Henri Moretus PLANTIN,
Les Passions de saint Lucien et leurs dérivés céphalophoriques (1953), S. 59.

2 CoENS, op. cit. S. 252.

3 Text bei PranTIiN, S. 60, dazu CoEeNs, S. 243.

+ Text bei PLANTIN, S. 60-61 sowie PL 106, 47.

3 Vgl. M. BUCHNER, Das Vizepapsttum des Abtes von St-Denis (1928), S. 52-85.

172



so ist fiir unsere Ziircher Darstellung ein Analogon in der dltesten Vita
des hl. Lucian von Beauvais (8. Januar) vorhanden. Diese ist aus dem
8. Jahrhundert iiberliefert und berichtet den Tod des Heiligen: Unus
vero ex 1psis, evaginato gladio, cervice iam parata, amputavit capud eius.
Facta est vox de coelo ad ewm dicens: Beate famule meus Luciane, qui
propter me sanguinem fudists in terram, veni ad wme et suscipiant te angeli
met et perducant te in coelestem Hievusalem '. Der Heilige ist hier noch
nicht ein Kopftriger, wohl aber heiBlen ihn die Engel fast gleich wie
in der Passio von Felix und Regula willkommen.

Da alle vorhandenen Belege aus Franzien stammen, genauer aus dem
Gebiete zwischen Amiens und Auxerre, diirfte wohl von dorther die
Inspiration fiir die Kopftrigerlegende gekommen sein, ohne dall wir
freilich die genauen Wege der Ubertragung wiilten. Das alemannische
Gebiet war ja schon lingst dem Frankenreiche einverleibt und wurde
gerade in der ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts noch stirker an das
westliche GrofBreich gezogen (Griindung der Reichenau 724, Beseitigung
des alemannischen Herzogtums, Bestrafung eines Aufstandes in Cann-
statt 746, Exilierung des Abtes Othmar usw.).

Kapitel IX der Passio gibt zwar nicht genau, wohl aber doch eini-
germalen die Lage des Richtplatzes an. Die Blutstelle lag an der Limmat:
de ripa fluminis Lidimact. Naherhin prézisiert sie die Entfernung davon
zum Grabe auf vierzig Schritte, von da wiederum zum Kastell zwei-
hundert Schritte. Hier haben wir das wertvolle Substrat der Kepha-
lophorenlegende. Schon Eugen Egloff erkannte, dafl3 die drei gemeinten
Punkte dort liegen, wo heute Wasserkirche, GroBmiinster und Lindenhof
stehen 2. Die Wasserkirche stand frither auf einer eigentlichen Limmat-
Insel. Einzelne Funde scheinen fiir deren vorgeschichtliche Bedeutung
zu sprechen. Die Ausgrabungen von Emil Vogt 1940/41 haben fiir
die Jahrtausendwende eine dreijochige Pfeilerbasilika an den Tag
gebracht, eine Anlage, welche die ganze Insel in Beschlag nahm. Unter
dem Bau befand sich eine Unterkirche, wo sich unter dem oberen
Altarhaus ein von vier Pfeilern abgegrenzter Raum befand, in dessen
Zentrum ein Ielsblock lag. Schon diese Situation allein 1Bt auf ein
Pilgerziel schlieBen, obwohl erst Ende des 15. Jahrhunderts eine Nach-

1 Text bei PLANTIN, S. 69.

2 E. EcLoFF, Das Grab der Zuarcher Heiligen. Diaspora-Kalender 1947, S. 44—
53. EcLoFF, Christentum 53. E. EcLoFF, Der Standort des Monasteriums Ludwigs
d. Deutschen in Ziirich (1949), 5. 85-87.

173



richt meldet, daB auf diesem Findling Felix und Regula enthauptet
worden seien '. Grofe und Beschaffenheit der ergrabenen Kirche lassen
einen vorhergehenden kleineren Sakralbau ahnen, auch wenn man hier
— vielleicht doch infolge des kleinen Umfangs der Insel und der viel-
fachen spiteren Umwandlung, ja Verkleinerung der Bauten — davon
nichts entdecken konnte.

Die spatmittelalterliche Nachricht von der Hinrichtung der Ziircher
Heiligen an diesem Steine wird wenigstens insofern schon friither be-
stdtigt, als eine Urkunde von 1257 den Ort der Wasserkirche als die
Stitte des Ziircher Martyriums nennt (in veneracione sanctorum martirum
Felicis et Regule ac Exuperancit civca locum, in quo passi dicuntur,
reverencia dignum habere conspicimus 2. 1274 wird die Wasserkirche als
tottus mostre civitatis et salutis origo et fumdamentum charakterisiert 3.
Mithin glaubte man damals, der Ort sei mit den Anfingen des christ-
lichen Ziirich verbunden. Die Wasserkirche war 1256 von den Kiburgern
als deren Eigenkirche dem GroBmiinster geschenkt worden, dessen
Propst 1284 Einkiinfte fiir einen Kaplan festlegte. Somit war sie keine
Pfarrkirche, sondern eine Devotionskirche, die vielleicht auf die Lenz-
burger und letztlich auf die alemannischen Herzoge zuriickgehen kann 4.

Die Wasserkirche diente 1265 als Urkundenort (anmfe ecclesiam que

1 Zuletzt A. ReinLe, Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1969), S. 185-186, aus-
fithrlich L. HErTiG, Entwicklungsgeschichte der Krypta in der Schweiz (1958),
S.111-119.

2 Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Ziirich III (1895), S. 79 Nr. 995,
Zu dicuntur sieche BUTTNER-MULLER, Frithes Christentum im Schweizerischen
Alpenraum (1967), S. 158 Anm. 3 unten.

3 Urkundenbuch, 1. c. IV (1898), S. 261-262 Nr. 1553.

4 Naheres HeErTIG, S.111, 118. — Eine viel bescheidenere Kapelle errichtete
man im 9./10. Jh. dort, wo der traditionelle und auch glaubhafte Ort der Ermordung
des hl. Placidus war. Dazu war noch im spitgotischen Bau von 1458 im Fule des
Altares ein Korridor zur Blutstelle eingelassen, wie ein Visitationsbericht von 1643
meldet. Nach dem gleichen Bericht stand vor der Kapelle ein groBer rotlicher
Stein, den das Volk als die Stelle der Enthauptung ansah; vgl. N. Curti, Alte
Kapellen im Oberland, in: Biindner Monatsblatt (1915), S.426—427. Und doch
bemerkte schon damals ein kritischer Hagiograph, daB der Stein nur wenig oder
gar nicht von andern Steinen unterschieden werden kénne und daB die Hinrichtungs-
stelle eher unter dem Altar liegen miisse; vgl. I. MULLER, Zu den Anfingen der
hagiographischen Kiritik, in: Schweizer Beitrige zur Allgemeinen Geschichte 8
(1950) 109 Anm. 45. Viel legendarer noch war der Stein in Koblenz, der sicherlich
seit Anfang des 17. Jhdts. als Stein galt, auf dem die hl. Verena auf der Aare
gefahren sei. A. REINLE, Die hl. Verena von Zurzach (1948), S. 43-44 und bes.
120-122. Solche Kultsteine sind mithin zu sehr von frommer Volksphantasie
umsponnen, als daB man aus ihnen Schliisse ziehen kénnte.

174



dicitur Aquatica) *. 1397 und 1414 ist das an der Wasserkirche angebaute
Helmhaus als Statte des Gerichtes belegt 2. Wenn man hier Todesurteile
vollzogen hitte, dann wire dies interessant, denn gerade an Fliissen
oder Brunnen wurden Gericht gehalten und Hinrichtungen vollzogen 3.
Die Belege fiir die Wasserkirche sind allein zu spat, um auf spitantike
Brauche schlieBen zu kénnen. Aber die Distanzangabe der Passio macht
doch die Hinrichtungsstelle wahrscheinlich.

Das Grab befand sich am Platze des heutigen GroBmiinsters. Viele
Grabfunde in diesem Bezirke sprechen dafiir, da3 hier — auflerhalb
der Siedlung, wie gesetzlich vorgeschrieben war — der rémische Friedhof
lag *. Der Grundri3 des ersten GroBmiinsters mit dem schméileren
Vorbau an der Westfront in Analogie mit St. Alban in Mainz wie auch
frei bearbeitete Quadersteine weisen in die karolingische Zeit 3. In der
Urkunde Ludwigs des Deutschen von 853 wird zudem gesagt: in eodem
vico Turegum, ubt sanctus Felix et sancta Regula martyres Christt corpore
requiescunt ®.

Unsere Passio aus der zweiten Hilfte oder dem Ende des 8. Jahrhunderts
setzt in Kapitel IX eine entsprechende Kirche oder Kapelle voraus, in
welcher die Gebeine der Heiligen in hohen Ehren gehalten wurden
(ubi sancti cum magno decove requiescunt). Der Hagiograph gibt sogar
eine summarische Wallfahrtschronik, indem er auf Mirakel hinweist und
zu weiteren Pilgerfahrten ermahnt. Der sakrale Bau mit den Reliquien

! Urkundenbuch IV, S.7-8 Nr. 1289. Ubrigens waren Kirchen auch sonst als
Urkundenorte beliebt. So fand 946 bei St. Peter in Ziirich (actum in porticu S. Petri)
eine kirchenrechtliche Zehnten-Ausscheidung statt. Dort war auch der Mittelpunkt
der Grundherrschaft, weshalb hier 963 geurkundet wurde (in collo fluminis in atrio
S. Petri). Wiederum wird St. Peter 1377 als stdndiger Versammlungsort des Ziircher
Dekanates erwidhnt. All dies 1483t schlieBen, daB auch die Wasserkirche als Gerichts-
ort nicht etwas so Ausserordentliches gewesen ist. Urkundenbuch I, S. 89, 97
Nr. 197, 206. Dazu H. WIckER, St. Peter in Zirich (1955), S. 43-44, 47, 67. Vgl.
die Vorhalle des Churer Domes, die dem geistlichen Gerichte des Bischofs diente.
E. PorescHEL, Kunstdenkmailer des Kt. Graubiinden 7 (1948), S. 60.

2 Kunstdenkmiler des Kt. Zirich 4 (1939), S. 300.

3 C. CamiNapa in: JHGG 60 (1930) 46 und in: Die Verzauberten Tiler (1961),
S.16-21, dazu Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens 3 (1931), S. 671 und
7 (1936), S. 691. Freundl. Hinweis von Prof. Dr. E. Egloff, Zirich (27. Jan. 1954).

*+ Zum ganzen Friedhof-Problem siehe H. BUTTNER-I. MULLER, Frithes Christen-
tum im Schweizerischen Alpenraum (1967), S. 48-49, 101, 115. Dazu Kunstdenk-
mailer des Kt. Ziirich 4 (1939), S. 313.

5 Kunstdenkmadler, 1. c. 4 (1939), S. 95 und Plan S. 100 sowie 6 (1952), S. 428.

¢ Urkundenbuch 1 (1888), S. 23 Nr. 68. Vgl. ebendort S. 35 Nr. 85 zu 858. Zur
Interpretation siehe P. KLAu1, Zur Frage des Ziircher Monasteriums, in: Schweiz.
Zeitschr. . Geschichte 2 (1952) 403 (Gegensatz zu in honore).

175



gehorte zur Ziircher Urpfarrei St. Peter, deren Gebiet nicht nur siidlich,
sondern auch noérdlich der Limmat lag. Eine zweite Pfarrei mit genau
umschriebenem Sprengel entstand erst, nachdem die neue Kirche
St. Felix und Regula 874 geweiht worden war !. Somit waren es Geist-
liche der Pfarrei St. Peter, die das Grab der Ziircher Heiligen betreuten.
Wenn wir uns vom Standpunkt der Passio aus gesehen in der zweiten
Hilfte des 8. Jahrhunderts ein geistlich betreutes Grab der Ziircher
Heiligen vorstellen, dann darf dazu noch ein Passus des Ziircher Rotulus
herangezogen werden. Bekanntlich geht dieser Text ganz oder teilweise
auf eine Urkunde Karls III. von 874 zuriick. Darin wird der Besitz
zum Unterhalt der Kleriker festgelegt, wie es schon die fritheren Vo-
ganger Karls bestimmt hatten: dotales donationes... sicut ex (!) swis
antiquis antecessoribus fuissent constitutae 2. Zunichst sei einmal bemerkt,
daB die neuere Diplomatik, wie Edmund E. Stengel sie vertrat, zu
solchen Anspielungen auf frithere Schenkungen und Privilegien durchaus
positiver eingestellt ist als man es noch zu Anfang unseres Jahrhunderts
war 3. Schon Paul Kldui schloB aus dem zitierten Passus auf frithere
Schenkungen «allenfalls von Karl dem GroBen»*. Noch genauer inter-
pretierte Josef Siegwart: «Weil Ludwig der Fromme und Ludwig der
Deutsche die jiingeren Vorfahren XKarls waren, kommen unter den
Konigen nur Pippin und sein Sohn Karl d. GroBe in Betracht»s. Der
genannte Forscher zieht dann auf Grund der iibrigen Angaben eine
Dotation Karls des Grofen in der Zeit vom September 783 bis Sep-
tember 784 in Betracht, veranlaBt vielleicht durch den 783 erfolgten
Tod seiner Gattin Hildegard °. Diese Umstdnde um 784 konnten leicht
auch die Abfassung der Ziircher Passio veranlaBt haben. Dies wire
jedoch nur dann moglich, wenn die antiqus antecessores so zu verstehen
sind und einzig auf Karl d. GroBen hinweisen. Natiirlich kénnten schon
vorher ein oder mehrere Geistliche die Grabkapelle betreut haben.

1 WICKER, l. c., S. 24, 37 {., 4344,

2 E. EGLOFF, Der Standort des Monasteriums Ludwigs des Deutschen in Ziirich
(1949), Photokopie des Rotulus S. 36.

3 I. MULLER, Das Bistum Brixen und die Abtei Disentis im 11. und 12. Jahr-
hundert in: Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 71 (1960) 20 in Riick-
sicht auf eine Erwdhnung von Avus und Pater in einer Urkunde von 1112 fur
Disentis.

*+ P. KLAuL, Zur Frage des Ziircher Monasteriums, in: Schweiz. Zeitschr. {.
Geschichte 2 (1952) 398.

3 J. StegwaART, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutsch-
sprachigen Schweiz vom 6. Jh. bis 1160 (1962), S. 173-175.

176



Analog zu andern frithmittelalterlichen Wallfahrtsorten hat auch in
Ziirich die Ausstrahlung des Kultes recht frith eingesetzt. Schon um
800 oder doch anfangs des 9. Jahrhunderts entstand in Chur eine Kirche
der beiden Heiligen, wobel dann freilich Regula allein den Sieg davon-
trug 1. Zu Beginn des 9. Jahrhunderts war der Kult im Kloster St.
Gallen heimisch, weill doch das Kalendar in Cod. Sang. 914 auf S. 266
in einem Originaleintrag zum 11. September zu melden: Et (in) castro
Thurigo natalis sanctt Felicis cum germane sue sancte Regule 2. Um die
Mitte desselben Jahrhunderts berichtet das dlteste Kalendar der Abtei
Reichenau zum 11. September: Romae Proti et Yacincti. Aliby Felicis
et Regulae 3. Zu den Zeugnissen fiir den Kult darf hier auch das Martyro-
logium Notkers von St. Gallen (f 912) gezdhlt werden *. Der Eintrag
stellt fest, daf3 die Steinachabtei das Fest feierlich beging 3, wobei
auch deren Passio verlesen wurde °, sodaBl deren Inhalt nicht zu wieder-
holen ist 7. Indessen fiigt das Martyrologium doch noch eine ganz kurze
Passio bei, die sich inhaltlich ganz an die drei dltesten Handschriften
anschlief3t 8.

Notkers Ausfithrungen decken sich jedoch in einigen Ausdriicken
mit derjenigen Passio, die Johann Heinrich Hottinger in seiner Historia
Ecclesiastica Novi Testamenti, Band VIII, p. 1056-1061 (Ziirich 1667)

! Niheres dariiber bei I. MULLER, Zur churritischen Kirchengeschichte im Frith-
mittelalter, in: JHGG 98 (1969) 9-11, wo hingewiesen wurde, wie Felix und Regula
in den Litaneien getrennt aufgefithrt werden. Ahnlich ja auch die Geschwister
Benedikt und Scholastika in einer frinkischen Litanei um die Mitte des 9. Jhdts.,
in der Benedikt unter den Confessores und Scholastika unter den Virgines auf-
gezdhlt werden. M. J. METZGER, Zwei Pontifikalien vom Oberrhein (1914), Anhang
S. 69. Ebenso Cod. Sang. 395, S. 25-26, Cod. Engelberg 42, fol. 341 a in Litaneien
des 12. Jhdts.

2 Die Handschrift schreibt germane mit einfachem, sue mit geschwinztem e.
Text auch ediert bei E. MunDING, Die Kalendarien von St. Gallen. Texte (1948),
S.73. H. H. Prof. Dr. Johannes Duft, Stiftsbibliothekar, gab dem Verfasser viele
Hinweise.

3 E. MunDING, Das ilteste Kalendar der Reichenau, in: Colligere Fragmenta.
Festschrift A. Dold (1952), S. 239.

* Cod. Sang. 456, S. 357-358.

5> quorum festiuitas quia solemnis apud nos ueneratur.

® passionisque eorum conscriptio pluribus nota habetur.

7 scriptis superaddere scripta non opus mihi esse uidetur.

8 Fiur die Beschaffung einer Kopie bin ich dem St. Galler Stiftsbibliothekar
Prof. Dr. Johannes Duft zu Dank verpflichtet. Der Text findet sich auch in PL 131,
1150 mit irriger Lesung Darona statt Clarona. Chronologisch wire nach Notkers
Martyrologium auch die Ubertragung von Reliquien der Ziircher Heiligen nach
Einsiedeln in der Zeit von 926-930 zu nennen, die jedoch schon kommentiert ist
von H. KELLER, Kloster Einsiedeln im ottonischen Schwaben (1964), S. 19-20.

177



veroffentlichte (Multorum innuwmerabilium — cum magna gloria requies-
cunt) !. Er bemerkt, diese Passio sei jeweils in Ziirich vorgelesen worden.
Dieser Martyriumsbericht schlieBt sich inhaltlich und meistens auch
formal an die dlteste Passio an, weicht aber in einigen Stellen davon ab
und zeigt hierin Verwandtschaft mit dem Texte von Notker 2.

Die Hottingersche Passio mul zudem mit dem oben erwihnten Ziircher
Rotulus verglichen werden. Der entscheidende Passus bezieht sich auf
die eben zitierte Stelle bei Hottinger (sua capita amputata) und lautet
im Rotulus: martyres de ripa Lindimagi fluminis quadraginta cubitis
capita a Deciv feri tyranwmis gladio amputata usque ad sinum monticuli
suts portando manibus... deposuerunt. Es fillt auf, daB Notker abscissa
capita, Hottinger und der Rotulus jedoch capita amputata schreiben,
aber alle drei Dokumente haben ad sinum montis bzw. monticuli statt
ad montem (ABC) und cubitis statt dextras (ABC).

Nach allem diirfte es sich rechtfertigen lassen, wenn wir im Texte
Hottingers eine alte Version sehen, zumal dort Exuperantius noch fehlt,
der erst im 13. Jahrhundert zu Felix und Regula hinzukam 3. Diese
Passio diirfte im spiten 9. oder im 10. Jahrhundert entstanden sein,
wenigstens der Substanz nach *. AnlaB dazu bot die Exhumierung der
Leiber der beiden Ziircher Heiligen um 870, die Bildung einer Chor-
herrenkongregation auf Veranlassung Karls III. und schliellich ein
Neubau der Kirche. Im Jahre 874 entstand auf dem linken Limmatufer
ein Miinster, zu dem die Nonnen des 843 von Ludwig dem Deutschen

- ! BHL Nr. 2891.

2 Es geht um folgende Belege: ABC: Clarona dicitur, Notker und Hottinger
(Kap. I) Clarona uocatur. — ABC: sacrificare diis magnis et uariis suppliciis uos
habeo inponere. Notker: tum idolis sacrificare compellerent tum tormentis eos
uariis punire non differrent. Hottinger (Kap. 11): aut idolis sacrificare compellerent
aut uariis tormentis punire non tardarent. - ABC: Afferre plumbum calentissimum
et dabat ei bibere. Notker: plumbum ad potandum a carnifice dari preceptum
est. Hottinger (Kap. IV): plumbum ipsis ad potandum dari (iussit). — ABC: suaque
capita in manibus eorum de ripa fluminis Lindimaci, ubi martyrium acceperunt,
portantes ea contra montem illum dexteras quadraginta. Est autem locus ille, ubi
sancti cum magno decore requiescunt. Notker: martyres abscissa capita suis mani-
bus baiulantes a loco, ubi decollati sunt, cubitis XLta deportaverunt ad sinum
montis, ubi hactenus in gloria requiescunt. Hottinger (Kap. VI): sua capita ampu-
tata suis manibus de ripa fluminis, ubi decollari meruerunt, ad sinum vicini montis
cubitis quadraginta portaverunt, ubi hodie cum magna gloria requiescunt.

3 D. Scuwarz, Liturgiegeschichtliches und Ikonographisches aus dem alten
Zirich, in: Miscellanea Liturgica in honorem C. Mohlberg 1 (1948), S. 433.

* HeEr 20 datiert «im Anfang des zehnten, wenn nicht am Schlusse des neunten
Jahrhunderts, d. h. jedenfalls vor 912», dem Todesdatum Notkers, der in seinem
Martyrologium «verschiedene wortlich gleichlautende Sitze» aufweist.

178



gegriindeten Frauenkonventes hiniiberzogen, nachdem sie vorher auch
beim Grab der Heiligen gewohnt hatten 1. Es war also in der Verehrung
der Ziircher Heiligen eine neue Phase angebrochen, die eine Neufassung
der schon ein Jahrhundert alten Passio veranlassen konnte. — Anderseits
erweist sich der Text Hottingers doch als typische Erweiterung der
Passio des 8./9. Jahrhunderts, auf die er sich inhaltlich ganz und formal
zum grofBten Teil stiitzt. Was die neue Passio hinzuftigte, sind sub-
jektive Empfindungen, so z. B. im Kapitel I das Lob Ziirichs: Est
locus 1nsignis, in fine cuiusdam laci, ubr antiqguissimum castrum, quod
Thuregum vocatur, extitst. De quo etram locus vocabulum trahit. Ex quo
amoenissimo cursu Fluvius quidam Lindimacus decurvens, iucundissimum
locum veddit; oder der rein stilistische Funktion besitzende Ausruf bei
der Darstellung der Kephalophorenszene (VI): O mirum in modum
ad magnam Christi gloviam est ostensum miraculum. Das zeigt, daB der
Verfasser gar keine neuen Quellen zur Verfiigung hatte, sondern sich
nur iiber die alte Passio einige Gedanken machte.

Was ergibt sich nun historisch aus der Passio und der nachfolgenden
Kultgeschichte der karolingischen Zeit? Zunichst ist damit der Festtag
am 11. September gesichert, dann aber auch das Grab in Ziirich. Danach
miissen beide Heiligen auch dort ihr Leben beschlossen haben 2, Sie
waren mithin Lokalheilige wie etwa St. Afra in Augsburg oder Verena
in Zurzach und manche andere Heiligen der spitantiken Zeit 3.

Was die Verkniipfung mit der Thebdischen Legion anbetrifft, haben
wir keinen sicheren Beweis in Hédnden. Die Gesprdche zwischen den
Heiligen und dem Richter sind inhaltlich und formal von der Vulgata
und der Liturgie abhingig. Hier wirkte eine stark gedichtnismiBige
und auch bequeme Ausniitzung der vorhandenen Texte mit, eine
Vorliebe fiir schon geprdgte Formeln. Man kann freilich einwenden,
daB unter sakralen Zitaten und biblischem Wortmaterial ein wirklich
geschichtliches Ereignis beschrieben werden konnte *. Man kdnnte daher
versucht sein, hinter den Anrufungen der groBen Go6tter Merkur und
Juppiter, wie sie in den Kapiteln III (per magnos deos iuro), IV und V

1 P. KLAul, Zur Frage des Ziircher Monasteriums, in: Schweiz. Zeitschr, f.
Geschichte 2 (1952) 404—405.

2 Uber den Festtag vgl. A. PoNceLET, La date de la féte des SS. Félix et Regula,
in: Analecta Bollandiana 24 (1905) 343—-348 sowie EcLoFF, Christentum 53-57.

3 Zuletzt noch H. WICKER, St. Peter in Ziirich (1955), S. 59.

* Das war beispielsweise im Chronicon Livoniae, das der livlindische Landpriester
Heinrich 1227 vollendet hatte, der Fall. L. ARBusow, Liturgie und Geschichts-
schreibung im Mittelalter (1951), S. 73-74.

179



(d17 mostri) zu finden sind, echte alte Hinweise auf die friithere heidnische
Zeit von Ziirich zu sehen. Tatsdchlich sind Weihe-Inschriften fiir Merkur
in Solothurn und Baden, solche fiir Juppiter (lov: Optimo Maximo)
in Vindonissa und Moudon erhalten!. Aber gerade auf dem Platze
Zirich fehlen epigraphische Zeugnisse. Entscheidend ist dagegen, daB
ausgerechnet die Apostelgeschichte 14,12 berichtet, wie im kleinasiati-
schen Lystra Paulus fiir Merkur und Barnabas fiir Juppiter gehalten
wurden 2. Und aus der gleichen Quelle erfahren wir, wie die Epheser
ihre Magna Diana feierten (19, Vers 27-28, 34-38). Der Ziircher Legen-
denschreiber kannte auch aus den Psalmen die Begriffe Magnus Dominus,
Deus magnus (Ps 47, 76, 94, 146). Diese Schriftstelle war ihrerseits
wiederum in den Martyriumsberichten verwendet worden 3. So kommen
wir zum SchluB, daB hinter der Wendung per magnos deos der Ziircher
Passion nicht eine echte Tradition aus der Antike, sondern ein Ereignis
aus der Apostelgeschichte stand, worauf auch die sonstige ausgiebige
Beniitzung der Schrift hinweist. So 148t sich das Vorkommen von
Merkur und Juppiter erkliren, die der Christenverfolger Maximian in
der Legende von Felix und Regula anfiihrt 4.

7. Die Revelacio des Monches Florencius

Am Schluf3 fithrt die Passio ihren Inhalt auf eine Eingebung des
heiligen Monches Florencius zuriick: passio... sancto agone sancto Flo-
remcio monacho per spiritum sanctum est revelata. Dieser Satz, den wir
hier im klassischen Karolingerlatein zitieren, ist schon stilistisch zu-
sammengehorig, wie die Figur der Traductio zeigt: sancto (Ablativ),
sancto (Dativ), sanctum (Akkusativ). Solche Visionen sind seit der Zeit
der Kirchenviter Ambrosius und Augustinus iiberliefert . Gelegentlich
wird die Offenbarung auf den ardor praesagiz, also auf die brennende

1 HowaLp-MEYER, Die romische Schweiz (1940), S. 250-251, 273, 276, 295.

2 Schon HEER 10 wies auf diese Stelle hin.

3 In der Passio S. Bonifatii martyris (Kap. VII und X) begegnet uns: Magnus
Deus Christianorum, magnus Deus sanctorum martyrum, Ruinart II 180, 184
= BHL 1413. In Kap. II des Martyrium Apollonii et sociorum eius findet sich der
gleiche Gedanke: Magnus et unus est Deus Christianorum. RuiNarT I1I 145 = BHL
6804.

4+ Prof. Ernst Meyer, Zirich, bemerkte dazu: «DaB noch eine echte Tradition
aus romischer Zeit mitspielen kénnte, scheint mir sehr zweifelhaft» (Brief vom
5. Mai 1970).

3 So wenn es hei3t: ex visu, ex monitu, monstrante Deo, per somnia revelata.

180



Sehnsucht nach einem Zeichen von oben zuriickgefithrt 1. Der Begriff
agon bedeutet Not und Bedrédngnis, aber auch eine pugna spiritualis
(Beda, Walahfrid, Hraban) 2. Wir kénnen es hier etwa iibersetzen mit:
in angestrengtem Forschen, im heiBen Ringen nach der Wahrheit.
Die beiden Bezeichnungen ardor praesagii und sanctus agon sind einander
sehr verwandt.

Diese himmlischen Enthiillungen betrafen meist den Ort des Grabes,
konnten aber auch den Namen oder den Todestag eines Heiligen bein-
halten. Gelegentlich wollten sie den Ort zur Griindung eines Klosters
bezeichnen 3.

Bei der Revelacio der Ziircher Passio geht es nicht um die Existenz
oder die Namen der Heiligen, auch nicht um Grab oder Kult, sondern
einzig um die Gesprdache der Heiligen mit dem Richter, die Erscheinung
der Engel und das Kephalophoren-Mirakel, mit andern Worten um die
aus Bibel, Liturgie und Legende genommene Ausschmiickung des
Martyrium-Berichtes. Wie der Dichter einen historischen Kern durch
frei erfundene Episoden und Reden weiterentwickelt, so dhnlich ver-
fuhr auch der mittelalterliche Hagiograph: Eine fromme und erbauliche
Erzdhlung sollte die an sich trockene und fast einsilbige Nachricht vom
Martyrium zweier Geschwister lebendiger und anschaulicher gestalten
und so den weitesten Kreisen zugédnglich machen.

Die ganze Ausschmiickung und Dramatisierung wurde dem Monche
Florencius zugeschrieben. Ménche spielten bei solchen Offenbarungen
und bei Reliquienauffindungen gelegentlich eine Rolle * Die Frage stellt
sich nun, ob Florencius wirklich ein Ménch war 3. Moglicherweise handelte
es sich um einen Einsiedler.

1 L. Duprraz, Les Passions de S. Maurice d’Agaune (1961), S. 138-139.

2 Mittellateinisches Wérterbuch I (1967), col. 403-404.

3 Bei diesen Revelationen spielten geheime Wiinsche und lang gehegte Hoff-
nungen eine nur zu groBe Rolle, sodafl der Enthusiasmus freies Spiel hatte. Dagegen
wehrten sich staatliche wie kirchliche Vorschriften (Gesetz des Theodosius von
386 und Bestimmungen des afrikanischen Konzils von 401. Vgl. H. DELEHAYE,
Les Origines du culte des martyrs (1933), S. 73-91. H. GUNTER, Psychologie der
Heiligen (1949), S. 208, 224-225, 264—266. Dazu M. BEssoN, Monasterium Acaunense
(1913), S. 25-39 sowie L. DupPraz, op. cit., S. 118 ff.

* So Migetius bei der Auffindung der Stephanus-Uberbleibsel und ein Archi-
mandrit eines Klosters bei der Inventio von T&aufer-Reliquien. Nicht umsonst
muBte Augustin vor Heuchlern warnen, die im Monchsgewand Martyrerreliquien
verkaufen. Vgl. DELEHAYE, op. cit., S. 80, 83, 89. Das Zitat des hl. Augustinus in
PL 40, 575.

5> Monachus konnte verschiedene Bedeutungen haben. Im eigentlichen und
frithesten Sinne waren nur die Einsiedler monachi. Selbst Benedikt von Nursia

181



Weiter fillt die Bezeichnung sanctus auf. Sie bedeutet nicht nur im
strengen kirchlichen Sinne einen Heiligen, spiter einen kanonisierten
Heiligen, sondern wurde auch einfach als Ehrenbezeugung gebraucht !.
In diesem Sinne wird wohl das Wort sanctus im Zusammenhang mit
Florencius aufzufassen sein. SchlieBlich ist zu erértern, in welche Gegend
der Name Florencius weist. In den karolingischen Verbriiderungsbiichern
von St. Gallen, Reichenau und Pfifers finden wir etwa 16 Monche oder
Wohltédter dieses Namens angegeben. Davon gehoren elf nach Rétien
(Pfafers 8, Disentis 2, Miistair 1), zwei nach dem italienisch-lombardischen
Nonantula und nur einer nach Gengenbach 2. Vermutlich lebten auch
zwei Monche in S. Salvatore zu Brescia im 9. Jahrhundert 3. Zu Beginn

t 547) lehnte dieses Ideal nicht ab, wie schon das erste Kapitel seiner Regel zeigt.
Vgl. Benedicti Regula, ed. R. HansLIK, (1960), S. 17. Solche Eremiten gab es auch
in unseren Landen. Man erinnere sich an den Iren Gallus, der sich eine Zelle an
der Steinach errichtete, an den wohl frinkischen Fridolin, der im 7. Jh. lebte und
sein Grab im alemannischen Sickingen fand. Schon dem Anfang des 8. Jhdts.
gehorte der ebenfalls frankische Sigisbert an, der seine Wanderung im rétischen
Disentis beendete. Wie Fintan (t vor 850) und Meinrad (+ 861), der eine auf der
Rheininsel, der andere im «Finsteren Wald» belegen, gab es auch noch im 9. Jh,
Eremiten. Es ist auch zu beachten, dafl nach den Aachener Dekreten von 817
sowohl Ménche wie Kanoniker (monachi aut canonici) Abten unterstellt waren,
so dal3 fiir AuBenstehende die genaue Unterscheidung zwischen der regula monas-
tica und regula canonica nicht leicht war. Vgl. Corpus Consuetudinum Monasti-
carum, ed. K. HALLINGER, I (1963), S. 274, 522, 526, 559.

! Etwa im Sinne von «Hochwiirden» oder «Seiner Gnaden». Die Peregrinatio
der gallischen Silvia aus dem Ende des 4. Jhdts. spricht von den lebenden Zeit-
genossen als von den sancti. So nennt sie sancti clerici vel monachi und eine sancta
diaconissa nomine Marthana. Auch St. Ambrosius (t 397) bezeichnet seine lebende
Schwester als Marcellina sancta soror und charakterisierte zeitgenossische Bischofe
als sancti. H. DELEHAYE, Sanctus (1927), S. 36-37, 52-55. Eugippius spricht in
seiner Vita des hl. Severin (t 482), die er etwa drei Jahrzehnte nach dem Tode
des Heiligen verfalite, nicht nur von den Bischéfen, sondern auch vom presbyter
Lucillus zu dessen Lebzeiten mit den Epitheton sanctus. PL 62, 1195, 1198 Kap. 50,
56, dazu Spalte 1198 Kap. 57: sancti Victoris episcopi. Vgl. O. SCHEIWILLER, Der
hl. Valentin ein Apostel beider Rétien?, in: ZSKG 34 (1940) 4-5. Der Bischof von
Como nannte den Churer Oberhirten 451 sanctus frater meus Asinio. Biandner
Urkundenbuch I (1955), S.3 Nr. 2. Die Abte von St-Maurice werden in ihren
Epitaphien im 6. Jh. als presbyter sanctus oder sanctus moribus oder auch als
mitis sanctusque sacerdos bezeichnet. E. EGLi, Die christlichen Inschriften der
Schweiz vom 4.-9. Jh. (1895), 5. 9,11, 13 Nr. 4, 6, 7. Endlich sind fiir den hl. Kolum-
ban die Episcopi, Presbyteri ceterique s. Ecclesiae Ordines schlechthin die Domini
sancti. Einen Zeitgenossen fihrt er als sanctus Candidus ein. G. S. M. WALKER,
Sancti Columbani Opera (1957), S. 12 Zeile 1 und 5. Vgl. auch S.6 Z. 1 sanc-
tus = timoratus.

2 MGH Libri Confraternitatum, ed. P. PipEr (1884), S. 443 (Register). Der
Gengenbacher Monch ist angegeben in Sang. 227, 3 = Aug. 196, 19.

3 A. VarLenTINI, Codice necrologico-liturgico di S. Salvatore in Brescia (1887),

182



des 9. Jahrhunderts sind drei Florencius im Gebiete von Rankweil-
Frastanz-Schlins nachzuweisen!. Man wiirde also von Ziirich aus
zundchst an Ritien denken und den Namen in irgendeiner Verbindung
mit diesem Sprachgebiet vermuten.

Aber es fragt sich, ob man einem solchen damals iiblichen Namen
die ganze Offenbarung zuweisen wollte. War es nicht nidherliegend,
an eine entferntere hochgeachtete Personlichkeit zu denken oder zu
erinnern? Es ist bekannt, wie beispielsweise um 500 ein kirchlicher
Schriftsteller seine Darstellungen als Schiiler des hl. Paulus herausgab
und daher als Pseudo-Areopagita in die Geschichte eingegangen ist 2.

Im Martyrologium Hieronymianum des 6./7. Jahrhunderts finden sich
sieben verschiedene Heilige dieses Namens, wovon zwei nach Kleinasien
gehoren diirften (Nikomedien und Ancyra, 24. Febr. und 31. Aug.);
drei lebten im Frankenreich (im 4. Jh. ein Bischof von Vienne, 3. Jan;
ein Martyrer in Tile-Chétel im Dép. Cote d’Or, 27. Okt.; ein Bekenner
auf der Ile d’Yeu in der Vendée, 30. Dez.). Es existierte aber auch ein
Martyrer Florentius im italienischen Osimo (16. Mai) und einer im
Castell des deutschen Bonn (10. Okt.). Wir stellen also fest, dafl in
Franzien der Name Florentius beliebt war. Alle lebten vor dem 7. Jahr-
hundert, in dem das Martyrologium entstand 3.

Nach Franzien zeigen aber auch andere Personlichkeiten, so der hl
Florentius, der im 4./5. Jahrhundert lebte (22. bzw. 25. Sept.), sich auf
den Mont-Glonne (Di6z. Angers) zuriickgezogen hatte, wo das Kloster
St-Florent-le Vieil entstand, das 718 erwdhnt wird *. Zu Anfang des
6. Jahrhunderts ist ein Priester Florentius in Saint-Paul-Trois-Chateaux
(Dep. Drome) belegt, dem im 9. Jahrhundert die Vita der hl. Rustica
zugeschrieben wurde . In das 6. Jahrhundert gehoért auch Georgius
Florentius Gregorius ( 594/95), Bischof von Tours und Geschichts-

S. 85. In Mittelitalien lebten im 5./6. Jh. vier Kleriker mit Namen Florentius. Vgl.
Gregorii M., Dialogi, ed. U. Moricca, (1924), S. 332 (Register).

1 Biindner Urkundenbuch I (1955), S. 35, 378-379.

2 Zahlreiche Bistumsgeschichten des frithen Mittelalters verbanden die Anfinge
ihres Sprengels mit dem Wirken eines Apostels. Vgl. W. LEVISON, Aus rheinischer
und frankischer Friithzeit (1948), S. 7-27. M. KocH, Sankt Fridolin und sein Bio-
graph Balther (1959), S.154-155. Noch ein Churer Theologe des ausgehenden
8. Jdhts. setzte so die Genealogie fiir sein Gebiet auf und spannte den Bogen kithn
iiber Paulus und Timotheus zum Koénig Lucius. Wir werden daher eher einen Flo-
rentius suchen, der irgendwelche Bedeutung hatte, irgendwie vorher lebte.

3 Martyrologium Hieronymianum, ed. H. DELEHAYE, (1931), S. 685 (Register).

+ LThK 4 (1960) 171.

3 MGH SS. rer. merov. 4 (1902) 338-339.

183



schreiber des Frankenreiches, dessen Vater Florentius Georgius hief 1.
Dieser Betreuer des Martinusgrabes erzdhlt von einem Senator Florentius,
der Vater des Lyoner Bischofs Nicetius war 2. Ferner weil Gregor von
Tours auch von zwei spanischen Legaten zu berichten, die Florentius
und Exsuperius hieBen und nach Tours kamen 3.

Im letzten Drittel des 6. Jahrhunderts sa auf dem StraBburger
Bischofssitz Florentius, der Nachfolger des hl. Arbogast. Seine Gebeine
wurden 810 von Bischof Rachio aus dem verarmten Kloster St. Thomas
in StraBburg in das Kloster Niederhaslach im Unterelsal iiberfiihrt, da
er als dessen Griinder galt. Der 7. November wurde als Translationstag
gefeiert, wihrend der 3. April der Todestag war *. Nach allem miissen
wir annehmen, daB die Ziircher Passio vor der Ubertragung von 810
geschrieben wurde, die daher nicht etwa der unmittelbare AnlaB ge-
wesen sein kann, warum man auf den Namen Florentius kam. Aber
sicherlich war der Name des StraBburger Bischofs vor 810 auch in der
Stadt von Felix und Regula bekannt.

Von Straflburg wenden wir uns nach Romainmétier, wo wir in der
Mitte des 6. Jahrhunderts zwar keinen Abt Florentius, wohl aber einen
Abt Florianus nachweisen konnen, der Briefe an den hl. Nicetius von
Trier schrieb 3. Es gab aber zu Beginn des 7. Jahrhunderts einen Abt
Florentius in St-Maurice, der fiir sein Kloster ein Privileg von Koénig
Chlotar I. (f 629) erhielt. Dieser Florentius war der 15. Abt, der nach
der Griindung des Klosters durch Kénig Sigismund dem ersten Abte
Namens Hymnemodus (1 516) folgte ©.

1 PL 71, 115, 162, 1070.

2 PL 71, 1041: Vitae Patrum, Kap. 8.

3 PL 71, 972-973: De miraculis S. Martini, Lib. ITI, Kap. 8.

+ LThK 4 (1960) 171. Dazu M. BarTH, Der hl. Florentius, Bischof von StraBburg.
Paris 1952 (Archives de 1'Eglise d’Alsace 1951/52), S. 35, 83-84, 178.

3 J.-P. CoTTIER, L’Abbaye Royale de Romainmédtier et le droit de sa terre (1948),
S. 20, 56.

¢ J.-M. THEURILLAT, L’Abbaye de St-Maurice d’Agaune des origines a la réforme
canoniale, in: Vallesia 9 (1954) 52, 55. — Man hat erwogen, ob nicht Florencius
personengleich mit dem Priester Berold sei, der Kaplan der koniglichen Tochter
Hildegard war. Deren Vater war Ludwig der Deutsche, der Berold 857 verschiedene
Schenkungen machte. Vgl. L. C. MOHLBERG, Das Ziircher Psalterium, in: Zeitschr.
f. Schweiz. Archiologie und Kunstgesch. 5 (1943) 42 Anm. 56. Dagegen spricht
schon, daB3 die Passio nach der dltesten Handschrift Ende des 8. Jhdts. existierte.
Dann setzt sie ja einen Verfasser voraus, der sich wohl auf Florencius beruft, der
also dlter sein muB als der Redaktor der Passio. Somit kommt Berold chronologisch
nicht in Betracht.

184



MuB aber iiberhaupt der Florencius der Passio eine bestimmte histori-
sche Personlichkeit sein? Wenn schon der Verfasser die Gespriche
erfunden hat, warum kann er nicht auch diesen Gewdhrsmann erdichtet
haben? Man darf sich sogar fragen, ob er nicht einen solchen Revelator
vorschieben mufBite, um die Illusion einer Offenbarung vollstindig zu
machen. Dabel bediente er sich eines Namens, dessen Triger ungefahr
im 6.-7. Jahrhundert im Frankenreiche gelebt haben konnte und der
tatsidchlich auch von Heiligen und Wiirdentrdgern gefithrt worden ist.
An hagiographischen Visionen, die den Namen von bislang unbekannten
Heiligen offenbaren, fehlt es nicht. Gregor von Tours erzdhlt uns zweil
solcher Revelationen im weiteren und engeren Gebiete von Tours. Da
war das Grab eines unbekannten Bischofs, der sich dann in einer Er-
scheinung als Bischof Benignus zu erkennen gab. Wiederum existierte
eine Grabstidtte zweier Jungfrauen, die sich in Gesichten als Maura und
Britta auswiesen !. Aber auch sonst sind solche onomastischen Visionen
als Topos der Hagiographie iiberliefert. So wurde Ko6nig Dagobert I.
geoffenbart, dal3 ihn Bischof Aureus geheilt habe. Von einem englischen
Bischof wird dagegen erzdhlt, er habe seine eigenen Gebeine in einer
Erscheinung identifiziert 2.

So ist es durchaus moglich, daB der karolingische Verfasser der Passio |
schlieBlich als Garanten seiner frommen Phantasie einen Florencius
hinstellte. Schon sein Name war christlich gut zu deuten, dazu trug er |
das Kleid eines Ménches und die Krone eines Heiligen. Mit dieser |
Fiktion, die in der mittelalterlichen Literatur durchaus nicht auffallt,
versetzte die Passio den Leser zum Schlusse noch in das mystische
Halbdunkel einer beschaulichen Klosterzelle, dessen frommer Bewohner
unmittelbar vom Himmel iiber das dramatische Verhér und Ende der |
Zircher Heiligen AufschluB3 erhalten hatte. Ein literarisch-legendarischer
Schluf3, wie man ihn nicht besser hitte formen kénnen 3.

1 PL 71, 839-841: De gloria confessorum, Kap. 17 und 18,

2 H. GUNTER, Psychologie der Legende (1949), S. 207-208, 265-266.

3 Dazu F. BLANKE, Die Entstehung der Legende von Felix und Regula, in:
Neue Schweizer Rundschau 5 (1937/38) 315: « Wenn Florentius geschriebene Quellen
oder miindliche Uberlieferung zu Gebote gestanden hitten, so wiirde er sich wohl
kaum auf eine Privatoffenbarung berufen haben. Diese ‘Offenbarung’ hatte eben
den Zweck, das Schweigen der Tradition zu ersetzen; Florentius hat, weil er keine
Uberlieferung vorfand, seine eigene Phantasie zu Hilfe gerufen.»

185



8. Zusammenfassung

Die Passio der Heiligen Felix und Regula diirfte von einem alemanni-
schen Kleriker in Ziirich im ausgehenden 8. Jahrhundert, vielleicht um
784, geschrieben worden sein, viel dlter ist sie deshalb nicht, weil die
Bemerkung Ad peregrinandum profecti sunt darauf schlieBen 148t, daB
der Verfasser noch unter dem Eindruck der groBen irisch-angelsichsi-
schen und auch frankischen Peregrinatio propter Christum stand, die
sich vor allem in der Zeit von Kolumban bis Pirmin und Bonifaz zeigte.
Auf das 8. Jahrhundert deuten auch das einleitende fempore illo, dann
die Kopftrigerlegende und die Antiphon In paradysum hin. Die beiden
letzten Indizien offenbaren zugleich den typisch frinkischen EinfluB.
Damit vertrdgt sich gut, da wir den Namen des Mo6nches Florencius
in die frinkischen oder burgundischen Gebiete verweisen.

Das der Passio zugrunde liegende Schema ist aus den {iiberlieferten
Martyrerakten herausgeholt und zeigt keine originellen Ziige. Was nicht
aus dieser Literatur stammt, ist inhaltlich und formal aus der Vulgata
geschopft. Bedeutsam sind jedoch die Zitate aus der Liturgie (¢ para-
dysum, una voce, Gloria). Entlehnungen aus Werken der Antike oder
der Kirchenviter lassen sich nicht feststellen. Das {iberrascht keineswegs,
denn schon Sprache und Stil zeigen, daB der Hagiograph nicht im Strom
der klassischen Tradition stand und daher keinen Zusammenhang mit
der karolingischen Renaissance offenbart. Die Ziircher Passio hilt
keinen Vergleich mit den Viten des hl. Lucius oder des hl. Otmar aus.
Sprachlich zeigt sie vielmehr das verwilderte Latein der Merowingerzeit.
Diese Charakteristik kann nicht befremden, denn damals war das
ndchste Zentrum der Bildung noch in der Curia Raetorum, wo ja auch
der Alemanne Otmar gebildet wurde, der 719 das Kloster St. Gallen
griindete, mit dem dann die 724 errichtete Abtei Reichenau wetteiferte.
Chur-St.-Gallen-Reichenau waren die kulturell wichtigen Orte, die
Zirich damals weit iiberragten. Als historischer Kern der Passio blieben
nur {ibrig die Existenz der Heiligen, ihr Martyrium, ihre Namen und
ithr Grab. Sowohl die Verkniipfung mit St-Maurice wie wahrscheinlich
auch mit Glarus sind nachtrigliche Kombinationen. Was aber die
Passio ausfiihrlich bezeugt, das ist die bestehende Wallfahrt zum
Ziircher Heiligtum. Die Passio ist gleichsam die erste Wallfahrtschronik.
Das Grab setzt wohl schon damals eine Kapelle oder Kirche voraus, die
von einem Kleriker betreut wurde. Damit war die Voraussetzung fiir
das spatere Chorherrenstift gegeben, das sich in der zweiten Hilfte des

186



9. Jahrhunderts rechtlich konstituierte !. Daraus entstand im 9. Jahr-
hundert eine neue Pfarrei, welche die erste und ilteste Pfarrei der
Peterskirche auf dem linken Limmatufer an Bedeutung iibertraf 2.
Deren klassisches Symbol aber wurde die romanische Kirche des GroS-
miinsters, die das Andenken an die Martyrer-Geschwister am sicht-
barsten zum Ausdruck brachte 3. Am Anfange dieser Entwicklung steht
die erste Passio aus dem Ende des 8. Jahrhunderts, die den Ruhm von
Felix und Regula begriindete.

1 E. EcLoFF, Der Standort des Monasteriums Ludwigs d. Deutschen (1949),
S.31-32, 118-127. H. BUTTNER, Die Anfinge der Stadt Ziirich. Schweiz. Zeitschr.
f. Geschichte 1 (1951) 529-544. P. KLAvul, Zur Frage des Ziircher Monasteriums,
ebd. 2 (1952) 396-405. J. SIEGWART, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften
in der Schweiz vom 6. Jh. bis 1160 (1962), S. 104, 106, 120.

2 H. WICKER, St. Peter in Zarich (1955), S. 11 ff., 57 ff.

3 E. EcLorFF, Das Grab der Ziircher Heiligen. Diaspora-Kalender 1947, S. 44-53.

187



	Die frühkarolingische Passio der Zürcher Heiligen
	Die Handschriften der Passio
	Editio critica
	Sprache und Stil
	Die literarischen Quellen der Passio
	Von Acaunum nach Clarona
	Das Martyrium in Torico
	Die Revelacio des Mönches Florencius
	Zusammenfassung


