
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 63 (1969)

Artikel: Die Kinderwallfahrten aus Deutschland und der Schweiz zum Mont-
Saint-Michel : 1456-1459

Autor: Gäbler, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ULRICH GABLER

DIE KINDERWALLFAHRTEN AUS DEUTSCHLAND
UND DER SCHWEIZ ZUM MONT-SAINT-MICHEL

1456-1459

Inhalt
Einleitung S. 221; I. Räumliche und zeitliche Ausdehnung der Kinderwallfahrten

S. 230; II. Aussehen und Durchführung der Kindcrwallfahrten S. 251;
1. Alter und Geschlecht der Wallfahrer S. 252; 2. Wallfahrtsziel S. 257; 3. Aufbau
der Züge S. 266; 4. Lebensunterhalt S. 268; S.Fahnen S. 270; 6. Lieder S. 273;
7. Zusammenfassung S. 280; III. Die Kindcrwallfahrten im Urteil der Zeitgenossen
S. 281; 1. Vinzenz von Aggsbach S. 283; 2. Gallus Kemli S. 287; 3. Nikolaus von
Wachenheim S. 289; IV. Die Ursachen der Kinderwallfahrtcn S. 303; Karte S. 324;
Quellen- und Literaturverzeichnis S. 325.

Einleitung

Die Wallfahrt1 nimmt im mittelalterlichen Frömmigkeitsleben eine

hervorragende Stellung ein. Besonders im 15. Jahrhundert
erfreute sich der einzeln oder gemeinschaftlich unternommene Besuch

1 Die Beschäftigung mit einer Erscheinung des mittelalterlichen Wallfahrtswesens
stößt auf eine große Schwierigkeit: Es fehlen einigermaßen zureichende
Monographien zur Frömmigkeit des mittelalterlichen Menschen. Ein Werk, wie das

von Bernhard Kötting, Peregrinatio religiosa. Wallfahrten in der Antike und
das Pilgerwesen in der alten Kirche Forschungen zur Volkskunde, Heft 33/
34/35), Regensberg. Münster (Westf.) 1950 gibt es für das Mittelalter nicht. Nur
einen bescheidenen Anfang bedeuten: Ludwig Dietze, Das Pilgerwesen und die
Wallfahrtsorte des Mittelalters, Phil. Diss. Jena 1957. Maschinenschrift und
Raymond Oursel, Les pèlerins du Moyen Age. Les hommes, les chemins, les

sanctuaires, Paris 1963. — An neueren, in ihrem Wert recht unterschiedlichen
Darstellungen des mittelalterlichen Wallfahrtswesens seien noch genannt : Georg
Schreiber, Strukturwandel der Wallfahrt, in: Wallfahrt und Volkstum in
Geschichte und Leben Forschungen zur Volkskunde, Heft 16/17), Düsseldorf 1934,
S. 1-183; mit umfangreichem Bildmaterial versehen sind: Vera und Hellmut
Hell, Die große Wallfahrt des Mittelalters. Kunst an den romanischen
Pilgerstraßen durch Frankreich und Spanien nach Santiago de Compostela. Mit einer

221



heiliger Stätten großer Beliebtheit1. Es lassen sich zwei Hauptformen
unterscheiden: Einmal die Wallfahrt als «prozessionaler Gang zur
Gnadenstätte» 2, die gewöhnlich im Ablauf des Kirchenjahres ihren festen

Platz hatte. An einem bestimmten Tag des Jahres macht sich eine ganze
Gemeinde oder nur ein Teil der Gläubigen auf, um ein nicht allzu fernes

Heiligtum aufzusuchen. Dabei wird das Gebiet einer Diözese selten
verlassen 3. Diese Nahwallfahrt ist stets von alten und ältesten Traditionen
begleitet : so steht zum Beispiel der Aufbruchstag fest (meist der Namenstag

des «besuchten» Heiligen) ; die Stationen, an denen die in Prozessionsform

durchgeführte Fahrt halt macht, sind immer dieselben; die
Teilnehmer formen sich in einer bestimmten Reihenfolge 4, u. a. Diese Wallfahrt

dient gemeinschaftlichen Anliegen; vor allem liegt ihr die «Angst
vor Krieg, Pest und teurer Zeit, vor den Geißeln Gottes also»5 zugrunde.

Einführung von Hermann J. Hüffer, Tübingen 1964; Heilige Stätten. Bilder und
Worte. Hrsg. von Martin Hürlimann. Zürich (1944). Von den territorialgeschichtlichen

Untersuchungen des Wallfahrtswesens seien — ohne Anspruch auf
Vollständigkeit zu erheben - erwähnt: D. J. Hall, English Mediaeval Pilgrimage,
London 1965; Wilhelm Dersch, Hessische Wallfahrten im Mittelalter, in:
Festschrift (für) Albert Brackmann, Weimar 1931, S. 457^191 ; Hans Dünninger,
Processio peregrinationis. Volkskundliche Untersuchungen zu einer Geschichte
des Wallfahrtswesens im Gebiet der heutigen Diözese Würzburg, in : Würzburger
Diözesangeschichtsblätter 23 (1961) S. 53-176 und 24 (1962) S. 52-188; Iso Müller,

Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter. Ein Überblick Schriften der
Schweizer. Gesellschaft für Volkskunde, 43), Basel 1964; Luzerner und
Innerschweizer Pilgerreisen zum Heiligen Grab in Jerusalem vom 15. bis 17.
Jahrhundert, hrsg. von Dr. Josef Schmid Quellen und Forschungen zur
Kulturgeschichte von Luzern und der Innerschweiz, Bd. 2), Luzern 1957. Über den
Pilgerschaftsgedanken im Protestantismus unterrichtet: Wilhelm Kahle, Pilgerschaft

und Wallfahrt in der Geschichte der evangelischen Frömmigkeit, in:
Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 16 (1964) S. 314-332.

1 Johannes Janssen, Die allgemeinen Zustände des deutschen Volkes beim
Ausgang des Mittelalters Geschichte des deutschen Volkes seit dem Ausgang des

Mittelalters, I. Bd.), 8. Aufl., Freiburg i. Br. 1883, S. 609 sagt im Hinblick auf
die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts mit Recht: «Die Wallfahrten waren so

häufig wie kaum in einer frühern Zeit».
2 H. Dünninger, Processio, S. 169. Diese Untersuchung beschränkt sich zwar auf

das Territorium der heutigen Diözese Würzburg, doch sind einzelne
Bemerkungen von grundsätzlicher Bedeutung für die historische und systematische
Erforschung des mittelalterlichen Wallfahrtswesens. An den Ausführungen Dün-
ningers, vor allem an seiner Unterscheidung von Wallfahrt und Pilgerfahrt
entzündete sich jüngst eine aufschlußreiche Debatte um das Wesen der Wallfahrt.
Vgl. dazu Dieter Harmening, Fränkische Mirakelbücher, in: Würzburger
Diözesangeschichtsblätter 28 (1966) S. 91-93.

3 Vgl. die oben genannten territorialgeschichtlichen Untersuchungen.
4 Vgl. dazu z. B. H. Dünninger, Processio, S. 86-88.
5 A. a. O. S. 58.

222



Ein die ganze Gemeinde bedrängender Umstand soll abgewehrt werden,
oder aber - als Dankwallfahrt - für die gnädige Bewahrung dem Heiligen
Lob und Preis bekundet werden.

Die entlegenere Ziele anstrebende Fernwallfahrt war dagegen seltener,
da ihre Durchführung auf mannigfache äußere Schwierigkeiten stieß.

Allerdings begaben sich einzeln reisende Pilger zu den fernen heiligen
Orten. Die bevorzugtesten Gnadenstätten jener Zeit waren in Mitteleuropa

Aachen und Maria Einsiedeln; im Auslande Santiago de

Compostela in Spanien, Rom und das Heilige Land. Auch die Pilgerreise ist
festen Traditionen unterworfen. Der Pilger rüstet sich mit Mantel, Pilgertasche

und Pilgerstab aus. Sie sind die Kennzeichen eines frommen
Wanderers und verleihen ihm Sicherheit. Bei seinem Aufbruch empfängt
er in der Heimat den Pilgersegen 1. Sobald er an den Pilgerort
herankommt, ist er einer Ordnung des Annäherns unterworfen. An der Stelle,
wo er das angestrebte Heiligtum zum ersten Mal erblickt, verrichtet er
sein Gebet, am Wallfahrtsort wird stets gebeichtet, die Pilgermesse
sowie die Segnung der Wallfahrer sind der Höhepunkt des Unternehmens.
Zum Zeichen des Andenkens und fortwirkenden Segens wird ein
Erinnerungsstück mitgebracht. In den Beweggründen berührt sich die Pilgerreise

mit der Wallfahrt ; auch sie ist vornehmlich Bußübung, doch steht
dabei - im Gegensatz zur gemeinschaftlich unternommenen Fahrt - die

Sorge um das individuelle Seelenheil im Vordergrund. Nicht selten war
auch bloße Abenteuerlust der Anlaß für eine Reise in fremde Lande.
Die Durchführung der Pilgerfahrt mußte nicht dem freien Entschluß des

Einzelnen entspringen, sondern konnte auch von der kirchlichen und
weltlichen Behörde als Sühne für eine strafbare Tat angeordnet werden 2.

Der Ursprung der Wallfahrt liegt in der Überzeugung, daß « die Gottheit
geneigt ist, besondere Hulderweise zu gewähren und sich an bevorzugten
Orten zu offenbaren» 3. Das ist eine dem Spätmittelalter wesentliche

1 Adolph Franz, Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter, II. Bd., Freiburg
im Breisgau 1909, S. 272-289.

2 Die Belege finden sich bei Louis Carlen, Bußwallfahrten in der Schweiz, in:
Schweizerisches Archiv für Volkskunde 55 (1959) S. 237-257 sowie Lucien
Pfleger, Sühnewallfahrten und öffentliche Kirchenbuße im Elsaß im späten
Mittelalter und in der Neuzeit, in : Archiv für elsässische Kirchengeschichte 8 (1933)
S. 127-162. S. auch Eugen Wohlhaupter, Wallfahrt und Recht, in: Wallfahrt
und Volkstum in Geschichte und Leben, Forschungen zur Volkskunde,
Heft 16/17), Düsseldorf 1934, S. 217.

3 Bernhard Kötting, Art. Wallfahrt und Wallfahrtsorte. Religionsgeschichtlich.
In: Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 3. Aufl., Bd. VI, 1962, Sp. 1538.

223



Überzeugung. Während an der Ubiquität Christi nicht zu zweifeln ist und
seine Gegenwart - vor allem beim Vollzug des Altarsakraments - an allen
Orten der Erde feststeht, finden sich bei den Heiligen graduelle
Unterschiede. Da sie der Ubiquität entbehren, ist ihre wirkungsvolle
Gegenwärtigkeit auf wenige Orte beschränkt, obwohl sie natürlich überall
angerufen werden können und sich der Brauch der «Wallfahrt in Gedanken»

1 einbürgerte. Doch gerade er zeigt, daß es zu besonders wirkungsvoller

Hilfe notwendig ist, sich - wenigstens in Gedanken - an den vom
Heiligen selbst ausgezeichneten Ort zu begeben. Es kann sich dabei um
ein Grab handeln wie in Santiago de Compostela oder nur um Reliquien,
oder die Wahl des Ortes wird durch übernatürliche Erscheinungen 2, zum
Beispiel Visionen oder Wunder, bestimmt.

Innerhalb des Wallfahrtswesens des 15. Jahrhunderts nehmen die
Kinderwallfahrten der fünfziger Jahre in mehrfacher Hinsicht eine

Sonderstellung ein. Schon die Zeitgenossen konnten sich den
außergewöhnlichen Drang von Jugendlichen 3, das französische Michaelsheiligtum

zu besuchen, nicht erklären und waren sich über die Beweggründe
der Züge im unklaren. Noch größer ist die Unsicherheit in der Beurteilung
der Ursachen der Kinderwallfahrten bei den wenigen Forschern 4, die sich

überhaupt eingehender mit dieser eigentümlichen Wallfahrtsbewegung
auseinandergesetzt haben.

Welche monographischen Arbeiten 5 sind bisher erschienen? Im Jahre
1753 fand sich in den «Hannoverischen Gelehrten Anzeigen»6 eine
«Aufgabe». Diese gibt zuerst die Kinderwallfahrtsnotiz des Frankfurter

1 Vgl. unten S. 265.
2 Vgl. unten S. 263 f., 311.
3 Vgl. unten S. 297.
4 Dem Urteil von P. Browe (Die eucharistischen Wunder des Mittelalters [= Breslauer

Studien zur historischen Theologie, N.F. Bd. IV], Breslau 1938, S. 170),
daß über die Kinderwallfahrten «schon viel geschrieben» worden sei, kann
angesichts der Tatsache, daß es keine einzige zusammenfassende Arbeit gibt und außerdem

eine Fülle von Material ungenützt blieb, schwerlich beigepflichtet werden.
5 Als bibliographisches Hilfsmitte! diente vor allem : Millénaire monastique du

Mont Saint-Michel, Tome IV : Bibliographie generale et sources par Michel Nortier,
Nogent-sur-Marne 1967. Noch nicht zugänglich war Band III der fünfbändigen
Festschrift zum tausendjährigen Jubiläum mit dem Titel «Culte de Saint-Michel
et pèlerinages au mont», dessen Inhaltsverzeichnis im erwähnten Bibliographieband,

S. 277, wiedergegeben ist; die Hauptteile dieses Bandes sind: «I.
Caractéristiques du culte de Saint Michel, H. Iconographie de Saint Michel, IH. Le
culte de Saint Michel en France, IV. Les pèlerinages au Mont Saint-Michel,
V. Lieux de culte michaélique en France, VI. Culte de Saint Michel en Europe».

6 Hannoverische Gelehrte Anzeigen vom Jahre 1753, 86tes Stück, Sp. 1279—1280.

224



Chronisten Petrus Herp 1 wieder. Hierauf sagt der ungenannte Aufgaben-
steller: «Es fraget sich, ob noch andere Scribenten einer solchen von
vielen zusammen gelaufenen Knaben unternommenen Reise zu dem

heiligen Michael Erwähnung gethan haben und was dann dieses eigentlich

für eine Reise oder Creutzzug gewesen, und wohin derselbe gegangen

seye?»2. Mit diesen drei Fragen, die einige Hauptprobleme der
Kinderwallfahrten kennzeichnen, beginnt die wissenschaftliche
Erforschung der eigenartigen Wallfahrtsbewegung.

Im folgenden Jahr, 1754, wurde der Versuch unternommen, diese

Fragen zu beantworten. Die «Antwort»3 führt als weitere Quelle das

«Promptuarium» des Andreas Hondorff (aus dem 16. Jahrhundert) an 4.

Weitere Quellen seien nicht bekannt ; auch kann der Schreiber weder den

Sinn der Reise noch das Reiseziel angeben, vermutlich seien die Knaben
in einen lothringischen Ort namens St. Michael gelaufen.

Selbstverständlich beschäftigte man sich in Frankreich mit den
Kinderwallfahrten. Doch erst nahezu hundert Jahre später, 1847, ließ das

Mitglied der «Société des Antiquaires de Normandie» und zugleich «élève

de l'Ecole des chartes», L. Delisle, eine monographische Abhandlung 5

über die Kinderwallfahrten erscheinen. Diese Arbeit ist eine der ersten

Veröffentlichungen des später so bekannten Historikers und «administrateur

général» der Bibliothèque Nationale zu Paris 6. E>er später kaum
beachtete Beitrag kann zwar keine deutsche Quelle anführen, nennt
aber einige französische Quellenstücke. L. Delisle fällt auch das
Verdienst zu, auf den wichtigen Traktat des Heidelberger Professors Nikolaus

von Wachenheim 7 aufmerksam gemacht zu haben. Er fand eine

Abschrift davon in der Pariser Bibliothèque Nationale. Mit den

Ausführungen Delisles ist ein deutlicher Fortschritt gegenüber den
«Hannoverischen Gelehrten Anzeigen» erreicht. Der Franzose konnte das

Wallfahrtsziel, den Mont-Saint-Michel, richtig bestimmen und lenkte die

Aufmerksamkeit auf den zur theologischen und historischen Beurteilung

Vgl. unten S. 230, Anm. 1.
Hannoverische Gelehrte Anzeigen vom Jahre 1753, 86tes Stück, Sp. 1280.
Hannoverische Gelehrte Anzeigen vom Jahre 1754, 63tes Stück, Sp. 891-894.
Vgl. unten S. 297.
Leopold Delisle, Pèlerinages d'enfants au Mont-Saint-Michel, in: Mémoires de
la Société des Antiquaires de Normandie, 2e Série, 7e Vol. (XVIIe Vol. de la
Collection, 1847) S. 388-394.
In seiner Bibliographie trägt dieser Aufsatz die Nr. 5, Paul Lacombe,
Bibliographie des travaux de M. Leopold Delisle, Paris 1902, S. 3.

Vgl. unten S. 289 ff.

225

15



der Kinderfahrten grundlegenden Traktat. Die Frage, warum die Kinder

auszogen, konnte auch er nicht beantworten : «Mais c'est là une question

délicate que nous nous avouons incapable de résoudre» 1.

Im Jahre 1867 veröffentlichte der Lübecker Professor W. Mantels 2,

durch den Heidelberger Professor W. Wattenbach dazu veranlaßt, ein

unbekanntes, bisher nur handschriftlich überliefertes Lied, das die Kinder
zu Ehren des Erzengels gesungen haben sollen. Außerdem vermag er
die Kenntnisse von der Wallfahrt durch mehrere deutsche Notizen aus
dem 15. Jahrhundert zu mehren.

Der erwähnte W. Wattenbach 3 versuchte zwei Jahre später, 1869, die

von Mantels aufgestellte Behauptung zu erhärten, daß der Spottname
«Deutscher Michel» von den nach Frankreich führenden Kinderzügen
herrühre. Auch seine Studie erhebt nicht den Anspruch, eine möglichst
vollständige Darstellung zu geben.

Den bis heute ausführlichsten Aufsatz in deutscher Sprache schrieb
1885 der katholische Kirchenhistoriker und ausgezeichnete Kenner der
mittelrheinischen Kirchengeschichte, F. Falk4, der sich erstmals
bemühte, möglichst alle zeitgenössischen und späteren Berichte heranzuziehen.

Allerdings beschränkt sich die Untersuchung darauf, die
Quellentexte mehr oder weniger ausführlich zu zitieren, ohne sie einer

Einzelinterpretation zu unterziehen. Falk kann daher keinen Gesamtüberblick

über die Züge geben. Außerdem sind die französischen Quellen
nicht erwähnt und der Aufsatz Delisles blieb dem Verfasser unbekannt.

Pfarrer F. Keidel5 schildert 1894 hauptsächlich den Auszug der Kinder
aus Schwäbisch-Hall, zieht indes auch weitere Quellen heran, kommt
dabei aber in seinen Ergebnissen nicht wesentlich über Falk hinaus.

Im Jahre 1896 war es das Anliegen des Gießener Bibliothekars H. Haupt6

1 L. Delisle, Pèlerinages, S. 394.
2 Wilhelm Mantels, Lied der nach Mont-Saint-Michel in der Normandie

wallfahrenden Kinder, in: Zeitschrift des Vereins für Lübeckische Geschichte und
Alterthumskunde 2 (1867) S. 538-541 ; vgl. dazu unten S. 273 ff.

3 Wilhelm Wattenbach, Der deutsche Michel, in: Anzeiger für Kunde der
deutschen Vorzeit (Organ des germanischen Museums) N.F. 16 (1869) Sp. 164-166;
vgl. auch unten S. 306 f.

4 Franz Falk, Die große Kinderwallfahrt nach dem St. Michelsberge in der
Normandie um 1457. (St. Michelskinder), in: Historisch-politische Blätter für das
katholische Deutschland 96 (1885) S. 194-204.

5 Fr. Keidel, Die Haller Kinderwallfahrt 1458, in: Württembergische Vierteljahrshefte

für Landesgeschichte. N.F. 3 (1894) S. 269-272.
6 Herman Haupt, Zur Geschichte der Kinderwallfahrten der Jahre 1455-1459,

in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 16 (1896) S. 672-675; vgl. unten S. 257 fi.

226



den Nachweis zu erbringen, daß alle Kinderwallfahrten zwischen 1455

und 1459 den Mont-Saint-Michel zum Ziele hatten. Diese These des

Verfassers ist bis heute unwiderlegt.
Der Präsident der «Société Historique et Archéologique de

l'arrondissement de Saint-Malo», E. Dupont, der auch durch andere Arbeiten
zur Geschichte des Mont-Saint-Michel hervorgetreten ist, machte die

Kinderwallfahrten 1907 zum Thema einer selbständig erschienenen

Schrift 1. Wie schon in seinem wenige Jahre vorher gedruckten Buche
«Le Mont Saint-Michel et les pays étrangers» 2 stützt er sich hinsichtlich
der deutschen Quellen auf die Zusammenstellung Falks, bezüglich der
französischen Quellen auf Delisle. Entscheidend weiterführende
Beobachtungen gelingen ihm nur zur Geschichte der Michaelsverehrung am

besagten Heiligtum.
Nicht über die bisherigen Forschungsergebnisse hinaus führt der

elsässische Kirchenhistoriker und Professor am bischöflichen Gymnasium
in Straßburg, L. Pfleger, der 1919 einen Aufsatz publizierte \ in dem er
besonders von den elsässischen Fahrten handelt.

Die beiden kurzen Artikel von L. Poulain 4 bringen kaum Neuigkeiten

und sind vor allem erbaulichen Zwecken gewidmet.
Ebenfalls weniger der wissenschaftlichen Bereicherung als der

Unterhaltung dient die Studie 5 von U. Creutz aus dem Jahre 1949. In
Hebenswürdig-essayistischer Weise beschreibt die Verfasserin die Wallfahrten
der Kinder. Der historischen Genauigkeit wird dabei kein allzu großes
Gewicht beigemessen.

Schließlich nahm sich J. Delalande 6 1962 dieses Themas an. Neben

1 Etienne Dupont, Les pèlerinages d'enfants allemands au Mont-Saint-Michel.
Le Récit de Baudry, Archevêque de Doi, Paris 1906.

2 Etienne Dupont, Le Mont-Saint-Michel et les pays étrangers. Angleterre -
Belgique - Allemagne, Brüssel/London 1902.

3 Lucien Pfleger, Le Mont-Saint-Michel et les pèlerinages d'enfants alsaciens au
15e siècle, in: Revue catholique d'Alsace, Nouvelle série 34(1919) S. 218-226.
In geänderter Form auch in deutscher Sprache erschienen unter dem Titel : Elsässische

Kinderwallfahrten nach dem St. Michaelsberge in der Normandie, in:
Elsaßland. Lothringer Heimat 8 (1928) S. 310-311.

4 L. Poulain, Le miracle de la Pèlerine et les pèlerinages d'enfants au Mont-
Saint-Michel, in: Les Amis du Mont-Saint-Michel, n° 33, oct. 1927-janv. 1928,
S. 123-128 und ders., Les pèlerinages d'enfants au Mont-Saint-Michel, ibid.,
n° 36, avril-juin 1930, S. 295-298.

5 Ursula Creutz, Die Kinder des heiligen Michael, in: Berliner Hefte für geistiges
Leben, 4. Jg., 2. Halbjahr, Heft 11 (1949) S. 418-421.

6 Jean Delalande, Les extraordinaires croisades d'enfants et de pastoureaux au

227



den Kinderwallfahrten des 15. Jahrhunderts schildert er in seinem

Buche noch die sogenannten Kinderkreuzzüge und die Pastorellenbewegung.

Die Darstellung beruht auf den genannten Beiträgen von Delisle,
Falk und Dupont, was die Zeugnisse für die Wallfahrt betrifft. An
keinem Punkt scheint Delalande die bisherige Quellenkenntnis erweitert
zu haben ; die deutschen Quellenstücke dürfte er größtenteils nur aus der

Darstellung Falks gekannt haben. So findet sich auch kaum eine

selbständige Quelleninterpretation. Wertvoll hingegen ist Delalandes Arbeit
für die Geschichte sowohl des Mont-Saint-Michel als auch der Verehrung
des Erzengels.

Zwei historische Romane befassen sich mit den Kinderwallfahrten,
sie haben E. Dupontx und M. Beheim-Schwarzbach2 zu Verfassern.

Die bisherigen Kenntnisse der Kinderwallfahrten lassen sich folgendermaßen

zusammenfassen : An einigen Orten Süddeutschlands, des Elsasses

und der Schweiz treten in den Jahren 1455-59 Kinder auf, die, in Schwärmen

zusammengeschlossen, zum französischen Michaelsheiligtum Mont-
Saint-Michel ziehen wollen. Dem Charakter der Züge nach handelt es

sich um eine Wallfahrt. Die Ursachen des Aufbruchs werden meist,
gerade in neuerer Zeit, von einer krankhaften Gemütsverfassung der Kinder
her zu beurteilen versucht3. Die Kinderwallfahrten sind die Folge einer

«erregten» Zeit und den anderen schwer erklärbaren Massenbewegungen
des Mittelalters zuzuordnen. Die Haltung der kirchlichen und staatlichen
Behörden, die den Wallfahrten gegenüber eingenommen wurde, ist kaum
geklärt. Als Quellen dienten in der Regel Notizen der verschiedenen
Chroniken, wobei ihr Quellenwert kaum berücksichtigt wurde; handschriftliches

Material ist in den einzelnen Untersuchungen nur in geringem
Ausmaß verwendet, aber selbst die gedruckten Quellen wurden bei weitem
nicht erschöpfend herangezogen.

Die vorliegende Arbeit verfolgt vier Ziele: erstens soll versucht werden,
die einzelnen Berichte über die Kinderwallfahrten in Zusammenhang zu

bringen, insofern als von der Möglichkeit auszugehen ist, daß Berichte
aus verschiedenen Orten ein und denselben Kinderzug schildern könnten.

moyen âge. Les pèlerinages d'enfants au Mont-Saint-Michel, Paris 1962; den Hinweis

auf dieses Buch verdanke ich Mme J. M. Dureau, Lyon.
1 Etienne Dupont, Le Pèlerinage d'un enfant au Mont-Saint-Michel au XVe siècle,

Lille 1912.
2 Martin Beheim-Schwarzbach, Die Michaelskinder, Leipzig 1930; hier wird

gleichzeitig die Legende vom Hamelner Rattenfänger mitverarbeitet.
3 Vgl. unten S. 303 ff.

228



Auf diese Weise lassen sich neun verschiedene, letztlich aber doch

zusammenhängende Züge feststellen l. Diese Arbeit ist eine Aufgabe der
territorialen Kirchengeschichtsschreibung und gestaltete sich aus Mangel
an Hilfsmitteln, besonders im Hinblick auf gründliche Handschriftenkataloge,

vor allem kleinerer Archive, besonders schwierig; zudem ist
dieses Arbeitsgebiet bibliographisch mangelhaft erschlossen. Zweitens soll

in einem «systematischen» Abschnitt eine Reihe von Einzelfragen geklärt
werden. Dieser Teil setzt sich zur Aufgabe, Eigenart und Traditionsgebundenheit

der Kinderwallfahrten aufzuzeigen. Hierbei ist wiederum
das Fehlen einschlägiger Arbeiten mit frömmigkeitsgeschichtlicher,
volkskundlicher und hymnologischer Ausrichtung zu vermerken. Auch gibt
es keine einigermaßen fundierte historische oder theologische Besinnung
zur Bedeutung des Kindes und Jugendlichen im Mittelalter. Drittens ist
auf die Stellungnahme von Kirche und Obrigkeit hinzuweisen, wobei
deutlich werden soll, wie sich schon im 15. Jahrhundert die Geister am
Phänomen «Kinderwallfahrt» schieden und welche Kategorien zur
Beurteilung benützt wurden. Viertens - und das scheint das Wichtigste zu
sein - geht es darum, die Ursachen dieser eigentümlichen Wallfahrtsbewegung

zu klären. Falls das Anliegen bewältigt ist, die Motive der
Kinderwallfahrt aus ihrer Zeit heraus zu ergründen, um zugleich auch zu zeigen,
daß sie mit überspitzter, erhitzter und pathologischer Frömmigkeitshaltung

nichts zu tun hat, sie also nicht als Beispiel für einen Auswuchs
des Frömmigkeitslebens im 15. Jahrhundert gelten kann 2, dann ist ein

Hauptziel dieser Arbeit erreicht.

Beurteilung und Kritik am mittelalterlichen Wallfahrtswesen darf
nicht bei dieser fremdartig anmutenden Erscheinung ansetzen, sondern
müßte die geistigen und theologischen Grundlagen, welche sie

ermöglichten, aufspüren. Um es vorwegzunehmen: Die Kinderwallfahrt ist
nicht ein Auswuchs mittelalterlicher Frömmigkeit, sondern die letzte
Konsequenz des Wallfahrtsgedankens und insofern gehört sie zum
«Herbst des Mittelalters», als der Ernte des Vorausgegangenen, wie

Huizinga diese Zeit treffend charakterisierte.

1 Obwohl der Zusammenhang der Züge untereinander in Ermangelung einschlägiger

Quellen im einzelnen nicht nachgewiesen werden kann, ergibt er sich doch
daraus, daß alle Kinderwallfahrten auf eine ausschlaggebende Ursache
zurückzuführen sind und zumindest in ihren Beweggründen miteinander verknüpft
sind; vgl. unten S. 319 ff.

2 Vgl. unten S. 303 ff.

229



i. räumliche und zeitliche ausdehnung
der Kinderwallfahrten

Der Beginn der Kinderwallfahrten in den fünfziger Jahren des 15. Jahi-
hunderts liegt im dunkeln 1. Weder Zeit noch Ort ist bekannt, da sich

jugendliche Pilger erstmals aufmachten, um zum Mont-Saint-Michel an
der Atlantikküste zu ziehen. Aus allgemein gehaltenen Berichten ist zu
entnehmen, daß sich im Jahre 1456 Kinder versammelten, um die Reise

zum Heiligtum des Erzengels Michael anzutreten 2. Man kann deshalb

annehmen, daß die Wallfahrten im Jahre 1456 begonnen haben 3.

1 Ohne genügend Beweiskraft zu besitzen, berichten vom Anfang der Kinderwallfahrten

vor 1456: Die Spätem Aufzeichnungen bei Schnitt 1400-1487, bearb. von
August Bernoulli, in: Basler Chroniken VI, Leipzig 1902, S. 300: «1449»; Collectanea

fratris Petri Herp Dominicani, bearb. von R. Froning, in: Frankfurter
Chroniken und annalistische Aufzeichnungen des Mittelalters Quellen zur
Frankfurter Geschichte, Bd. I), Frankfurt a.M. 1884, S. 59: «1450» (s. unten S. 242,
Anm. 2); Annales Novesienses, in: Veterum scriptorum et monumentorum histo-
ricorum, dogmaticorum, moralium, amplissima collectio IV (ed. Edmund Martène
und Ursinus Durand), Paris 1729, Sp. 606: «1454»; die Jahreszahl«1454» ist schon
deshalb ein Druck- oder Schreibfehler, weil auch in dem dem Wallfahrtsbericht
vorausgehenden Absatz die Jahreszahl 1454 an der Spitze steht, die doppelte
Anführung einer Jahreszahl in den Annales Novesienses aber sonst äußerst selten
vorkommt. Der Bericht dürfte nicht auf Augenzeugenschaft beruhen, sondern
entlehnt sein, einmal deshalb, weil er keine auffallenden Einzelheiten enthält und
zum andern, weil der Verfasser «Wernerus Titianus» (Sp. 532) die Vorrede mehr
als 150 Jahre nach dem Ereignis, nämlich 1598 unterzeichnet hat (Sp. 532) ; Cronica
van der hilliger stat von Coellen bis 1499. (Sogenannte Koelhoffsche Chronik),
Zweite Hälfte, hrsg. von H. Cardanus, in: Die Chroniken der niederrheinischen
Städte. Coin, 1. Bd. (Die Chroniken der deutschen Städte vom 14. bis ins
16. Jh. [fortan abgekürzt: St. Chr.], 14. Bd.), Leipzig 1877, S. 799 f. bietet einen
den Annales Novesienses ähnlichen, aber umfangreicheren Bericht. - Möglicherweise

hängen die Annales Novesienses und Köln, Chronik voneinander ab, oder
gehen auf eine gemeinsame Tradition zurück.

2 Zum Wallfahrtsziel vgl. unten S. 257 ff.
3 Für dieses Jahr berichten vom Auftreten der Kinderwallfahrten ohne genauere

Angaben über Ausgangs- und Durchgangsort: Chronicon monasterii Campensis
ordinis Cisterciensis, in: Fontes adhuc inediti rerum Rhenanarum. Niederrheinische

Chroniken, hrsg. von Gottfried Eckertz, Zweiter Teil, Köln 1870, S. 391;
Chronicon Trithemii, in: Secundae partis opera historica. Ex Bibliotheca Mar-
quardi Freheri, Frankfurt 1601, S. 370; Fasciculus temporum omnes antiquorum
chronicas complectens, auctore Wernero Rolewinck, Westphalo, in: Germanicorum
Scriptorum, qui rerum a Germanis per multas aetatis gestarum historias vel
annales posteris reliquerunt, Tomus alter, Ex Bibliotheca J. Pistorii, ed. B. Gotthelf

Struve, Regensburg 1726, S. 574; über den Verfasser vgl. S. Autore, Art.
Roelewinck Werner, in: Dictionnaire de théologie catholique, XIII/2 (1937)
Sp. 2763-2766; Die Limburger Chronik des Tilemann Elhen von Wolfhagen, Dritter
Anhang, hrsg. von Arthur Wyss, in: MGH, Deutsche Chroniken und andere

230



Vom Jahre 1457 an lassen die Quellen genauere Rückschlüsse auf das

Auftreten, Marschrichtung und Aussehen der einzelnen Kinderzüge zu.
Wie schon gesagt, lassen sich von diesem Zeitpunkt an neun verschiedene

Züge unterscheiden.
1. Die Ratschronik der Stadt Lübeck schreibt zum Jahre 1457: «Item in
desseme yare in deme somere to der Dannen by sunte Enwolde vor-
sammelden syk vele kindere ...» \ Wie kommt es, daß eine Lübecker
Chronik über ein Ereignis in Thann (Elsaß) zu berichten weiß? Diese

Ortschaft, die zweifellos mit dem Ausdruck «Dannen» gemeint ist2, war
mit ihrem Theobaldsheiligtum («sunte Enwolde») ein beliebter
Wallfahrtsort. Besonders Pilger aus dem nördlichen Deutschland besuchten
die elsässische Gnadenstätte, häufig auf ihrem W;eg über Aachen nach

Maria Einsiedeln 3. Ein Pilger aus Lübeck, der sich in Thann aufge-

Gcschichtsbücher des Mittelalters IV, 1. Abt., Hannover 1883, S. 115: Les Collec-
tanées de Daniel Specklin, Chronique Strasbourgeoise du seizième siècle,
Fragments recueillis et publiés pour la première fois par Rodolphe Reuss, in : Bulletin
de la Société pour la Conservation des Monuments Historiques d'Alsace, IIe Série,
Quatorzième Volume (1889), S. 276. - Nur allgemein gehaltene Berichte datieren
die Wallfahrten schon in das Jahr 1456, die Schilderungen passen genauso gut in
das Jahr 1457. Am anschaulichsten ist der Bericht von Daniel Specklin, der auf
eine ältere Quelle zurückgreift (vgl. unten S. 233, Anm. 1). Während er vom Jahre
1456 nur ungefähr zu melden weiß, daß viele hundert Kinder eine Wallfahrt
unternommen hätten, präzisiert er diese Angabe für das Jahr 1457, indem er den
Auszug von 400 Knaben aus Straßburg berichtet. - Zu Kinderfahrten im 14.
Jahrhundert vgl. unten S. 320, Anm. 2.

Die Ratschronik von 1438-1482 Dritte Fortsetzung der Detmar-Chronik
zweiter Teil), hrsg. von Friedrich Bruns, in: Die Chroniken der niedersächsischen
Städte. Lübeck, 4. Bd. St. Chr. 30. Bd.), Leipzig 1910, S. 237-239.
Vgl. Crull, S. Ewald, in: Mittheilungen d. Vereins f. Lübeckische Geschichte
und Alterthumskunde 4 (1889, 1890) S. 84 f. - F. Bruns im Kommentar zu
Lübeck, Ratschronik hat den Auszugsort richtig mit Thann festgestellt (S. 237).
F. Falk, Kinderwallfahrt, S. 200 hält «sunte Enwolde» für das lothringische
St. Avoid. U. Creutz, Kinder, S. 419 spricht davon, daß «die ernsten besinnlichen

Träumer Thüringens und Niedersachsens» von der Wallfahrtsbewegung
erfaßt wurden. Worauf sie ihre Annahme stützt, ist nicht ersichtlich, vielleicht
hält sie «sunte Enwolde» St. Avoid) für einen Ort in Mitteldeutschland. Das

lothringische St. Avoid (im Kreis Forbach) hieß nie «Sankt Ewald», sondern
führte im Mittelalter den Namen «St. Nabor», s. M. Besler, Die Ortsnamen des

lothringischen Kreises Forbach Abhandlung zum Jahresberichte des

Progymnasiums zu Forbach i. Lothr., 1888, Prog. No. 477). Forbach 1888, S. 24 f. -
Philippe Döllinger (Les pèlerinages au moyen âge, in: Thann 1161-1961.
Regards sur 8 siècles d'histoire locale, o. O. 1961, S. 23-33), der in der Festschrift
zum 800jährigen Bestehen Thanns von den mittelalterlichen Wallfahrten
berichtet und dem die Kinderwallfahrten im Elsaß bekannt sind, ist es entgangen,
daß Thann der Ausgangspunkt eines Kinderzuges gewesen ist.
F. Techen, Der Nothelfer St. Theobald (Ewald), in: Jahrbücher des Vereins für

231



halten hatte, wird die Nachricht1 von den sich versammelnden Kindern
in die Hansestadt gebracht haben. Der Auszug aus Thann könnte um den
1. Juli 1457 stattgefunden haben, da an diesem Tag am Wallfahrtsort
die großen Feierlichkeiten zu Ehren des heiligen Theobald abgehalten
wurden. Das Heiligenfest könnte den zehn- bis achtzehnjährigen Kindern
den günstigen Rahmen für ihren Wegzug geboten haben : denn die Kinder
«wurden eins», zum Michaelsberg nach Frankreich zu ziehen. Sie ließen
sich eine Fahne 2 herstellen, die bemalt war und auf der einen Seite den

Erzengel, und auf der anderen Maria zeigte. Während eines der Kinder
dieses Banner vorantrug, machte sich die Schar singend auf den Weg.
Die Kinder kamen zwar vom Mont-Saint-Michel wieder heim 3, aber

trotzdem wußte niemand, am wenigsten die Kinder selbst, wie der
Chronist sagt, warum sie überhaupt ausgezogen waren. In der
Beurteilung des Anstoßes zur Wallfahrt schwankt der Chronist : Soll er das

Unternehmen ein Werk Gottes oder des Teufels nennen Nichts läßt
erkennen, was der unmittelbare Anlaß der Fahrt gewesen ist ; auch über den

eigentlichen Zweck schweigt er, da er ihn offenbar selbst nicht kannte.
Die Wallfahrt4 der Kinder aus der Thanner Gegend ist für den

Lübecker Chronisten die Ursache weiterer Kinderfahrten aus den Städten

Straßburg, Basel und Mainz. Er führt es auf die Kunde von den Thanner
Ereignissen zurück, daß sich Jugendliche aus den besagten Städten
ebenfalls auf den Weg nach Frankreich machten. Dieses Urteil ist einerseits

richtig, denn der erste Strom von wallfahrenden Kindern bewegte
sich im Herbst 1457 den Rhein aufwärts und könnte mit dem Thanner
Auszug in einem nicht näher zu bestimmenden Verhältnis stehen.
Andererseits ist kaum anzunehmen, daß die Kinder aus den einzelnen Orten,
unabhängig voneinander, also auf ein bloßes Gerücht hin, die Reise

begannen, sondern sie wurden durch den Anblick durchziehender Kinder

meklenburgische Geschichte und Alterthumskunde 60 (1895) S. 170. Zur Theo-
baldsverehrung in Thann s. auch: Heinrich Lempfrid, Die Thanner Theobaldsage

und der Beginn des Thanner Münsterbaues, in: Mitteilungen der Gesellschaft

für Erhaltung der geschichtlichen Denkmäler im Elsaß, II. Folge, 21. Bd.
(1906) S. 1-128.

1 Kurze Zeit nach dem Ereignis wurde der chronikalische Bericht schriftlich fixiert :

«Der Abschnitt wird also ungefähr zu Anfang des Frühjahrs 1458 entstanden sein»
(F. Bruns in der Einleitung zu Lübeck, Ratschronik S. xv).

2 Zu den Fahnen vgl. unten S. 270 ff.
3 Über Einzelheiten der Aufmachang, Organisation, Ausrüstung, Zusammensetzung

der Züge u. a. vgl. unten S. 251 ff.
4 Die Wendung, sie wollten an einen Ort ziehen, da «sunte Michael gnedich is»

(Lübeck, Ratschronik S. 237) weist auf eine Wallfahrt hin.

232



zur Wallfahrt veranlaßt. Wenn eine Kinderschar durch eine Stadt kam,
so berichtet der Lübecker Chronist, dann sei es häufig vorgekommen,
daß andere Kinder, die den Wallfahrtszug sahen, nicht zurückbleiben
wollten und mitzogen. Eine solche Ursache des Auszuges ist am ehesten
verständlich. Zutreffend ist die Bemerkung des Lübeckers insofern, als

die Städte Straßburg, Basel und Mainz tatsächlich von Wallfahrten
berührt wurden, wovon im folgenden die Rede sein wird.

2. Um den Michaelstag (29. September) 1457 versammelten sich in
Straßburg mehrere hundert Knaben und machten sich auf die weite
Reise in die Normandie. Im Frühjahr des kommenden Jahres kehrten
sie wieder heim 1. Unter welchen genaueren Umständen der Auszug
dieser Kinder vor sich ging, ist nicht bekannt.

Für die folgenden Monate des Jahres 1457 häufen sich die Berichte
über Kinderwallfahrten am Oberrhein, es ist der erste Höhepunkt der

Wallfahrtsbewcgung in diesem Gebiet. Aus Baden, Württemberg und der
Nordschweiz machten sich ungezählte Kinder auf den Weg.

3. Um den 30. November 1457 ziehen «vil junger knaben und alt lut,
frowen und man, durch Basel»2. Diesem aus alten und jungen Pilgern
zusammengesetzten Zug schlössen sich Basler Kinder an, denen der Rat
acht Männer als Schutz und Aufsicht mitgab 3. Diese acht Begleiter
mußten am 3. Dezember 1457 schwören, die Kinder getreu zu
beaufsichtigen, «von inen nit ze wichen und inen das beste ze tun und zu raten»

Specklin, Collectanea S. 276; Daniel Specklin (geb. 1536) sammelte vor allem
baugeschichtliche Notizen seiner Vaterstadt Straßburg; bei der Suche nach
derartigem Material wird er auf die Quelle, die seiner Notiz über die Kinderwallfahrten

zugrunde liegt, gestoßen sein (vgl. über ihn Hubert Janitscheck, Art.
Specklin, Daniel, in: Allgemeine Deutsche Biographie 35 (1893) S.82-84). Specklins

Notiz wird durch einen zeitgenössischen Bericht bestätigt. Der Erfurter
Vizerektor Simon Batz meldet dem Lübecker Rat am 1. Januar 1458 Kinderwallfahrten

in der Straßburger Gegend, in: Urkundenbuch der Stadt Lübeck IX,
1451-1460, Lübeck 1893, Nr. 573, S. 567. Vgl. auch Johannes Friese, Neue
Vaterländische Geschichte der Stadt Straßburg und des ehemaligen Elsaßes,
Zweyter Band, Zweyte Aufl., Straßburg 1792, S. 83 f., der zu melden weiß, daß
den Kindern eine «kleine Bedeckung» mitgegeben wurde.
Die Chronik Erhards von Appenwiler 1439-1471, mit ihren Fortsetzungen 1472—

1474, bearb. von August Bernoulli, in: Basler Chroniken IV, Leipzig 1890,
S. 330. Erhard von Appenwiler (gest. 1471) war seit 1429 Kaplan am Basler
Münster, er «verfügt über einen engen Horizont, erscheint als mittelalterlich
neugierig, von keiner geistigen Strömung berührt» (Richard Feller und Edgar
Bonjour, Geschichtsschreibung der Schweiz. Vom Spätmittelalter zur Neuzeit,
Basel und Stuttgart 1962, S. 59). Trotz dieser Einschränkungen ist der Chronist
wegen seiner Augenzeugenschaft ein wichtiger Gewährsmann.
Zu den Begleitpersonen vgl. unten S. 256.

233



und außerdem alles, was den Kindern geschenkt wird, «in gemeynen ze

teylen»1. Allerdings scheint man mit diesen Basler Begleitpersonen nicht
nur gute Erfahrungen gemacht zu haben. Der Basler Kaplan Niklaus

Gerung, genannt Blauenstein, berichtet davon, daß die begleitenden
Erwachsenen die Kinder um ihre erbettelten Almosen gebracht hätten 2.

Der umsichtige Rat der Stadt schenkte den Kindern außerdem noch

zwei Pfund 3.

Vielleicht haben sich diesem Zug, der Basel berührte, auch Kinder aus

anderen Gegenden der Schweiz angeschlossen, namentlich aus Baden,

Zürich, Rheinfelden und Einsiedeln. Denn Anfang Dezember erschienen

Kinder aus Zürich, Baden und Einsiedeln vor den Toren der Stadt Luzern.
Durch einen Boten übermitteln sie dem Schultheißen und den Räten
der Stadt einen Brief 4, in dem sie als die «wallenden kinder uff der vart

1 Basel, Staatsarchiv, Öffnungsbuch III, f. 59r. Der Eintrag lautet: «Von der kynd-
lynen wegen, die gen sannt Michel gangen sind, hat man dise nachgeschriben in
eyd genomen eyn truwe sehen ze haben zu den kynden, von inen nit ze wichen
und inen das beste ze tun und zu raten etc. Ouch alles daß inen durch gott oder
sust vergäbet wirt in gemeynen ze teylen etc. Sabbato ante Nicolai lvij0
(3.12.1457)», hierauf folgen die Namen der acht Begleitpersonen. Vgl. dazu
Rudolf Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel II/2, Basel 1916, S. 863.

2 Blauensteins Zusätze zu den Flores Temporum, bearb. von August Bernoulli, in:
Basler Chroniken VII, Leipzig 1915, S. 84. - Niklaus Gerung genannt Blauenstein

(geb. ca. 1410) war Geistlicher und wirkte als Hauskaplan des Bischofs,
zugleich hatte er eine Kaplanei am Münster inne. «Er war ungleich rüstiger und
angeregter als Appenweiler», seine «lateinisch geschriebene Arbeit erstreckt sich
auf die Jahre 1414—1475». R. Feller/E. Bonjour, Geschichtsschreibung S. 59.

3 Basel, Staatsarchiv, Wochenausgabebuch (Finanz G 9), f. 347r: «Item ij gulden
geschenckt den knaben, die gen sant Michel gan wellent», Datum der Eintragung:
«Sabatho post andree» (3.12.1457).

4 Luzern, Staatsarchiv, Schachtel 1006, Wallfahrten. Der Brief ist gerichtet an:
«Den fürsichtigen wisen, dem Schultheissen vnd den reten der Ersamen stat ze

Luzern, vnßern gnedigen lieben herren, etc., etc.», und lautet: «Vnßern grüß vnd
vnßere demutiges gebete zu voran. Lieben herren wir tund euwer Ersamen wyß
heit demütiklich flißlich bitten, vns armen kindern gnedeklich uß barmherzikeit
zegönnen, herburg by üwer ersamkeit zehabn in üwer statt als vü als über nacht.
Darumb wellen wir gern andechteklich mit willen got vnd die lieben Engel
sanct Michel etc. bitten, sine üwer wißheit vnd die ganzen gemein der stat. Vnd
wellent uns des geben ein gnedige antwort by disen botten als wir das üwer wißheit

von herzen getrüwen. Datum uff fritage noch vnßere lieben frowen tage
seer wirdigen empfengniß, in dem lvij jore etc. (9.12.1457)». Die Unterschrift
lautet: «Wir wallenden kinder uff der vart gein dem liebn herren sanct Micheln,
die sint von Zurch, Baden vnd vnßer lieben frowen zun ynsideln üwer demütigen
bitter». Der Brief trägt von alter Hand folgenden Vermerk: «von ettiich bilgern
von Zürich vnd baden gan St. Micheli, vmb gleüt oder herburg. 1457». Zur Sache

vgl. Odilo Ringholz, Geschichte des fürstlichen Benediktinerstiftes U. L. F. von
Einsiedeln I. Bd., Einsiedeln, Waldshut und Köln 1904, S. 448.

234



gein dem liebn herren sanct Micheln» demütiglich um Nachtherberge
bitten. Anscheinend wollten die Kinder aus den genannten drei
Ortschaften nicht länger als eine Nacht in Luzern bleiben. Ihr Verlangen
ist von dem Wunsche begleitet, daß die Bitte um Beherbergung dem
Willen Gottes, der Engel und besonders des Erzengels Michael
entsprechen möge. Über die Antwort des Rates ist nichts bekannt, doch ist
zu vermuten, daß Luzern die jugendlichen Pilger genauso freundlich
aufgenommen hat, wie andere Schweizer Städte 1.

Vielleicht stammte ein Teil der durch Luzern reisenden Pilger aus

Rheinfelden, die auf diesem Wege nach Fribourg kamen, denn dort
wurden in der zweiten Jahreshälfte 1457 Kinder aus Rheinfelden vom Rat
verköstigt. Man versorgte sie mit Brot, Quark und Wein, außerdem ließ

man sie ein Stück Wegs durch einen Ratsherrn begleiten 2. Die
Stadtrechnung von Fribourg weist für dieses Jahr eine merkwürdige Eintragung
auf. Sie lautet: «Item a Groler tramis a Payerne port <er> lettres pour
lez enfans qui alaent a Sant Mich<iel>, por 1 jor a ch<eval> XII s<ols> VI

Z. B. Schaffhausen, Solothurn, Biel; vgl. unten S. 244 ff.
; Fribourg, Archives de l'Etat, Compte des Trésoriers, n° 110, f. 30v, 31r. Der

folgende Auszug aller die Kinderwallfahrten betreffenden Einträge aus der
Fribourger Stadtrechnung ist einem Brief des Fribourger Staatsarchivs an Herrn
Prof. Dr. Rudolf Pfister vom 17.3.1967 entnommen, den mir dieser freundlicherweise

zur Einsichtnahme überließ :

n° 110, f. llr: «Item a Groler tramis a Payerne portier}> lettres pour lez enfans
qui alaent a Sant Michael)), por 1 jor a ch<(eval) XII s(ols)' VI d<^eniers]>».
n° 110, f. 30v: «Item pour pain et seray donnes es enfans de Rinfeld qui passarent
par ycy pour aller a Saint Mich<(iel^> ord. par messre êclo XVIII d(eniers)' a
Mermet Hinan pour les bischolet et VII s<^ols^> a Rûff Mursing qui les conduysit
jusque a Maconens, LX s<(ols)> VI d<(eniers)>».
n° 110, f. 31r: «Item a maistre Pierre de Neufchastel por XLHH pot de vin pris
pour lesd. enfans de Rinfelden, le pot Vili d<^eniers^>, soma XXIX s<(ols)>

IUI d<(eniers^».
n° 111, f. 8r: «Item purent Ruff Mursing et Marmon soutiers quant les premiers
enfans passarent ycy pour aller a S' Mich<^iel^>, V s^ols)>
LVIII s<ols>».
n° 111, f. 8v: «Item a Jacob Arsent pour la teyla du confanon fait pour les enfans
qui voloent aller a S. Michiel XVIII s^ols)'». - «Item a Mackem-
berg pour pentar led. confanon XX s^ols^> ».

n° 111, f. lOv: «Item hay délivre en plusiours particules pour pan, vin et seray
et certain pas donnes ez enfans qui vont a Saint Michiel, en plusiours compaignies
tant du pays du marckis de Niderbaden, de Wirtemberg et Dulma (wahrscheinlich:

d'Ulm) coment daultres, per particles diligentement examinees, IIII livres,
XIII s<ols> XI d<eniers>». -
Vgl. zur Sache Rudolf Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz. I. Bd. Von den
Anfängen bis zum Ausgang des Mittelalters, Zürich 1964, S. 368.

235



d<eniers>» 1. Diese Eintragung beweist eine weitere Bemühung des Rates
der Stadt um die Kinder. Es wurde ein Bote, namens Groler, von
Fribourg nach Payerne geschickt, der «Briefe für die Kinder» trug.
Wahrscheinlich handelt es sich um Empfehlungsschreiben des Rates von
Fribourg an den von Payerne, in welchen diese Stadt um ebenso freundliche
Aufnahme gebeten wird, wie sie den Kindern in Fribourg zuteil wurde.
Solche obrigkeitliche Unterstützung mußte den Kindern hochwillkommen

sein, wurde doch dadurch bewiesen, daß es sich bei ihrem
Unternehmen um eine ernsthafte, wohlgeordnete und geschätzte Pilgerfahrt
handelte.

Der Fribourger Historiker A. Dellion 2 behauptet, leider ohne eine

Quelle anzugeben, daß Anfang Dezember 1456 256 Knaben auf dem

Weg zum Mont-Saint-Michel durch Estavayer-le-Lac gekommen seien.

Die Jahresangabe ist wohl kaum richtig, denn zu diesem frühen
Zeitpunkt ist anderswo auf Schweizer Gebiet über Kinderwallfahrten nichts
bekannt. Der Durchzug durch Estavayer-le-Lac wird eher auf Dezember
1457 zu datieren sein und steht dann sicherlich in Zusammenhang mit den

Fribourger Geschehnissen. Dellion berichtet weiter, daß die Stadt die

Kinder verpflegt habe, worauf diese in Richtung Yverdon weiterzogen.
Über die Herkunft der Kinder wird nichts gesagt.

Während sich der erste große Strom von wallfahrenden Kindern noch

auf westschweizerischem Gebiet Richtung Südwesten bewegte, erreichte
die Wallfahrtsbewegung in Südwestdeutschland die größte Intensität.

4. Eikhart Artzt von Weißenburg (Elsaß) berichtet, daß am 21. Dez.

1457 120 Kinder aus Bad Kreuznach (an der Nahe) durch Weißenburg
gekommen seien, die zum «sanct Micheli»3 wallfahrten wollten. Sie

1 Fribourg, Stadtrechnung, n° 110, f. Hr.
2 Dictionnaire historique et statistique des paroisses catholiques du Canton de Fribourg,

par le P. Apollinaire Dellion, V, Fribourg 1886, S. 177. Auf seiner Angabe fußt:
R. Pfister, Kirchengeschichte, S. 368. Eigene Nachforschungen nach der
entsprechenden Quellengrundlage blieben sowohl in Estavayer-le-Lac als auch in
Fribourg erfolglos.

3 Eikhart Artzt's Chronik von Weissenburg, hrsg. von Conrad Hofmann, in: Quellen
zur bayerischen und deutschen Geschichte, II. Bd., München 1862, S. 147-148.
Eikhart Artzt (1431-1471) war Bürger von Weißenburg und hinterließ «sehr
schätzbare Aufzeichnungen» (August Potthast, Wegweiser durch die Geschichtswerke

des europäischen Mittelalters bis 1500. 2. verb, und verm. Aufl., Berlin
1896, S. 394). Vom Herausgeber, C. Hofmann, wird die Datumsangabe «sant
Thomas obent» fälschlicherweise mit «28. Dec.» erklärt, was dann bei F. Falk,
Kinderwallfahrt, S. 197 Eingang fand. Über den Durchzug durch Weißenburg
vgl. auch J. Rheinwald, L'Abbaye et la ville de Wissembourg, Weißenburg 1863,
S. 120 (mit der unrichtigen Datumsangabe: 23.12.1457).

236



wurden auf dem Rathaus verköstigt, da es «erbar leut kinder vnd auch

ettlich edle kinder» gewesen seien. Auf ihrem Wege zogen die Kinder
von Bad Kreuznach nach Weißenburg wahrscheinlich über Speyer.
Dies läßt ein Bericht der dortigen Chronik vermuten, der davon spricht,
daß in den Weihnachtstagen des Jahres 1457 dreizehn Gruppen von
Kindern durch die Bischofsstadt marschierten 1. Die Herkunft der Kinder
gibt die Chronik ganz allgemein mit «deutschen und welschen landen» an.
Es ist leicht verständlich, daß die Kinder von Bad Kreuznach aus den

Umweg über Speyer in Kauf nahmen, denn stets versuchten die
wallfahrenden Kinder größere Orte zu berühren, da dies die notwendige
Voraussetzung dafür war, ausreichende Verpflegung und ein sicheres

Nachtlager zu bekommen.

Weißenburg wurde in den folgenden Tagen wiederholt von Kinderzügen

berührt. Nach der Angabe des zu dieser Zeit in Weißenburg lebenden

E. Artzt zogen in den zwölf Tagen vom 21. Dezember 1457 bis
1. Januar 1458 1117 Knaben 2 durch den elsässischen Ort. Die zehn-

bis achtzehnjährigen Pilger ließen sich durch den kalten Winter 3 nicht
davon abhalten, ihr Vorhaben auszuführen. Im Gegenteil, sie waren mit
einem solchen Ernst bei der Sache, daß sie sich durch niemanden
aufhalten ließen, sondern singend ihres Weges zogen. Von den zu
Weihnachten in Weißenburg aufgetauchten Kindern fehlt in südlicheren

Gegenden jede Spur. Das Erscheinen von Michaelskindern4 in der Champagne

könnte sich indessen auf die durch Weißenburg gezogenen
Wallfahrer beziehen.

Eine vom französischen Königshof heimkehrende böhmische Gesandtschaft

begegnete in der zweiten Januarhälfte 1458 5 in der Champagne

1 Speierische Chronik, hrsg. von Franz Joseph Mone, in: Quellensammlung der
badischen Landesgeschichte, I. Bd., Karlsruhe 1848, S. 419. Der Chronist hat die
Kinderwallfahrten wahrscheinlich selbst miterlebt; vgl. Einleitung S. 369.

2 Artzt, Chronik S. 148. Die Zahlenangaben können, verglichen mit dem, was über
die Größe anderer Züge bekannt ist, durchaus zutreffend sein. Im Februar des

folgenden Jahres 1458 zogen aus Weißenburg selbst Kinder aus, wie E. Artzt,
a. a. O., berichtet.

3 Zur kalten Witterung vgl. auch unten S. 289.
4 Zu diesem Ausdruck vgl. unten S. 257.
5 Das Datum des Zusammentreffens ist nicht überliefert, läßt sich aber ungefähr

erschließen : Im Herbst 1457 schickte König Ladislaus V. Postumus die Gesandtschaft

an den französischen Hof, der sich zu dieser Zeit in Tours aufhielt. Am
8. Dezember trafen die Abgesandten dort ein. Sie sollten im Auftrage ihres Herrn
um die Hand der französischen Königstochter Magdalena anhalten. Am
Weihnachtsabend erhielt man in Tours die Nachricht von dem frühen Tode des
böhmischen Monarchen, (Nürnberger) Jahrbücher des 15. Jahrhunderts, hrsg. von

237



Kindern, die in einzelnen Gruppen zu je zwei- oder dreihundert zum
Michaelsheiligtum pilgerten. Wie der Reisebericht der Gesandten * meldet,

sind die Kinder aus Schwaben und vom Rhein gekommen. Die
kurze Zeitspanne, die seit dem Weißenburger Durchzug verfloß, läßt es

als wahrscheinlich erachten, daß dieselben Kinder den böhmischen
Gesandten und E. Artzt begegnet sind. Die Herkunftsangabe des

Gesandtschaftsberichtes («von swaben vnd vom Rein») wird durch E. Artzt
bestätigt, der allgemein von jugendlichen Pilgern aus den Städten

Straßburg, Basel, Schlettstadt, Colmar, Speyer, Worms und Mainz
berichtet 2, ohne jedoch einen Zeitpunkt des Aufbruchs mitzuteilen. Die
aus Bad Kreuznach kommenden Kinder könnten andere aus den Städten
Speyer, Worms und Mainz zum Aufbruch veranlaßt haben, was am
ehesten in den W;eihnachtstagen 1457 hätte geschehen können. Mit der

Herkunftsbezeichnung «vom Rein» dürfte das Gebiet dieser Städte
gemeint sein.

5. Der Ulmer Felix Faber setzt die Kinderwallfahrten «de omnibus

partibus Alemanniae»3 ins Jahr 1457. Gleichzeitig berichtet er, daß der
Mönch Michael Siez, ein Ulmer Koch, in diesem Jahr «cum pueris» den

Mont-Saint-Michel besucht habe 4. F. Faber sagt nicht, daß der Mönch
mit Kindern aus Ulm die Reise unternahm, aber es ist anzunehmen, daß

auch Kinder dieser Stadt an der Wallfahrt teilgenommen haben.
Möglicherweise zogen auch sie Richtung Süden 5 und die in Überlingen am
Bodensee auftauchenden Kinder stammen aus Ulm. Leider nennt der

Theodor von Kern, in : Die Chroniken der fränkischen Städte. Nürnberg, 4. Bd.
St. Chr. 10. Bd.), Leipzig 1872, S. 230, Anm. 1. Die Rückreise der Gesandten

verzögerte sich, denn einerseits trat man die Fahrt nicht sofort an und anderseits
wurde in Paris ein längerer Aufenthalt gemacht. Am 10. Februar 1458 kam die
Gesandtschaft auf der Rückreise wieder in Passau an (Anonymi Chronicon Austriacum

ab anno 1454 usque ad annum 1467, in: Selecta juris et historiarum. Ex
Musaeo Henrici Christiani Senckenberg V, Frankfurt 1739, S. 50). So steht die
zweite Januarhälfte als Zeit des Durchzuges durch die Champagne fest.

1 Aus der Feder eines der Gesandten hat sich ein Bericht über diese Mission
erhalten: Geschichte der nach Frankreich geschickten Gesandtschaft K. Ladislaus, in:
Copey-Buch der Gemainen Stat Wienn 1454-1464, hrsg. von H. J. Zeibig Fontes

Rerum Austriacarum. 2. Abt.: Diplomataria et acta, VII. Bd.), Wien 1853,
S. 125-129, bes. S. 128 f.

2 Artzt, Chronik S. 148.
3 Fratris Felicis Fabri Evagatorium in Terrae Sanctae, Arabiae et Egypti Peregrinationem,

ed. Cûnradus Dietericus Hassler, II Bibliothek des Literarischen
Vereins in Stuttgart, Bd. III), Stuttgart 1843, S. 56.

4 A. a. O. S. 57.
5 Zu dieser Reiseroute vgl. oben S. 234 f. und bes. unten S. 258 ff.

238



Bericht aus Überlingen J weder einen genauen Zeitpunkt noch den
Herkunftsort der Kinder. Es handelt sich bei ihnen um vier Gruppen, deren
Größe jedoch, gemessen an den aus anderen Städten bekannten Zahlen,
bescheiden war.

Damit sind für das Jahr 1457 die Quellen mit einer detaillierten
Schilderung erschöpft. Eine Bestätigung für das häufige Auftreten von
Kinderzügen im Rheinland liefert der Augsburger Chronist Hector
Mülich. Zum Jahre 1457 schreibt er: «Item des jars (sc. 1457) zugen gar
vil knaben vom Rein, ie zwai oder dreuhundert an ainem häufen ...» 2.

Der Augsburger hat die Kinderzüge nicht selbst gesehen, sondern nur
davon gehört. Trotzdem ist es beachtenswert, daß er den Ausgangspunkt
der Wallfahrten am Rhein vermutet, denn dadurch wird die Aussage
derjenigen Berichte bekräftigt, die vornehmlich Aufbrüche in der Rheingegend

melden. Andererseits hat der Chronist, der als zuverlässig gilt, nicht
ohne Grund die Wallfahrten in seinem annalistischen Geschichtswerk zum
Jahre 1457 hinzugesetzt, denn in der zweiten Hälfte dieses Jahres
erreichte die Kinderwallfahrtsbewegung eine bedeutende Verbreitung. Die
Mülichsche Notiz fand später in mehrere Chroniken Eingang 3.

1 Überlingen, Stadtarchiv, Reutlinger Kollektaneen, Bd. 13, S. 21. «Anno 1457 do
hüben sich uff von vnnd vß allen Lannden vü Kindt bej zwelff Jaren minder vnnd
mehr vnnd machten fendlin vnd S. Michln auch der Statt Wappen, darvon sie
warendt daran vndt zugendt zu Sannt Michln vnnd alle sungendt ain gesangt von
S. Michln. vnd sagt man am anfang, do es sich anhuob, es zugindt wol vier scharen
hie durch unnd zugen zwen Knaben von Überlingen mit Inen». Jakob Reutlinger,
der von 1580 bis 1611 seine Notizen sammelte, entnahm die auf die Kinderwallfahrten

bezugnehmende Bemerkung der Chronik des Bürgermeisters Lienhardt
Wintersulger, dessen eigene Aufzeichnungen verloren sind. Die Reutlingersche
Notiz geht also auf einen Zeitgenossen zurück (vgl. Adolf Boell, Das große
historische Sammelwerk von Reutlinger in der Leopold-Sophien-Bibliothek in
Überlingen, in: ZGO 34 (1882) S. 34, 44, 360). Aus der Notiz selbst geht hervor
(«vnd sagt man am anfang, do es sich anhuob»), daß der Berichterstatter kein
Augenzeuge gewesen ist. Den Auszug aus den Reutlinger Kollektaneen verdanke ich
der Freundlichkeit des Stadtarchives Überlingen, das mir den Text in einem Brief
vom 27.4.1967 mitteilte.

2 Chronik des Hector Mülich 1348-1487, hrsg. von Fr. Roth, in: Die Chroniken der
schwäbischen Städte. Augsburg, 3. Bd. St. Chr. 22. Bd.), Leipzig 1892, S. 127. -
Der Augsburger Ratsherr Hector Mülich (geb. um 1410) gilt als sorgfältiger
Chronist. Vgl. Fr. Roth in der Einleitung zur Chronik S. xxxi.

3 Die Notiz aus der Mülichschen Chronik faßt die um 1469 geschriebene Chronik
von der Gründung der Stadt Augsburg bis zum Jahre 1469. (Hrsg. von F. Frens-
dorff, in: Die Chroniken der schwäbischen Städte. Augsburg, 1. Bd. [= St. Chr.
4. Bd.], Leipzig 1865, S. 327) zusammen. - Zwischen 1490 und 1500 wurde die
sogenannte Anonyme (Augsburger) Chronik von 991-1483 (hrsg. von Fr. Roth, in : Die
Chroniken der schwäbischen Städte. Augsburg, 3. Bd. [= St. Chr. 22. Bd.], Leipzig

239



Ohne örtliche und zeitliche Einzelheiten melden zu können, beglaubigen
mehrere, in ihrem Wert recht unterschiedliche, Geschichtswerke die

Kinderwallfahrten in diesem Jahre : eine Mainzer Chronik 1, eine Chronik

von Brabant 2, eine Chronik von Flandern 3, eine Chronik von Hessen 4

1892) verfaßt (vgl. zum Abfassungsdatum Fr. Roth in der Einleitung S. 448). Sie

stützt sich bei ihrer Notiz sowohl auf Mülich als auch auf Augsburg, Chronik.
Im Gegensatz zu Mülich, der noch unbestimmt von den «Wunderzeichen» an den
Kindern berichtet hat («man sagt groß wunderzaichen von inen») sieht diese

Chronik die begleitenden Wunder als feststehende Tatsache an, S. 505. - Die in
mehreren Auflagen in Augsburg gedruckt erschienene Chronica NewjManicherley
Hystorien j vnd besondere geschickten / kürtzlich begreyffendj Von dem Jar der
geburt vnsers seligmachers Jesu Christi / Biß in das M. D. vnd. XXVIII. Erlengeret

(Augsburg, bei Philipp Ulhart gedruckt) übernahm diese ganze Notiz wörtlich,

Bl. G iijr-Giijv. - Von dieser Chronik aus drang der Bericht über die
Kinderwallfahrten in Heinrich Forers Chronik (hrsg. von Gustav Scherrer, in:
Kleine Toggenburger Chroniken, St. Gallen 1874, S. 56) und in Fridolin Sichers
Chronik (hrsg. von Ernst Götzinger, in : Mittheilungen zur vaterländischen
Geschichte, hrsg. vom historischen Verein St. Gallen 20 (N. F. 10), St. Gallen 1885,
S. 11) ein; vgl. zu Fridolin Sichers Chronik Emil Egli, Analecta Reformatoria,
Bd. I : Dokumente und Abhandlungen zur Geschichte Zwinglis und seiner Zeit,
Zürich 1899, S. 25 ff., wo Egli im einzelnen nachweist, inwieweit Sicher die
gedruckte Augsburgische Chronik benützt hat. Beide Chronisten, Forer und Sicher,
übernahmen die Notiz wörtlich. - Ebenfalls auf diese weitbekannte gedruckte
Chronik dürfte sich Sebastian Franck, Chronica, Zeytbûch vnd geschychtbibel von
anbegyn biß inn diß gegenwertig M. D. xxxj. jar von Sebastian Franck, Straßburg

1531, Bl. 209v stützen. Johannes Stumpf legte sich zur Schweizerchronik
Heinrich Brennwalds (hrsg. von Rudolf Luginbühl, Quellen zur Schweizer
Geschichte, N. F. I. Abt.: Chroniken, Bd. II, Basel 1910, S. 184) Ergänzungen an.
Auf einem Zwischenblättchen vermerkt er einen Zusatz, der sich fast wörtlich
mit der Franckschen Notiz deckt, allein er präzisiert, daß sich die Kinder nach
St. Michael «in Normandy» begeben hätten. Wahrscheinlich diente Stumpf die
Chronik Francks als Vorlage, da er dieses Werk vorzüglich kannte (vgl. Hans
Müller in der Einleitung zu Johannes Stumpfs Schweizer- und Reformationschronik,

I. Teil. Hrsg. von E. Gagliardi t, H. Müller und F. Büsser, Quellen zur
Schweizer Geschichte, N. F. I. Abt.: Chroniken, Bd. V, Basel 1952, S. xix).

1 Chronici Moguntini Miscelli Fragmenta collecta, 1329-1501, in: Heinricus de
Diessenhofen und andere Geschichtsquellen Deutschlands im späteren Mittelalter

Fontes rerum Germanicarum IV), Stuttgart 1868, S. 388.
2 Brabandsche Kronijk, in: Chroniques de Brabant et de Flandre, publiées par

Charles Piot, Brüssel 1879, S. 59.
3 Commentarii sive Annales rerum Flandricarum. Libri septendeeim Autore Jacobo

Meyero Battolano, Antwerpen 1561, Liber XVI, f. 321v.
4 Hessische Chronik von 1455-60, hrsg. von Franz Joseph Mone, in: Anzeiger für

Kunde der teutschen Vorzeit 4 (1835), Sp. 284 und Landeschronik von Hessen seit

1247, in: Die Chroniken des Wigand Gerstenberger von Frankenberg. Bearb. von
Hermann Diemar Veröff. der Hist. Kommission für Hessen und Waldeck,
I. Bd.), Marburg 1909, S. 299 mit der falschen Jahresangabe 1459. - H. Diemar
(in seinem Kommentar zu Gerstenberger, Chronik S. 299, Anm. 7) schließt aus den

240



sowie der Heidelberger Professor Nikolaus von Wachenheim in seinem

Traktat1 gegen die Kinderwallfahrten, welcher der beste Gewährsmann
dafür ist, daß vom Herbst 1457 bis zum Frühjahr 1458 die Wallfahrtsbewegung

ihren Höhepunkt erreichte.
6. Zum Jahre 1458 berichtet eine belgische Chronik 2 von einem Auszug

von Michaelskindern aus der Stadt Maastricht. Leider nennt sie

weder die Anzahl der Kinder, noch einen genauen Zeitpunkt oder die

eingeschlagene Richtung. Vielleicht wurden von Jugendlichen aus Maastricht

Kinder der Gegend um Dortmund mitgezogen, denn der dortige
Ratsherr Johann Kerkhörde3 spricht von Kinderwallfahrten um «Philippi
et Jacobi» (1. Mai 1458). Seine kurze Notiz kann sich selbstverständlich
auch auf die Ereignisse um Maastricht oder auf andere Wallfahrten
beziehen. Ein sicheres Urteil ist bei der Kürze der Schilderung nicht zu

gewinnen.

Angaben der hessischen Chroniken, daß in Hessen 1457 Kinderzüge stattgefunden
haben; dabei verkennt er jedoch den Charakter der chronikalischen Notizen, die
nur allgemein, ohne einen Ort des Durch- oder Auszuges zu melden, von den
Kinderzügen berichten. Wenn eine Landes- oder Stadtchronik Kinderzüge
berichtet, heißt das noch nicht, daß in diesem Gebiet auch tatsächlich Kinderwallfahrten

stattgefunden haben. Im einzelnen ist nur die Wallfahrt aus dem
rheinhessischen Bad Kreuznach (vgl. oben S. 236 f.) bekannt.

1 f. 207r; zu diesem Traktat vgl. unten S. 290 ff.
2 Magnum Chronicon Belgicum, in: Rerum Germanicarum veteres scriptores VI,

Editio tertia, ed. B. Gotthelf Struve, Regensburg 1726, S. 408 f. - Ottokar
Lorenz, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter seit der Mitte des
dreizehnten Jahrhunderts II, Berlin 1887, S. 49 möchte nicht mit Sicherheit
behaupten, daß der Verfasser (oder Kompilator) der Belgischen Chronik den
Bericht selbst abgefaßt hat, sondern er zieht den Schluß: «Ich schliesse daraus (aus
der Verwendung einer schriftlichen Quelle für die Jahre 1450-60), dass unser
Compilator zu der Zeit, wo er die Kinderprozessionen in Mastricht zu sehen
Gelegenheit fand... selbst noch in sehr jungen Jahren gestanden habe» (S. 50).
Selbst wenn der Bericht über die Kinderwallfahrten entlehnt sein sollte, so ändert
dies doch nichts daran, daß er mittelbar auf einen Augenzeugenbericht zurückgeht.

3 Chronik des Johann Kerkhörde von 1405-1465, hrsg. von J. Franck und J. Hansen,
in: Die Chroniken der westfälischen und niederrheinischen Städte. 1. Bd.,
Dortmund, Neuß St. Chr. 20. Bd.), Leipzig 1887, S. 136: «Op Philippi et Jacobi etc.
Nu gengen vele kindere an groten hopen mit karmen to St. Michele; dit was seer
vrombt dink», «karmen» heißt nach J. und W. Grimm, Deutsches Wörterbuch,
Bd. 5, Sp. 218 «wehklagen, jammern», eine solche Erklärung ist jedoch gemäß
dem positiven Schluß Kerkhördes unwahrscheinlich; deshalb dürfte das Wort
von lat. «carmen» abgeleitet sein und dann sinnvollerweise heißen, daß die Kinder
unter Gesang ihres Weges zogen, vgl. dazu M. Lexer, Mittelhochdeutsches Wörterbuch,

Bd. I, Sp. 1520. Zur Charakterisierung des Chronisten sagt J. Hansen (in
der Einleitung zur Chronik, S. 13) : «... seiner Erzählung ist stets der Stempel der
Unmittelbarkeit und Zuverlässigkeit deutlich aufgedrückt».

241

16



Aus Aachen wird für das Frühjahr 1457 ein im Zusammenhang mit
Kinderwallfahrten geschehenes Wunder gemeldet '. Sofern diesem
Wunderbericht eine historische Wurzel zugrunde liegt, ist es am wahrscheinlichsten,

daß sich Aachener Wallfahrten in unmittelbarer zeitlicher Nähe

zu denen von Maastricht zugetragen haben, was - im Zusammenhang
mit Kerkhördes Bericht - am ehesten in der ersten Jahreshälfte 1458

der Fall gewesen sein könnte.
Genauso zweifelhaft ist es, ob die aus Frankfurt und Würzburg

geschilderten Gegebenheiten in Zusammenhang mit der Kinderwallfahrt
von Maastricht zu sehen sind. Am 18. Juli 1458 marschierten 1100 Knaben

durch Frankfurt, denen die Stadt nur widerstrebend die Tore öffnete.
Es wurde den Kindern verboten, in einer großen Schar beisammen zu
bleiben. Sie sollten sich an verschiedenen Orten innerhalb der Stadt
lagern 2. Mit den durch Frankfurt ziehenden Kindern haben sicherlich
die 25 Knaben zu tun, die am 26. Juli nach Würzburg kamen und dort
mehr als 300 Kinder dazu veranlaßten, sich ihnen auf ihrer Reise zum
Mont-Saint-Michel anzuschließen 3.

7. Scheinbar ohne jeden äußeren Anlaß, sondern «ausz sunder an-
regung»4 des Heiligen Geistes zogen im Jahre 1458 mehr als hundert

1 Histoire générale de l'abbaye du Mont-St-Michel au péril de la mer par Dom Jean
Huynes. Publiée par E. de Robillard de Beaurcpaire, Bd. I, Rouen 1872, S. 124—

127. Über den Verfasser vgl. F. Vandenbroucke, Dom Jean Huynes et Dom
Thomas Le Roy, historiens mauristes du Mont-Saint-Michel, in: Millénaire
monastique du Mont Saint-Michel II, Paris 1967, S. 155-167. Zur Sache vgl.
unten S. 294 f.

2 Herp, Collectanea S. 59; die Jahresangabe 1450 wird durch einen Eintrag in das
Frankfurter Bürgermeister-Buch widerlegt und richtig gestellt; dort heißt es zum
Jahre 1458: «feria tercia post div. apost. (18. Juli): Item die Michclskinde nit
inlaißen, man habe dann sie und die weide besehen und sollen nit an einem ende
ligen» (zitiert von R. Froning im Kommentar zu Herp, Collectanea S. 60). Diese
Schrift erschien auch in deutscher Sprache : Peter Herps Prediger-Ordens Frankfurter

Dominicaner-Chronic, jetzo erst Im Teutschen mitgetheilt, Frankfurt am
Main o. J. (ca. 1735), die Kinderwallfahrtsnotiz findet sich auf S. 19.

3 Die Rats-Chronik der Stadt Würzburg, eingeleitet und hrsg. von Wilhelm Engel
Quellen und Forschungen zur Geschichte des Bistums und Hochstifts Würzburg,

Bd. II), Würzburg 1950, S. 20.
4 Der Bericht über die Kinderwallfahrt aus Schwäbisch-Hall findet sich bei zwei

Haller Chronisten des 16. Jhs. bei dem evangelischen Johann Herolt und dem
katholischen Georg Widman. Beide bringen die zitierte Wendung, ansonsten
zeigen sich in der Darstellung Abweichungen, zumal der Text in den einzelnen
Handschriften der Chroniken mit schwerwiegenden Varianten überliefert ist und
teilweise ganz fehlt. Johann Herolts Chronica, in: Geschichtsquellen der Stadt
Hall, I. Bd., bearb. von Christian Kolb Württembergische Geschichtsquellen,
I. Bd.), Stuttgart 1894, S. 161 und Widmans Chronica, in: Geschichtsquellen der

242



Knaben von Schwäbisch-Hall aus1. Diese Stadt war dem Erzengel
Michael in besonderer Weise verbunden, erzählt doch die Legende, daß

er einen Drachen getötet habe, der die für die Stadt lebensnotwendigen
Salzquellen zum Versiegen gebracht hatte. Deshalb galt der Erzengel
als Beschützer des Salzbrunnens 2. Die größte Kirche in Schwäbisch-Hall

war ihm geweiht. Noch ein anderer Umstand ist für die Haller Kinderfahrt

bedeutend. In der Salzstadt wurde alljährlich zu Pfingsten das

große Fest der Salzsieder mit Tanz und Umzug gefeiert3 ; außerdem fiel
der «donderstag nach dem pfmgsttag» (25. Mai 1458) auf den Tag des

Festes des heiligen Urban, der wohl in Schwäbisch-Hall (wie im übrigen
Württemberg) besondere Kinderfeiern mit sich gebracht haben wird.
Diese Umstände haben die günstigen äußeren Bedingungen für den Auszug

geschaffen, da in diesen Tagen wohl ohnehin eine größere Kinderschar

versammelt war und der Erzengel als Beschützer der Salzquellen
und damit des Wohlstandes der Reichsstadt im Mittelpunkt der
Verehrung stand. Der Wunsch zum Aufbruch stieß auf den verständlichen
Widerstand der Eltern. Die Kinder hielten ihnen aber entgegen, daß sie

einer Eingebung des Heiligen Geistes folgen müßten. Erst auf Grund dieser

Motivierung ließ man die Kinder ziehen, nicht ohne ihnen vorher den

Stadt Hall, II. Bd., bearb. von Christian Kolb Württembergische Geschichtsquellen,

VI. Bd.), Stuttgart 1904, S. 223 f. - Christian Kolb hat im Kommentar
zu Widman, Chronik S. 224 überzeugend dargelegt, daß die Fassung bei Widman
am ehesten Anspruch auf historische Zuverlässigkeit erheben kann. Der Text bei
Herolt ist aus konfessionellen Gründen gekürzt, so daß bei ihm unter anderem
die Schilderung von der glücklichen Heimkehr fehlt. H. Haupt, Geschichte, S. 674
vermutet zu Recht, daß sich G. Widman auf eine schriftliche Quelle des 15.
Jahrhunderts stützt. Die detaillierte Schilderung des Auszuges läßt den bindenden
Schluß auf die Annahme eines heute verlorenen Quellenstückes zu. Dem Charakter
des Textes nach, könnte es eine Ratsbucheintragung gewesen sein.
Vgl. über die Wallfahrt aus Schwäbisch-Hall: Martin Crusius, Annales Suevici
sive Chronica rerum gestarum antiquissimae et inclytae Suevicae gentis, Pars III,
Frankfurt 1596, S. 405, wo Herolts Bericht ausgezogen wird; Christoph Friedrich

von Stalin, Wirtembergische Geschichte, Dritter Theil, Schwaben und
Südfranken, Schluß des Mittelalters 1269-1496, Stuttgart 1856, S. 748; F. Keidel,
Kinderwallfahrt; Gertrud Rücklin-Teuscher, Religiöses Volksleben des
ausgehenden Mittelalters in den Reichsstädten Hall und Heilbronn Historische
Studien, Heft 226), Berlin 1933, S. 122f.; Franz-Kuno Ingelfinger, Die
religiöskirchlichen Verhältnisse im heutigen Württemberg am Vorabend der Reformation,

Phil. Diss. Tübingen, Stuttgart o. J. (1939), S. 159.
G. Rücklin-Teuscher, Volksleben, S. 122. Über die Michaelsverehrung in
Schwäbisch-Hall ist kaum etwas bekannt.
Württembergisches Städtebuch, hrsg. von Erich Keyser Deutsches Städtebuch.
Handbuch städtischer Geschichte Bd. IV, Südwest-Deutschland, Zweites Land
Baden-Württemberg, Teilband Württemberg), Stuttgart 1962, S. 210.

243



Schulmeister als Begleitperson und einen Esel mitgegeben zu haben.
Nach dem Zeugnis des im 16. Jahrhundert schreibenden Chronisten
Widman, das anzuzweifeln kein Grund besteht, kamen «alle unverletzt,
mit einem schonen ablasbrieff... frisch und gesund haim» 1. Außerdem
brachten die Kinder eine Beschreibung des Mont-Saint-Michel sowie

einen Wallfahrtsbericht von ihrer weiten Reise mit.
Eine Chronik der unweit von Schwäbisch-Hall gelegenen Stadt

Ellwangen berichtet ohne nähere Zeitangabe zum Jahre 1458, daß 400,

ungefähr achtjährige Knaben zum Michaelsberg gepilgert seien und
dort Gott dem Herrn sowie dem heiligen Michael ihre Gebete
dargebracht hätten 2. Es ist nicht sicher, ob dieser Bericht aus Schwaben mit
den Haller Ereignissen in Zusammenhang steht, denn für das Jahr 1458

sind aus der weiteren Umgebung von Ellwangen andere Aufbrüche von
Kindern bekannt.

8. In diesem Jahr zogen Kinder aus dem südlichen Deutschland durch
die Schweizer Städte Schaffhausen, Solothurn, Biel, Bern und Fribourg.

In Schaffhausen weist die Stadtrechnung 3 21 Rechnungsposten auf,

1 Widman, Chronik S. 224.
2 Chronicon Elwacense, ed. Georg Heinrich Pertz, in: MGSS X, Hannover 1852,

S. 48. In deutscher Übersetzung: F. Falk, Kinderwallfahrt, S. 199.
3 Schaffhausen, Stadtarchiv, Schaffhauser Stadtrechnung 1456/57 A<(usgaben^, l.Teil

(Signatur: A II, 117. Bd.). S. 124: «Geschenck sant michels kindan. - Item ij S
vnserin kindan giengan vß in inventione cruzis im meyen (3. Mai). - Item iij ß

vmm visch dem mergerler nam sin dochter. - Item iij ß vmm vj köpf win haffen
gießer. - Item ij ß vmm ij köpf win aim zum rüden. - Item j ß iiij heller vmm
ij köpf der sendleran. - Item iiij ß vmm viii köpf fren (Verena) schärly. - Item
x ß x heller hainrich merckly vmm xxiij S flaisch. - Item viij ß vmm visch
ysselin, nam lux. - Item j ß vmm ij U ziger mathias sissach. - Item iij ß vmm
schmalz vnd primel lux. - Item xiij ß iiij heller vmm x köpf schürrer. - Item ij ß

iiij heller vmm schmalz vnd primel. - Item viij ß viij heller vmm flaisch hainrich
merckly. - Item vj ß viij heller vmm x köpf win schürrer grüny - Item j U

xiiij ß vmm lj köpf win schnurer rotwil (sc. den Kindern von Rottweil). -
Item ij S verzartt hagman als er vnßern kindan nach raitt biß zun ainsidlen
(Maria Einsiedeln). - Item xvij ß mergerler vmm fisch den von rotwill. - Item
viiij ß erhart grießanberg verzarrt och hagman. - Item vj ß murer pfister vmm
vj köpf rottwill. - Item v ß vmm smalz, muß vnd ziger. - Item xvj denarc
vmm primel werly müller. - Summa viiij 'S xvij ß».

Dieser Eintrag über die Ausgaben, die dem Schaffhauser Rat aus der
Unterstützung der Kinder erwuchsen, befindet sich in der auf die Jahre 1456/57
datierten Stadtrechnung. Aus dem Jahre 1458 fehlen jegliche Rechnungsbelege.
Innerhalb des Jahres läßt sich die Aufstellung hinsichtlich des terminus post
quem datieren. Der erste Eintrag wurde am dritten Mai gemacht und beweist
einen Fortzug von Schaffhauser Kindern. Die übrigen 20 Rechnungseinträge
erfolgten danach, über welchen Zeitraum sie sich erstrecken, läßt sich nicht sagen.
Vermutlich ist das ganze Blatt auf das Jahr 1458 zu datieren, denn noch im

244



die Ausgaben des Rates an Michaelskinder belegen. Was läßt sich aus
ihnen ersehen? Jede einzelne Aufstellung gilt für die Ausgabe eines

Händlers, die er im Zusammenhang mit der Verköstigung von Kindern
hatte und vom Rat zurückbekam. Die Stadtobrigkeit wies also
Lebensmittelverkäufer an, den Kindern Nahrungsmittel zu geben und vergütete
dann die Kosten. Leider sind die einzelnen Ausgabe- bzw. Vergütungstage
nicht vermerkt, aber trotzdem läßt sich sicher sagen, daß mehrere Gruppen

von Kindern an verschiedenen Tagen durch Schaffhausen kamen.
Denn einige Händler werden mehrmals mit demselben Nahrungsmittel
genannt, was dann nur heißen kann, daß sie an verschiedenen Tagen
Geldmittel aus der Stadtkasse empfingen. Die Kinder wurden in Schaffhausen

mit Fleisch, Schmalz, Fisch, Käse, Wein und anderem versorgt.
Am meisten Geld wurde für Wein ausgegeben 1. Den Anfang Mai von
Schaffhausen selbst fortziehenden Kindern gab der Rat zwei Pfund für
ihre Reisekasse mit und denselben Betrag legte er für die Kosten eines

Begleiters bis Einsiedeln aus 2. Von Schaffhausen aus schlugen nicht alle
Kinder denselben Weg ein. Ein Teil marschierte über Einsiedeln, wie
der genannte Eintrag beweist und ein anderer Teil zog über Solothurn
und Biel.

Aus den Rechnungen 3 dieser beiden Städte geht hervor, daß die
Kinder zum Mont-Saint-Michel von Solothurn über Biel zogen, also
marschierten die Kinder (wie schon im Vorjahr) nach Süden, wenn sie in
die Normandie gelangen wollten. Die den Rechnungsposten beigefügten

Monat Mai sind in Solothurn und Biel Kinderzüge feststellbar, die aus dem
Norden kamen. Die Kinder lassen sich auf ihrem Marsch von Schaffhausen über
Solothurn nach Biel verfolgen und es ist sehr wahrscheinlich, daß es sich um
dieselben Kinder handelte. Eine Datierung auf das Jahr 1457 hat die Schwierigkeit,

daß dies der erste Beleg für Kinderwallfahrten in diesem Gebiet wäre und
es keinen Erklärungsgrund für ihr Auftreten gäbe; außerdem ist nicht ersichtlich,
warum die anderen Quellen von den Zügen des Jahres 1457 schweigen sollten.
Setzt man das Rechnungsblatt in das Jahr 1457, so hätte man mit mehreren,
von einander völlig unabhängig vor sich gehenden Wallfahrtszügen zu rechnen,
was jedoch äußerst unwahrscheinlich ist.
Vgl. dazu unten S. 255, Anm. 2.
Mit insgesamt vier Pfund unterstützte der Rat die Kinder aus der eigenen Stadt,
nur wenig mehr wandte er für die Verpflegung der durchziehenden Wallfahrer auf
(5 Pfund, 17 Schilling).
Solothurn, Säckelmeisterrechnung, gedruckt in : Hans Morgenthaler, Zur Kinderfahrt

von 1458, in: Anzeiger für Schweizerische Geschichte, 51. Jg., N. F. Bd. 18

(1920) S. 30 f. und Biel, Stadtrechnung, gedruckt in: Heinrich Türler, Die
Kinderfahrt von 1458, in: Anzeiger für Schweizerische Geschichte, N. F. 8. Bd.
(1898) S. 48.

245



Daten lassen es als sicher erscheinen, daß in Schaffhausen, Solothurn und
Biel dieselben Kinder verköstigt wurden. In beiden Städten wurden die

Kinder vorwiegend mit Brot und Wein versorgt. Vom 11. bis zum 27. Mai
kamen sieben Züge durch Solothurn und Biel, die zum Michaelsberg wollten.

Das letzte Mal kamen im August 1458 zwei Kinderscharen durch
Biel, nach dem 24. August 1458 hören die Ausgaben der Stadt für die

jugendlichen Wallfahrer auf. Es ist anzunehmen, daß fernerhin kein Zug
mehr durch eine dieser Städte kam. Die Angaben der Solothurner
Säckelmeisterrechnung machen es wahrscheinlich, daß die Stadt zwischen Mai
und August 1458 mehrmals von zurückkehrenden Kindern berührt
wurde. Auf alle Fälle wird deutlich, daß in dieser Zeit eine stattliche
Anzahl von Wallfahrern die großzügige Unterstützung der Stadt
Solothurn genoß.

In Bern stellte der Vogt der Elendenherberge, das Ratsmitglied Hans

Fränkli, eine Rechnung über die Ausgaben des mildtätigen Institutes
aus 1. Aus ihr geht hervor, daß Michaelskinder sowohl auf der Hin- als

auch auf der Rückreise (wohl in der Herberge selbst) mit Brot, Wein,
Fleisch, Käse und Butter versorgt wurden. Ein Knabe wurde krank, als

er «zu sant Michel wolt». Während fünf Wochen pflegte man ihn in der

Krankenanstalt. Die Höhe der Ausgaben, die Fränkli zur Unterstützung
der Kinder notierte, entspricht ungefähr der der anderen Städte, es ist
also durchaus wahrscheinlich, daß die meisten Kinder über Bern zogen.

Zwischen Januar und Juni 1458 kamen mehrmals Kinderscharen durch

Fribourg, wie schon im Vorjahr wurden die Pilger freundlich empfangen.
Die Stadtrechnung 2 weist einen Ausgabeposten für ein Fahnentuch auf
sowie einen weiteren, der die Bezahlung für die Bemalung dieses Tuches

erweist. Den Kindern wurde also von der Stadt eine bemalte Fahne

geschenkt. Mehrere Gruppen aus Niederbaden, Württemberg, Ulm und
anderen Gegenden wurden im besagten Zeitraum von der Stadt mit
Brot, Wein und Quark versorgt. Interessant ist der Zusatz, daß sie

«diligentement examinees» waren. Der Rat hat also vorher überprüft,
ob es den Kindern Ernst mit ihrem Vorhaben war und ob sich nicht
Abenteurer und liederliche Gesellen unter sie gemischt haben könnten.

1 Bern, Vogtrechnung, gedruckt in: Hans Morgenthaler, Zur Kinderfahrt von
1458, in: Anzeiger für Schweizerische Geschichte, 51. Jg., N. F. Bd. 18 (1920)
S. 218 (Nachtrag zu Solothurn, Säckelmeisterrechnung, s. vorangehende Anm.). Vgl.
Hans Morgenthaler, Geschichte des Burgerspitals der Stadt Bern, Bern 1945,
S. 37, 45, 47; R. Pfister, Kirchengeschichte, S. 384.

2 Fribourg, Stadtrechnung, n° 111, f. 8v und lOv (der Text oben S. 235, Anm. 2).

246



Die Stadt wollte keine Unwürdigen unterstützen. Vergleicht man die
Ausgaben der Schweizer Städte - und unter der Voraussetzung, daß alle
ungefähr die gleiche Anzahl von Kindern unterstützten - so ist
festzustellen, daß sich der Rat von Solothurn am freigiebigsten zeigte. Die
Quellen geben - außer in Schaffhausen - keine Auskunft darüber, ob sich
in den oben genannten Städten einheimische Kinder den Wallfahrern
angeschlossen haben. Belegt ist das Auftreten von Michaelskindern auf
Schweizer Boden noch in der Umgebung Neuenbürgs. Eine unbekannte
Quelle, die sich in einer Handschrift des Basler Chronisten Konrad
Schnitt (gest. 1541) erhalten hat, sagt, unter der sicherlich falschen

Jahreszahl «1449» 1 folgendes: «In dem sumer erhüb sich zu Murten, zu

Erlach, Nüwenburg und zer Landeren (Le Landeron am Bielersee), und
daselbens umb, ein geselschafft von jungen knaben und zoch durch
Franckreich in Normandi zu Sant Michel». Wahrscheinlich hängt dieser
Aufbruch von Knaben mit dem oben geschilderten Wallfahrtszug
Schaffhausen - Solothurn - Biel - Bern - Fribourg zusammen und wurde
von ihm veranlaßt.

9. Im Jahre 1459 ist nur mehr ein einziger Zug von Michaelskindern
bekannt. Wallfahrende Kinder kamen von Passau und Deggendorf aus
am 1. April 1459 nach Regensburg 2. Gerade an diesem Tag (Sonntag

1 Schnitt, Zusätze S. 300. Die Jahresangabe «1449» wird schon von A. Bernoulli
(im Kommentar zur Stelle, S. 300, Anm. 5) als «sehr fraglich» bezeichnet. Die
Wallfahrten in der näheren Umgebung des genannten Gebietes veranlassen dazu,
die Notiz in das Jahr 1458 zu setzen.

2 Der Bericht über die Begebenheiten in Regensburg stammt aus: Der
Regensburgischen Chronik dritter Band aus der Urquelle der königlichen Archive und
Registraturen zu Regensburg, bearb. von Carl Theodor Gemeiner, Regensburg
1821, S. 302 f. An dieser Stelle gibt Gemeiner einen Abschnitt aus dem
Regensburgischen Ratsbuch in modernisierter Sprache wieder. Laut einer freundlichen
Mitteilung der Staatlichen Bibliothek Regensburg vom 4. April 1967 sind sämtliche

Ratsbücher der Reichsstadt Regensburg, darunter auch die von Gemeiner
zitierten Bände, in der ersten Hälfte des 19. Jhs. verloren gegangen. Weder im
Staatsarchiv Regensburg, noch im Staatsarchiv Amberg, noch im bayerischen
Hauptstaatsarchiv München befinden sich irgendwelche Überreste; deshalb muß
Gemeiners unzulänglicher Abdruck als Quellenbasis zugrunde gelegt werden. -
Das Ratsprotokoll drückt sich nicht klar darüber aus, ob die Knaben aus Passau
und Deggendorf auszogen, oder schon von weiter her kamen. In diesem Fall
würden die Kinder aus österreichischem oder böhmischem Gebiet stammen.
Sigmund Riezler, Geschichte Baierns, III. Bd., Gotha 1889, S. 810 läßt die
Kinder aus diesen beiden Orten ausziehen. Das Ratsprotokoll spricht von «8
knaben», was schon Gemeiner als zu niedrig erschien. Regensburg wurde vielleicht
schon früher von Kinderwallfahrten berührt, denn der Verfasser meldet einerseits,
daß Kinder ihre Fahnen in Regensburg deponiert hätten und andererseits weiß er
sich über das Wallfahrtsziel und den Ablauf der Wallfahrt genauer unterrichtet.

247



Quasimodogeniti) wurde in der Reichsstadt die Kirchweih von St. Peter
gefeiert1, was einen günstigen Umstand für den Entschluß von mehr als

sechzig einheimischen Knaben abgab, sich den Durchziehenden
anzuschließen. Die Regensburger Kinder baten den Rat um Unterstützung
bei ihrem Vorhaben. Die weltliche Obrigkeit konnte sich dazu nicht
ohne weiteres entschließen, sondern bat die Geistlichkeit um Rat, wie
sie sich in dieser Angelegenheit verhalten sollte. Die Folge war, daß die
Knaben zum Bischofssitz geschickt wurden, wo ihnen der Weihbischof 2

eine Predigt hielt. Der Geistliche erklärte den Jugendlichen, daß diese

Wallfahrt unerlaubt sei. Außerdem hätten sie ein kirchliches Gebot

übertreten, weil sie ohne Erlaubnis der Kirche ein Kruzifix auf ihrer
Fahne abgebildet hätten 3. Sollten sie trotzdem auf ihrem Vorhaben
bestehen, so würden sie den kirchlichen Bann auf sich ziehen. Die weltliche

Behörde schloß sich der Meinung des Weihbischofs an und bedrohte
die Widerspenstigen mit Prangerstrafe und ewigem Verbot der Stadt.
Außerdem nahm der Rat den Kindern die Sammelbüchsen mit dem von
ihnen erbettelten Gelde ab. Dieses harte Vorgehen fruchtete anscheinend
bei den Regensburger Knaben, so daß sie von ihrem Vorhaben Abstand
nahmen. Einige Knaben, vermutlich die Auswärtigen, zogen jedoch weiter
und dürften Jugendliche aus Eichstätt zum Auszug veranlaßt haben.

Der Nürnberger Hartmann Schedel besuchte im Jahre 1485 die
bayerische Bischofsstadt Eichstätt, wo er in der Kathedrale eine Inschrift
fand, die er in eines seiner Sammelbücher übertrug:

«Vota puerorum mons quos garganus altus
Ex Eystet voluit michaelem visere diuum
Ornauit aram, ara ornentur ut ipsi.

1459

Vnus marscalcus de papenheim eorum
ductor fuit ut pictura ostendit» 4.

Regensburg, Chronik S. 302. Erstmals wurde im Jahre 1458 am Sonntag
Quasimodogeniti Kirchweih gefeiert (a. a. O. S. 278 f.).
Das Bischofsamt wurde zu dieser Zeit von Rupert von Moosbach während einer
Vakanz des Ordinariats verwaltet, Series episcoporum ecclesiae catholicae, quot-
quot innotuerunt a beato Petro Apostolo, ed. P. Pius Gams, OSB, Regensburg
1873, S. 305.
Eine diesbezügliche kirchenrechtliche Bestimmung ließ sich nicht nachweisen.
München, Bayer. Staatsbibl. Clm. 443, f. 136r. Einen nicht ganz genauen Abdruck
des Textes gibt W. Wattenbach, Michel, Sp. 166. - Obwohl als Ziel der Wallfahrt

der «mons Garganus» (also das Michaelsheiligtum in Apulien) angegeben
wird, kann doch kein Zweifel darüber bestehen, daß auch diese Wallfahrt zum

248



Danach zogen aus Eichstätt unter der Führung eines Pappenheimers x

Knaben zum Michaelsheiligtum. Beachtenswert ist dabei, daß der als

Beschützer und Führer mitgezogene von Pappenheim sicherlich ein
bischöflicher Beamter war, der die Reise kaum ohne Wissen und Billigung
seines kirchlichen Vorgesetzten unternommen haben wird. In Eichstätt

stand also die Kirche den Kinderwallfahrten wesentlich freundlicher

gegenüber als in Regensburg, woraus zu schließen ist, daß es in
der Kirche keine einheitliche Auffassung über die Erlaubtheit oder
Unerlaubtheit der Kinderwallfahrt gab 2.

Weiter ist über das Auftreten von Michaelskindern im Jahre 1459

nichts bekannt. Ja, die Kinderwallfahrten scheinen mit diesem Jahr 3

überhaupt aufgehört zu haben.
Zusammenfassend ist zu sagen, daß sich die Kinderwallfahrten in

einem Zeitraum von wenigen Jahren abspielten. Nach nicht sicher

belegbaren Anfängen im Jahre 1456 erreicht die Wallfahrtsbewegung in der

französischen Heiligtum führte, da zu dieser Zeit der Mont-Saint-Michel auch
Garganus genannt werden konnte. Vgl. H. Haupt, Geschichte, S. 673 sowie unten
S. 257 ff.
Vielleicht handelt es sich bei diesem Pappenheimer um Bernhard L, Domherr zu
Eichstätt; vgl. Haupt Graf zu Pappenheim, Versuch einer Geschichte der frühen
Pappenheimer Marschälle vom XII. bis zum XVI. Jahrhundert Beiträge zur
deutschen Familiengeschichte, Nr. 6, Bd. II), Würzburg 1927, S. 87. Hartmann
Schedel gibt den Ort der Inschrift folgendermaßen an: «In episcopatu et cathedrali

ecclesia in altari puerorum haec scripta dc peregrinacione puerorum
continentur» (Schedel, Sammelbuch f. 136r). Möglicherweise handelt es sich hierbei
um einen Altar in der Michaelskapelle vom Südturm des Domes; vgl. zur Kapelle:
Die Kunstdenkmäler von Bayern. Mittelfranken, Bd. I, Stadt Eichstätt, bearb.
von Felix Mader, München 1924, S. 63.

Vgl. unten S. 281 ff.
Johann Turmair's genannt Aventinus Bayerische Chronik, hrsg. von Matthias von
Lexer, II. Bd. Johann Turmair's genannt Aventinus Sämmtliche Werke, hrsg.
von der königl. Akademie der Wissenschaften, 5. Bd.), München 1886, S. 600
berichtet von Kinderwallfahrten im Jahre 1462. Diese Zeitangabe kann keinen
Anspruch auf Glaubwürdigkeit erheben, zumal Aventin kein Zeitgenosse war. -
Vielleicht stützt sich u. a. auf Aventin Friedrich Roth, Augsburg's
Reformationsgeschichte 1517-1527, München 1881, S. 41, der die Kinderwallfahrten als
Beispiel «religiöse(n) Eifer(s)» heranzog, ohne jedoch eine einzige Quelle für seine

Behauptung zu nennen, daß diese Bewegung 1462 stattgefunden habe. F. Keidel,
Kinderwallfahrt, S. 269 führt fälschlicherweise die Notiz Roths als Beleg für
einen Auszug von Michaelskindern aus Augsburg an. Für einen späteren
Zeitpunkt nennen weiterhin Kinderwallfahrten: Joseph Lortz, Die Reformation in
Deutschland, I. Bd., 2. Aufl., Freiburg i. Br. 1941, S. 100 «1475» und mit
derselben Jahresangabe Fritz Schmidt-Clausing, Art. Wallfahrt und Wallfahrtsorte.

Im Katholizismus, in: RGG3 VI (1962) Sp. 1540. Diese Datierung entbehrt
jeder Quellengrundlage.

249



zweiten Jahreshälfte 1457 ihre größte Intensität, die bis zur Mitte des

folgenden Jahres anhält. Daraufhin lassen die Züge nach und hören
schließlich 1459 ganz auf.

Die Wallfahrtsbewegung berührte vor allem das Gebiet der Rheinlande

*. Bedingt durch die Marschrichtung kam es auch in schweizerischen

Ortschaften zu Auszügen von Michaelskindern 2. In Mittel- und
Ostdeutschland hat die Wallfahrtsbewegung nicht um sich gegriffen,
was schon deshalb nicht verwundert, weil in diesen Gebieten die

Verehrung des Erzengels Michael nicht so eine große Bedeutung hat, wie
in den weiter westlich gelegenen Landschaften. Obwohl die Zahl der

Michaelspatrozinien im Verhältnis zu der anderer Heiligen kein genaues,
gleichsam statistisch erhärtetes Bild vom Ausmaß der Michaelsverehrung
widerspiegelt, zeigt sie doch mindestens soviel, daß der Schwerpunkt
der mitteleuropäischen Verehrung des Erzengels im Südwesten Deutschlands

lag. Denn nach Süden und Osten zu nehmen die Patrozinien
Michaels gegenüber denen Marias und anderer Heiligen ab. Sind in
Württemberg nicht einmal doppelt soviel Marien- wie Michaelspatrozinien
für das Mittelalter feststellbar, so ist in Schlesien die Zahl der Marien-

patrozinien mehr als dreimal so hoch 3. Die Konzentration der Michaels-

1 Vgl. auch unten S. 284 f. und S. 291.
2 Die Frage, auf welchen Wegen die Kinder aus den vorher genannten Gebieten

in die Normandie kamen, läßt sich nur annähernd beantworten (s. unten S. 262 f.),
da auffallenderweise französische Quellen kaum etwas von den Kinderwallfahrten
berichten. Eine Rundfrage in mehr als dreißig französischen Archiven und Bibliotheken

blieb erfolglos. In folgenden Städten wurden die Departementarchive
angefragt: Alençon, Amiens, Angers, Arras, Auxerre, Bar-lc-Duc, Beauvais, Belfort,
Besançon, Bourges, Charleville-Mézières, Châlons-sur-Marne, Châteauroux, Ch.au-

mont-en-Bassigny, Dijon, Epinal, Laon, Laval, Le Mans, Lille, Limoges, Mâcon,
Montpellier, Nevers, Rennes, Rouen, Tours, Troyes, Vesoul. Darüber hinaus noch
gesondert die Stadtarchive bzw. Stadtbibliotheken in: Avranches, Lyon, Metz,
Poitiers, Troyes.

3 Nach Ludwig Andreas Veit, Volksfrommes Brauchtum und Kirche im
deutschen Mittelalter. Ein Durchblick, Freiburg i. Br. 1936, S. 32 verteilen sich in
Württemberg die Patrozinien folgendermaßen: Maria 136, Martin 128, Michael 71;
in Schlesien jedoch: Maria 280, Nikolaus 110, Michael 87. Ähnlich war das
Verhältnis in Niedersachsen, wo die Zahl der Michaelspatrozinien von derjenigen
mehrerer Heiliger übertroffen wurde, wie Maria, Martin, Nikolaus u. a., vgl. Die
mittelalterlichen Kirchen- und Altarpatrozinien Niedersachsens, begonnen von
Edgar Hennecke, hrsg. von Hans-Walter Krumwiede Studien zur
Kirchengeschichte Niedersachsens, 11), Göttingen o. J. (1960), im Register. In der Diözese
Sitten wurde Michael von Maria, Antonius, Martin, Mauritius und Nikolaus
überflügelt, Eugen Gruber, Die Stiftungsheiligen der Diözese Sitten im Mittelalter.
Phil. Diss. Freiburg (Schweiz) 1932. Bes. S. 224. Zur Patrozinienfrage vgl. auch:
Heino Pfannenschmid, Germanische Erntefeste im heidnischen und christlichen

250



patrozinien in Südwestdeutschland weist auf die Intensität der
Michaelsverehrung in diesem Gebiet hin, genau in derselben Gegend sind die
meisten Kinderwallfahrtszüge feststellbar. Der Wallfahrtszug des Jahres
1459, welcher die Donau aufwärts führte, ist dem gegenüber von
geringerer Bedeutung. Das Gebiet sowie der Zeitpunkt der Wallfahrten
werden für die Antwort auf die Frage nach den Ursachen der Kinderfahrten

noch im Auge behalten werden müssen.

II. Aussehen und Durchführung der Kinderwallfahrten

Neben den Hinweisen auf Zeit und Ort des Auftretens von Kinderzügen

gehen einige Quellen in ihren Berichten noch weiter und schildern
die äußere Erscheinung der wallfahrenden Kindergruppen sowie andere

Einzelheiten. An erster Stelle stehen die Angaben über das Alter der

Kinder. Es lag den Chronisten daran, die Jugendlichkeit der Wallfahrer

herauszustreichen. Wie es oft dem Stil mittelalterlicher Geschichtswerke

entspricht, hat das Absonderliche und Außergewöhnliche den

Vorrang vor dem Alltäglichen. Indes zeigt der Blick auf die Bedeutung
der Jugendlichen in Politik und Brauchtum, daß die Jugend des Mittelalters

ihre volle Handlungsfreiheit und Verantwortlichkeit in einer

früheren Altersstufe erreichte als heute. Zu einer Wallfahrt gehört stets
ein Wallfahrtsziel. Die Angaben der Quellen spiegeln die Mannigfaltigkeit

wider, mit der eine Wallfahrtsstätte bezeichnet werden konnte.
Zudem lud die außergewöhnliche Lage des Michaelheiligtums auf dem

sich aus dem Meere erhebenden Berge dazu ein, den Zielort verschieden

zu umschreiben. Ob mit den verschiedenen Bezeichnungen tatsächlich
der Mont-Saint-Michel gemeint sei, war strittig, läßt sich aber doch

eindeutig bejahend beantworten. In diesem Zusammenhang ist zu
erläutern, daß der «Umweg» der süddeutschen Kinder über die Schweiz

aus guten Gründen erfolgte. Schließlich soll noch ein Blick auf die
Geschichte des Michaelheiligtums geworfen werden. Unser Einblick in die

Cultus mit besonderer Beziehung auf Niedersachsen. Beiträge zur germanischen
Alterthumskunde und kirchlichen Archäologie, Hannover 1878, S. 445. Die
neueste Literatur ist verzeichnet bei: Gerd Zimmermann, Patrozinienwahl und
Frömmigkeitswandel im Mittelalter, dargestellt an Beispielen aus dem alten
Bistum Würzburg, in: Würzburger Diözesangeschichtsblätter 20 (1958) S. 26-34. —

Im Gegensatz zu den Jakobspatrozinien, wo häufig eine Verbindung mit der
Fernwallfahrt nach Santiago de Compostela besteht, läßt allein das Vorkommen eines

Michaelspatroziniums nicht auf eine Beziehung zum Mont-Saint-Michel schließen.

251



Geschehnisse auf Mont-Saint-Michel zur Zeit der Kinderwallfahrten
beruht leider nur auf schmaler Quellenbasis, so daß über diesen wichtigen
Teil der Wallfahrt nur wenig gesagt werden kann. Schwierig gestaltet
sich die Untersuchung der Ordnung der Kinderwallfahrten, ihrer Fahnen
und Lieder, da das Vergleichsmaterial fehlt und die Aufarbeitung der

entsprechenden Quellen kaum geleistet ist. Soviel kann jedoch mit
Bestimmtheit gesagt werden, daß die Kinder allgemeine Wallfahrtsbräuche
übernommen haben und daß es durchaus ordentlich und gesittet zuging,
zum mindesten viel weniger turbulent als bei den Zuläufen zum Pauker

von Niklashausen, Hans Böhm 1, oder dem heiligen Blut von Wilsnack 2.

1. Alter und Geschlecht der Wallfahrer

An den Kinderwallfahrten beteiligten sich fast ausschließlich Knaben.
Die lateinischen Quellen sprechen von «pueri», seltener von «iuvenes»

oder «parvuli» 3. Welche Altersstufe ist mit «puer» gemeint? Wenn man
unter «puer» ein bestimmtes Lebensalter und nicht eine soziale Stellung
verstehen will, so hat A. Hofmeister 4 wahrscheinlich gemacht, daß die

«pueritia» in der Regel bis ins vierzehnte Altersjahr gerechnet wird,
sich aber auch bis ins 28. Lebensjahr erstrecken kann. «Parvulus» setzt

er mit «puerulus» gleich und nimmt es als eine Bezeichnung für einen

im Rechtssinne unmündigen Knaben unter 12-14 Jahren s. Die deutschen

1 Die beste Monographie über den Pauker von Niklashausen ist noch immer :

K. A. Barack Hans Böhm und die Wallfahrt nach Niklashausen im Jahre 1476,
ein Vorspiel des großen Bauernkrieges, in: Archiv des hist. Vereines von
Unterfranken und Aschaffenburg, 14. Bd., 3. Heft (1858), S. 1-108.

2 S. Bernhard Stasiewski, Art. Wilsnack, in: RGG3 VI (1962) Sp. 1727 mit
weiterer Literatur.

3 «Iuvenes» hat Chronicon Belgicum S. 408; Tractatus f. 207r u.ö.; Vinzenz von
Aggsbach, S. 339 (s. S. 284, Anm. 2) schreibt von «iuvenes duodecim annorum ad

plus et infra»; Limburg, Chronik S. 115 nennt die Wallfahrer «pusilli». Ein
lateinisches Lied, das die Kinderwallfahrt zum Inhalt hat, bezeichnet die Teilnehmer
unter anderem als «paruuli». (Näheres vgl. unten S. 277, Vers 8).

* Adolf Hofmeister, Puer, Iuvenis, Senex. Zum Verständnis der mittelalterlichen
Altersbezeichnungen, in: Papsttum und Kaisertum. Forschungen zur politischen
Geschichte und Geisteskultur. Paul Kehr zum 65. Geburtstag dargebracht.
Hrsg. von Albert Brackmann, München 1926, S. 287-316, bes. S. 304-307.

5 A. Hofmeister, Puer, S. 305. Anders Du Cange, Glossarium mediae et infimae
latinitatis VI, S. 189: «Hac voce (sc. parvulus) non puerulus, sed puer etiam 14.

vel 15. annorum significatur». Zu «iuvenis» sagt A. Hofmeister, Puer, S. 316:
«Ein iuvenis ist höchstens 49-50 Jahre alt (im engern Sinn mindestens 28 oder
doch 21, doch öfter auch jünger ...)», womit für unseren Zusammenhang nichts
gewonnen ist.

252



Quellen haben gewöhnlich « Knaben», auch «junge Knaben» x kommt vor.
Mit Knaben wird im Mittelhochdeutschen der unverheiratete junge
Bursche sowie der Junggeselle jeglichen Alters bezeichnet2. Die Wendung

«junger Knabe» zeigt denjenigen Sinnzusammenhang an, der uns

am nächsten liegt, wenn wir heute «Knabe» sagen: damit ist eigentlich
noch ein Kind gemeint. Läßt sich so vom Sprachlichen her kein genaues
Bild über das Alter der teilnehmenden Jugendlichen gewinnen, so wird
dieser Mangel dadurch ausgeglichen, daß einzelne Quellen das genaue
Lebensalter angeben. Die unterste Altersgrenze lag danach bei sieben

Jahren, die obere bei 18 Jahren 3. Aus den wechselnden Altersbezeichnungen

und den Altersangaben geht wenigstens soviel hervor, daß zwar
Kinder aller Altersstufen an den Wallfahrten teilgenommen haben, aber

der größte Teil von ihnen um vierzehn Jahre alt gewesen ist.

Wichtiger als die Frage nach dem Alter der Knaben ist die Erörterung,
welche Bedeutung die Kinder dieses Alters in der damaligen Zeit im
Rahmen des Volksganzen gehabt haben.

Für Stadt und Land gilt, daß «einst die jugendlichen Altersklassen
in der Gesamtheit des Volkskörpers rein numerisch einen unverhältnismässig

grossen Platz eingenommen haben. Dem ehemaligen starken
Überwiegen ganz jugendlichen Menschentums steht auf der anderen Seite

die auffällig geringe Zahl älterer Leute von etwa 40 und mehr Jahren
gegenüber. Daher kommt es auch, daß gemeinhin der durchschnittlich
kurze Lebenslauf in ganz anderen Rhythmen als heutzutage sich

bewegte» 4.

Die volkskundliche Forschung der letzten Jahrzehnte - und namentlich
die Arbeiten des unlängst verstorbenen Basler Professors H. G. Wackernagel

- haben erwiesen, daß sich die noch nicht verheirateten jungen Männer,

etwa im Alter von 14-20 Jahren, zu einer enggefügten, soziologisch

abgrenzbaren, Gruppe zusammenschlössen. «Damit bildeten sie (sc. die

Knaben) gesellschaftliche Einheiten, wie Burschenvereine oder
Knabenschaften, die in eigenartiger Selbständigkeit sich vom übrigen gesamten

1 Z. B. Widman, Chronik S. 223; Appenwiler, Chronik S. 330; Würzburg, Chronik
S. 20.

2 Grimm V, Sp. 1312; Schweizerisches Idiotikon III, Sp. 709.
3 Z. B.: Schnitt, Zusätze S. 300: 8-12jährig; Batz, Bericht S. 567: 14 oder 15jährig;

Annales Novesienses Sp. 606: 8-12jährig; Artzt, Chronik S. 147: 10-18jährig;
Köln, Chronik S. 799: 8-12jährig; Mülich, Chronik S. 127: 7-16jährig; Chronicon

Elwacense S. 48 spricht von «pueri octo annorum vel citra vel ultra».
4 Hans GeorgWackernagel, Die Freiheitskämpfe der alten Schweiz in volkskundlicher

Beleuchtung, in : Schweizerisches Archiv für Volkskunde 46 (1950) S. 79.

253



Volkskörper abheben»1. Mit dem Eintritt in den Kreis der

Heiratsfähigen, wofür die Geschlechtsreife Voraussetzung war, galt der

junge Mann als volljährig 2. Bei Burschen und Mädchen ist die

Volljährigkeitsgrenze verschieden angesetzt. Die bäuerlichen Weistümer
kennen in der Regel feste Volljährigkeitstermine, «das alamannische
Recht weist beinahe durchwegs den Termin von 14 Jahren auf, für
die Mädchen bisweilen das zwölfte Jahr»3. Allerdings fällt dennoch

mit der Volljährigkeit das Selbstbestimmungsrecht nicht zusammen, für
die Verheiratung etwa war die elterliche Zustimmung vonnöten 4.

Entscheidend für die Beurteilung der Kinderwallfahrten ist weiter, daß -
namentlich in den bäuerlichen Gebieten - die Arbeitskraft schon mit
sieben Jahren bei Knaben und Mädchen als voll entwickelt galt5, von
diesem Alter an sollten sich die Kinder selbst ernähren können.
Besonders in einer Viehzuchtkultur, wo sich die jungen Menschen als

Hirten verdingen konnten, ist dies leicht verständlich. Dadurch gewannen
die Kinder schon früh eine relative Unabhängigkeit von den Eltern 6.

1 Hans Georg Wackernagel, Die Schlacht bei St. Jakob an der Birs, in : Gedenkbuch

zur Fünfhundertj ahrfeier der Schlacht bei St. Jakob an der Birs vom
26. August 1444, Basel 1944, S. 16. - Ulrich Helfenstein, Beiträge zur
Problematik der Lebensalter in der mittleren Geschichte Wirtschaft, Gesellschaft,
Staat. Zürcher Studien zur allgemeinen Geschichte, 6. Bd.), Zürich 1952, S. 55 f.
dehnt diese Feststellung Wackernagels, die besonders im Hinblick auf die alpen-
ländische Kultur gemacht wurde, allgemein aus: «Aber — und hierin glauben wir
von Wackernagel abweichen zu müssen, der geneigt scheint, den Einbruch der
Jungmannschaft ins politische Leben für ein Spezifikum der früh-schweizerischen
Verhältnisse, oder besser der Gebirgshirtenkulturen zu halten -: analoge
Voraussetzungen bestanden mindestens während der ersten Hälfte des Mittelalters in
ziemlich allen Teilen des Abendlan-(S. 56)des. Überall dieselbe Lockerheit der
staatlichen Institutionen, überall (gleichviel, ob aus germanischer Vorzeit
herrührend oder an römisches Erbgut anknüpfend) eine ähnliche brauchtümliche
Unterlage».

2 Hans Fehr, Die Rechtsstellung der Frau und der Kinder in den Weistümern,
Jena 1912, S. 93; vgl. auch W. H. Ruoff, Die Zürcher Räte als Strafgericht und
ihr Verfahren bei Freveln im 15. und 16. Jahrhundert, Zürich 1941, S. 81 f.

3 H. Fehr, Rechtsstellung, S. 95.
4 A. a. O. S. 97; vgl. zu den Heiraten im jugendlichen Alter Richard Kofbner,

Die Eheauffassung des ausgehenden deutschen Mittelalters, in : Archiv für
Kulturgeschichte 9 (1911) S. 137-152.

5 H. Fehr, Rechtsstellung, S. 91.
6 In den Städten bestanden ähnliche Verhältnisse; vgl. Paul Habermann, Über

die Kinderkreuzzüge, in: Massenwahn in Geschichte und Gegenwart. Ein Tagungs-
beiiclit. Hrsg. von Wilhelm Bitter, Stuttgart 1965, S. 188: «Im ganzen Mittelalter
und selbst noch bis in die Zeit vor etwa hundertfünfzig Jahren stand den jungen
Menschen ein weit geringerer Druck erzieherischer Autoritäten gegenüber als
heute. Im frühesten Lebensalter wurde den Kindern eine weitgehende Handlungs-

254



H. G. Wackernagel und U. Helfenstein haben gezeigt, in welch hohem

Maße Jugendliche - vor allem in Knabenschaften zusammengeschlossen -
auch an bedeutsamen politischen Ereignissen teilgenommen und nicht
selten kriegerische Auseinandersetzungen beeinflußt, verursacht und
entschieden haben 1. Hält man sich die Tatsache vor Augen, daß 14j

ährige Knaben als den älteren Soldaten gleichgestellt in kriegerischen
Auseinandersetzungen der alten Eidgenossenschaft anzutreffen sind,
auch die Auswanderung in fremden Kriegsdienst schon im jugendlichen
Alter anhob 2, so wird man die Beteiligung von Kindern dieses Alters
an friedlichen Wallfahrten nicht mehr als eine so außergewöhnliche
und befremdliche Erscheinung betrachten dürfen.

Von Mädchen ist selten die Rede. Allerdings hebt die Belgische Chronik
ausdrücklich hervor, daß «multa centenaria Juvenum, utriusque sexus»3

mitgezogen seien. Das Regensburger Ratsbuch berichtet von dem
Versuch der «Knaben», auch «Maidle und große Dirn» zum Mitgehen
bewegt zu haben, allerdings wurde nichts daraus, weil man es verhinderte
und «nichts davon hielt» 4. Der Chronist meint weiterhin, Mädchen seien

überhaupt nie zum Mont-Saint-Michel gezogen, was aber sowohl der
oben zitierten Belgischen Chronik als auch der Chronik des Klosters

Kamp widerspricht, die von einem «magnus concursus puerorum et

puellarum 5 berichtet. Nikolaus von Wachenheim wußte anscheinend

von mitziehenden Mädchen, denn er mahnt dazu, «femellae» und auch

«puellae» von der Wallfahrt abzuhalten, «ne contingat eas florem virgini-

freiheit nicht nur zugestanden, sondern auferlegt». Zur Frage der sozialen Schichten,

die an den Zügen teilnahmen, vgl. unten S. 256 f.
1 H. G. Wackernagel, Schlacht; H. G. Wackernagel, Freiheitskämpfe; ders.,

Der Trinkelstierkrieg vom Jahre 1550, in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde
35 (1936) S. 1-22; ders., Die Pfeiferknaben von Boersch 1525, ibid. 38 (1941)
S. 209-218; U. Helfenstein, Beiträge, passim.

2 H. G. Wackernagel, Freiheitskämpfe, S. 81; vgl. Johannes Häne, Die
Kriegsbereitschaft der alten Eidgenossen, in: Schweizer Kriegsgeschichte, Heft 3 (1915)
S. 12 f. Über die Gleichstellung Jugendlicher mit Erwachsenen und die
Altersgrenzen in der Rechtssprechung vgl. auch Meret Zürcher, Die Behandlung
jugendlicher Delinquenten im alten Zürich (1400-1798), Jur. Diss. Zürich, Winterthur

1960, S. 7 ff. Ein Hinweis auf die Reife der Teilnehmer ergibt sich vielleicht
auch aus der Tatsache, daß den Wallfahrern Wein ausgeschenkt wurde (s. z. B.
Fribourg, Stadtrechnung n° 110, f. 31r, vgl. oben S. 235; Schaffhausen, Stadtrechnung

S. 124, vgl. oben S. 245).
3 Chronicon Belgicum S. 408.
4 Regensburg, Chronik S. 303.
5 Chronicon Campeuse S. 391; Meyer, Annales f. 321v bezeichnet die Wallfahrer

als «pueri praecipue».

255



tatis amittere» 1. Sicherlich war die überwiegende Mehrzahl der
Wallfahrer männlichen Geschlechts. Möglicherweise darf man aus den

Erwähnungen von mitziehenden Mädchen ausschließlich im Norden des

von den Kinderwallfahrten berührten Gebietes schließen, daß eben nur
aus diesen Gegenden sich auch Mädchen auf den Weg machten 2.

Bedenkt man die gegenüber heute früheren Volljährigkeitstermine
bei Knaben und Mädchen, so wird man sagen müssen, daß bei der
Teilnahme von Knaben über dem 14. Lebensjahr und bei Mädchen über dem

12. Lebensjahr im Sinne des 15. Jahrhunderts eigentlich nicht mehr von
Kinderwallfahrten gesprochen werden kann.

Außerdem setzten sich die Wallfahrtszüge nicht nur aus Jugendlichen

zusammen, obwohl sie in der Überzahl waren. Erwachsene teilten mit
ihnen die Anstrengungen der Reise. Sie schlössen sich entweder aus

eigenem Antrieb der Wallfahrt an, um dem Erzengel ihre Huldigung
darzubringen, zogen zur Beschützung der Kinder mit, oder ihre Reise

war von schäbigen Motiven begründet: sie hofften die Kinder um ihre
Geld- und Nahrungsmittel zu bringen 3. Es handelte sich also nicht um
ausschließliche Kinderwallfahrten, sondern «vil volcks zoch» 4. Allerdings

scheint die Mehrzahl der Erwachsenen von den Kindern mitgerissen

worden zu sein und nicht umgekehrt5.
Weil die Kinder die Erwachsenen zur Wallfahrt veranlaßten und

außerdem der Großteil der Wallfahrer sich aus Minderjährigen zusammensetzte,

ist es durchaus berechtigt, von Kinderwallfahrten zu sprechen, ja
man könnte die Züge geradezu Knabenwallfahrten nennnen.

Die Kargheit der Quellen läßt keinen Schluß auf die soziologische

Zusammensetzung der Züge zu. Obwohl vorwiegend über die Teilnahme

von Stadtkindern berichtet wird (was mit der Eigenart der Quellen

1 Tractatus, f. 216r; zu den sittlichen Gefahren vgl. auch unten S. 296 f.
2 Vgl. auch Schlitpacher, Nota S. 341, s. unten S. 284, Anm. 2.
3 Vgl. oben S. 234, 244 f.
4 Appenwiler, Chronik S. 330.
5 Chronicon Belgicum S. 409 berichtet von getrennten Zügen der Kinder und

Erwachsenen; Nikolaus von Wachenheim befürchtet, daß nach den vielen Jugendlichen

auch noch Erwachsene die Wallfahrt antreten würden (Tractatus, f. 207r,
dieser Abschnitt findet sich gedruckt in: Franz Falk, Der Heidelberger Rektor

Nicolaus von Wachenheim [1480], in: Römische Quartalschrift 22 [1908]
Geschichte, S. 59); vgl. Wallfahrtslied, f. 112v, 4. Strophe (s. unten S. 277) ;

Köln, Chronik S. 800; Trithemius, Chronicon S. 370. Die seltene Erwähnung von
Erwachsenen kann nicht verwundern, geht es den Darstellern der Kinderwallfahrten

vor allem doch darum, die Besonderheit der Wallfahrt durch die
Teilnahme von Kindern herauszustreichen.

256



zusammenhängt), muß dies nicht den tatsächlichen Gegebenheiten
entsprechen. In kleineren Ortschaften werden sich kaum seltener Kinder
angeschlossen haben, nur fehlt es uns an den Nachrichten. Von zwei
Ausnahmen abgesehen, schweigen sich die Quellen darüber aus, welchen
Standesschichten die Kinder entstammten. Einmal sagt E. Artzt, es

seien «erbar leut kinder vnd auch ettlich edle kinder darunder» 1

gewesen,
und dann spricht Vinzenz von Aggsbach von mehreren hundert Knaben,
«inter quos erant multi pueri divitum» 2. Die Beteiligung von Kindern aus
allen Standesschichten schließt sozial bedingte Ursachen für die Kinder-
wallfahrten aus.

Den nach St. Michel ziehenden Kindern wurde noch im 15.

Jahrhundert eine eigene Bezeichnung beigelegt. Nach dem von ihnen
verehrten Erzengel nannte man sie «Michaelskinder»3 oder «pueri Sancti
Michaelis»4, ähnlich den nach Santiago de Compostela ziehenden

«Jakobspilgern» 5.

2. Wallfahrtsziel

Zuerst müssen wir die Frage klären, ob alle Kinderzüge den Mont-
Saint-Michel anstrebten. Da in einigen Quellen 6 das Ziel mit «Garganus»

1 Artzt, Chronik S. 147.
2 Vinzenz S. 339 (s. unten S. 284, Anm. 2) berichtet davon, daß in einer rheinischen

Stadt mehrere hundert Knaben versammelt seien «inter quos erant multi
pueri divitum». Die Kinder dieser reichen Leute wurden von den Eltern
eingeschüchtert, indem man ihnen androhte, man würde sie nicht unterstützen, falls
sie im Ausland gefangen würden, zudem hätten sie Enterbung zu gewärtigen.
Einige ließen sich dadurch abhalten. Vgl. auch Chronicon Belgicum S. 409.

3 Frankfurt, Bürgermeister-Buch S. 60; Schaffhausen, Stadirechnung S. 124; Aventin,
Chronik S. 600; Solothurn, Säckelmeisterrechnung S. 31 nennt die Kinder auch
«brüder von sant Michel» bzw. «kind von sant Michel», was nicht unbedingt heißen
muß, daß sie sich auf der Rückreise vom Mont-Saint-Michel befunden haben.
Nach W. Mantels, Lied, S. 540 und W. Wattenbachs, Michel, Sp. 164 f.
Vermutung stammt die Bezeichnung «Deutscher Michel» von den Kinderwallfahrten
her; vgl. zu dieser Frage H. Pfannenschmid, Erntefeste, S. 456 f. ; L. A. Veit,
Brauchtum, S. 54 sowie Herbert Meyer, Die rote Fahne, in: ZRG Germ. Abt.
50 (1930) S. 342.

4 Chronicon Moguntinum S. 388; Rolevinck, Fasciculus S. 57 bieten dieselbe Wendung.

Wegen der sonstigen Übereinstimmung der beiden Notizen, die bis in den
Wortlaut hineingeht, ist es sicher, daß zwischen beiden Geschichtswerken ein
Abhängigkeitsverhältnis besteht (auch Chronicon Belgicum, vgl. oben S. 241,
steht zu diesen beiden Geschichtswerken in einer nicht näher bestimmbaren
Beziehung der Abhängigkeit).

5 Auf die theologische Beurteilung des Kindesalters wird unten S. 320, Anm. 2

eingegangen.
6 Vgl. unten S. 258.

257

17



angegeben wird, also mit dem Namen des Berges, auf dem das apulische
Michaelsheiligtum liegt, stellte man sich die Frage, ob nicht ein Teil der
Kinder nach Italien zog. H. Haupt ist die Feststellung zu danken, daß
die Bezeichnung «Garganus» im 15. Jahrhundert «aus uns unbekannten
Ursachen im Volksmunde mißbräuchlich auf den bekannteren
Wallfahrtsort an der Küste der Normandie angewandt worden ist»1. Deshalb
konnte Haupt sagen: «Unter diesen Umständen wird die Frage, ob ein
Teil der deutschen Kinderwallfahrten 1455-1459 sich nach dem Monte
Gargano in Apulien gewandt habe, verneint werden müssen» 2. Ein
maßgeblicher Grund für diese Behauptung war dem Verfasser, «daß

aber auch ihres (sc. der Kinder) Durchzugs durch die Schweiz und die
italienischen Landschaften, die doch daselbst nicht geringes Aufsehen
machen mußten, in keiner Geschichtsquelle dieser Länder gedacht
wird»3. Da Haupt die Schweizer Quellen - mit Ausnahme von Appen-
wilers Geschichtswerk -, die vom Durch- bzw. Auszug der Michaelskinder

berichten, nicht kannte, muß seine These vom alleinigen Zielort
in Frankreich anhand dieses (und des sonstigen) neu hinzugekommenen
Quellenmaterials überprüft werden. Es steht ja eindeutig fest, daß

Kinder, die aus Württemberg oder den nordschweizerischen Städten
kamen, auffallenderweise nicht den kürzesten Weg zum Mont-Saint-Michel
in Richtung Westen einschlugen, sondern zuerst nach Süden zogen 4.

In der Regel geben die Quellen nur «St. Michael» als Zielort an 5.

Damit kann jede Verehrungsstätte des Erzengels gemeint sein, also nicht
nur die beiden fernen Heiligtümer in Italien oder Frankreich, sondern

jede Michaelskirche in Mitteleuropa. Von denjenigen Quellen, die den

Ort der MichaelsVerehrung näher umschreiben, beziehen sich, bis auf
vier Ausnahmen, alle mehr oder weniger eindeutig auf den Wallfahrtsort
in der Normandie. Die Ausnahmen sind : a) die Widmansche Chronik, die

«sant Michel (224) in Gorgaw» 6 angibt; b) die Eichstätter Inschrift, die

vom «mons Garganus altus» 7 spricht; c) der Bericht Batzens nach

Lübeck, der sagt, die Kinder seien «to dem berge Garganum, do senet

1 H. Haupt, Geschichte, S. 674. S. auch unten S. 274, Anm. 2.
2 A. a. O. S. 675.
3 A. a. O. S. 674, in diesem Punkt widerspricht sich Haupt, denn er vermerkt (S.673)

den Durchzug der Kinder (aus Appenwiler, Chronik S. 330) durch Basel.
4 Zur Begründung dieser Reiseroute vgl. unten S. 261 f.
5 Z.B.: Appenwiler, Chronik S. 330; Bern, Vogtrechnung S.218; Biel, Stadtrechnung

S. 48; Brabant, Chronik S. 59; Kerkhörde, Chronik S. 136; Luzern, Bittbrief.
6 Widman, Chronik S. 223 f.
7 Schedel, Sammelbuch f. 136r.

258



Michael eyn patron vnde heupther is» ' gezogen; d) die Notiz Gallus

Kemlis, welche meldet, die Wallfahrten gingen «ad sancti michahelis

ecclesiam, quae est in monte gargano, ordinis sancti benedicti, Sipo-
tanens dyocesis»2. Die ersten drei Notizen, die für einen Zug nach

Italien sprechen würden, kannte schon Haupt. Als Beweisstücke
entkräftete er sie mit dem schlagenden Argument, daß im 15. Jahrhundert
der Mont-Saint-Michel Garganus genannt werden konnte. Den Beleg
liefert der gelehrte Abt von Hirsau, Johannes Trithemius, der von einem

«concursus puerorum ad memoriam S. Archangeli Michaelis ad montem
Garganum in Normandia»3. spricht. Durch die Landesbezeichnung ist
hier der Mont-Saint-Michel eindeutig bestimmt und der Nachweis für
die Verwechslung erbracht.

Am ehesten scheint Gallus Kemli für eine Kinderwallfahrt nach Italien
zu sprechen. Seine nähere Ortsbezeichnung meint deutlich den Monte

Gargano in der Diözese von Siponto, dem heutigen Manfredonia. Doch
allein sein Zeugnis kann nicht erweisen, daß sich die Kinderwallfahrten
oder zum mindesten ein Teil von ihnen nach Italien gewandt haben 4.

1 Batz, Bericht S. 568.
2 Kemli, Diversarius f. 144r (vgl. unten S. 287 ff.).
3 Joannis Trithemij, Tomus II, Annalium Hirsaugiensium, St. Gallen 1690,

S. 431. - In deutscher Übersetzung bei F. Falk, Kindcrwallfahrt, S. 195 f. Zu
Widman, Chronik S. 223 f. vgl. Chr. Kolb im Kommentar zur Stelle, der sich
entgegen seiner früher geäußerten Meinung vom Haller Zug nach Italien (im
Kommentar zu Herolt, Chronik S. 161) Haupts Ansicht zueigen gemacht hat.
«Gorgaw» hat sich aus «Gargano» entwickelt.

4 Der Text von Kemli, Diversarius vgl. unten S. 287, Anm. 1. Aus folgenden Gründen
ist Kemlis Angabe nicht stichhaltig:
1. Die anderen Zeitgenossen - auch Augenzeugen - kennen nur den Mont-
Saint-Michel als alleiniges Wallfahrtsziel. Von den Quellen, die Haupt nicht
kannte, seien erwähnt: Schlitpacher, Nota S. 341 (s. unten S. 284, Anm. 1);
Tractatus, f. 207r (gedruckt bei F. Falk, Rektor, S. 59) ; Huynes, Histoire I, S. 123-127;
Chronicon Belgicum S. 409.
2. Man könnte einwenden, daß Haupts These sich darauf stütze, die Schweizer
Quellen wüßten nichts von den Kinderwallfahrten und mit dem Nachweis des
Auftretens von wallfahrenden Kindern in der Schweiz werde seiner These wesentliche

Beweiskraft genommen. Dagegen ist zu sagen : Auch die Haupt unbekannt
gebliebenen Schweizer Quellen wissen nichts von einem italienischen Zielort, ja
der Basler Blauenstein sagt im Gegenteil sogar ausdrücklich, die Kinder seien
«ad Sanctum Michahelem in Francia prope mare» (Blauenstein, Flores S. 44)
gezogen.

3. Gallus Kemli ist über die Kinderwallfahrt schlecht unterrichtet. Er weiß weder
den genauen Ausgangspunkt, noch Durchgangsortschaften, noch das exakte Alter
der Wallfahrer, noch nennt er Details zur Aufmachung und zum Aussehen der
Züge. Aus diesen Gründen ist sein Bericht überhaupt von geringer historischer
Bedeutung. Aber wie er selbst andeutet, hat er mit Teilnehmern der Wallfahrt

259



Ein drittes Wallfahrtsziel nimmt 0. Ringholz an, der vermutet, daß
vielleicht die Michaelskirche zu Einigen am Thunersee angestrebt wurde :

«Ob sich diese Kinder (sc. diejenigen, die den Rat von Luzern im Dezember

1457 um Unterstützung baten) den Knaben, die durch Basel und Speier
nach Mont-Saint-Michel in der Normandie wanderten, anschlössen, oder
ob sie sich nach der St. Michaelskirche in Einigen am Thunersee, die
durch die Strettlinger Chronik bekannt und empfohlen wurde, zuwandten,
können wir nicht sagen. Die Richtung, die sie einschlugen - Luzern -
läßt vielleicht eher auf letzteres Reiseziel schließen» 1. Ringholz wird
mit dieser Vermutung kaum recht haben: erstens zogen die Wallfahrer
in der Fribourger Gegend, die mit den Kindern von Basel, Zürich, Baden,
Einsiedeln und anderen Ortschaften sicherlich zusammen gesehen werden

müssen, eindeutig nicht in Richtung Thunersee. Zweitens hätte die

Stretlinger Chronik 2, deren Verfasser, Eulogius Kiburger, ein Ereignis
aus den sechziger Jahren des 15. Jahrhunderts nachträgt3, die
Kinderwallfahrten sicherlich erwähnt, zumal sie sich vorzüglich als Erweis für
die Berühmtheit des Heiligtums geeignet hätten. Eulogius Kiburger
hätte sich kaum die Gelegenheit entgehen lassen, zu schildern, wie sogar
Kinder «sein» Heiligtum besuchen. Drittens war die Stretlinger Chronik
zur Zeit der Kinderwallfahrten noch gar nicht so verbreitet, als daß sie

die Wallfahrten hätte auslösen oder auch nur in ihrer Richtung bestimmen

können. Die Michaelskirche von Einigen gehörte zwar zu den
bekanntesten bernischen Wallfahrtsstätten, hatte aber nur lokale Be¬

gesprochen («ex eorum relatibus audiuimus», f. 142v, «eorum» bezieht sich auf
Leute, die den Schutz Michaels, auf der Wallfahrt, genossen haben). Wie ist es
dann möglich, daß ihm bei der Angabe des Zielortes ein Fehler unterläuft? Der
Mönch hörte von der Kinderfahrt zum Mont-Saint-Michel nur eine allgemeine
Schilderung ohne weitere Einzelheiten, ihm war jedoch nur das Michaelsheiligtum
am Monte Gargano bekannt, so daß er von sich aus die Diözesanbezeichnung
hinzufügte, wobei ihm allerdings entging, daß sich am apulischen Michaelsheiligtum
kein Benediktinerkloster befand.
4. Wie schon Haupt feststellte, gibt es keine einzige italienische Quelle für das
Auftreten von Michaelskindern in Italien. (Dies bestätigte freundlicherweise Prof.
Dr. Amedeo Molnâr, Prag).

1 O. Ringholz, Geschichte, S. 448.
2 Die Stretlinger Chronik. Ein Beitrag zur Sagen- und Legendengeschichte der

Schweiz aus dem XV. Jahrhundert. Hrsg. von Jakob Bächtold Bibliothek
älterer Schriftwerke der deutschen Schweiz und ihres Grenzgebietes, 1. Bd.),
Frauenfeld 1877. Über diese Chronik vgl. Hans Gustav Keller, Einigen. Die
Geschichte einer bernischen Dorfkirche im Rahmen der allgemeinen geschichtlichen

Entwicklung, Thun 1946, S. 68 ff.
3 A. a. O., Einleitung S. xxxi.

260



deutung. Jährlich wurde von Thun aus eine Pilgerfahrt zum heiligen
Erzengel unternommen 1.

So ist also kaum anzunehmen, daß die Michaelswallfahrt einen anderen

Zielpunkt als den Mont-Saint-Michel angestrebt hat. Auch ist es sehr

unwahrscheinlich, daß vielleicht nur ein Teil der Kinderzüge sich einem
anderen Michaelsheiligtum zuwandte, denn alle Züge sind in einem
relativ eng begrenzten Gebiet entstanden und hängen mehr oder weniger
miteinander zusammen. Solange kein einziger eindeutiger Beleg, vor
allem aus Italien selbst, vorhanden ist, muß der Monte Gargano oder
auch ein anderes Michaelsheiligtum mit größter Wahrscheinlichkeit als

Zielort ausgeschlossen werden. Haupts These ist damit nicht überholt.
Das vorliegende Quellenmaterial zeigt nur einen einzigen Zielpunkt der
Reise an : den Mont-Saint-Michel in der Normandie.

Auf welchen Wegen zogen die Kinder zum Mont-Saint-Michel Zuerst
müssen wir uns hier fragen, warum die Wallfahrer nicht auf dem kürzesten

Wege an die Atlantikküste zogen, sondern teilweise den Umweg
über die Schweiz in Kauf nahmen. Verschiedene Gründe könnten
diese eigentümliche Reiseroute ausgelöst haben. Erstens haben sich die

Kinder, wie schon gesagt, stets bemüht, auf ihrem Wege größere
Ansiedlungen zu berühren. Die Westschweiz mit den, etwa im Verhältnis
zur Champagne gesehen, nahe beieinander liegenden Ortschaften wäre
diesem Bestreben entgegengekommen. Zweitens könnten die Kinder
versucht haben, die große und bekannte Pilgerstraße zu erreichen, die von
Tirol über Genf und Lyon nach Santiago de Compostela führte 2. Auf

Vgl. H. G. Keller, Einigen, S. 53. Die umfangreiche Monographie Kellers setzt
sich mit der Annahme von Ringholz nicht auseinander und läßt die Kinderwallfahrten

unerwähnt.
V. und H. Hell, Wallfahrt, S. 23 f.: «Der dritte große Pilgerweg (sc. nach Santiago

de Compostela) nahm von dem Sammelpunkt der Oberdeutschen im Kloster
Einsiedeln - und für die Graubündner im Kloster Disentis mit seiner
Jakobsbruderschaft - wo sich die Wallfahrer Segen und Empfehlungs-(S. 24)schreiben
für ihren weiten und nur zu oft gefährlichen Weg holten, seinen Anfang als sogen.
'Oberstraße'. Er ging über Luzern, Bern und Freiburg i. U. nach Lausanne
und Genf»; «In der Schweiz kennen wir Jakobsbruderschaften u. a. seit 1475 in
Freiburg, das ein Hauptdurchgangsort für Santiagopilger aus Süddeutschland,
Tirol und der Innerschweiz war» (a. a. O. S. 29). Die Solothurner Säckelmeisterrechnungen

beweisen, daß Pilger aus Süddeutschland durch die Schweiz ihren
Weg nach Santiago nahmen. Der Rat der Stadt unterstützte zweimal Wanderer
aus Straßburg, die sich «uf sant Jacobs weg» befanden, Hans Morgenthaler,
Kulturgeschichtliche Notizen aus den solothurnischen Seckelmeisterrechnungen
des XV. Jahrhunderts, in: Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde, N. F.
21 (1919) S. 60.

261



diesem Weg, der durch besondere Pilgereinrichtungen ausgezeichnet

war, hätten die Kinder die besten äußeren Bedingungen für ihre Wallfahrt

vorgefunden. Auf den Jakobsstraßen gab es ein festgefügtes Netz

von Herbergen, Hospitälern und karitativen Institutionen, die den

Pilgern die Fahrt nach Spanien erleichtern sollten ; sicherlich haben auch
die Kinder von diesen Vorkehrungen profitiert. Drittens hat es den

Anschein, als ob über die genaue geographische Lage des Michaelheiligtums
unter den Zeitgenossen einige Verwirrung geherrscht habe. Diese
Unkenntnis fand in den Chroniken ihren Niederschlag. Das Wallfahrtsziel
wird verschieden umschrieben, weil die genaue Lage nicht bekannt war.
Zum Beispiel berichtet Meyer in seinen Annales, daß die Knaben «ad

memoriam diui Michaelis archangeli quae in littore est Normannico»1

gezogen seien. Nach der Lübecker Ratschronik «wolden (die kinder)
wanderen in Vrankrike to deme monnikeclostere, dat dar ys geheten
sunte Michaelisberch up ghensit Pariis, dar sunte Michael gnedich is»2.

Der Gesandtschaftsbericht schreibt von den «knäblein, dy da lauffent

gen sand Michel hinder Parys in das Mer»3. Felix Faber weiß in seinem

Evagatorium von der Lage des Heiligtums «im Meer» zu berichten:
«Currunt homines et peregrinantur in partes occidentales, usque in mare
Britannicum ad quendam S. Michaelis montem»4, genauso setzt das

Chronicon Belgicum die Michaelsstätte «in mari Britannico»5. Nach
Trithemius befindet sich das Ziel gar in spanischen Gefilden: Sie liefen «ad

S. Michaelem in Hispaniae finibus»6. Die Verwirrung über das Wallfahrtsziel

gibt die Speyerische Chronik am besten wieder: «zogen alle zu sant

Michahel, lyt in Pritanien, so sagen ein deil, es lyt in Pickartien. und ist
ein stifft und ein aptie, lijt in dem mere und daz mere lauffet allen dag
abe, daz ez drocken wirt» 7. Aus diesen drei Gründen läßt sich u. E. die

längere Reiseroute durchaus verstehen.

Auf welchen Wegen zogen die Kinder durch Frankreich? Leider sind

1 Meyer, Annales i. 321v.
2 Lübeck, Ratschronik S. 237.
3 Gesandtschaftsbericht S. 129.
4 Faber, Evagatorium S. 56.
3 Chronicon Belgicum S. 48.
6 Trithemius, Chronicon S. 370.
7 Speyer, Chronik S. 419. Mit «Pritanien» ist die Bretagne gemeint (vgl. Dictionnaire

Latin-Français des noms propres de lieux, par M. l'Abbé Chevin, Paris 1897, S. 56).
Die großen Gezeitenunterschiede beim Mont-Saint-Michel, die es während der
Ebbe erlaubten, trockenen Fußes das Heiligtum zu erreichen, erregten die
Bewunderung der Zeitgenossen, s. dazu unten S. 307 ff.

262



wir wegen der mangelnden Quellen auf Vermutungen angewiesen l. Wie
erwähnt, folgte ein Großteil der in den Quellen erfaßten süddeutschen
und schweizerischen Wallfahrer der Pilgerroute nach Santiago de

Compostela. Allerdings können sie auf diesem Wege nur bis Lyon gezogen
sein, da sich die Jakobsstraße dann durch Südfrankreich nach Spanien
hinzieht, und die Kinder einen zu großen Umweg auf sich genommen
hätten. Es ist zu vermuten, daß die Michaelskinder in Lyon die Jakobsstraße

verlassen haben. Vielleicht wurde in der Nähe von Lyon die
Wallfahrtsstätte Puy-en-Velay aufgesucht. Der weitere Weg führt quer
durch Frankreich über Nevers, Bourges und Tours an die nordfranzösische

Küste. Nach dem Zeugnis des Gesandtschaftsberichtes 2 wurde
der kürzeste Weg aus Süddeutschland durch die Champagne ebenfalls

eingeschlagen. Über Paris und Argentan, wo sich eine Michaelsbruderschaft

befand 3, werden die Kinder ihr Ziel erreicht haben. Den kürzesten
Anreiseweg hatten die Wallfahrer aus Flandern, Brabant und den
niederrheinischen Gebieten. Auf ihrem Marsch werden sie die Orte Lille,
Rouen sowie Bernay 4 und Argentan berührt haben.

Wenden wir uns nun dem Michaelsheiligtum Mont-Saint-Michel zu.
Um die Gründung der Wallfahrtsstätte ranken sich mehrere Legenden.
Nach einer 5 dieser Erzählungen erschien der Erzengel Michael im Jahre
708 dem Bischof von Avranches, Aubert, dreimal im Schlaf. Er befahl
ihm, eine Michaelsstätte auf dem Mons Tumba in der Nähe von Avranches
zu errichten. Sie sollte in Form und Anlage dem apulischen Heiligtum
am Monte Gargano ähneln. Der Bischof gehorchte dem Engelfürsten
und schickte, um die Verbindung mit dem italienischen Heiligtum her-

1 Wie oben S. 250, Anm. 2 gesagt, sind wir hinsichtlich der Wege durch Frankreich
auf Mutmaßungen angewiesen, da sich keine Quellen für das Auftreten von
Michaelskindern fanden.

2 Gesandtschaftsbericht S. 128 f.
3 Vgl. unten S. 265.
4 Auch in Bernay (vgl. unten S. 265) befand sich eine Michaelsbruderschaft. Das

Vorhandensein solcher Bruderschaften gibt einen Hinweis darauf, daß die
«Michaelsstraße» durch den betreffenden Ort führt.

5 Zu den Gründungslegenden vgl. Wallfahrtslied f. 112v (s. unten S. 278 f.) ; Huynes,
Histoire I, S. 21 ff.; Millénaire du Mont-Saint-Michel 966-1966 - exposition.
Paris 1966, S. 54; Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine, aus dem Lateinischen
übersetzt von Richard Benz, Heidelberg o. J., S. 744 f.; den Bericht von
Erzbischof Baudry bei Huynes, Histoire I, S. 138 ff. (in französischer Übersetzung
bei E. Dupont, Pèlerinages, S. 22 ff.). Zur Geschichte von Mont-Saint-Michel vgl.
die ausführliche Monographie : Saint Michel et le Mont-Saint-Michel par M.
Germain, M. l'Abbé P. M. Brin et M. Ed. Corroyer, Paris 1880, die durch reiches
ikonographisches Material ausgezeichnet ist; vgl. auch unten S. 309 f.

263



zustellen, zwei Boten dorthin, die vom Monte Gargano durch den

Erzengel selbst ausgezeichnete Gegenstände holen sollten. Sie brachten ein
Stückchen des Mantels, den der Erzengel bei seiner dortigen Erscheinung
trug, sowie einen Teil des Steines, auf dem er stand, nach Frankreich.
Zur großen Überraschung der beiden Abgesandten war der Wald, aus
dem sich der Mons Tumba erhoben hatte, verschwunden und der Berg
vom Meere umgeben. Deshalb wurde der Name «Mons Tumba» in
«St. Michael in periculo maris» geändert. Im Jahre der Einweihung der

Kapelle, 709, wurde das Heiligtum dem Schutz eines Kollegiums von
zwölf Klerikern anvertraut, die für den Gottesdienst zu sorgen hatten.

Während eines Wikingereinfalles in der Mitte des 9. Jahrhunderts
bot der Berg der Bevölkerung der umliegenden Gebiete einen natürlichen
Zufluchtsort, woraus sich im Laufe der Zeit eine dauernde Besiedlung
des Berges entwickelte. Die Ankunft von zwölf Benediktinern unter der

Leitung des Flamen Mainard im Jahre 966 1 und die damit zusammenhängenden

Neubauten waren für den Mont-Saint-Michel eine entscheidende

Wendung. Hinfort prägte das Kloster die Geschichte des Berges.
Schon in der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts wird das Heiligtum

neben Jerusalem, Rom und dem Monte Gargano als Wallfahrtsort
erwähnt 2, was die frühe Bedeutung als Wallfahrtsstätte erkennen läßt.
Im 11. Jahrhundert ist der Besuch von Ausländern sicher bezeugt3.
Manchmal wurde der Berg im Zusammenhang mit einer Wallfahrt zu
anderen Heiligtümern besucht, zum Beispiel auf der Reise nach Santiago
de Compostela 4. Das Mittelalter hindurch blieb der Berg eine bedeutsame

Wallfahrtsstätte Frankreichs und war häufig das Ziel von Reisen

hochgestellter Persönlichkeiten 5.

Auch in Deutschland erfreute sich das Heiligtum besonderer

Wertschätzung. Dies läßt sich beispielsweise aus einer merkwürdigen Liste
erkennen, die ein gewisser Dr. Johannes Gäßler in Ravensburg an-

1 Millénaire, S. 65.
2 A.a.O. S. 121.
3 A. a. O. ; in deutschen Benediktionsformeln ist der Mont-Saint-Michel als

Wallfahrtsziel belegt, A. Franz, Benediktionen, S. 272.
4 W. Dersch, Wallfahrten, S. 472.
5 Z. B.: König Ludwig VII. (1158), Ludwig IX. (1256), Philipp III. (1272), Philipp

IV. (1311), Karl VI. (1393), die Gattin Karls VIL, Maria von Anjou, zog 1447 mit
großem Gefolge in die Wallfahrtskirche ein, Ludwig XI. war dreimal (1462, 1467,
1470) auf dem Wallfahrtsberg, Franz I. (1518). Millénaire, S. 45 ff. ; Chronique
du Mont-Saint-Michel (1343-1468), par Siméon Luce, I, Paris 1879, S. 18, 44;
Ph. Döllinger, Pèlerinages, S. 24 f.

264



fertigte. Gäßler gehörte der Ravensburger «Bruderschaft für sterbende

Pilger» an, die «Wallfahrten durch den Mund» veranstaltete: das heißt
die Verdienste einer Wallfahrt konnte man sich durch das Herunterbeten

einer vorgeschriebenen Anzahl von Paternoster sowie Avemaria
erwerben. Dr. Johannes Gäßler setzte fest, daß statt einer Pilgerfahrt
nach Jerusalem 12000 Paternoster und Avemaria zu sprechen seien,

für Rom, Santiago de Compostela und St. Michael je 8000. Mont-Saint-
Michel steht also «gleichrangig» neben den wichtigsten europäischen
Pilgerzielen an der Spitze der Beliebtheit und Verdienstlichkeit1. Für
die Wertschätzung des Heiligtums in Deutschland lassen sich zwei
Gründe anführen: Einerseits spielte der Erzengel Michael im religiösen
Leben des Volkes eine bedeutende Rolle 2 und andererseits war die

außergewöhnliche Lage der Michaelsstätte auf dem Berg inmitten des Meeres

für die Pilger besonders anziehend.

Der Berg wies die für einen Wallfahrtsort üblichen Pilgereinrichtungen
wie Hospitäler und Gaststätten auf3, eine eigene Herberge war für die
Aufnahme unbemittelter Pilger bestimmt4. An anderen Orten bildeten
sich religiöse Gemeinschaften, die sich zum Ziel setzten, die Wallfahrten
nach Mont-Saint-Michel zu unterstützen. Am bekanntesten wurde die
Bruderschaft zum heiligen Michael in Paris, die eine eigene Herberge
unterhielt, wo in- und ausländische Michaelspilger Aufnahme fanden. In
Paris ließ sich auch die Jakobsbruderschaft die Hilfe an nach St. Michael
Reisenden angelegen sein 5. Andere Michaelsbruderschaften fanden sich

an den nordfranzösischen Pilgerstraßen zum Mont-Saint-Michel, namentlich

in Bernay, Menneval und Argentan. Außerdem gab es in Lille und
flandrischen Ortschaften besondere Einrichtungen zur Förderung der
Michaelswallfahrt6.

Über die religiösen Feierlichkeiten zur Ehren der Kinder auf dem

Mont-Saint-Michel sind wir nicht genau unterrichtet. Ein ungefähres
Bild läßt sich aber doch gewinnen. Nur zur Zeit der Ebbe konnte man
das Heiligtum erreichen, so daß die Ankunftszeiten von Pilgerscharen
einigermaßen vorausberechenbar waren. Sobald die Kinder auf den Berg

1 Ernst von Moeller, Die Elendenbrüderschaften. Ein Beitrag zur Geschichte
der Fremdenfürsorge im Mittelalter, Leipzig 1906, S. 96 f.

2 Vgl. unten S. 314 ff.
3 J. Delalande, Croisades, S. 117 f.
4 A. a. O. S. 118.
5 Germain /Brin/Corroyer, Saint-Michel, S. 303, 470.
6 A. a. O. S. 303 f.

265



kamen, wurden sie vom Abte und den Klerikern in einer Prozession

feierlich eingeholt1. Daraufhin beging man gemeinsam das Meßopfer.
Möglicherweise während der Messe wurde eine besondere Zeremonie

eingeschaltet, von der die Lübecker Chronik berichtet2. Man habe die

Kinder mit einem «Heiltum» 3 gesegnet und gab ihnen hierauf noch eine

Segnung mit einem «baren swerde». Wahrscheinlich sind unter diesen

Segnungsgegenständen Schild und Schwert Michaels zu verstehen, die
als Andenken an seinen Drachenkampf am Mont-Saint-Michel aufbewahrt

wurden 4. Zum Zeichen des Dankes ließen die Kinder ihre
mitgeführten Fahnen am Heiligtum 5. Vermutlich hat man den Wallfahrern
Ablaßzettel ausgestellt und mitgegeben, sie waren der willkommene
Beweis für die Erreichung des Wallfahrtszieles 6.

3. Aufbau der Züge

Die Wallfahrt ging «haufenweise»7 vor sich. Das heißt die einzelnen

Kinderzüge bestanden nicht aus bunt zusammengewürfelten Scharen,
sondern gruppierten sich zu feststehenden Abteilungen. Diese festgelegte

Ordnung des inneren Aufbaus der Züge hatte ihren Grund darin,
daß die Kinder aus derselben Stadt beieinander blieben und unter dem

Vorantragen einer Fahne geschlossen ihres Weges zogen. Da auf diesen

Fahnen das Stadtwappen abgebildet war, kennzeichneten sich die Kinder
als Abordnung dieser oder jener Stadt. Innerhalb einer solchen Gruppe
waltete wiederum eine straffe Ordnung. Die Jüngsten gingen voraus, die
Ältesten hinterdrein. Ähnlich wie in einer Prozession zogen die Kinder
paarweise dahin 8. Diese Einteilung werden die Kinder allerdings nur

1 Schlitpacher, Nota S. 341 (s. unten S. 284, Anm. 2) ; vgl. auch Faber, Evagatorium
S. 56.

2 Lübeck, Ratschronik S. 239.
3 «Heiltum» ist gleichbedeutend mit Reliquie, Grimm, Bd. IV, 2. Abt., Sp. 851.
4 Zu den «Reliquien» vgl. unten S. 309 ff. und zur Deutung der Zeremonie S. 322 f.
5 Köln, Chronik S. 800; Speyer, Chronik S. 419; Regensburg, Chronik S. 303 sagt

dagegen, daß die Kinder ihre Fahnen wieder heimgebracht hätten; vgl. zu den
Fahnen unten S. 270 ff.

6 Widman, Chronik S. 224; Speyer, Chronik S. 419.
7 Annales Novesienses Sp. 606 « catervatim » ; ähnliche Ausdrücke bei Chronicon

Moguntinum S. 388 «per turmas»; Konrad von Geisenfeld (s. unten S. 313, Anm. 1)

«turmatim».
8 Köln, Chronik S. 800: Sie gingen «paer ind paer in einre procession ind hatten ir

vanen. die men in vurdroich (vortrug)»; Lübeck, Ratschronik S. 238: «unde wor
se quemen in ene sted, so ghink en vor myt der banner, unde de anderen volgheden

266



beim Durchzug durch Städte und Dörfer eingehalten haben : sonst dürften
sie ordnungslos dahin marschiert sein 1, wie es die Lübecker Ratschronik
und die Speyrer Chronik auch andeuten 2. Auf ihrer weiten Reise trugen
die älteren Kinder «Sorge für die anderen, führten sie auf dem Wege, um
sie vor Gefahren sicher zu stellen»3. Indes kam es auch vor, daß den
Kindern von der Stadt, aus welcher sie aufgebrochen waren, Erwachsene

zur Betreuung und Begleitung mitgegeben wurden4. Sie sollten für
Ordnung sorgen, die Kinder vor Dieben und Räubern schützen sowie
ihnen helfen, sich auf dem Wege zurechtzufinden.

Die Größenangaben der einzelnen Abteilungen schwanken, da sich
das Ausmaß nach der Zahl der aus einer Stadt fortgezogenen Kinder
richtet; allerdings haben sich sicherlich auch Kinder von verschiedenen
Herkunftsorten zu einer Gruppe formiert. Ein einzelner Haufe wird die
Zahl dreihundert selten überschritten haben 5. Der Zusammenschluß der

na by paren, twe unde twe»; Chronicon Belgicum S. 409: «Incedebant (iuvenes)
erectis vexillis euntes processionaliter semper praecedente vexillo ...»; Speyer,
Chronik S. 419 «und wo sie durch die stette oder dorffer gingent, so trug man in
daz banier vor und gingent ye zwen und zwen mit ein ander, alz die jüngsten vor
uß». Vgl. H. Dünninger, Processio, S. 86: «Sind Kinder (bei einer Wallfahrt) mit
dabei, so läßt man ihnen die Spitze des Zuges, damit sie das Schrittempo
bestimmen, weil sie sonst vielleicht gezwungen wären, recht große Schritte zu
machen». Auch bei den Kinderwallfahrten hatte es vor allem marsch technische
Gründe, wenn die Jüngsten vorausgingen.

1 Auch bei den Geißlerzügen herrschte das ungeordnete Einherschreiten auf freiem
Felde im Gegensatz zur straffen Anordnung in den Städten; s. Karl Lechner,
Die große Geißelfahrt des Jahres 1349, in: Historisches Jahrbuch 5 (1884) S. 453,
458 f.

2 Vgl. oben Anm. 7.
3 Übersetzung von Trithemius, Annales S. 431 nach F. Falk, Kinderwallfahrt,

S. 196. Vgl. auch Artzt, Chronik S. 147 f. : «Etliche die regierten (S. 148) die andern
die da cleyn wärent, wan etliche vast kleyn vnd jung wärent».

4 Schon oben erwähnt wurden als Führer und Begleiter: die acht Männer, die mit
den Basler Kindern zogen (S. 233), die Begleiter aus Fribourg (S. 235) und Schaffhausen

(S. 245), der Haller Schulmeister (S. 244) sowie der Eichstätter von Pappenheim

(S. 249). Hinzuzufügen ist vielleicht noch eine «Bedeckung» der Straßburger
Kinder (S. 233, Anm. 1).

5 Die Größe der einzelnen «Schwärme» wird wie folgt angegeben: Schnitt, Zusätze
S. 300: 150 Kinder (aus verschiedenen Ortschaften); Widman, Chronik S. 223:
100; Artzt, Chronik S. 148: 120, 100, 300; Blauenstein, Flores S. 84: 100, 200, 300;
Batz, Bericht S. 567: 400; Specklin, Collectanea S. 276: 400; Gesandtschaftsbericht
S. 129: 200, 300; Speyer, Chronik S. 419: 100, 150, 200; Chronicon Elwacense S. 48:
400; Regensburg, Chronik S. 303: 400, 600, 1000; Hessen, Chronik Sp. 284: 500,
600, 1000; Vinzenz S. 339: 500. Diese Zahlenangaben sind im einzelnen nicht
zuverlässig, da die Berichte nicht streng zwischen gesonderten Abteilungen und
einem ganzen Wallfahrtszug unterscheiden. Außerdem muß man mit der
Möglichkeit der Übertreibung rechnen.

267



einzelnen Abteilungen zu einem Wallfahrtszug konnte dann eine
beachtliche Größe erreichen, so daß es durchaus glaubwürdig ist, wenn
E. Artzt von mehr als tausend Kindern berichtet, die während weniger
Tage durch Weißenburg gezogen sind *.

In diesem Zusammenhang ist auf einen grundlegenden Unterschied
zum sogenannten deutschen Kinderkreuzzug hinzuweisen. Im 13.

Jahrhundert sammelten sich die Knaben um einen Kölner Führer namens
Nikolaus, «dem sie in starker Verehrung anhingen und dessen

Verheißungen sie glaubten »2. In den Quellen der Kinderwallfahrtsbewegung
wird kein einziger jugendlicher Anführer namentlich genannt. Sicherlich
hat es auch keine überragende Führerpersönlichkeit gegeben, die ihre
Umgebung in Bann zog und andere Jugendliche zum Aufbruch veran-
laßte. Dieser Schluß legt sich auch schon durch die zeitliche und örtliche
Ausdehnung nahe. M. Beheim-Schwarzbachs 3 romanhafte Verknüpfung
der Kinderwallfahrten mit dem pfeifenden Kinderführer von Hameln ist
nicht nur historisch, sondern auch motivmäßig unzutreffend. Der
Gefolgschaftsgedanke scheidet als Ursache der Kinderwallfahrten
grundsätzlich aus.

Die Quellen geben keinen Aufschluß darüber, welche Wegstrecke die
Kinder an einem Tage zurücklegten, doch ist zu vermuten, daß ein

Tagesmarsch von dreißig Kilometern schon eine ansehnliche Leistung
war. Der Durchschnitt jedoch dürfte wesentlich geringer gewesen sein.

4. Lebensunterhalt

Auf der Reise bestritten die Kinder ihren Lebensunterhalt aus den
erbettelten Gaben mildtätiger Menschen. Daß die Kinder von Almosen

gelebt haben, beweist nicht die ausschließliche Teilnahme armer Leute
Kinder, sondern ist ein Zeichen für das mächtige Vertrauen in die Hilfe
Gottes und des Erzengels. Bisweilen konnte ja die Bettelei ein Bestandteil

der erschwerenden Bedingungen für die Durchführung einer Wallfahrt

sein, wie aus dem allgemeinen Wallfahrtsbrauch bekannt ist 4.

1 Artzt, Chronik S. 147.
2 Hans Eberhard Mayer, Geschichte der Kreuzzüge, Stuttgart 1965, S. 189. Die

wichtigste Literatur zu den Kinderkreuzzügen ist genannt bei : Hans Eberhard
Mayer, Bibliographie zur Geschichte der Kreuzzüge, Hannover 1960, Nr. 2160-
2166, S. 108 f. Eine zusammenfassende Monographie fehlt.

3 M. Beheim-Schwarzbach, Michaelskinder.
4 Vgl. L. Carlen, Bußwallfahrten, S. 245.

268



Die Bettelei war ein wesentlicher Faktor der Frömmigkeitsübung. Im
Glauben an die Gottgefälligkeit des Unternehmens erbaten die Kinder
die Almosen «durch got und durch sant Michahel»x ; hinwiederum wurden
ihnen die Gaben «durch got»2 zuteil, was die günstige Einschätzung der
Kinderwallfahrt durch den Spender beweist. Nicht selten wird bloßes

Mitleid die Freizügigkeit in der Unterstützung bewirkt haben.

Die Lübecker Ratschronik berichtet im einzelnen, wie das Bitten um
Speise und Herberge vor sich ging: «unde wor se quemen (kamen) in ene

stad, so ghink en vor myt der banner, unde de anderen volgheden na by
paren, twe unde twe, unde ghinghen up den market ; da volghede em na
dat volk in den steden umme nyecheit (Neuheit, neue unerhörte Sache)

willen, unde dar beden denne de kyndere herberghe unde spise (S. 239).
aldus nam de ene twe, de andere drê myt syk to hus, so vele alse se herberg-
hen wolden ; unde des morghens vro werden se wedder under erer banner
unde reyseden vortan»3. Dieser Bericht ist in dreifacher Hinsicht
aufschlußreich. Einmal schildert er anschaulich, wie die aus Neugierde
herbeigeströmten Stadtbewohner sich der Kinder annahmen. Zweitens
ist er ein Zeugnis für die wohlwollende Beurteilung 4 der Fahrten durch
die Zeitgenossen. Drittens läßt dieser Bericht keinen Zweifel daran
aufkommen, daß sich die Kinderwallfahrten in durchaus würdiger und
geordneter Form abgewickelt haben und von religiöser Schwärmerei kaum
die Rede sein kann.

Noch auf andere Weise baten die Kinder eine Stadt um Unterstützung.
Wie schon erwähnt5 bedienten sich die Kinder aus Baden, Zürich und
Einsiedeln eines Bittbriefes, den sie dem Rat von Luzern übermitteln
ließen. Der Brief lautet: «Vnßern grüß vnd vnßere demutiges gebete zu

voran. Lieben herren wir tund euwer Ersamen wyß heit demütiklich
flißlich bitten, vns armen kindern gnedeklich uß barmherzikeit zegönnen,
herburg by üwer ersamkeit zehabn in üwer statt als vil als über nacht.
Darumb wellen wir gern andechteklich mit willen got vnd die lieben

Engel sanct Michel etc. bitten sine üwer wißheit vnd die ganzen gemein
der stat. Vnd wellent uns des geben ein gnedige antwort by disen botten
als wir das üwer wißheit von herzen getrüwen. Darum uff fritage noch
vnßere lieben frowen tage seer wirdigen empfengniß, in dem lvij jore

1 Speyer, Chronik S. 419; Lübeck, Ratschronik S. 238.
2 Solothurn, Säckelmeisterrechnung S. 31.
3 Lübeck, Ratschronik S. 238 f.
4 S. unten S. 281 ff.
5 Oben S. 234 f.

269



etc.» Unterschrift: «Wir wallenden kinder uff der vart gein dem liebn
herren sanct Micheln, die sint von Zurch, Baden vnd vnßer lieben frowen

zun ynsideln, üwer demütigen bitter»1. Ein solcher Brief war wohl die

ungewöhnliche Form des Bittens, während die vorher geschilderte Art
des Heischens das Übliche gewesen sein wird. Vinzenz von Aggsbach meldet

ein interessantes Detail : die Kinder hätten alles, was sie besaßen und
bekamen, in einen gemeinsamen Beutel gelegt, den einer der Knaben

trug 2. Die Kinder hatten also eine gemeinsame Reisekasse.

Eine umherziehende Schar von bettelnden Jugendlichen war im
Mittelalter und bis in die Neuzeit hinein durchaus kein ungewöhnliches
Bild. An bestimmten Tagen des Jahres, meist in den Rauhnächten oder

zu Fastnacht zogen Kinder und Jugendliche, oftmals vermummt, von
Haus zu Haus und erbaten sich Eßwaren. Dem mildtätigen Spender
verhießen sie Glück und Reichtum, dem hartherzigen Unglück und
Verderben 3. In der Durchführung des Betteins zeigen sich zwischen diesen

Heischebräuchen und den Kinderwallfahrtsgewohnheiten entfernte
Parallelen.

5. Fahnen

Wie schon mehrfach angedeutet wurde, führten die Kinder Fahnen
mit sich. Leider sind die meisten Angaben 4 über die Banner der Kinder
recht summarisch gehalten, und nur einzelne Quellen gehen in ihren
Beschreibungen auf Beschaffenheit und Abbildungen der Fahnen ein.

Die eine Seite der Fahne trug stets das gemalte Bild des Erzengels 5.

Zum einzelnen s. oben S. 234 f.
Vinzenz S. 340 (s. unten S. 284, Anm. 2): «Convenientes autem in itinere, omnia,
quae habebant, ad communem bursam dederunt, quam vnus puerorum in pha-
langa seu baculo suspensam portabat». Dieser Bericht wird durch die Mahnung
an die Basler Begleiter, die Almosen zu verteilen sowie Regensburg, Chronik S.303
bestätigt.
Nach Karl Meuli, Bettelumzüge im Totenkultus, Opferritual und Volksbrauch,
in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 28 (1928) S. 26 spiegelt sich darin die
Vorstellung, daß zu «gewissen Zeiten des Jahres die Seelen aus dem Totenreich
hervorkommen, um während einer streng bemessenen Frist ihr Wesen auf der
Oberwelt zu treiben».
Appenwiler, Chronik S. 330; Chronicon Belgicum S. 409; Fribourg schenkte den
Kindern ein Banner, Fribourg, Stadtrechnung n° 111, f. 8v (s. oben S. 235) ;

Gesandtschaftsbericht S. 129; Hessen, Chronik Sp. 284; Mülich, Chronik S. 127;
Schnitt, Zusätze S. 300; Tractatus f. 207r; u. a.
Zur Ikonographie des Erzengels s. Karl-August Wirth, Art. Engel, in:
Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte V (1967) Sp. 341-555 sowie unten S. 314ff.

270



Michaelsabbildungen auf Fahnen haben eine lange Tradition. Erstmals
begegnen in Byzanz Michaelsfahnen, später, nach dem Eindringen der

Michaelsverehrung in Europa, führten in den Ungarnschlachten Otto I.
und Heinrich I. das Bild des Erzengels auf ihren Feldzeichen mit sich 1.

L. Arntz 2 beschreibt eine in der Schatzkammer des Kölner Domes
aufbewahrte Fahne aus dem 11. Jahrhundert, die (neben Christus und
verschiedenen Heiligen) auch das Bild des Erzengels zeigt und sicherlich
kriegerischen Zwecken diente. Michael ist hier, wie meist auf den
mittelalterlichen Abbildungen, als himmlischer Streiter wiedergegeben. Es ist
zu vermuten, daß auch die meisten Fahnen der jugendlichen Pilger
Michael als Bekämpfer des Drachens zeigten. Dagegen gibt die Lübecker
Ratschronik eine andere Auskunft darüber, wie der auf dem Banner
abgebildete Erzengel aussah: «de hadde ene waghe in der hant»3. Die
Behauptung des Chronisten, daß der Erzengel eine Waage in der Hand
hatte, wird zutreffen ; denn die Abbildung Michaels als Seelenwäger war
dem Spätmittelalter durchaus vertraut. Der Volksglaube legte dem
Erzengel die Aufgabe bei, nach dem Tode des Menschen die Seele zu wägen,
um dadurch zu bestimmen, ob sie in den Himmel oder in die Hölle kommen

sollte4. Auf der anderen Seite zeigt diese Fahne das Bild Mariens und
gab so der kräftigen Marienverehrung des 15. Jahrhunderts Ausdruck.

Andere Fahnen trugen auf der einen Seite das Bild Michaels und auf

Vgl. dazu Carl Erdmann, Kaiserliche und päpstliche Fahnen im hohen Mittelalter,

in: QFIAB 25(1933-34) S. 1-48; ders., Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens,

Stuttgart 1935. Reprografischer Nachdruck, Stuttgart 1965, S. 18;
H. Meyer, Fahne, S. 342.
Ludwig Arntz, Mittelalterliche Feldzeichen. Eine kunstgeschichtliche Studie, in:
Zeitschrift für christliche Kunst 28 (1915) S. 175; vgl. auch C. Erdmann,
Entstehung, S. 39.

Lübeck, Ratschronik S. 237.
Vgl. dazu Berthold Riehl, Sanct Michael und Sanct Georg in der bildenden
Kunst, Diss. München 1883, S. 16 ff. Karl Künstle, Ikonographie der christlichen

Kunst, I. Bd., Freiburg i. Br. 1928, S. 249 hält es für einen Irrtum, wenn
der die Waage haltende Engel der Kunstwerke des Mittelalters als St. Michael
verstanden wird. Er sagt: «Mit dem hl. Michael bringt es (sc. das Motiv der
Seelenwaage) keine einzige literarische Quelle in Zusammenhang; er ist
stets nur der Seelenführer, aber nicht der Seelenwäger». Sowohl den
Kindern, als auch den Chronisten schien die Darstellung des wägenden Erzengels
nicht ungewöhnlich. Vgl. gegen Künstle, dessen Behauptung für das 15.
Jahrhundert sicherlich nicht mehr zutrifft, Ernst Wüst, Art. Psychostasie, in:
Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, 46. Halbband,
1959, Sp. 1457 f.; J. Michl, Art. Engel (Michael), in: RAC V, (1962) Sp. 243-254;
Josef Schmid, Art. Waage, in: LThK2 X (1965) Sp. 904.

271



der anderen Seite das Stadt- 1 oder Herrschaftswappen, aus deren

Territorium die Kinder ausgezogen waren 2.

Bemerkenswert ist die Beschreibung derjenigen Fahne, die von den im

Jahre 1459 nach Regensburg kommenden Knaben mitgeführt wurde.
Die Knaben « hatten ein Fahn bei der Groß als Regalpapier, darauf stund
gemalt ein Crucifix, Maria und Johannes, auf der anderen Seit S. Michel
und ein Kreuz auf dem Fahnstab» 3. Auch diese Fahne zeigte das Bild
des Erzengels, auf der anderen Seite aber merkwürdigerweise eine

Kreuzigungsdarstellung. Die Größe der Fahne war bescheiden 4.

Vielleicht deutet die Größenangabe darauf hin, daß die Fahne viereckig

gewesen ist und nicht die für eine Kirchenfahne des 15. Jahrhunderts
charakteristischen «lang angeschnittenen Wimpelstreifen» 5 aufwies. Eine
Kirchenfahne hatte im 15. Jahrhundert gewöhnlich zwei Wimpelstreifen
und das Fahnentuch war an einer Querstange angebracht, welche an der

Fahnenstange befestigt wurde. Eine Kriegsfahne sah grundsätzlich
anders aus: Sie besaß keine Wimpelstreifen, das Tuch war viereckig und
unmittelbar an der Fahnenstange festgeheftet. Es ist möglich, daß die

Kinder mit der Art ihrer Fahne, nämlich einer Kriegsfahne, eine

bestimmte Absicht verfolgten, indem sie dadurch den quasikriegerischen
Charakter ihrer Wallfahrt betonten. Dem widerspricht das Kreuz auf
dem Fahnenstab nicht, denn es könnte (im Verein mit der Kreuzigungsgruppe)

heißen, daß die Fahrt im Namen Christi unternommen werde 6.

Am Zielpunkt der Wallfahrt, am Mont-Saint-Michel, brachten die

Kinder ihre Fahnen dem Erzengel dar 7. Dieses «Opfer» war eine Art
Dank dafür, daß der «princeps angelorum» sie auf ihrer Reise bewahrt
hatte und sie sein Heiligtum sehen ließ. Nach den Worten des Regens-

1 Artzt, Chronik S. 147; Speyer, Chronik S. 419; Annales Novesienses Sp. 606;
Reutlinger Kollektaneen S. 21.

2 Köln, Chronik S. 800.
3 Regensburg, Chronik S. 302.
4 «Regalpapier» war ein im 15. Jahrhundert gängiges Papierformat. Papier dieser

Größe «ist im Jahre 1501 in den Augsburger Papiermühlen in der Größe von
44 x 67 cm angefertigt worden, im Jahre 1550 sogar in der Größe von 50 x 72 cm;
Fritz Hoyer, Einführung in die Papierkunde, Leipzig 1941, S. 62. Die Fahne
dürfte also ungefähr 45 x 65 cm groß gewesen sein.

5 L. Arntz, Feldzeichen, S. 174.
6 Das Kreuz auf dem Fahnenstab ist nichts Außergewöhnliches. Vgl. Wolfgang

Seiferth, Synagoge und Kirche im Mittelalter, München 1964, Abb. 20. Abb. 47
und 48 zeigen die «Ecclesia» mit einer Kirchenfahne in der Hand.

7 Köln, Chronik S. 800: «ind wanne si zo sent Michel quamen, so offerden si die
vanen sent Michel»; Speyer, Chronik S. 419: «und stecken yre banier in die kirche
(am Mont-Saint-Michel) und lant es stecken».

272



burger Ratsbuches haben «etlich Rotten am Herwiederkommen ihr
Fahn hier im Thum, auch zu S. Wolfgang und in andern Gotteshäusern
hie und anderswo»1 zurückgelassen. Das heißt, die Fahnen wurden
anscheinend von den Wallfahrern bei ihrer Heimkehr wieder verwendet und
dann in der Heimat in den Kirchen hinterlegt. Natürlich ist es auch

möglich, daß die Kinder von zu Hause mitgebrachte Fahnen nur wieder

an die kirchlichen Plätze zurückbringen wollten.
Das Mitführen der Fahnen hatte einen doppelten Grund. Einmal sollte

es die Kinder als Wallfahrer ausweisen und die Bevölkerung auf das

Unternehmen aufmerksam machen. Zum anderen wurde damit d;e gnädige

Gegenwart und der Schutz des Wallfahrtspatrons Michael herbeigefleht

und sicherzustellen versucht. Demselben Zweck dienten auch
die Kreuze, welche sich einige Kinder angeheftet hatten 2.

6. Lieder

Die wallfahrenden Kinder sangen auf ihrer Fahrt verschiedene Lieder.
E. Artzt sagt in seiner Chronik «vnd sungent die layenknaben, da nit
schuler wärent, ir leysen vnd wo schuler vnder wärent, die sungent
ir Salve Regina und ander gesang das schulern zugehoret »3. Das Lob der

Himmelskönigin war den Kindern durch die Schulunterweisung fest
vertraut. Leider läßt sich nicht feststellen, wieviele Kinder
Unterweisung hatten und damit das lateinische Lied beherrschten. Vermutlich
konnten aber auch - gegen E. Artzt - die anderen Kinder das Lied mitsingen,

denn das Salve Regina war sehr verbreitet und wurde jeden Samstag
in der im 15. Jahrhundert aufgekommenen Abendandacht angestimmt4.

Die ungeschulten Kinder sangen Leisen, also deutsche Lieder, deren

Strophen auf Kyrieeleison enden. Ein deutscher Leis zu Ehren des

Erzengels war in einer Briefsammlung des schon mehrfach erwähnten

1 Regensburg, Chronik S. 303, mit «Thum» ist zweifelsohne der Regensburger Dom,
St. Peter geweiht, gemeint. «S. Wolfgang» könnte die Krypta des Benediktinerklosters

St. Emmeram zu Regensburg bezeichnen; vgl. dazu: Die Kunstdenkmäler

von Bayern. Oberpfalz, Bd. XXII, Stadt Regensburg, 1. Teil, bearb. von Felix
Mader, München 1933, S. 281 ff.

2 Lübeck, Ratschronik S. 237.
3 Artzt, Chronik S. 147.
4 J. Lortz, Reformation, S. 98; Wolfgang Irtenkauf, Art. Salve Regina, in:

LThK2 IX (1964) Sp. 281 f.; vgl. Franz Joseph Mone, Lateinische Hymnen des

Mittelalters, aus Handschriften hrsg. und erklärt, II. Bd., Marienlieder, Freiburg
i. Br. 1854, Nr. 487 ff., S. 203 ff., wo mehrere Fassungen des Salve Regina
wiedergegeben sind; Hoffmann von Fallersleben, Geschichte des deutschen Kirchenliedes

bis auf Luthers Zeit, 2. Ausg., Hannover 1854, S. 346.

273

18



Simon Batz aus Lübeck enthalten. Dieses Lied ist aus einem dreistrophi-
gen Michaelslied und einer vierten Strophe, die nach dem Modell des

Liedes «Gott der Vater wohn uns bei» gebaut ist, zusammengesetzt.
Es lautet folgendermaßen 1

:

«Canticum juvenum visitantium sanctum Michaelem.
(l)Heyliger here sante Michael der lach unde slefï,
Biß das yme dy Godes stimme dryestunde (dreimal) ryefï:
Wâch, wach, wach, Michael, trost dine kinde
Durch dynen willen. Kyryeleyson 2.

(2) Liber here sante Michael, was hast du besucht (damit vorgehabt),
Das du also hast gebuwet in das wylde meer
Unde also in des meres berch Kyryeleyson 3.

(3) Sante Michael unde der ist gut, der wil uns gnade dun.
Das gebide Godes stimme. Vrclich so varen wir.
Hilf unß, edel Maria, zcu dir, dar na steyt unse hertze begir.

Kyrieleyson 4.

1 Nach einer freundlichen Mitteilung des Direktors der Bibliothek der Hansestadt
Lübeck, Dr. Peter Karstedt, vom 28.3.1967 gehört «die betreffende Handschrift,
das sog. Briefbuch des Simon Batz, zu den Auslagerungsverlustcn der
Stadtbibliothek Lübeck, die sie in der Folge des zweiten Weltkriegs erlitten hat».
Deshalb erfolgt die Wiedergabe nach W. Mantels, Lied, S. 539, wo sich auch die
sprachlichen Erläuterungen finden. Zur Liedkomposition s. die folgenden
Anmerkungen.

2 In einem Michaelspilgerlied, das sicherlich schon im 15. Jahrhundert bekannt
war, heißt es:

«Der heilig man, sant Michel,
der selbig lag und schlief
biß daß in gottes stimme
zum dritten mal uffrief ».

Ludwig Uhland, Alte hoch- und niederdeutsche Volkslieder, mit Abhandlung
und Anmerkungen. I.Bd., 2. Abt., Stuttgart und Tübingen 1845, S. 808. In
diesem Lied trägt der Mont-Saint-Michel die Bezeichnung «Gargan» (a. a. O.
S. 807), was die oben (S. 257 ff.) erwähnte Verwechslung mit dem Namen des
italienischen Heiligtums erhärtet.

3 A. a. O. S. 807:
«O heiiger man, sant Michel!
wie hastu das gesundt
daß du so tief hast buwen
wol in des meres grund »

4 In einer Fassung des bekannten Fahrtenliedes «In Gottes Namen fahren wir»
aus dem Jahre 1422 heißt es:

«Sanctus Petrus der ist gut,
der uns vil siner gnâden tût :

daz gebiutet im diu gotes stimme.
froelìchen vare wir :

nü hilf uns edle Marjâ zû dir. Etc.
froelìchen unverzeit,
nu hüf uns Marjâ reine meit».

274



(4) Here sante Michael, stae unß bij, wan wij schuhen sterben,
Mach unß van allen sunden frige unde laß unß nicht verderben.
Vor dem tufel unß bewâr, reyne macht (Magd) Maria,
Helf unß in den liben engel schar, so singen wir Alleluya.
Alleluya singen wir dem guten heren sante Michael
Zcu lobe, daß er unß gnedich wolde sin wol in des himmelß trone.
Kyryeleyson. Gelobet sistu Maria '.

Hoffmann von Fallersleben, Geschichte, S. 72. Zu dem Fahrten- und
Wallfahrtslied vgl. Joseph Müller-Blattau, In Gottes Namen fahren wir. Studie
zur Melodiegeschichte des altdeutschen Fahrtenliedes, in: Festschrift, Max
Schneider zum 60. Geburtstage, hrsg. von Hans Joachim Zingel, Halle 1935,
S. 65-73, sowie Arthur Hübner, Die deutschen Gcißlerlieder. Studien zum
geistlichen Volksliede des Mittelalters, Berlin 1931 ; vgl. auch unten S. 279 f.
Eine Verknüpfung des Liedes «Gott der Vater wohn uns bei» mit dem Liede «In
Gottes Namen fahren wir» ist in der erwähnten Fassung aus dem Jahre 1422
belegt. Dort heißt es :

«Sanctus Petrus won uns bi
swenne wir sullen sterben,
mache uns aller sünden fri
und lâze uns niht verderben.

(S. 73) vor dem tiuvel uns bewar,
reiniu meit Marjâ,
und vüer uns an der engel schar
sô singe wir alleluia».

Hoffmann von Fallersleben, Geschichte, S. 72 f. Eine ähnliche Form ist im
16. Jahrhundert bezeugt:

«Heiliger Geist nun wohn uns bei
Und wann wir sollen sterben,
Wann unsers Leben nimmer sei,
So lass uns nicht verderben
Vor dem Teufel uns bewahr,
O reine Magd Maria
Und führ uns zu der Engel Schaar
Wol in des Himmels Throne »

Hoffmann von Fallersleben, Geschichte, S. 212. Ein Zeuge für die Bitte um
Beistand des Erzengels beim Sterben ist zum Beispiel Dionysius der Kartäuser,
der bei einer Anführung von Sterbegebeten unter anderem folgenden Text
vorschlägt: «... o S. Michael princeps Ecclesiae, et tu, angele sancte, custos hujus
infirmi: clementer suecurrite huic animae hinc migranti, eam consolari ac
adjuvare dignemini, quousque ad vestrae beatissimae societatis admittatur ingressum»,

D. Dionysii Cartusiani Opera Omnia. Opera minora, IX. Tournai 1912,
S. 486. Vgl. Adolph Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter. Beiträge zur
Geschichte der Liturgie und des religiösen Volkslebens, Freiburg i. Br. 1902,
S. 274, wo die Stelle aus der Messe für Verstorbene erwähnt ist, die vom
Erzengel spricht: «... signifer sanctus Michael repraesentet eas (sc. animas) in lucern
sanctam». - Zur Funktion Marias als Seelenführerin s. E. Döring-Hirsch, Tod
und Jenseits im Spätmittelalter. Zugleich ein Beitrag zur Kulturgeschichte des
deutschen Bürgertums Studien zur Geschichte der Wirtschaft und Geistes-

275



(5) Liber here sante Michael, waß dust du in welschem lande
Unter den gesnoden Walen Sij nemen unß dij phande,
Sij geben unß das kuppher gelt umbe das rode golt.
Nun singen wir: Alman kuck kuck den Duczchen nymmer holt.

Kyrieleyson» '.

Wie die in den Anmerkungen nachgewiesene Übernahme älteren
Liedgutes zeigt, sind nur wenige Wendungen des Liedes zur Zeit der
Kinderwallfahrten entstanden. Die neugebildeten Worte ersetzen entweder den

Namen eines anderen Heiligen durch den Michaels oder spielen direkt
auf die Kinderwallfahrten an, wie in der ersten und fünften Strophe.
Vor allem die letzte Strophe ist interessant, weil sich in ihr das

Nationalbewußtsein der deutschen Kinder niederschlägt, die in französischen
Landen offenbar nicht nur freundlich behandelt worden waren. Die
Verwendung von Worten und Versen aus älteren Wallfahrtsliedern zeigt
ein weiteres Mal die enge Verknüpfung der Kinderwallfahrt mit den

allgemein üblichen Wallfahrtsbräuchen.
Hartmann Schedel, der die Eichstätter Inschrift von den Kinderwallfahrten

überlieferte, hielt in einem seiner Sammelbücher ein lateinisches

kultur, hrsg. von Rudolf Häpke, Bd. II), Berlin 1927, S. 56, 58. - Über andere
Verknüpfungen der Michaels- und Marienverehrung s. Georg Schreiber, St.
Michael und die Madonna. Geschwisterheilige in Frömmigkeit, Liturgie und Kunst,
in: Zeitschrift für Aszese und Mystik 17 (1942) S. 17-32.
Der Sinn der letzten Zeile ist nicht ganz klar. W. Mantels, Lied, S. 540 schreibt
dazu: «Denn diese (sc. die Franzosen) höhnen und mißhandeln die Wallfahrer.
Ihre Sprache nachäffend, nennt der Leis sie: Allemand cou cou (cocu?) mit den
Ausdrücken, die in Frankreich den Wallfahrern am häufigsten um die Ohren
klingen, und sagt: die Franzosen (Alman kuck kuck) seien den Deutschen nimmer
hold. So ungefähr scheint der Sinn, vielleicht ist auch «Kuckuck» als Zwischen-
spottruf und Signal der Wanderschaar zu fassen, wie sich dergleichen Scherze
unter einem großen Haufen sofort einfinden». Diese Stelle des Liedes vor allem
hat Mantels dazu bewogen, «Deutscher Michel» von den Kinderwallfahrten
herzuleiten. Die richtige Interpretation des «Alman kuck kuck» dürfte E. Dupont,
Pèlerinages, S. 16 f. getroffen haben: «En Normandie, où l'on tourne tout en
raillerie et souvent en grossièreté, on traduit de la façon que l'on sait le chant
du coucou et le peuple rencontre, ici, la vraie étymologie d'un mot controversé
(cuculus: en latin lâche, paresseux) Mais il eut été hors de propos et de

situation de saluer de ce cri, propre à exciter les maris trompés, ces jeunes enfants
dont l'âge variait entre 10 et 15 ans. Il est plus raisonnable de penser que ces

bandes de jeunes gens avaient un cri de ralliement, celui de coucou, tout comme
les Chouans celui de la chouette. (S. 17) De nos jours, dans leurs jeux, le cache-
cache, par exemple, les enfants emploient le mot coucou, auquel ils donnent des

inflexions de voix très particulières. Ce mot de ralliement, associé à l'idée de ceux
qui lc proféraient, a parfaitement pu faire surnommer les Allemands, dans l'espèce
les jeunes pèlerins allemands, coucous».

276



Lied fest, das die Überschrift «de peregrinacene puerorum» trägt. Das
Lied beschreibt die Kinderwallfahrten als gegenwärtig vor sich gehend
und spricht teilweise in der ersten Person Mehrzahl, so daß es möglich ist,
daß das Lied, oder Teile daraus von den Wallfahrern gesungen wurden.

Allerdings wird die lateinische Sprache einen sehr verbreiteten Gebrauch

ausgeschlossen haben. Sicherlich hat man sich häufiger des deutschen
Michaelsliedes bedient. Das 22strophige Wallfahrtslied lautet: 1

«De peregrinacione puerorum.
(1) Humiliter cum lacrimis
ad fontem pietatis
confugimus ut intimus
det rorem bonitatis.

(2) En grandis res nunc agitur,
res miris insignita,
quae antea non legitur
a senibus audita.

(3) Non dum Huit millesimus
nec non quadricentenus
ab ortu Christi septimus
annusque quinquagenus,

(4) Rure uillis et urbibus
plebs ingens almanorum,
senum cum iunioribus
et turbis puerorum 2,

(5) Inducta nempe spiritu
magne devocionis
cum lacrimis et gemitu
pure contricionis,

(6) Currebat in Nommaniam,
in plagam occidentis,
per Christum multiphariam
rogatis alimentis.

(7) Vis tua, Christe, claruit,
etas nam puerilis
pergere tantum valuit
ut etas iuvenilis.

(8) Soli currebant paruuli 3,

nec iam matres curabant,

1 München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm. 466r, f. 112v. Ein ungenauer
Abdruck findet sich bei W. Wattenbach, Michel, Sp. 165 f.

2 Vgl. oben S. 255 f.
3 Vgl. oben S. 252.

277



cum diuite pauperculi,
cum iter festinabant.

(9) Est mons situs in fluctibus
occiduis marinis,
altus ducentis gradibus
ter quindenis ter quinis.

(10) In tempio premagnifice
quod tibi decoratur,
turbe princeps angelice
patronus veneratur.

(11) Non fluctibus refluis
prius circumdabatur,
paludibus sed arduus
mons circumferebatur.

(12) In hiis locis palustribus
pre annis nonningentis
draco latebat turbidus
et corporis ingentis

(13) Eius dum ueneficium
auram intoxicaret,
innumerosque plebium
mala morte prostraret,

(14) Indicitur ieiunium
a patribus beatis,
oratque mens fidelium
poem diuinitatis.

(15) Comparuit milicie
mox signifer celestis,
promisit dono venie
fugam tam seue pestis.

(16) Huic postquam supplicuerat
deuote deo vero,
episcopus exierat
vna cum toto clero.

(17) Precinebant pueruli
cetusque viduarum,
inermes quoque populi,
carmen deo preclarum.

(18) Viri fortes et strennui
armis se decorabant,
omnes in mortem ardui
draconis aspirabant.

278



(19) Vt uentum erat propius,
ex molibus tam diris
confusi cedunt longius
nec vires erant viris.

(20) Et cum creuit audacia,
mox vnus tunc accessit,
sed percruenta bestia
dudum vita decessit.

(21) Reditur cum leticia,
laudatur voce pia
cum tota celi curia
virgo mater maria.

(22) Prefatus mons ascenditur
et nutu supernorum
basilica construitur
duci archangelorum » '.

Weniger als die Hälfte des Liedes ist der Schilderung der Kinderwallfahrt

gewidmet. Das Lied hebt die Außergewöhnlichkeit der Teilnahme

von Kindern sowie die große Anteilnahme des Volkes hervor. Wichtig
ist der Hinweis in der fünften Strophe, daß die Fahrt «Inducta nempe
spiritu» unternommen werde, womit die Wallfahrt als im Willen Gottes

begründet ausgewiesen wird ; dieser Gedanke wird nach einer Anspielung
auf die Bettelei in der siebten Strophe wieder aufgenommen. Breiten
Raum nimmt die Schilderung von der Gründung der Verehrungsstätte
ein. Der Erzengel befreite die Bewohner dieser Gegend von einem

Drachen, worauf ihm zu Ehren auf dem Berge eine Kirche errichtet
wurde. Der drachenbekämpfende Engel steht auch hier, wie in einer

Fülle von anderen Michaelslegenden, im Mittelpunkt der Erzählung.
Die Chronik von Speyer bemerkt, daß die Kinder das Lied «In Gottes

Namen farren wir, zu sant Michahel wollen wir» 2
sangen. Dieses Lied,

das in mannigfaltigen Abwandlungen das ganze Mittelalter hindurch,
seit dem 12. Jahrhundert 3, bekannt war, nahm unter den Wallfahrtsgesängen

einen hervorragenden Platz ein. Von der Form, wie sie von
den Michaelskindern verwendet wurde, sind nicht mehr als die in der

1 Zu den anderen Gründungslegenden von Mont-Saint-Michel vgl. oben S. 263 f. und
unten S. 309 f.

2 Speyer, Chronik S. 419.
3 Walther Lipphardt, Art. Kirchenlied im Mittelalter, in: Die Musik in

Geschichte und Gegenwart VIII (1960) Sp. 786.

279



Speyrer Chronik überlieferten beiden Zeilen bekanntx ; ob für die
Michaelswallfahrten der fünfziger Jahre eine neue Form gebildet wurde
oder auf ältere Gestaltungen des Liedes gelegentlich von Michaelswallfahrten

zurückgegriffen wurde, ist deshalb nicht zu entscheiden.
Von einem anderen Lied berichtet der Gesandtschaftsbericht, der sagt,

daß die Kinder nur «Crist ist erstanden, vnd kain anders gesang»
2

verwendet hätten. Das seit dem 13. Jahrhundert3 viel gesungene Lied
gehörte zu den gängigsten Liedern des 15. Jahrhunderts. Obwohl eigentlich
ein Osterlied, so konnte es doch auch bei anderen Gelegenheiten
angestimmt werden 4.

Der Überblick über die von den Kindern verwendeten Gesänge zeigt,
daß neben den allgemein üblichen Kirchenliedern besondere Michaelslieder

gesungen wurden, deren Entstehung auf die Wallfahrt zurückgeht5.

7. Zusammenfassung

Wenn wir dieses Kapitel überblicken, so stellen wir fest, daß sich die
Kinderwallfahrt in Einzelheiten durchaus nicht vom allgemeinen
Wallfahrtsbrauch abhebt. Was ist dann aber das Besondere und Merkwürdige
an den Kinderwallfahrten, das auch das Erstaunen der Zeitgenossen
hervorrief? Es sind hier zwei Kennzeichen der Wallfahrtsbewegung zu
nennen: Erstens ist die übergroße Teilnahme von Menschen jugendlichen
Alters an einer Wallfahrt ungewöhnlich. In der Geschichte der christlichen
Wallfahrt des Mittelalters sind ausgesprochene Kinderwallfahrten nur
zum Mont-Saint-Michel bekannt, allerdings nicht erst im 15.

Jahrhundert, sondern schon im vorhergegangenen. Obwohl gesagt werden

muß, daß für die mittelalterliche Altersbeurteilung die Zeit der Reife

1 Vgl. oben S. 274 ff.
2 Gesandtschaftsbericht S. 129.
3 Vgl. dazu Wilhelm Fischer, Kirchenliederlexicon, Gotha 1878, S. 74 f.; Hoffmann

von Fallersleben, Geschichte, S. 64, 187 ff.
4 S. z. B. Hans Alfred Girard, «Christ ist erstanden» als mittelalterlicher

Osterbrauch in Schaffhausen am Rhein, in: Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie
8 (1963) S. 122-123. Über die Verbreitung des Liedes s. das Quellenverzeichnis bei
Walther Lipphardt, «Christ ist erstanden». Zur Geschichte des Liedes, in:
Ebenda, 5 (1960) S. 96 ff. Herrn PD Dr. Markus Jenny, Zürich, verdanke ich wertvolle

Hinweise zur Geschichte der behandelten Lieder.
5 Erst nach Abschluß der Arbeit wurde mir Johannes Janota, Studien zu Funktion

und Typus des deutschen geistlichen Volksliedes im Mittelalter, München
1968, zugänglich, wo (S. 243, Anm. 1157) auf ein elfzeiliges Gedicht über die
Bedeutung der Kinderwallfahrten hingewiesen wird (Cgm. 858, Bl. 206).

280



gegenüber heute früher anzusetzen ist, steht doch gleichwohl fest, daß

die Teilnahme 8-13jähriger Kinder den Ausdruck « Kinder »wallfahrt
rechtfertigt. Zweitens: Wie schon oben gesagt1, ist der gesellschaftliche
Besuch ferner Pilgerstätten selten. Natürlich haben sich etwa auf der

Jakobsstraße einzeln reisende Pilger zu einer Gruppe zusammengeschlossen;

daß aber aus derselben Stadt eine größere Anzahl von
Wallfahrern sich in einer geschlossenen Abteilung auf den Weg macht, ist das

Außergewöhnliche und Auffallende, das auch das Interesse der

Zeitgenossen beanspruchte, wie nun darzutun sein wird.

III. Die Kinderwallfahrten im Urteil der Zeitgenossen

Die positive oder negative Beurteilung der Kinderwallfahrten durch
die Zeitgenossen läßt sich auf mehrfache Weise feststellen. Einerseits
geht die Haltung der weltlichen und kirchlichen Obrigkeit sowie der

Bevölkerung aus den Berichten der Chroniken und sonstigen Quellen
unmittelbar hervor. Andererseits sind die Chronisten selbst in ihrer
Darstellung der Kinderzüge nicht frei von einer wohlwollenden oder

ungünstigen Beurteilung. Drittens haben sich ein paar Theologen eingehender

mit den Gründen für eine Billigung oder Verwerfung der
Kinderwallfahrten auseinandergesetzt.

Von der Unterstützung der Kinder durch die Obrigkeiten mehrerer
Städte war schon die Rede. In Bern, Biel, Fribourg, Estavayer-le-Lac,
Solothurn, Schaffhausen und Weißenburg verpflegte man die Kinder
auf das großzügigste. In Hall, Basel, Fribourg, Schaffhausen und Straßburg

gab man den ausziehenden Wallfahrern Erwachsene zur Begleitung

mit. Der Frankfurter Rat nahm eine abwartende Haltung ein,

gewährte den Pilgern aber schließlich doch Einlaß in die Stadt2. In
Regensburg wurde den Kindern erst auf Anraten der kirchlichen
Behörde die Unterstützung verweigert, so daß sich der Rat sogar zu einem
Verbot der Kinderwallfahrten entschloß 3. Auf die offizielle Haltung der
Kirche wurde bereits hingewiesen, neben der Ablehnung durch das

Regensburger Ordinariat steht die günstige Beurteilung durch die
Eichstätter Behörde. Die Stellungnahme einzelner Persönlichkeiten soll
noch weiter unten zur Sprache kommen. Nicht nur von offizieller Seite,

1 Vgl. S. 223.
2 Vgl. oben S. 242.
3 Vgl. oben S. 248.

281



sondern auch von der Bevölkerung wurde den Kindern die Anerkennung
nicht versagt, wie mehrere Chroniken übereinstimmend berichten '.
Diese günstigen Schilderungen sind zugleich ein Zeugnis für die positive
Beurteilung durch den einzelnen Berichterstatter. Diese Chronisten
sahen in den Kinderwallfahrten, wie der Dortmunder Ratsherr J.
Kerkhörde, der selbst zweimal an Wallfahrten teilgenommen hatte 2, ein «seer

vrombt clink»3. Die Haltung der Chronisten läßt sich auch daraus

erschließen, ob sie vom weiteren Schicksal der Kinder - etwa der guten
Heimkehr - berichten 4. Der Regensburger Ratsschreiber schloß sich

der Meinung seiner Vorgesetzten an und verurteilte die Wallfahrten,
denn als Begründung für die Ablehnung der Bitte um Unterstützung
nennt er die Beschwerlichkeit der Reise, die manchem Knaben das

Leben kostete; hatte man ihnen in der Fremde doch nur «gar kleine
Bißlein Brod»5 gegeben. Noch ungünstiger lautet der Bericht des Basler

Kaplans Bla-uenstein, der davon spricht, daß die Kinder auf ihrer Fahrt
hintergangen worden seien : Die Erwachsenen eigneten sich ihre Almosen

an, so daß die ohne Nahrung zurückbleibenden Kinder genötigt wurden,
als Bettler ständig durch die Welt zu streifen 6. Blauenstein scheint hinter
den Wallfahrten als Ursache Erwachsene zu sehen, die die Kinder durch
die Welt ziehen ließen, um sich an ihnen zu bereichern. Der Ulmer
Felix Faber berichtet von einem Gespräch, das er mit einem erwachsenen

Besucher von Mont-Saint-Michel führte 7. Der weit herumgekommene
Verfasser des Evagatoriums läßt keinen Zweifel darüber aufkommen,

1 Z.B. Köln, Chronik S. 799; Lübeck, Ratschronik S. 239; Schnitt, Zusätze S. 300;
Aventin, Chronik S. 600.

2 J. Hansen in der Einleitung zu Kerkhörde, Chronik S. 8 f.
3 Kerkhörde, Chronik S. 136.
4 Von der glücklichen Heimkehr wird selten berichtet, was verständlich ist, da es

den Chronisten vor allem darum ging, Aufbruch und Wallfahrt zu schildern.
Demgegenüber war die Heimkehr nicht mehr so interessant. Die Rückkehr melden :

Chronicon Campense S. 391 : «Et omnes sani absque impedimento reuersi sunt ad
propria»; Köln, Chronik S. 800: «doch quamen si sere widder gesunt zo lande»;
Schnitt, Zusätze S. 300: «Und kämmen alle gesund und frisch wider heim»;
Specklin, Collectanea S. 276: «Im frühling kamen die knaben wieder»; Widman,
Chronik S. 224: «Welche alle unverletzt... frisch und gesund haim kommen»;
Vinzenz S. 340: «Et sie nullus ex eis, siue pecuniam habens, siue non habens,
peniuriam sustinebat, ad loca sua incolumes redeuntes»; vgl. auch Kemli, Diversarius

(vgl. unten S. 287, Anm. 3). Diese wenigen Angaben lassen es nicht zu, sich
ein zutreffendes Bild darüber zu machen, wieviele Wallfahrer auf ihrer Reise
umkamen bzw. heimkehrten.

5 Regensburg, Chronik S. 303.
6 Blauenstein, Flores S. 84.
7 Näheres unten S. 309.

282



daß die Wallfahrt zu den Reliquien des Engelfürsten nur einem
kindlichen Gemute entspringen könne; denn wer sei ernsthaft der Meinung,
daß der Erzengel am Michaelsberg in der Normandie seine Waffen niedergelegt

habe 1. Wer die Stätte zu sehen wünsche, an der sich St. Michael
in Wahrheit gezeigt habe, müsse die Wallfahrt nach Gilgal (bei Jericho)
auf sich nehmen 2. Nach Felix Faber entspringen die Kinderwallfahrten
zum Mont-Saint-Michel nicht echter Frömmigkeit, sondern den Einfällen
jugendlicher Träumer oder der Unwissenheit ungelehrter Menschen,
deshalb können sie auch nicht den Anspruch erheben, eine sinnvolle
Glaubensübung zu sein.

Die verschiedene Bewertung der Kinderwallfahrten kommt auch in
drei Stellungnahmen einzelner kirchlicher Persönlichkeiten zur Geltung :

Vinzenz von Aggsbach, Gallus Kemli, Nikolaus von Wachenheim.
Positiv beurteilen die Kinderwallfahrten Vinzenz von Aggsbach und
Gallus Kemli, ablehnend verhält sich Nikolaus von Wachenheim.

1. Über das Leben des Vinzenz von Aggsbach ist wenig bekannt. Er
war Kartäusermönch zu Aggsbach in der Wachau (Niederösterreich) 3.

Sein Name hat sich der Nachwelt vor allem aus einem Grunde
überliefert: Als Verteidiger einer affektiven Kontemplationslehre griff er
Gerson und den ihn verteidigenden Nikolaus von Kues an. E. Van-

steenberghe, der sich ausführlich mit dem Streit um des Kusaners «De

docta ignorantia» beschäftigte, faßt sein Urteil über den Kartäuser
folgendermaßen zusammen: «Bien autrement absolue et intransigeante

1 Faber, Evagatorium S. 57 : «Ideo arma sua non deponit, cum non sint corporalia»;
daß sich am Mont-Saint-Michel Reliquien des Erzengels befänden, seien «puerilia
conficta». Zu den «Reliquien» unten S. 309 ff.

2 A. a. O. S. 57.
3 Zwischen den Jahren 1435 und 1448 ist das Priorat des Vinzenz in Aggsbach

quellenmäßig belegt, Urkunden und Regesten zur Geschichte der aufgehobenen
Kartause Aggsbach, bearb. von Adalbert Fr. Fuchs Fontes rerum Austriacarum.
Österreichische Geschichtsquellen, II. Abt., Diplomataria et Acta, LIX. Bd.),
Wien 1906, S. 272 ff. Die erste Erwähnung als Prior datiert vom 17.8.1435 (S. 272),
die letzte vom 21.4.1448, hernach werden andere Persönlichkeiten als Priores
genannt. Vermutlich lebte Vinzenz zur Zeit der Kinderwallfahrten als einfacher
Mönch in der genannten Kartause, zumal von 1448 an andere Männer als Priores
belegt sind ; vgl. Josef Lampel, Zur Geschichte der Karthause Aggsbach, in : Blätter

des Vereines für Landeskunde von Niederösterreich. N. F. 33 (1899) S. 358. Zur
Theologie des Mönches s. E. Vansteenberghe, Un écrit de Vincent d'Aggsbach
contre Gerson, in: Studien zur Geschichte der Philosophie. Festgabe zum 60.
Geburtstag Clemens Bäumker, Münster i. W. 1913, S. 357-364 und ders., Autour
de la docte ignorance. Une controverse sur la théologie mystique au XVe siècle

Beiträge zur Geschichte und Philosophie des Mittelalters. Texte und
Untersuchungen, Bd. XIV, Heft 2-4), Münster i. W. 1915.

283



est la position de Vincent d'Aggsbach. L'affection pure n'est pas pour
lui l'exceptionnel, mais l'ordinaire; elle n'est pas l'anormal, mais la

règle; elle est l'idéal, qu'il croit voir tracé dans les traités du pseudo-
Aréopagite. Il s'élève contre Gerson, qu'il trouve trop intellectualiste;
il s'élève contre Nicolas de Cuse, qui se fait le défenseur de Gerson. Son

attitude est sans contredit des plus curieuses dans l'histoire de la pensée

au XVe siècle. Vincent adopte en mystique une position anti-scolastique
qu'il pousse jusqu'à son extrême limite; mais il la défend avec toute
l'ardeur et tout l'aveuglement d'un tenant exclusif du principe d'autorité.
Son volontarisme, en le rattachant au mysticisme populaire autant
qu'au pseudo-Aréopagite, fait de lui l'homme de la Renaissance, le
désabusé, adversaire d'une raison trop exaltée peut-être dans le passé; son

intransigeance, son étroitesse de pensée, révèlent d'autre part un esprit
digne de la plus décadente des scolastiques» 1.

Vinzenz stand in regem brieflichen Verkehr mit dem Benediktiner
Johann Schlitpacher, der in dem unweit von Aggsbach gelegenem Melk
lebte. In einem Brief 2 vom 8. Juli 1459 teilt er seinem Freund
verschiedene Neuigkeiten mit. Anscheinend hat Schlitpacher den Kartäuser
über die Kinderwallfahrten befragt, da er keine Einzelheiten wußte.
Nun ist Vinzenz in der Lage, ihm «Sicheres» zu berichten. Seine

Gewährsmänner sind die Priores von Mauerbach (Niederösterreich) und
Brunn 3. Diese beiden hatten 1458 selbst Kinderzüge gesehen. Sie waren
zudem bei Leuten untergebracht gewesen, deren Kinder sich gerade auf
der Wallfahrt befanden. Vinzenz kennt die Stadt nicht, aus der die

Knaben ausgezogen waren, sondern gibt nur eine ungefähre Ortsangabe :

«... in una Ciuitate, quae fuit vel forte adhuc est Ducis Alberti Ducis
Austriae, circa Switzenses sita ...» 4. Welche Stadt gemeint ist, läßt sich

1 E. Vansteenberghe, Ignorance, S. 101.
2 Vinzenz von Aggsbach an Johannes Schlitpacher, Aggsbach 8. Juli 1459, in:

Codex diplomatico-historico-Episiolaris, ed. Bernhard Pez und Philibert Hueber,
Tom. V, pars III, Augsburg und Graz 1729, S. 339-341; der auf die Kinderwallfahrten

bezugnehmende Teil S. 339 f. Der Empfänger des Briefes, Johannes
Schlitpacher, setzte zu diesem Brief eine Nota, gedruckt a. a. O., S. 341. Über ihn
s. Ignaz Zibermayr, Johann Schlitpachers Aufzeichnungen als Visitator der
Benediktinerklöster in der Salzburger Kirchenprovinz. Ein Beitrag zur Geschichte
der Cusanischen Klosterreformen (1451-1452), in: MIÖG 30(1909) S. 258-279.

3 Die Namen dieser beiden Männer ließen sich nicht feststellen. Eine Anfrage in der
Benediktinerabtei Melk blieb ohne Erfolg.

4 Beim «Dux Austriae» handelt es sich sicherlich um Albrecht VI., den Freigiebigen,
der von 1457-1463 Erzherzog von Österreich war, und dem von seinem kaiserlichen

Bruder, Friedrich III., der größte Teil der schwäbischen Besitzungen über-

284



nicht sicher sagen, vielleicht handelt es sich um Waldshut oder Rheinfelden.

Auf alle Fälle ist es ein Ort, der in einem Gebiet liegt, für welches

Kinderwallfahrten auch anderweitig sicher belegt sind. Einer der
Gastgeber erzählte den Priores eine Geschichte, die er mit seinem eigenen
Sohn erlebt hatte. Um den Knaben vom Mitziehen an der Wallfahrt
abzuhalten, sperrte er ihn durch mehrere Tage hindurch in ein Zimmer
ein. Das Kind schrie jedoch und weinte, so daß sich sein Gesicht ganz
entstellte und man fürchten mußte, es werde sterben. Der Vater wollte
nicht am Tode seines eigenen Sohnes schuldig werden und ließ ihn
schließlich frei. Der Knabe freute sich derartig, an der Wallfahrt
teilnehmen zu dürfen, daß seine Entstellungen sogleich verschwanden. Noch
eine andere Geschichte erzählten die Priores : In einer rheinischen Stadt,
nämlich Köln, Mainz oder Straßburg, versammelten sich 500 Knaben
zum Aufbruch nach Frankreich. Unter ihnen waren auch Kinder reicher
Leute. Man verschloß die Stadttore und redete ihnen zu, die Wallfahrt
zu unterlassen. Besonders die Reichen redeten auf ihre Kinder ein. Trotz
der Androhung der Enterbung zogen einige Kinder aus. Auch dieses

zweite Beispiel zeigt den unbeugsamen Willen der Kinder, gegen die

elterliche Autorität ihre Wallfahrt durchzuführen 1. Mit bewegten Worten
schildert Vinzenz weiter, wie sich die Kinder weder durch die Unkenntnis
der Sprache und Wege, noch durch die Dauer der Reise, weder durch den

Mangel an Nahrungsmitteln, noch durch Drohungen von Eltern und
Freunden abbringen ließen, ihr Vorhaben auszuführen. Vinzenz von
Aggsbach fügt von sich aus hinzu, daß er der Überzeugung sei, der

Bericht der beiden Mönche entspreche der Wahrheit. Der Kartäuser
wird dem Melker Benediktiner die Erzählung seiner Gewährsmänner
kaum falsch wiedergegeben haben, da er damit rechnen mußte, daß

Schlitpacher, der die beiden Priores sicherlich auch kannte, sich auch
noch bei ihnen erkundigen würde.

Wichtiger als dieser Bericht ist die Deutung, die Vinzenz den
Kinderwallfahrten gibt. Er tut dies auf eine Aufforderung Schlitpachers hin.
Der Kartäuser sagt: Gott sprach einst auf vielfältige Weise durch die

Väter; nun redet er auch durch Frauen 2, durch Knaben und auf andere

lassen worden war. Zweifellos meint Vinzenz S. 339 eine habsburgische Stadt in
unmittelbarer Nähe der Eidgenossenschaft.

1 Weitere Zeugen für die Unwiderstehlichkeit des jugendlichen Willens sind: z. B.
Kemli, Diversarius f. 144 r. (s. unten S. 287, Anm. 3) ; Chronicon Campense S. 391;
Trithemius, Chronicon S. 370; vgl. auch unten S. 294 f.

2 Vgl. Hebr 1,1. Vinzenz spielt auf die weiter unten erwähnte Katharina von
Siena an.

285



Weise mit uns, es muß sich nur einer finden, der hört und stille ist. Durch
die wallfahrenden Knaben will Gott folgendes Jesuswort einprägen:
« W^enn ihr nicht werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht in das Himmelreich

eingehen» (Mt. 18, 3) sowie: «Ihr könnt nicht meine Jünger sein»

(Lk. 14,26). Vinzenz will durch diese beiden Bibelstellen sagen, daß die
Kinder ein Beispiel der Gottesverehrung geben. Ähnliches findet sich in
den Offenbarungen der Katharina von Siena, wo der Herr unter anderem

sagt: «Ego namque pugnabo pro vobis, nec vnquam in aliquo deficiet

indigentijs vestris mea divina Providentia»1. Eine solche Haltung, die

nur auf die göttliche Vorsehung vertraut, stellen die Knaben unter
Beweis. Daß die Kinder trotz der genannten Widerstände ihre Wallfahrt

durchführen, ist für Vinzenz die Bestätigung dafür, daß sie nicht
«von Menschen herrühre, sondern vom Himmel» veranlaßt sei.

Vorsichtig meint nun Vinzenz auch die Zeichenhaftigkeit der
Wallfahrten bestimmen zu können: Die Kinderwallfahrten zielen auf die
Reform der Kirche. Eine Reform der Kirche führten die bayerischen
und österreichischen Benediktinerklöster nach den Beschlüssen des

Konstanzer und Basler Konzils auf ihre Weise durch, indem sie sich eine

Wiedererneuerung des monastischen Lebens angelegen sein ließen. Diese

Reformbewegung blieb jedoch nicht auf die Kongregationen des

Benediktinerordens beschränkt, sondern beeinflußte auch andere Klöster und
das kirchliche Leben überhaupt. Ausführlich schildert der Kartäuser,
wie doppelzüngige, lästerliche, heuchlerische und lügenhafte Menschen,
die mit dem Munde anders reden, als sie es mit dem Herzen meinen, die
Reform der Kirche hintertreiben. Mit den Kinderwallfahrten will Gott
anzeigen, daß seine in allen Ständen deformierte Kirche durch die

Einfältigen und Einfachen reformiert werden sollte. Durch Menschen, die

von einem solchen Geist des Gottvertrauens erfüllt sind, wie die
wallfahrenden Kinder. Es scheint absonderlich zu sein, daß Vinzenz von
Aggsbach die Wallfahrten als Zeichen für die besondere Aufgabe der
Reform der Kirche ansieht und ihnen diese ausdrückliche Abzweckung
unterstellt. Aber gerade indem er dies tut, gibt er zu erkennen, daß für
ihn die Reform der Kirche und (wie er zu verstehen gibt) die Beherzigung

der konziliaren Reformbeschlüsse ein allgemeines und vordringliches

1 Die von Vinzenz zitierte Stelle ist in italienischer Sprache wiedergegeben in:
Santa Caterina da Siena, Libro della divina dottrina, volgarmente detto Dialogo
della divina provvidenza. Nuova edizione secondo un inedito codice senese a cura
di Matilde Fiorini Scrittori d'Italia [34]), Bari 1912, S. 37.

286



Problem waren \ So ist auch klar, warum der Kartäuser so viel Wert auf
den ausführlichen Bericht von der Unwiderstehlichkeit des Aufbruchs
legt. Der kindlichen Unbeugsamkeit, am gefaßten Entschluß allen
Widerständen zum Trotz festzuhalten, gilt es nachzueifern. Für Vinzenz von
Aggsbach sind die Kinderwallfahrten ein nachzuahmendes Beispiel
christlicher Standhaftigkeit, die aus dem Vertrauen auf Gottes
Beistand erwächst.

2. Gallus Kemli «bildet unstreitig die interessanteste Figur unter
den St. Gallermönchen des 15. Jahrhunderts» 2. Er entstammte einem

st. gallischen Bürgergeschlecht und trat schon in jungen Jahren in die
Benediktinerabtei seines Heimatortes ein. Im Jahre 1441 empfing er
die Priesterweihe, zwei Jahre danach verließ er St. Gallen, weil er,
wie er selber sagt, die Tyrannei des Abtes nicht ertrug. Nach einem

unruhigen Wanderleben kehrte er 1470 in sein Heimatkloster zurück.
Der schreiblustige Mönch hinterließ eine größere Anzahl von
Manuskripten. Neben Abschriften theologischer Werke beinhalten sie eine

Fülle gesammelter Notizen, die von kirchen- und kulturgeschichtlicher
Bedeutung sind. Eine von ihm selbst niedergeschriebene Bemerkung
bezieht sich auf die Kinderwallfahrten 3. Der Verfasser hat seine Notiz

Die Nota Schlitpachers (vgl. oben S. 284) nimmt zur Deutung des Aggsbacher
Mönches nicht Stellung, sondern bringt nur Ergänzungen zum Ablauf der
Kinderwallfahrten. Zu den konziliaren Ideen des Kartäusers s. Hubert Jedin,
Geschichte des Konzils von Trient I, Der Kampf um das Konzil, 2. Aufl., Freiburg
1951, S. 33 ff.
Rudolf Henggeler, Profeßbuch der fürstl. Benediktinerabtei der Heiligen Gallus
und Otmar zu St. Gallen, Zug o. J. (1929), S. 235. Ergänzend dazu s. Paul
Staerkle, Beiträge zur spätmittelalterlichen Bildungsgeschichtc St. Gallens
(-= Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte. Hrsg. vom historischen Verein
St. Gallen, XL), St. Gallen 1939, S. 191.
Zu Kemlis Bibliothek s. Mittelalterliche Bibliothekskataloge Deutschlands und der
Schweiz I. Bd., Die Bistümer Konstanz und Chur, bearb. von Paul Lehmann,
München 1918, S. 119-135. - Die Kinderwallfahrtsnotiz Kemlis findet sich in:
Zürich, Zentralbibliothek, Gallus Kemli, Diversarius multarum materiarum (C 101),
f. 144r und 142v. Die Handschrift wird beschrieben in : Leo Cunibert Mohlberg,
Katalog der Handschriften der Zentralbibliothek Zürich. I. Mittelalterliche
Handschriften, Zürich 1951, S. 52; vgl. auch Jakob Werner, Beiträge zur Kunde der
lateinischen Literatur des Mittelalters, aus Handschriften gesammelt. 2., verm.
Aufl., Aarau 1905, S. 168. Die Notiz lautet:

«Notate Rem Gestam De peregrinatione ad sanctum Michahelem: Contigit sub
Annis domini m°cccc lvij mirabilis et inscrutabilis satis puerorum egressus, et
vbique a proprijs partibus necnon parentibus discessus, instinetu quodam incerto,
scienter tamen nescij et sapienter indocti. Nullo siquidem praedicante, nullo
auttorizante, nullo confirmante nec suadente nec ecclesia praeeipiente, mirabilis
et a seculo inauditum tam subitus concursus Ab inermis et indoctis, nec natura

287



schnell hingeworfen. Kemli war kein Augenzeuge der Wallfahrt, sondern
hatte nur von ihr gehört. Sicherlich handelt es sich um eine zeitgenössische

Niederschrift.
Der Mönch beginnt seine Schilderung mit der Feststellung, daß im

Jahre 1457 ein wunderbarer und unerforschlicher Auszug von Knaben
stattgefunden habe, dessen Anstoß unbekannt sei. Niemand habe den

Knaben die Wallfahrt gepredigt, sie dazu überredet oder in ihrem
Vorhaben bestärkt; auch gehe sie nicht auf eine Anordnung der Kirche
zurück. Diese Fahrt der Schwachen und Einfältigen widerstreite der
Vernunft und könne nur auf eine wunderbare Ursache zurückgeführt
werden. Gerade der Umstand, daß die Kinderwallfahrten ohne äußeren
Anlaß entstanden sind, ist für Kemli eine Bestätigung für die Annahme

göttlichen Ursprungs. In eindrücklichen Worten schildert er hierauf die

Begleiterscheinungen des Aufbruchs; weder durch Schmeicheleien noch

ratiocinante nec intellectu spirituali suffragante. Derelictis preterea et spretis
blandimentis et minis et lugubribus singultibus parentum, vilipendentes hereditates

proprias, spe quadam incerta licet inoppinativa Ducti spiritu, ut puta
domini sicut res futura sub hac praecedente figura aliqua edocebit oppitulante
diuina misericordia et sancto michahele suffragante ecclesie dei et fidei catholice,
inestimabiliter fructuosa et salutaris ipsis pueris coniecturantibus nullius tacti
cautela, quae quidem cum desiderio boni praestolanda sunt. Restant inde
sacramenta non solum actualia, sed et spiritualia incrementa inplorata dei misericordia
sentire. Innumerabile igitur vulgus de omnibus provincijs, territorijs, vrbibus,
ciuitatibus, castris, opidis, villis puerorum siue adolescentium christianorum
inestimabili motu prorumpentes, peregrinationes ad longinquas partes arripientes,
videlicet ad sancti michahelis ecclesiam, quae est in monte gargano, ordinis sancti
benedicti, Sipotanens dyocesis (s. dazu oben S. 259), progressi et ibidem vota sua,
ut dicitur, exequentes deo et sancto michahele. Quod quidem longe ante prae-
uidebatur in spiritu, dicens: 'Ex ore infantium et lactentium perfecisti laudem
etc' (Ps. 8, 3) Verumtamen eundo et redeundo in magnis frigoribus quae tunc
temporis incanduerant (cod. : incanduerat) adeo ut diffiderent multi de ipsis
pueris, quod a tam longinquis partibus numquam saltim corpore reuerterentur
indempnes, quoniam frigorum intollerabili asperitate subiacerent. Sed commi-
tante et cooperante gratia gratum eorum propositum faciente prospero (f. 142v)
Gressu et regressu parentes, qui se dudum orbatos clamitauerunt filijs denuo
inestimabili gaudio letificantes cum salute et certis in itinere gestis et diuersis
signis et miraculis eorum peregrinacionem auttorizantes meritis sancti michahelis,
patroni loci praedicti, qui suos seruos quam diuersa pericula sicut ex eorum rela-
tibus audiuimus, protexit quia loci sepe dicti elector, fundator et protector ani-
marumque fidelium sibi a deo commissarum ante conspectum dei praesentator
et invictissimus dyaboli triumphator et omnium hominum in conspectu diuine
maiestatis mitissimus advocatus, cuius preeibus nos committentes nunc et in
secula seculorum. Amen.» Herrn Dr. A. Schönherr, Zürich, bin ich für die Hilfe,
die er mir bei der Entzifferung der schwer lesbaren Handschrift angedeihen ließ,
zu besonderem Dank verpflichtet.

288



durch Drohungen der Eltern ließen sich die Kinder von ihrem Vorhaben

abbringen. Sie wurden von einem «Geist» geführt und Kemli läßt keinen
Zweifel daran, daß es der Geist Gottes gewesen sei. Dadurch zeige Gott
sowohl Zukünftiges als auch seine unerforschliche Barmherzigkeit an.
Der «prophetische» und der hinweisende Charakter der Wallfahrt sind
für Kemli zwei weitere Beweisgründe für die Gottgefälhgkeit des

Unternehmens. Ja, die Wallfahrt entspricht geradezu dem Bibelwort, denn der
Psalmist (Ps. 8,3) habe das Lob Gottes aus dem Munde der Kinder und
Unwürdigen vorausgesehen. Die Kinder waren auf der Hin- und Rückreise

den härtesten Unbilden der kalten Witterung ausgesetzt 1, so daß

viele von ihnen zur Verzweiflung getrieben wurden. Doch unter dem
Beistand der göttlichen Gnade kam es zu einem glücklichen Ausgang des

Unternehmens und die Kinder kehrten wohlbehalten in die Heimat
zurück, was dem Benediktiner wiederum die Führung Gottes zeigt. Der
Erzengel Michael selbst hat seine jugendlichen Verehrer beschützt, wie die

gelegentlich der Wallfahrt geschehenen Zeichen und Wunder hinlänglich
beweisen.

Die Notiz Kemlis zeigt, in welch hohem Maße die Kinderwallfahrten
als ungewöhnlich und unvernünftig, aber gerade deshalb als von Gott
gewollt und dem Glauben nicht widerstrebend angesehen wurden. Für
den gläubigen Benediktiner, der seine Notiz mit einem Lobpreis der Macht
des Erzengels schließt, steht der Zug der Kinder nicht außerhalb der

gutzuheißenden Verehrung Gottes und seiner Heiligen.
3. Am eingehendsten setzte sich der Heidelberger Professor der Theologie

Nikolaus von Wachenheim 2 mit den Kinderwallfahrten der fünfziger
Jahre auseinander. Um das Jahr 1400 geboren, immatrikulierte der sich

1 Die Erwähnung der großen Kälte deckt sich mit den Angaben bei: Artzt, Chronik
S. 148; Speyer, Chronik S. 419, u. a. Obwohl Kemli keine genaue Jahreszeit
angibt, ist zu schließen, daß er besonders von den Kinderzügen im Winter 1457/58
berichtet.

2 Einige wenige Notizen über Nikolaus von Wachenheim sind vermerkt in:
Urkundenbuch der Universität Heidelberg. Zur fünfhundertjährigen Stiftungsfeier der
Universität. Hrsg. von Eduard Winkelmann, 1. Bd., Urkunden, Heidelberg 1886,
S. 123 f., 162, 188, 192; Johann Friedrich Hautz, Geschichte der Universität
Heidelberg, 1. Bd., Mannheim 1862, S. 291, 298, 311. Diese Angaben verwertete
F. Falk, Nicolaus von Wachenheim, der unter Hinzufügung eigener Forschungsergebnisse

eine Darstellung des Lebens und Wirkens des Nikolaus von Wachenheim

zu geben versucht. Diese Lebensskizze ist im folgenden verwertet. Ob die
Immatrikulation tatsächlich in das Jahr 1422 fällt (Falk, a. a. O., S. 57), ist
fraglich, weil sich auch 1420 ein «Nycolaus de Wachenhem» immatrikulierte,
Die Matrikel der Universität Heidelberg von 1386-1662 bearb. und hrsg. von
Gustav Toepke, 1. Teil, Heidelberg 1884, S. 150.

289

19



bereits im geistlichen Stande befindende Nikolaus 1420 an der Universität

Heidelberg, wo er 1425 Magister artium wurde; zwischen 1436 und
1472 war er siebenmal Rektor dieser Universität. Immer wieder nahm
er zu bedeutenden Begebenheiten seiner Zeit Stellung.

Im Jahre 1458 schrieb Nikolaus seinen Traktat * gegen die Kinderwallfahrten.

Er trägt folgenden Schlußvermerk : «Explicit tractatus seu

opusculum contra errores quorundam iuvenum masculorum a magistro
nycolao de wachenheym sacre théologie professore compositum anno
domini mcccclviij0 in alma universitate heydelbergensi » 2.

Dieser Traktat ist in doppelter Hinsicht aufschlußreich, einerseits

bestätigt und ergänzt er die durch die anderen Quellen vermittelten
Kenntnisse von Ablauf, Aufbau und Organisation der Kinderwallfahrten,

andererseits gibt er Einblick in die Kriterien der Beurteilung
einer Wallfahrt. Deshalb ist das Werk des Heidelbergers nicht nur für
die Wallfahrt zum Mont-Saint-Michel von Bedeutung, sondern eine,

bislang ungenützte, Quelle für die sachgerechte Beurteilung des

Wallfahrtswesens im 15. Jahrhundert überhaupt. Indem der Heidelberger
den Geistlichen ihre Verpflichtungen gegenüber dem Kirchenvolk immer
wieder ins Gedächtnis ruft, erweist er sich als ein Mann von hohem

Verantwortungsgefühl für das Leben der Kirche, dem man den Blick für
die Mißlichkeiten in der Kirche und den Willen, ihnen zu wehren, nicht
wird absprechen dürfen. Der Traktat ist im Stil der wissenschaftlichen

1 Der Traktat ist in zwei Handschriften erhalten: 1. Rom, Bibl. Vat., Cod. Pal. 192,
f. 207r-219r, f. 219r enthält ein zeitgenössisches Inhaltsverzeichnis des Traktates.

Sowohl aus ihm, wie aus der Foliierung geht hervor, daß ursprünglich f. 1-12
gezählt wurde, der Traktat also als selbständige Handschrift bestand. Es wird
stets nach dieser Handschrift und der neuen Foliierung zitiert. - 2. Paris, BN,
Ms. Lat. 3125, f. 398r-412v. - Bei beiden Handschriften handelt es sich um
Abschriften des 15. Jhs. Das Autograph scheint verloren. F. Falk, Nicolaus von
Wachenheim, S. 60 f. weist darauf hin, daß sich eine dritte Handschrift dieses
Werkes ehedem in Cheltenham befand, ihr jetziger Verbleib ist unbekannt. In
dem genannten Aufsatz Falks wird der Anfang und der Schlußvermerk gedruckt
wiedergegeben, der Inhalt in Kurzfassung referiert, S. 59 f. Der Hinweis (S. 58),
daß das vorliegende Werk ein «bisher unbeachtetes Gutachten» sei, trifft nicht
zu, denn S. Riezler, Geschichte, S. 810 hat (wohl im Anschluß an den Katalog
der Vatikanischen Bibliothek: Bibliotheca Apostolica Vaticana. Codices Palatini
Latini, Tom. I, Rom 1886, S. 34 f.) auf den Traktat aufmerksam gemacht, ohne
allerdings dessen Inhalt zu kennen. Schon vor Riezler sah L. Delisle, Pèlerinages,
S. 392-394 den Traktat in seiner Pariser Handschrift ein. Allerdings hat er den
Autor nicht richtig identifiziert, sondern schreibt «Nicholas de Machenhen»
(S. 392, 394).

2 Tractatus f. 218v; gedruckt F. Falk, Nicolaus von Wachenheim, S. 60.

290



Darlegung eines Gelehrten dieser Zeit geschrieben, also nach den Regeln
der scholastischen Argumentationsweise verfaßt. Trotzdem entbehrt das

Werk nicht der seelsorgerlichen Wärme.
Nikolaus von Wachenheim beginnt seinen Traktat mit der Begründung

für seine Abfassung. Ein unerhörter Irrtum vieler Jünglinge ist in den

Gegenden des Rheins und der benachbarten Gebiete entstanden und es

ist zu befürchten, daß sich ihm auch die Erwachsenen anschlössen. Der
Irrtum besteht darin, daß viele junge Menschen in dem überaus kalten
Winter scharenweise mit Fahnen zum Heiligtum des Erzengels Michael
nach Frankreich zögen. Schon im ersten Satz läßt der Verfasser keinen
Zweifel daran, wie er die Kinderwallfahrten beurteilt: die Kinderzüge
sind eine religiöse Verirrung 1. Deshalb soll die Angelegenheit breiter
dargelegt werden, damit die Irrenden auf den Weg der Wahrheit zurückgerufen

würden. Dies wird im besonderen Maße von den Prälaten und
Doktoren der Kirche gefordert; ihnen komme es nach dem Worte des

Propheten Maleachi (Mal. 2,7 «Denn die Lippen des Priesters bewahren

Erkenntnis, und Weisung sucht man von seinem Munde» 2) zu, den

Wallfahrten Einhalt zu gebieten. Als weiteres biblisches Zeugnis für die

schuldige Pflicht der Geistlichkeit hier einzuschreiten, führt der Verfasser

Jes. 28,1 an («Rufe aus vollem Halse, halte nicht zurück! Gleich der
Posaune erhebe deine Stimme und verkünde meinem Volke seine

Untreue»). Nach der Anordnung des Petrusbriefes (1. Petr. 5,2 «Weidet
die Herde Gottes, die bei euch ist, nicht gezwungen, sondern freiwillig»)
sollen die Seelenhirten handeln und gegen die Irrtümer und Anschläge
des Teufels mit dem geistlichen Schwerte kämpfen.

Nach Beibringung dieser biblischen Ermahnungen versichert der
Autor, daß er sein Werk nicht aus eigener Ruhmsucht verfasse, sondern

zum Ruhme Gottes und zur Ehre seines Herrn, des Pfalzgrafen Friedrich

I. Obwohl eine solche Wendung zu den klassischen rhetorischen
Formeln 3 des Mittelalters gehört, hatte Nikolaus doch auch Grund, sie

anzubringen. Der Heidelberger Professor wußte sich seinem Landes-

1 Tractatus f. 207r: «Cvm itaque multorum iuvenum masculorum error non modi-
cus nostra in regione inauditus utpote in territorijs reni fluminis renoque vicinis
surrexisse dinoscatur»; gedruckt F. Falk, Nicolaus von Wachenheim, S. 59.

2 Bibelzitate werden stets nach der Übersetzung der Zürcher Bibel wiedergegeben.
3 Andere Beispiele für die Verwendung üblicher rhetorischer Begriffe sind: Die

Darbringung zur Ehre Gottes, wie das Scherflein der Witwe ; die causa scribendi :

Wissensbesitz verpflichtet zur Mitteilung (Tractatus f. 207r), s. Leonid Arbusow,
Colores rhetorici; 2., durchgesehene und verm. Aufl., hrsg. von Helmut Peter,
Göttingen 1963, S. 97 ff.

291



herrn für dessen großzügige Unterstützung der Universität zu besonderem
Dank verpflichtet.

Für wie schädlich der Heidelberger die Wallfahrtsbewegung hält, läßt
sich daraus erkennen, daß er nicht nur die Geistlichen, sondern alle, die
Gottes Wort hören, zum geistlichen Kampfe aufruft1. Ausführlich spricht
der Verfasser nun von diesem geistlichen Kampfe, zu dem man sich
gemäß der Worte des Apostels Paulus (Eph. 6,10 ff) mit der Waffenrüstung
Gottes versehen muß, um gegen die Anschläge des Teufels gewappnet zu
sein. Immer wieder schärft Nikolaus ein, daß im Vertrauen auf Gottes Hilfe
der Kampf gewonnen werden wird und er erläutert im einzelnen, wie sehr

die «geistliche Waffenrüstung» für die gegenwärtige Zeit Geltung besitzt2.
Nach diesem im großen und ganzen ermahnenden Teil geht der Traktat

in systematische Ausführungen über. Nikolaus von Wachenheim stellt
die entscheidende Frage, ob es ein guter oder böser Geist sei, der die

Kinderwallfahrten hervorrufe: «Utrum iuvenes utputa masculi de quibus

supra prefertur bono spiritu aut malo ad praemissa peregrinacionis

opera moveantur» 3.

Sieben Gründe sprechen für einen guten Geist und ebensoviele

dagegen. Für die Veranlassung durch einen guten Geist führt der Autor
folgende Gründe an 4

:

1. Die Jugendlichen verwirklichen ein Vorhaben, mit dem sie Gott
dienen wollen 5. Ein gutes Werk kann aber nur von einer guten Absicht
hervorgerufen werden, also muß der sie antreibende Geist ein guter sein.

Als biblische Begründung wird Mt. 12,35 und Mt. 19,14 angeführt 6.

2. Sobald Jugendliche die Zeit der Reife erlangen 7, sind sie in allen

Entschlüssen, die ihre Person betreffen, frei. Sie können ein Gelübde

ablegen, einen Eid schwören oder die Ehe eingehen. Eine Wallfahrt zu
geloben und auszuführen hat einen guten Vorsatz zur Ursache, also

einen guten Geist als Beweggrund.
3. Bevor die Knaben oder Jünglinge das Alter der Reife erreichen,

können sie nicht zur Ausführung des von ihnen Gelobten gezwungen
werden ; tun sie es doch, so kann es nur aus guten Gründen geschehen 8.

1 f. 207v.
2 f. 207v bis 208r.
3 f. 208r.
4 f. 208r bis 208v.
5 f. 208r: «licite divini seruitii opera assumere».
6 Vgl. dazu unten S. 299.
7 f. 208r: «ad annos pubertatis» venire.
8 Zu den Abschnitten 2 und 3 vgl.: S. Thomae Aquinatis, Summa theologiae. Cura

292



4. Die jugendlichen Pilger unternehmen ihre Wallfahrt zu einem guten
Zwecke, sie tun es wegen der Engel, der Heiligen, der Sorge um ihr
Seelenheil willen. Daher werden sie von einem guten Geist bewegt1.

5. Wie man sagt, geschehen im Zusammenhang mit diesen
Wallfahrten Wunder. Diejenigen Kinder, die man zurückbehielt, starben,
genauso wie diejenigen, die sie zurückzuhalten versuchten. Außerdem fand
sich wunderbarerweise Geld für den Lebensunterhalt der Kinder. Diese
Wunder zeigen, daß die Wallfahrten mit Gottes Wohlwollen geschehen.

6. Aus der Geschichte der Kirche ist bekannt, daß viele Heilige auf
eben dieselbe Weise von Gott geführt wurden. Diese Art von Werken ist
zu loben, und auch hinter den Kinderwallfahrten steht die Hand Gottes,
der mit den Kindern vielleicht etwas Besonderes vorhat2.

7. Die Wallfahrten von jugendlichen Pilgern zu anderen Orten sind
doch erlaubt, warum sollten diejenigen nach Frankreich unerlaubt sein?

Nikolaus von Wachenheim hat die Gründe für die Billigung der
Wallfahrten nicht erdacht. Mit dererlei Argumenten wurden sie tatsächlich
verteidigt, wie die obenerwähnten Stellungnahmen Kemlis und Vinzenz'
von Aggsbach gezeigt haben. Die wunderbaren Umstände werden auch
andernorts berichtet. So überliefert Aventin 3, daß «man sagt, welchs
(sc. Kind) nit lief wan's es ankam und man im's weret, so stürb's von
stundan»! Dem Augsburger Hector Mülich, der selbst nicht Augenzeuge,
aber Zeitgenosse der Wallfahrten war, kam das Gerücht von den wunder¬

et studio Sac. Petri Caramello, 3 Bde., Rom 1952-1956, II, 2 q. 88, a. 9: «Videtur
quod pueri non possint voto se obligare ad religionis ingressum», (a.a.O. ad 1-3) :

«Ad primum ergo dicendum quod ratio illa procedit de pueris qui nondum attige-
runt usum rationis, quorum vota sunt invalida, ut dictum est (in corp. art.)
Ad secundum dicendum quod vota eorum qui sunt in potestate aliorum habent
conditionem implicitam, scilicet si non revocentur a superiori, ex qua licita red-
duntur, et valida, si conditio extat, Ad tertium dicendum quod ratio illa
procedit de voto solemni, quod fit per professionem». - II, 2 q. 89, a. 10: «Et
propter hoc a iuramento excluduntur et pueri ante annos pubertatis, qui non
coguntur ad iurandum, quia nondum habent perfectum usum rationis, quo possint

cum reverentia debita iuramentum praestare ...».Corpus Iuris Canonici.
Editio Lipsiensis secunda. Ed. Emil Ludwig Richter und Emil Friedberg. Pars
prior: Decretum Magistri Gratiani. Leipzig 1879. P. II, causa 22, q. 5, can. 14 f
und causa 20, q. 2, can. 2.
Als biblische Grundlage dient Mt. 7,18: «Ein guter Baum kann nicht schlechte
Früchte bringen, noch ein fauler Baum gute Früchte», f. 208r.
S. th. III, q. 72, a. 8: «Et inde est quod multi in puerili aetate, propter robur
Spiritus Sancti perceptum, usque ad sanguinem fortiter certaverunt propter
Christum».
Aventin, Chronik S. 600; Schnitt, Zusätze S. 300: «Und vermeinten die eiteren,
so sy es unterstunden zu weren, das die kind stürben».

293



baren Begebnissen zu Ohren. Er schreibt: «und wann sie vater und muter
nit wolten ziehen lassen, do stürben sie dahaim. und waren knaben bei
siben jaren bis in sechzehen. man sagt groß wunderzaichen von inen» 1.

Am Mont-Saint-Michel sammelten die Mönche Erzählungen von
Mirakeln, die sich im Zusammenhang mit den Michaelswallfahrten
ereigneten, um sie als Argument der Kultpropaganda zu verwenden 2.

Diesem Zweck kann eine Mirakelerzählung nur dienen, wenn sie mit
genauen Orts-, Zeit- und Personenangaben ausgestattet ist. In der

Mirakelsammlung vom Mont-Saint-Michel fand sich ein ausführlicher
Bericht von einem Ereignis, das bei den Kinderwallfahrten geschehen
sein soll. Leider ist dieser Bericht mittlerweile verloren gegangen und

nur durch die Klostergeschichte von Dom Jean Huynes und Dom Thomas
Le Roy, die im 17. Jahrhundert schrieben, auf uns gekommen 3. Diese

Wundererzählung 4 erfüllt scheinbar die Forderung der genauen Angaben
der Begleitumstände. Sie beginnt, in freier Übertragung wiedergegeben :

«Im obgenannten Jahr 1457, am Donnerstag den 2. März 5, hatte ein

neunjähriger Knabe, namens Nicolas, Sohn des Pierre Le Pellier aus
Aachen 6, den großen Wunsch in einer Wallfahrt den Mont-Saint-Michel

zu besuchen»7. Damit ist der Historisierung des Wunders Genüge getan.
Der Knabe bat seinen Vater um die Erlaubnis, mit gleichaltrigen und
etwas älteren Kindern aufzubrechen. Der Mann entgegnete ihm jedoch,
daß er noch zu jung sei und ein oder zwei Jahre mit der Wallfahrt
zuwarten möge, dann würde er sogar die Wallfahrt unter väterlicher
Begleitung unternehmen dürfen. Für den Augenblick gab sich der Knabe
zufrieden. Als jedoch kurze Zeit später mehrere jugendliche Wallfahrer
vorüberzogen, konnte der Knabe nicht mehr an sich halten 8 und schloß

1 Mülich, Chronik S. 127.
2 Über Form und Stil von Mirakelerzählungen vgl. : Deutsche Mirakelbücher. Zur

Quellenkunde und Sinngebung, hrsg. von Georg Schreiber Forschungen zur
Volkskunde, Heft 31/32), Düsseldorf 1938; B. Kötting, Peregrinatio, S. 317 f.;
Hermann Bach, Mirakelbücher bayerischer Wallfahrtsorte. Untersuchung ihrer
literarischen Form und ihrer Stellung innerhalb der Literatur der Zeit, Phil. Diss.
München 1963, S. 14 ff., bes. S. 39 f.; D. Harmening, Mirakelbücher, S. 53-66.

3 Vgl. E. Dupont, Pèlerinages, S. 34 ff.
4 Huynes, Histoire I, S. 124-127 ; vgl. auch E. Dupont, Mont-Saint-Michel, S. 88-92.
5 Der 2. März 1457 fiel auf einen Mittwoch.
6 Huynes, Histoire I, S. 125 «Btenmarie Daez». E. Dupont, Pèlerinages, S. 38 sagt

sicherlich zu Recht, daß es sich hierbei um eine Verschreibung von Sainte Marie
d'Aix handelt, also Aachen gemeint ist.

7 Huynes, Histoire I, S. 124-125.
8 Zur Unwiderstehlichkeit des Aufbruchs s. auch oben S. 285, Anm. 1, und unten

S. 296, Anm. 5, sowie S. 322, Anm. 1.

294



sich ihnen - ohne Abschied zu nehmen - an. Der Vater eilte ihm nach,
erreichte ihn noch beim Stadttor und rief ihm zu: «Dreh um in Teufels
Namen» *. Kaum hatte er geendet, fiel er tot zu Boden. Dieser Vorfall
verursachte einen Auflauf. Priester und Laien flehten Gott an, er möge
den Mann doch wieder lebendig machen, «mais Dieu ne les exauça»2.
Gerade wegen dieses Ereignisses ließen sich die Wallfahrer nicht davon

abhalten, den Michaelsberg aufzusuchen, wo sie «am 25. desselben Monats
Mai»3 ankamen. Hier erzählten sie den Religiösen mit dem Kardinal Abt
Guillaume d'Estouteville an ihrer Spitze von dem unglaublichen Tode
des lästerlichen Mannes. Den Kindern wurden weitere Fragen gestellt und
schließlich mußten sie ihre Erzählung beschwören. Auf diese Weise sollte
das Mirakel durch Zeugen legitimiert werden. Am Schluß des Berichtes
werden zwei Folgerungen gezogen, die das Interesse der Mönche an solchen

Mirakelerzählungen beweisen : Erstens zeigte dieser Vorfall, daß der
Erzengel gemäß dem Beispiel des Herrn (Mk. 10, 13-16) große Freude daran

habe, wenn sich Kinder, denen die Bosheit der Welt noch unbekannt ist,
ihm näherten. In Tat und Wahrheit sei es ein Segen, wenn Kinder seine

Kirche aufsuchten. Zweitens zeige sich, wie sehr dem Erzengel die

Anrufung des Teufels mißfalle und er eine solche Lästerung entweder
sofort oder spätestens in der Todesstunde bestrafe.

Wahrscheinlich hat es außer dieser besprochenen Erzählung noch
andere Wunderberichte von den Kinderwallfahrten gegeben, die nicht
auf uns gekommen sind und sich vielleicht nur mündlich überlieferten.
In der ersten Folgerung des besprochenen Berichtes wird deutlich der

Meinung Ausdruck gegeben, die Nikolaus von Wachenheim anführt:
Die Kinderwallfahrten sind wünschenswert und segensreich, weil der

Erzengel selbst sie durch Wunder unterstütze. Der Traktat des Heidelbergers

setzt sich also nicht nur mit fiktiven Einwänden gegen die

ungünstige Beurteilung der Kinderwallfahrten auseinander, sondern hat
die Meinung und die Ansichten, kurz das Denken eines großen Teils des

Volkes gegen sich. Der Professor kämpft in seinem Werk gegen einen

naiven Wunderglauben des 15. Jahrhunderts, der die Umstände, unter

1 «Retourne au nom du diable», Huynes, Histoire I, S. 125.
2 A. a. O. S. 126.
3 «Le vingt cinquiesme du mesme moys de May», a. a. O. S. 126. Am Beginn des

Berichtes ist vom Monat März die Rede, außerdem stimmt dort der Wochentag
nicht. Beide Indizien könnten darauf schließen lassen, daß der historisierende
Rahmen der Mirakelerzählung erst später geschaffen wurde und der Vorfall letztlich

vielleicht überhaupt nicht historisch ist.

295



denen ein Wunder geschieht, nicht in Betracht zieht und deshalb nicht
den Teufel als Ursache des «Wunders» in den Blick bekommt.

Die Argumente, daß ein schlechter oder irriger Geist die Wallfahrten
verursache, sind folgende 1:

1. Die Wallfahrten sind unvernünftig und werden deshalb nicht von
einem guten Geist hervorgerufen, weil Gott und die Engel nichts
Unvernünftiges veranlassen 2, stellt der Verfasser, der sich zur via moderna
bekannte 3, fest. Die Unvernünftigkeit, die für Kemli der Beweis des

göttlichen Ursprungs war, ist für Nikolaus ein Argument für das Gegenteil.

Als biblischer Beleg wird Röm. 12,1 angeführt4. So werden die

Wallfahrten von einem schlechten Geist bewirkt, zumal der Teufel gern
Dinge eingibt, die der Mensch nicht versteht. An der Unvernünftigkeit
der Wallfahrt zeigt sich ihr teuflischer Ursprung. Als Beleg für die

Unvernünftigkeit des Unternehmens führt Nikolaus folgendes an : Die
Kinder wallfahren im Winter, in größter Kälte und im Schnee; ja, die

Kinder haben nicht einmal Erwachsene um Rat gefragt, bevor sie ihre
Fahrt antraten5 ; sie ziehen in ungewohnten Haufen einher und geben mit
ihren Fahnen ein außergewöhnliches Bild. Außerdem besteht die Gefahr,
daß sie im Ausland gefangen und in die Knechtschaft geführt werden.

2. Die Wallfahrten schaden dem Körper und der Seele, auch den

guten Sitten dienen sie nicht. Dem Körper sind die Strapazen der Reise,

die Luft sowie die kärgliche Nahrung abträglich. Der Seele gereicht es

nicht zum Besten zu wissen, wie man in andere Länder ziehen und sich

dort aufhalten kann, denn auf diese Weise wird die Abenteuerlust in

späteren Lebensjahren genährt.

1 Tractatus f. 208v bis 209r.
2 f. 208v: «Deus et angeli non permovent irrationabilia». Vgl. dazu S. th. I, 2 q. 70,

a. 4: «Spiritus Sanctus movet humanam mentem ad id quod est secundum
rationem ...».

3 F. Falk, Nicolaus von Wachenheim, S. 62.
4 Tractatus i. 208v: «... rationabile sit obsequium vestrum».
5 Diese Mißachtung der elterlichen Autorität bestätigen : z. B. Chronicon Belgicum

S. 408; Gesandtschaftsbericht S. 129; Trithemius, Annales S. 431 ; Kemli, Diversarius

f. 144r (vgl. oben S. 287). Bekanntlich war ein Anklagepunkt gegen Jeanne
d'Arc, die sich auf Michaelsvisionen berief, daß sie die elterliche Gewalt
mißachtet habe. Folgende Stelle aus den Prozeßakten ist bezeichnend : Der Richter
fragt: «Und Ihr glaubtet recht zu tun, von Eurem Vater und Eurer Mutter ohne
Abschied fortzugehen? Denn Ihr schuldet ihnen Achtung und Ehre!» Johanna
antwortet: «In allem sonst habe ich ihnen gehorcht, diesen Aufbruch
ausgenommen», aus: Jeanne d'Arc, Dokumente ihrer Verurteilung und Rechtfertigung,
1431-1456. Übersetzt und eingeleitet von Ruth Schirmer-Imhoff, Köln (1956),
S. 79.

296



3. Die Schrift bezeugt, daß der Teufel unter dem Vorwand des Guten

zur Gefahr reizt und zu Wrerken auffordert, die das menschliche

Vermögen übersteigen (2. Kor. 11,14 «der Satan verkleidet sich in einen

Engel des Lichts» *). Auf diese Weise verdreht der Teufel das

Urteilsvermögen des menschlichen Geistes. Da die Pilgerfahrt den Jugendlichen

gefährlich ist und die Kräfte der Teilnehmer übersteigt, scheint es

wahrscheinlicher zu sein, daß sie von einem bösen denn von einem guten
Geist bewirkt ist.

4. Die Wallfahrten sind von lasterhaften Auswüchsen begleitet, die
sicherlich einen bösen Geist zur Ursache haben 2.

5. Der Apostel Paulus ermahnt die Korinther (1. Kor. 14,20) im Denken
nicht wie die Kinder zu werden 3. Die Voraussetzungen der Wallfahrt
sind kindlich und deshalb (gemäß dem Pauluswort) nicht zu billigen,
sind sie aber nicht zu billigen, so können sie auch nicht von einem guten
Geist herkommen.

6. Nach den Voraussetzungen ist die Wallfahrt als Betrug und Irrtum
zu beurteilen 4.

7. Nikolaus von Wachenheim merkt, daß er mit dem Vorwurf, die

Wallfahrten entsprängen kindlichen Gedanken und seien daher Betrug
und Irrtum, sich zu weit vorgewagt hat und erwartet deshalb den auf
der Bibel gegründeten Einwand, daß man die Person bei der Beurteilung
von Taten nicht ansehen dürfe. Der Heidelberger kommt dieser Einrede

zuvor, indem er im Anschluß an Jak. 2,1 selbst darauf hinweist, daß

man den Glauben nicht im Ansehen der Person habe ; um diesem Bibelwort

gerecht zu werden, gibt der Verfasser nun nicht eine eigentliche
Begründung für die Ablehnung der Wallfahrt, sondern sagt, daß nicht

1 Hundertfünfzig Jahre später gibt Andreas Hondorff im Theatrum historicum sive
Promptuarium illustrium exemplorum iam vero, labore et industria Philippi
Loniceri latinitate donatum, Frankfurt 1616, S. 96 bei seinem Bericht über die
Kinderwallfahrten, in dem er sich zugestandenermaßen auf eine ältere Quelle
beruft, derselben Meinung Ausdruck, ohne das Werk des Heidelbergers zu kennen :

Der Satan verberge seine Bosheit hinter einem Blendwerk von Wundern,
wodurch, weil die Wahrheit unterdrückt werde, nur der unfromme Aberglaube
gestärkt würde. Über die gemeinchristliche Anschauung von den Täuschungsabsichten

des Satans s. Johann Heinrich Heidegger, Dissertatio dc peregrina-
tionibus religiosis, Zürich 1670, S. 99 ff.

2 Vgl. oben S. 255 f., ansonsten gibt Nikolaus keine Einzelheiten über die drohenden
sittlichen Gefahren an (vgl. auch unten S. 300).

3 Bei dieser Argumentation vergißt der Heidelberger das Jesuswort Mt. 18,3:
«Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder ...» (vgl. oben S. 286), das für Vinzenz
von Aggsbach ein entscheidender Grund für die Billigung der Wallfahrten war.

4 Tractatus f. 209r: «fallacia et erroneitas».

297



nur die Jungen, sondern auch die Greise ihre Fehler hätten. Die nun
folgenden Ausführungen sind für den Zusammenhang mit den
Kinderwallfahrten von geringerer Bedeutung. Die Laster der Jungen und Alten
werden erörtert und sodann Vorschläge zu ihrer Besserung und
Vermeidung unterbreitet1.

Danach nimmt Nikolaus die eingangs erörterte Fragestellung wieder
auf und behandelt die viererlei Geister, welche den Menschen zum
Handeln bewegen. Er unterscheidet den «spiritus divinus, angelicus,

dyabolicus et naturalis sive humanus»2. Die Unterschiede der einzelnen

Geister in ihrem Einfluß auf den Menschen, ihre Absichten, ihre
Umstände, ihre Erkennungsmöglichkeiten u. a. werden umständlich dargelegt

3, wobei der Heidelberger seine oben gewonnenen Einsichten
bestätigt sieht. Vor allem können gewisse wohl gottgefällige Umstände der

Wallfahrt nicht darüber hinwegtäuschen, daß sich der Teufel dahinter
verberge 4. Den Täuschungen und Listen des Satans ist die menschliche

Klugheit nicht gewachsen 5, mit Mängeln behaftet muß sie die Hilfe des

christlichen Glaubens in Anspruch nehmen. So erst wird es dem Menschen

möglich, dem hinterlistigen Satan wirksam zu begegnen. Nikolaus von
Wachenheim führt hier (ohne dies ausdrücklich zu vermerken) die

eingangs gemachten Bemerkungen zur geistlichen Waffenrüstung des Paulus
weiter aus und versucht, sich möglichst allseitig gegen Einwände
verschiedener Art abzugrenzen. Mit größtem Nachdruck betont der
Verfasser, daß der Mensch in sich selbst nicht die geringste Fähigkeit und
keinerlei Vermögen besitze, die Ränke des Teufels zu erkennen und sich

dagegen zu wehren. Der Mensch bedarf des göttlichen Beistandes, um
vor dem Verderben bewahrt zu werden.

Daraufhin nimmt der Heidelberger den letzten Hauptteil seines

Traktates in Angriff. Bei der Gegenüberstellung der Gründe, die für den

Antrieb durch einen guten bzw. bösen Geist sprechen, ließ er die Möglichkeit,

daß es ein guter Geist sein könnte, noch offen. Die daraufhin
dargelegte Geistlehre gibt ihm die Handhabe, die Art des bewegenden
Geistes genau zu bestimmen, bzw. mit Sicherheit auszuschließen, daß

ein guter Geist (d. h. der Geist Gottes oder der Engel) die Wallfahrten
der Kinder verursache.

1 f. 209r bis 212r.
2 f. 212r.
3 f. 212r bis 214v.
4 f. 213r.
5 f. 214v: «non sufficit ingenium hominis».

298



In drei ausführlichen Schlußfolgerungen x legt der Autor seine Meinung
dar.

1. Schlußfolgerung 2: Die Wallfahrten werden nicht durch einen
«divinus aut angelicus spiritus» 3 hervorgerufen, weil ein solcher Geist die
Menschen (gemäß der dargelegten Lehre von den Geistern) zu
Vernünftigem antreibe. Die in Haufen vor sich gehenden, im Winter, bei
Kälte und Schnee durchgeführten Wallfahrten sind aber zweifelsohne

unvernünftig. Sie sind es auch deshalb (und nun bringt der Verfasser
ein bislang nicht genanntes Argument bei), weil in der christlichen Religion
den «Neulingen und Anfängern» 4 empfohlen ist, schwer ausführbare
Werke zu unterlassen. Zum dritten zeigt sich die Unvernünftigkeit des

Unternehmens an den skandalösen Begleitumständen, (wobei Nikolaus
besonders an die sittlichen Gefahren denkt). Diese Umstände nötigen
dazu, die Wallfahrt auch dann zu mißbilligen, wenn sie im Sommer und
nicht im Winter unternommen würde, erklärt der Autor einem
gedachten Einwand begegnend. Nicht jede Wallfahrt ist an sich ein gutes
Werk, es sind stets Jahreszeit, Zielort und die sie hervorrufende Absicht
zu berücksichtigen. Obwohl gegen die Gnadenstätte des Erzengels
Michael und gegen den Wunsch, sie zu besuchen, nichts einzuwenden
sei, so ist die Kinderwallfahrt trotzdem abzulehnen und nicht als

verdienstvolles Werk zu beurteilen.
2. Schlußfolgerung5: Hatte Nikolaus in der ersten Konklusion mit

Hilfe der negativen Umstände gezeigt, daß es kein guter Geist sein

könne, so bedient er sich nun eines anderen Schlußverfahrens, indem
er vom Wesen des Geistes auf den beteiligten Geist schließt. Ein Gottes-,
Engel- oder guter Menschengeist könne es nicht sein, denn diese

bewegen die Menschen zu guten Taten. Die Tat aber ist zu mißbilligen und
also schlecht. Deshalb bleibt nur übrig, daß es ein Teufelsgeist oder ein
irrender Menschengeist6 ist, der hinter dieser Bewegung steht. Auf
einen Teufelsgeist weist auch hin, daß Lügen, Unvernünftiges und die
Kräfte Übersteigendes vorkommt, daß unter dem Schein des Guten
Gefahr herbeigeführt und unter dem Vorwand der Frömmigkeit
Aberglaube erregt wird. Viele Menschen erkennen diese Hintergründe der

1 f. 215r bis 218r (« conclusiones »).
2 f. 215r bis 215v.
3 f. 215r.
4 f. 215r: «novitijs et incipientibus».
3 f. 215v bis 216v.
6 f. 215v: «spiritus dyabolicus aut humanus erroneus».

299



Wallfahrt nicht und billigen sie als eine fromme Übung und als ein

gutes Werk. Deshalb ist es schwierig, jugendliche oder einfache Menschen

umzustimmen 1, bzw. von der Teufelsmacht, die dahinter steht zu
überzeugen. Die Wallfahrt ist aber keineswegs zu billigen, sondern vielmehr
ist danach zu trachten, die Knaben mit aller Macht von ihrem Vorhaben

abzubringen. Vor allem die Mädchen sind von den Fahrten fernzuhalten,
weil die ihnen drohenden Gefahren noch größer sind als dies bei den

Knaben der Fall ist2.
Nikolaus von Wachenheim wendet sich nicht gegen das Wallfahren

von Jugendlichen überhaupt, ist also kein genereller Wallfahrtsgegner.
Der Heidelberger anerkennt durchaus den religiösen Gehalt einer Pilgerfahrt.

Ausdrücklich stellt er fest, daß zwar die Fernwallfahrten zum
Mont-Saint-Michel zu vermeiden seien, aber Wallfahrten zu nahen und

von der Kirche gebilligten Stätten, unter Ausschluß der erwähnten
unheilvollen Umstände, durchaus zu erlauben seien.

Der Verfasser untersucht nun genauer die schon zu Anfang aufgestellte

Behauptung, daß die Wunder, welche sich im Zusammenhang
mit den Wallfahrten ereigneten, ein Zeichen für die Gottgefälligkeit des

Unternehmens seien. Mit dem schon mehrmals vorgebrachten Gedanken,
daß sich der Teufel hinter dem Guten verberge und es für seine bösen

Absichten verwende, tut Nikolaus diesen Einwand ab 3. Die «Wunder»

gehen entweder auf phantastische Einbildung oder auf teuflische
Beeinflussung zurück.

3. Schlußfolgerung4: Obwohl diese Art von Wallfahrt unvernünftig
ist, läßt Gott sie doch zu, um den rechten Glauben und die wahre
Frömmigkeit sowohl zu üben als auch zu prüfen. Dieser Satz des Heidelbergers
muß zweifelsohne polemisch verstanden werden. Er richtet sich gegen
diejenigen, welche die Wallfahrt mit dem Hinweis billigen, daß Gott sie

doch nicht unterbunden habe. Als Begründung gibt der Verfasser

l.Kor. 11,19 («denn es müssen Parteiungen unter euch sein, damit die

Bewährten offenbar werden unter euch») an. Der biblische Beweis soll

dartun, daß auch Irrtum und moralische Fehler zur Hervorbringung der

Wahrheit und zur Mehrung der Tugenden führen können.

1 f. 216r: «Difficile est homines iuvenes aut simplices revocare».
2 Die sittliche Gefährdung der Wallfahrer war stets ein Grund, vor dieser

Frömmigkeitsübung zu warnen, vgl. B. Kötting, Peregrinatio, S. 423 (Gregor von Nyssa)
sowie S. 425 (Hieronymus).

3 Ähnliches berichtet: Caesarii Heisterbacensis monachi, ordinis Cisterciensis,
Dialogus miraculorum, ed. Joseph Strange, I, 296 ff. und II, 217 f.

4 Tractatus f. 216v bis 217v.

300



Bevor Nikolaus zum Schlußteil seines Traktates überleitet, setzt er
sich nochmals mit Argumenten für die Pilgerreise auseinander 1. In
diesem Zusammenhang bringt er keine neuen Gesichtspunkte bei.

Die das Werk abschließende Ermahnung wendet sich an die Kleriker.
Ihre Aufgabe und Pflicht sei es, vor allem in ihren Predigten (wofür der
Autor noch besondere Anleitungen gibt) gegen die Teufelsränke
aufzutreten. Mit der rhetorischen Bitte um wohlwollende Aufnahme des

Traktates beendet Nikolaus von Wachenheim unter Hinzufügung der
oben zitierten Schlußformel sein aufklärendes Werk.

Aus der am Ende formulierten direkten Anrede an die Prediger geht
der Zweck der Abfassung nochmals deutlich hervor. Die Kinderwallfahrten

zum Mont-Saint-Michel haben im Winter 1457/58 in bestürzendem

Maße zugenommen und werden von vielen wohlwollend
unterstützt. Den in ihrer Haltung zweifelnden und unsicheren Klerikern
möchte der Heidelberger Professor Nikolaus von Wachenheim mit seiner
Pastoralinstruktion 2 darlegen und beweisen, daß die Wallfahrten als

ein Ausfluß des Bösen zu beurteilen sind und daher unbedingt
verhindert werden müssen.

Der überaus fruchtbare Schriftsteller Dionysius der Kartäuser 3

verfaßte eine «Epistola de cursu puerorum ad sanctum Michaelem», die sich

sicher mit den Kinderwallfahrten der fünfziger Jahre auseinandersetzt.
Dieser Titel scheint auf einer vom Verfasser selbst angelegten Liste 4

seiner Schriften auf. Leider ist dieses Werk verloren 5, so daß sich über
die Beurteilung der Fahrten durch den berühmten und theologisch

1 f. 217v bis 218r.
2 F. Falk, Nicolaus von Wachenheim, S. 58 nennt den Traktat ein Gutachten, vgl.

oben S. 290. Der Hintergrund der Ausführungen des Heidelbergers ist die
Überzeugung, daß durch diese Belehrung die Ränke des Teufels durchschaut und ihnen
begegnet werden könne.

3 Über ihn s. Martin Anton Schmidt, Art. Dionysius der Kartäuser, in: RGG3 II
(1958) Sp. 202 (mit Literaturangaben).

4 Gedruckt in: Elucidissima in Pauli epistola commentariaDionysij, olim Carthusiani
apud celebrem Ruremundam, ducatus Geldriae urbem Vita authoris, simul et
operum illius cathalogus Köln 1530, f. C4r: «Et haec quidem de Dionysij
vita. Caeterum de ipsius scriptis, ut cognoscas librorum eius elenchum, operae
pretium est illum quem sua manu scriptum ipse reliquit, afferre, ut sequitur»;
f. C 7v folgt dann: «Epistola de cursu puerorum». Diese Angabe fand dann
Eingang in: Bibliotheca Cartusiana, de scriptoribus S. Cartusiensis Ordinis, ed. Theodor

Petreius, Köln 1609, S. 80.
5 Vgl. van Slee, Art. Dionysius der Karthäuser, in: Allgemeine Deutsche

Biographie, 5 (1877) S. 247: «Seine große und von ihm selbst geordnete Sammlung
'Epistolae ad diversos' ist leider verloren».

301



hervorragend gebildeten «doctor ecstaticus» nichts sagen läßt. L. Pfleger,
der bestrebt ist, die ablehnende Haltung kirchlicher Kreise gegenüber
den Kinderwallfahrten hervorzuheben, meint, der Kartäuser habe gegen
die Kinderwallfahrten geschrieben 1, doch bekam auch er die «Epistola»
nicht zu Gesicht, sondern stützt sich bei seiner unbewiesenen Behauptung
allein auf eine Angabe L. Delisles 2.

Die Schrift des Heidelbergers Nikolaus von Wachenheim sowie die

übrigen Quellen lassen keinen Zweifel daran, daß die Kirche den
Kinderwallfahrten nicht ungeteilt ablehnend gegenüberstand, sondern da und
dort, vielleicht sogar im überwiegenden Maße, als zwar außergewöhnliche,

aber dennoch zu billigende Frömmigkeitsübung auffaßte.
F. Falk spricht die kirchlichen Behörden von jeglicher Begünstigung

der Kinderwallfahrten frei und sagt: «Zum Schlüsse sei die Bemerkung
gestattet, daß die Kirche wie immer und überall krankhafte Erscheinungen
des religiösen Volkslebens als solche erkannte und weise und vorsichtig
mahnte Die geistliche Behörde steht hierin correkt da ...»3. Obwohl

es sicherlich zutrifft, daß das Kirchenvolk und die weltlichen Behörden
den Kinderwallfahrten weniger kritisch, ja fast durchgehend positiv
gegenüberstanden, widerspricht dieses Falksche Urteil in seiner
allgemeinen Form doch den historischen Tatsachen, denn wir haben gesehen,

wie die kirchliche Behörde die Kinderwallfahrten entweder direkt
unterstützte (Eichstätt) oder ihnen zumindestens nicht wehrte. Das geht
einerseits aus dem Traktat des Nikolaus von Wachenheim hervor und
andererseits aus der Tatsache, daß es nicht verständlich ist, wie eine

Stadtobrigkeit des 15. Jahrhunderts ohne stille Billigung der Kirche die

jugendlichen Pilger in der Häufigkeit und in dem Maße unterstützen
konnte, wie es der Fall gewesen ist.

L.Pfleger, Kinderwallfahrten, S. 311: «Selbst ein so frommer Mann wie der
berühmte Dionysius der Kartäuser verfasste gegen sie (sc. die Kinderwallfahrten)
eine eigene Schrift»; so auch ders., Mont Saint-Michel, S. 223 f.

L. Delisle, Pèlerinages, S. 392: «Nous n'avons pu découvrir le traité qu'il
écrivit à cette occasion; nous ignorons même s'il existe imprimé ou manuscrit;
le seul renseignement que nous ayons rencontré à ce sujet se trouve dans une
lettre où Denis-le-Chartreux lui-même donne le catalogue de ses œuvres». Als
Fundort für diese Liste gibt Delisle eine 1531 in Paris erschienene Ausgabe des
oben erwähnten (Anm. 4) Paulus-Kommentars an.
F. Falk, Kinderwallfahrt, S. 204.

302



IV. Die Ursachen der Kinderwallfahrten

Die Frage nach den Ursachen der Kinderwallfahrten ist schon von
den Zeitgenossen der Bewegung gestellt worden. Die Antwort fiel
unterschiedlich aus, teilweise wurde sie mit dem Hinweis umgangen, daß der

Auszug der Kinder unerklärlich sei und nur auf unmittelbare göttliche
oder teuflische Eingebung zurückgeführt werden könne. Die schwankende

Beurteilung der Gründe für die Entstehung der Wallfahrtsbewegung
setzte sich in den Arbeiten derjenigen Forscher fort, die überhaupt
versuchten, eine Antwort zu geben.

Die Erklärungsversuche geschahen von einem doppelten Gesichtspunkt

aus. Einmal wurde das Schwergewicht auf die besondere seelische

Verfassung der Wallfahrer gelegt, und zum anderen suchte man die
Ursachen beim Michaelsheiligtum selbst zu finden.

J. F. C. Hecker untersuchte erstmals die Kinderfahrten des Mittelalters

aus dem Blickwinkel des Mediziners und kam für die Kinderwall-
fahrten zum Mont-Saint-Michel zu folgendem allgemeinen Urteil: «Noch
viel dunkeler ist eine Kinderfahrt von 1458, von der die Motive ganz
offenbar religiös waren. Es möchte fast unmöglich sein, die Ideenverbindung,

die sie veranlasste, noch zu ermitteln, genug sie galt der
Verehrung des Erzengels Michael»1. Hecker nimmt die Wailfahrtsbewegung
der fünfziger Jahre in seine Zusammenstellung «pathologischer»
Erscheinungen in der Geschichte auf, was den Schluß nahelegt, daß er die
Motive zwar religiös beurteilt, die Wallfahrt aber von krankhaften
Momenten begleitet sieht. Außerdem nimmt er einen Zusammenhang mit
dem Veitstanz an. Der Meinung Heckers folgte später H. Haeser 2.

F. Falk bemerkt, daß «das 15. Jahrhundert derartige auffallende und
noch nicht hinlänglich aufgeklärte Erscheinungen»3 aufweise. Wenn
die Kinder ohne Willen und Wissen der Eltern zum Teil trotz Abmahnung

und Strafverhängung seitens der geistlichen Obrigkeit fortzogen,
«dann Hegt zum Theil wenigstens etwas Krankhaftes in der ganzen
Erscheinung» 4. Für Falk sind die Kinderwallfahrten eine krankhafte Er-

1 J. F. C. Hecker, Kinderfahrten. Eine historisch-pathologische Skizze, Berlin 1845,
S. 23 ; der Verfasser kennt nur den Bericht vom Auszug der Kinder aus
Schwäbisch-Hall, den Crusius, Annales S. 405 gibt, sowie die Bemerkung des Chronicon
Elwacense S. 48.

2 Heinrich Haeser, Lehrbuch der Geschichte der Medicin und der epidemischen
Krankheiten. 3. Bearbeitung, 3. Bd., Jena 1882, S. 201.

3 F. Falk, Kinderwallfahrt, S. 203.
4 A.a.O.

303



scheinung des religiösen Volkslebens, an deren Aufkommen die Kirche
keinerlei Schuld trägt.

H. Haupt bestimmt die Ursachen der Wallfahrten in ähnlicher Weise,

er spricht von den «einer epidemischen Wandersucht entsprungenen
Kinderwallfahrten»1. Durch das Schlagwort «Wandersucht» berührt er
sich mit J. Janssen, der die Wallfahrten des 15. Jahrhunderts (und wohl
auch die Kinderfahrten) auf die Lust der Deutschen, in der ganzen Welt
herumzulaufen, ihre currendi libido, zurückführt2. Seine Ansicht wurde
schon von Falk 3 nicht geteilt. Entschiedener verwarf diese Behauptung
G. Schreiber, ohne Janssen ausdrücklich zu nennen. Er sagt: «Aber es

wäre falsch, für das ausgehende Mittelalter lediglich die libido currendi
(sc. als Ursache für die Häufigkeit der Wallfahrten) festzuhalten» 4.

L. Pfleger bestimmte die Gründe für den Auszug folgendermaßen :

« Für uns, die wir heute manchen abnormen Erscheinungen des religiösen
Lebens früherer Zeiten kühler und nüchterner gegenüberstehen, haben
solche unbesonnenen Unternehmungen nur ein pathologisches
Interesse. Wir haben hier zweifelsohne eine besondere Erscheinungsform
der im Mittelalter zahlreich auftretenden religiösen Epidemien vor
uns» 5. Er hält also wie Hecker, Haeser, Falk und Haupt dafür, daß die
Ursachen der Kinderwallfahrten religionspsychologisch zu erklären sind.
Die Ursachen der Kinderzüge liegen in einer pathologischen
Gemütsverfassung der Wallfahrer. Ähnliches sagen W. Dersch 6, R. Wackernagel

7 und E. Döring-Hirsch 8. Im Gegensatz dazu zeichnen sich die

Untersuchungen des Mediziners P. Habermann dadurch aus, daß sie

die Ursache nicht in der krankhaften Gemütsverfassung der Kinder

1 H. Haupt, Geschichte, S. 672.
2 J. Janssen, Zustände, S. 265.
3 F. Falk, Kinderwallfahrt, S. 195.
4 G. Schreiber, Strukturwandel, S. 11.
5 L. Pfleger, Kinderwallfahrten, S. 311.
6 W. Dersch, Wallfahrten, S. 460.
7 R. Wackernagel, Geschichte, S. 863 : «Verschieden von diesem Allem (sc. dem

üblichen Wallfahrtswesen des 15. Jahrhunderts), ohne örtlichen Charakter, das
Werk einer plötzlichen allgemeinen Ekstase, ist die große Kinderwallfahrt nach
dem St. Michaelsberge in der Normandie».

8 E. Döring-Hirsch, Tod, S. 13 f.: «Selbst die Kinder werden von diesen religiösen
Exzessen ergriffen. Die Chroniken berichten fast durchweg von jener
merkwürdigen Kinderprozession nach dem St. Michaelsberg in Frankreich um 1455,
von welcher Prozession die Zeitgenossen nicht zu beurteilen vermögen, ob es
Gotteswerk oder Teufelsbetrug gewesen sei; wahrscheinlich aber be-(S. 14)deute
es, daß etwas Schlimmes kommen werde. So meinen die Menschen immer, wenn
ihnen etwas fremd ist».

304



suchen. Als methodische Voraussetzung stellt Habermann richtig fest:
«Die Eigentümlichkeiten derartiger Unternehmungen lassen sich zwar
in ihren äußeren Abläufen aus den psychischen Bedingungen des Kindes-
und Reifungsalters erklären ; aber für die tieferen Ursachen müssen wir
die Anregungen im Denken und Verhalten der zeitgenössischen
Erwachsenen suchen» 1. J. Lortz erklärt die Bewegung als Folge der
allgemeinen religiösen Erregtheit dieses Jahrzehnts. Die großen Erschütterungen

im weltlich-staatlichen, kirchlich-päpstlichen und sozialen Raum
sowie die aufwühlende Arbeit der großen Bußprediger hätten sich
«seelisch erregend ausgewirkt»2. U. Creutz meint, «die Sehnsucht das

hochragende Heiligtum zu sehen, war schließlich auch über die Kinder
gekommen und entzündete ihre Herzen zu heller Glut» 3.

Mit dem Versuch, den Auszug der Kinder aus psychischen, teils sogar
psychisch-pathologischen Ursachen zu erklären, kann nicht begründet
werden, warum die Kinder gerade zu dieser Gnadenstätte zogen. Die
Intensität des Wallfahrtswesens im 15. Jahrhundert ist sicherlich auch
ein Ausfluß der religiösen Erregtheit dieser Zeit, aber wieso führten die
Kinderwallfahrten gerade zum Mont-Saint-Michel Also zu einer Gnadenstätte,

die allem Anschein nach von Deutschland aus vorher und nachher

nie mehr so häufig besucht wurde wie im 15. Jahrhundert. Warum
treten die Kinderwallfahrten gerade zu diesem Zeitpunkt auf und
beschränken sich auf wenige Jahre? Diese Fragen läßt die psychologische
Betrachtungsweise offen. Einen Dienst leisten die jugendpsychologischen

Erkenntnisse jedoch für die Beurteilung der Kinderwallfahrten,
indem sie sagen, daß der Zusammenschluß von Jugendlichen zu Gruppen
sowie die Auflehnung gegen die elterliche Gewalt typische Verhaltensformen

des Pubertätsalters sind.

In eine besondere Richtung geht die geschichtstheologische Deutung

1 Paul Habermann, Über ungewöhnliche Bewegungen unter Kindern und Jugendlichen,

in: Archiv für Kinderheilkunde 154(1956) S. 138. Vgl. auch ders., Zur
Frage der soziologischen Bedingtheit der Pubertätsprobleme in der Vergangenheit,

in : Kinderärztliche Praxis 19 (1951) S. 317-322. Herrn Doz. Dr. Paul Habermann,

Soest, bin ich für freundliche Hinweise zur psychologischen Beurteilung
der Kinderwallfahrten sowie für die Überlassung des Sonderdruckes seiner 1965
erschienenen Studie zu Dank verpflichtet.

2 J. Lortz, Reformation, S. 100. Ähnlich drückt sich aus: M. Hürlimann, Stätten,
S. 5: «Die merkwürdige Tatsache der Kinderwallfahrten im 15. Jahrhundert zum
Mont St. Michel erinnert an das Ausmaß einer religiösen Inbrunst, die die Völker
des Erdteils ergriffen hatte und alle Grenzen vergessen ließ».

3 U. Creutz, Kinder, S. 418; zur psychologischen Beurteilung vgl. auch unten
S. 322, Anm. 1.

305



von A. Rosenberg, der «überzeugt ist, daß es heute an der Zeit (ist),
neben der Tiefenpsychologie auch eine Tiefentheologie zu entwickeln» 1

und mit seinem Michaelsbuch diesen Weg einschlagen will. Er sagt über
die Kinderwallfahrten zum Mont-Saint-Michel: «Es ist offensichtlich:
die Kinder wissen nicht, warum sie ihr gefahrvolles Unternehmen
beginnen. Offenbar bedarf Michael dieser jungen Hirten, um durch ihre
noch unverstellten Seelen seine heilende, umgestaltende und ordnende
Geistkraft in die am Rande der Selbstzerstörung und der luziferischen

Auflehnung befindlichen Welt einfließen zu lassen Es ist, als ob

Michael die letzten Reserven der Christenheit mobilisieren wollte, um
den drohenden Zerfall von Kirche und Reich, die furchtbare Zerreißung
des geistigen und politischen Leibes des Abendlandes aufzuhalten
[dessen ungeheuer- (S. 157) lichste Folge die beiden Weltkriege gewesen
sind] und um die Flut des integralen Humanismus zu dämmen»2. Eine
Antwort auf die vor allem interessierende Frage, warum Kinder, aus dieser

Gegend, zu diesem genauen Zeitpunkt, zu diesem Heiligtum zogen, ist
damit nicht gegeben.

W. Wattenbach versuchte in dem oben geäußerten Sinne vom
Wallfahrtsziel her die Kinderwallfahrten zu deuten. Er sagt: «Die Kirche
auf dem Mont-Saint-Michel war durch den Krieg zerstört, man brauchte
Geld, und großer Ablaß wurde verkündet. Das war der Anlaß der
Michelfahrt. Die Franzosen nahmen das Geld, bauten die Kirche und
dankten nicht einmal...» 3. H. Pfannenschmid übernahm diese Deutung4.
Falk bemerkt zu diesem Versuch, die Ursachen der Wallfahrten zu
bestimmen, treffend und ohne es weiter zu begründen: «Mit dieser
Ungereimtheit ist sicher nichts erklärt»5. Der angegebene Wunsch, Ablaß
zu erhalten, erklärt kaum die Wahl dieser Gnadenstätte, denn in den

1 Alfons Rosenberg, Michael und der Drache. Urgestalten von Licht und
Finsternis. Mit einem Geleitwort von Ida Friederike Görres, Ölten und Freiburg i. Br.
1956, S. 294.

2 A. a. O. S. 156 f.; der Verfasser gibt auf vier Seiten (S. 156-159) einen Bericht
über die Kinderwallfahrten und stützt sich vor allem auf Köln, Chronik; Artzt,
Chronik («die Chronik des Eickhart, eines Arztes in Weißenburg im Elsaß»,
S. 157); Herolt, Chronik (die Schilderung des Aufbruches aus Schwäbisch-Hall
wird von folgendem, unzutreffenden Urteil begleitet: «Die letzte Kinderwallfahrt,
über die Dokumente vorliegen ...»).

3 W. Wattenbach, Michel, Sp. 164. Spieit bei dieser Interpretation die Abfassungszeit

(1869!) eine Rolle?
4 H. Pfannenschmid, Erntefeste, S. 444.
5 F. Falk, Kinderwallfahrt, S. 195.

306



Genuß eines Wallfahrtsablasses hätten die Kinder auf bequemere Weise

(etwa durch eine Fahrt nach Einsiedeln) kommen können. Außerdem
leuchtet es schwer ein, wie die Wallfahrer, die ihren Lebensunterhalt
erbetteln mußten, um Geld einen Ablaß erwerben konnten. Für die «Ablaß-
Theorie» sprechen scheinbar die Widmansche Chronik von Schwäbisch-

Hall, die berichtet, daß die Kinder einen Ablaßbrief heimgebracht hätten

J und die Chronik von Speyer, die davon spricht, daß man sich am
Mont-Saint-Michel Ablaß geholt hätte 2. Von einer bezahlten Indulgenz
sprechen diese beiden Zeugen allerdings nicht, so daß es wahrscheinlicher
ist, daß der Ablaß für die durchgeführte Wallfahrt gewährt wurde. Wenn
der Gedanke, am Michaelsberg Ablaß zu bekommen, beim Auszug auch

mitgespielt haben sollte, so hat er jedenfalls nur eine untergeordnete
Bedeutung gehabt. Andere Quellen wissen nichts davon, vermuten andere
Gründe oder schweigen sich ganz aus.

Im Jahre 1792 hat J. Friese die Behauptung aufgestellt, daß die
tatsächlich großen Gezeitenunterschiede im Jahre 1457 als von einem

Engel verursacht ausgegeben wurden. «Fanatische Priester (S. 84) hatten
plötzlich ein Geschrey unter die Leute gebracht ; daß in St. Michael
einem Städtgen in Frankreich große Wunder geschehen» 3. Die
Mitwirkung «fanatischer Priester» ist zwar nicht erwiesen, aber die

Bewunderung von Ebbe und Flut durch die binnenländischen Zeitgenossen
hat in den Berichten von den Kinderwallfahrten ihren Niederschlag
gefunden. Daß das Zurückweichen des Meeres von wundergläubigen
Menschen des 15. Jahrhunderts als direktes Eingreifen des Erzengels
gedeutet wurde, um seinen Verehrern so den Zutritt zum Heiligtum zu
ermöglichen, ist sicher. D. Specklin überliefert dazu folgendes: «Es
geschehen, sagte man, dort grosse wunder. Waehrend ganzen 6 stunden
kann man trockenen fusses hinkommen, da opfert man dort und hoert
messe, dann kommt 6 stunden die meeresfluth wieder auch viele
alten wollten das mirakel sehen» 4. In Specklins Bericht schimmert noch
deutlich durch, wie es als Mirakel aufgefaßt wurde, während der Ebbe
trockenen Fußes zur Kirche gehen zu können. Von der täglichen Möglichkeit,

das Michaelsheiligtum besuchen zu können, spricht auch der
Gesandtschaftsbericht, der die ungewohnte Erscheinung von Ebbe und
Flut anschaulich schildert: «Daselbs zu sand Michel tut sich das mer zue

1 Widman, Chronik S. 223.
2 Speyer, Chronik S. 419.
3 J. Friese, Geschichte, S. 83 f.
4 Specklin, Collectanea S. 276; ähnlich Speyer, Chronik S. 419.

307



drey main Im tag auf, zu Morgens, zu Mittag vnd zum Abent, vnd so es

sich auftut, so laindt es sich auf so hoch, daz kainer darüber gesehen mag,
vnd ist dy Strassen da zwischen trukchen, als ein dürrer akcher. Vnd wann
sich das Mer auftut, so lauffent sechs oder achttausent miteinander ain,
oder aus, vnd so dy ist aus, so velit es wieder zue, stund ainer so lang als

er ain nuss geessen möcht, so wer er verdorben» 1. Die Möglichkeit das

Heiligtum nur während des Zurückweichens der Fluten besuchen zu
können, sieht der Gesandtschaftsbericht also nicht bloß im Zusammenhang

mit den Wallfahrten; für ihn ist es eine gängige, alltäglich sich

stets wiederholende Erscheinung. Für die Chronik von Ellwangen
hingegen teilt sich das Meer nur an einzelnen Tagen. So können die Kinder
dann die Gnadenstätte erreichen 2. Obwohl es nicht deutlich ausgedrückt
ist, läßt die Chronik doch durchblicken, daß der Erzengel die Fluten teilt,
wenn Pilger sein Heiligtum besuchen wollen. Dieser Gedanke kam nicht
erst im 15. Jahrhundert auf, denn schon die Legenda aurea bringt die

Teilung der Fluten mit dem Erzengel in Verbindung: «und zweimal an
Sanct Michaels Tage schwindet das Meer und giebt dem Volke offenen

Zugang» 3. Hierbei habe der Erzengel einstmals noch ein besonderes

Wunder getan, als eine Schwangere, die von den Wellen verschlungen
wurde, da sie sich nicht rechtzeitig in Sicherheit bringen konnte, mit
ihrem neugeborenen Kinde durch St. Michael unter den Fluten unversehrt

bewahrt wurde. Die Vorstellung, der Erzengel beherrsche die

Fluten, hatte ein bekanntes Vorbild in der ihm zugeschriebenen Teilung
des Meeres beim Auszug der Israeliten aus Ägypten 4.

Soviel ist sicher, daß die außerordentlichen Unterschiede von Ebbe und
Flut an der Küste der Normandie den Menschen auf dem Binnenlande

ungewöhnlich und unerklärlich erscheinen mußten und deshalb von
ihnen auf das Wirken des Erzengels zurückgeführt wurden. Auf diese

Weise ermöglichte er es seinen Verehrern, das «mitten im Meer»5

gelegene Heiligtum zu erreichen. Dem Erzengel kommt hier eine

Beschützerfunktion zu, die, wie bei den anderen Engeln auch, zu seinen

Hauptaufgaben zählt6.
Die Neugierde, das Mirakel vom zurückweichenden Meere zu sehen,

1 Gesandtschaftsbericht S. 129.
2 Chronicon Elwacense S. 48.
3 Legenda aurea S. 745.
4 A. a. O. S. 743.
5 Chronicon Elwacense S. 48: «situm in medio maris».
6 Vgl. unten S. 316.

308



könnte (neben dem Ablaß) ein weiterer Grund für die Kinderwallfahrten
sein, kommt aber auf jeden Fall, aus den oben erwähnten, noch
offenbleibenden, Fragen nur als begleitendes Motiv in Betracht.

Neugierde könnte noch aus einem weiteren Grund in Erwägung
gezogen werden. Man zeigte am Michaelsheiligtum «Reliquien» des

Erzengels, die die jugendlichen Pilger bewundern wollten.
Bevor Felix Faber das erwähnte 1 Gespräch wiedergibt, berichtet er

davon, daß die Menschen, welche nach Westen liefen - mit Kindermund
zu sprechen - Reliquien und Waffen des Erzengels zu sehen wünschten.
Nicht nur Kinder, sondern auch Greise und Ungebildete meinten, mit
den dort zu sehenden Waffen hätte der Erzengel den Drachen (wovon in
Apk. 12,7-8 gesprochen wird) bekämpft2. Hierauf schildert Faber das

Gespräch, welches er mit einem Manne, der aus Wien stammte und sich
anscheinend auf der Heimreise vom Mont-Saint-Michel befand, in der
Nähe von Ulm führte. Dieser Pilger, ein ungelehrter Laie («saecularis
indoctus») berichtete von den Begebenheiten in Frankreich. Weißgekleidete

Mönche zeigten feierlich den Schild und das Schwert des Engels,
die er im Kampfe mit dem Satan verwendet und dann am Mont-Saint-
Michel hinterlegt hätte; aus der Zurschaustellung der Reliquien zögen
die Mönche fette Gewinne 3.

Der Verfasser des Evagatoriums begegnet den Erzählungen des tief
beeindruckten Pilgers mit dem Einwand, daß die Waffen des Engels
doch nicht körperlich seien und die Geschichte von der Hinterlegung
der Engelwaffen auf die Habsucht jener Mönche zurückzuführen sei.

Nicht ohne Gefühl des Triumphes schildert Faber den Dank des

wundersüchtigen Wanderers für diese Belehrung 4.

Der Bericht des Wiener Pilgers von den Reliquien des Erzengels am
Mont-Saint-Michel wird durch die Lübecker Ratschronik und die Chronik
von Speyer 5 bestätigt, die aber, im Gegensatz zu Felix Faber, die W'affen

1 Vgl. oben S. 282 f.
2 Faber, Evagatorium S. 56.
3 Vgl. oben S. 306 f. Max Häussler, Felix Fabri aus Ulm und seine Stellung zum

geistigen Leben seiner Zeit, Phil. Diss. Tübingen, Leipzig 1914, S. 101 gibt den
Bericht Fabris fehlerhaft wieder.

4 Faber, Evagatorium S. 57.
5 Lübeck, Ratschronik S. 239; Speyer, Chronik S. 419. Zu dieser Zeremonie vgl. unten

S. 322 f. Ein kleines Detail sei am Rande vermerkt: Speyer, Chronik berichtet von
einem rostigen Schild, der mit fünf Sternen geziert war; diese fünf Sterne stellten
ein Kreuz dar (vgl. unten S. 310). Im Prozeß gegen die Jungfrau von Orleans
kam die Sprache auch auf ihre Waffen. Johanna selbst sagt dazu: «Das Schwert
war unter der Erde (vergraben gewesen), ganz rostig, fünf Kreuze waren darauf»

309



des himmlischen Streiters nicht als Ursache für den Auszug der Kinder
ansehen. Zweifelsohne trifft die Behauptung von den Engelreliquien zu,
denn zum Andenken an die Wirksamkeit von St. Michael wurden am
Mont-Saint-Michel folgende Gegenstände aufbewahrt:

1. Ein Teil des Marmorsteines, den der Erzengel bei seiner Erscheinung
am Monte Gargano berührte, sowie ein Teil des Mantels, den er bei dieser

Gelegenheit trug. Diese beiden Stücke sind nach der Legende von Italien
nach Frankreich verbracht worden l.

2. Schwert und Schild des Erzengels, die zur Erinnerung an einen

Drachenkampf aufbewahrt wurden.
Als Baudry, der Erzbischof von Doi2, im Jahre 1112 den Mont-Saint-

Michel besuchte, fand er dort ein kleines Schwert und einen kleinen
Schild vor, die vom Erzengel herstammen sollten. Nach den Worten
Baudrys schienen die Waffen eher zum Kinderspiel als zum Kampfgebrauch

geeignet, weil sie so klein waren 3. Der Erzbischof wollte nun gern
wissen, wie die Kirche auf dem Michaelsberg in den Besitz dieser
Engelwaffen gekommen war. Der Abt konnte ihm Aufklärung geben : In Irland
habe der Erzengel auf Bitten der Gläubigen einen furchtbaren Drachen

getötet und am Kampfplatz Schwert und Schild zurückgelassen. Auf
ausdrücklichen Wunsch des Himmelsfürsten seien dann die Waffen -
unter den bei Reliquienübertragungen üblichen wunderbaren Begleiter-

(Jeanne d'Arc S. 56). Beide Waffen ähneln sich also durch ihre Beschaffenheit,
Kreuzsymbol und Fünfzahl. Kann die Beschaffenheit auch auf einen Zufall
zurückgehen, so ist dies doch bei den anderen beiden Übereinstimmungen sicherlich
nicht der Fall. Das Kreuz drückt den Kampf im Namen Christi aus (vgl. oben
S. 272) und die Fünfzahl «signifies the organic fullness of life as opposed to the
rigidity of death», J. E. Cirlot, A Dictionary of Symbols. Translated from the
Spanish by Jack Sage. Foreword by Herbert Read, London 1962, S. 225.

1 Huynes, Histoire II, S. 37. Die «Reliquienüberführung» vom Monte Gargano wird
anschaulich geschildert bei Huynes, Histoire I, S. 31-39. Vgl. auch Legenda aurea
S. 745. Zur Frage der Reliquien vgl. J. Delalande, Croisades, S. 107 f.

2 Über ihn s. E. Dupont, Pèlerinages, S. 20 f.
3 Der Bericht von Erzbischof Baudry ist abgedruckt bei Huynes, Histoire I, S. 137-

146, ins Französische übersetzt bei E. Dupont, Mont Saint-Miche). S. 5-13 und
E. Dupont, Pèlerinages, S. 22-29. Der Beginn der Schilderung lautet: «In Monte
Tumba sancti Michaelis qui Tumba dicitur, quaedam videntur insignia quasi
bellica, non tamen bello, imo magis ludo infantuli accomodata, quae Christiana
devotio supliciter veneratur, utpote de quibus beatum Michaelem aliquid
significasse refertur. Ibi siquidem ancile appositum est quoddam, corpore parvissimum,
materia aereum, forma pene rotundum, tenue, non spissum, quatuor in locis
signo sanctae crucis insignitimi, pariterque gladiolus in modum gladii figuratus,
quae tamen ambo, ad nullum, prae modicitate sua, belli sufficerent usum, sed
duntaxat armorum instar sunt», Huynes, Histoire I, S. 137 f.

310



scheinungen - zum französischen Heiligtum gebracht und dort hinterlegt
worden. Bedeutsam ist bei dieser Legende, daß dem Erzengel Worte über
den Sinn und Zweck der Reliquien in den Mund gelegt werden. Der
Mensch sollte nicht meinen, als himmlischer Streiter bedürfe er solcher
Waffen. Sie kämen jedoch der unvermögenden menschlichen
Vorstellungskraft entgegen und beförderten den Glauben 1. So nimmt der Engel
selbst der Kritik an Engel- «reliquien» den Wind aus den Segeln, die

sagt, daß körperlose Engel doch nicht stoffliche Gegenstände gebrauchen

könnten 2.

Die wallfahrenden Kinder konnten die Engelwaffen noch bewundern 3,

später sind sie dann verlorengegangen 4.

Das «Wunder» von Ebbe und Flut sowie die «Reliquien» des Erzengels
sind die jede Wallfahrtsstätte begleitende Auszeichnung durch den am
Platz verehrten Heiligen. Diese wunderbaren Begleiterscheinungen sind
ein bestätigendes Moment für einen Wallfahrtsort; als Ursache für die

Kinderwallfahrt reichen sie aber nicht zu.
Neben diesen konkreten Angaben über die Ursachen der Kinderwallfahrten

stehen diejenigen Berichte, die davon sprechen, daß die Kinder
durch übernatürlichen Einfluß zu ihrem Unternehmen veranlaßt worden
wären.

Simon Batz berichtet nach Lübeck, die Kinder beriefen sich für die

Durchführung ihres Vorhabens auf Offenbarungen. Sie seien dadurch
aufgefordert worden, zum St. Michael zu ziehen 5. Der Erfurter Vizerektor
spricht sich nicht genau darüber aus, in welcher Form diese Ermunterung
an die Kinder erging, wahrscheinlich wußte er selbst keine Einzelheiten.
Trotzdem muß sein Bericht nicht angezweifelt werden. Vermutlich
machten die Kinder kollektive Visionen oder Auditionen für ihre
Absicht, nach Frankreich zu ziehen, geltend. Die gleichzeitige Inspiration

1 «Ne dubitetis, ait (archangelus), ista nostra armatura, non quid armis materia-
libus vel quibuslibet supplementis indiguerimus, sed ut taliter habetudini
humanae satisfaceremus, quae cum de nobis etiam excogitare non valet, saltern
aliquid habeat per quod fides vestra proficiat et per hujusmodi argumenta peden-
tim convalescat», a. a. O. S. 142.

2 Faber, Evagatorium S. 57; vgl. oben S. 283.
3 Speyer, Chronik S. 419.
4 Dom Jean Huynes, der 1638 seine «Histoire» zusammenstellte, führt in der Liste

der Reliquien vom Michaelsberg (Huynes, Histoire II, S. 36 ff.), die sich vermutlich

auf ältere Angaben stützt, Schwert und Schild nicht an. Nach einer
Vermutung von J. Delalande, Croisades, S. 107 wurden die beiden Gegenstände
1580 geraubt.

5 Batz, Bericht S. 567 f.

311



mehrerer Kinder setzt grundsätzlich voraus, daß sie sich (unter
Umständen auch zu einem anderen Zweck) bereits versammelt hatten.
An Gelegenheiten für eine Ansammlung von Kindern mag es nicht
gemangelt haben.

Mehrere Berichte sprechen ganz allgemein von einem «Geist» als
Ursache der Wallfahrt. Einzig Nikolaus von Wachenheim ging näher darauf
ein und bestimmte die Art des Geistes. Aufgrund verschiedener
Schlußfolgerungen kann er den «Geist» als Teufelsgeist identifizieren K

Die belgische Chronik hält ausdrücklich fest, daß die Kinder von
keinem Menschen zur Wallfahrt aufgefordert wurden. Er, der Chronist,
könne nicht angeben, was für ein Geist sie bewege 2. Weniger bestimmt
als der Heidelberger Professor meint er nur, «viele fürchteten, daß sie

ein nichtsnutziger Geist angetrieben habe» 3. Diese Wendung drückt das

Staunen eines Zeitgenossen über die rätselhafte Erscheinung aus, dem die
Ursachen der Züge unbekannt sind ; genauso rätselhaft erschien der Auszug

dem Johannes Trithemius, der die Kinderwallfahrten selbst miterlebt

haben will4.
Die Berufung auf einen Geist ist nichts anderes, als das Eingeständnis,

die Gründe der Wallfahrt nicht angeben zu können.
Gleichermaßen war man sich darüber im unklaren, was die Kinderwallfahrten

zu «bedeuten» haben. Kündigen sie eine günstige Zukunft oder

verderbliche Zeitläufte an? So sagt das Chronicon Campense: «Sed quid
significabat. aut quo fiebat instinctu. penitus ignorabatur» 5. Am
treffendsten bringt die Lübecker Ratschronik die furchtsame Unsicherheit
in der Beurteilung der Kinderfahrten zum Ausdruck: «unde des vor-
wunderde syk mennich man, wente nement konde merken, wer yd was

1 Vgl. oben S. 299 u. ö.
2 Chronicon Belgicum S. 408; ähnlich Kemli, Diversarius f. 144r.
3 Chronicon Belgicum S. 409. Eine ähnliche Formulierung findet sich bei Rolevinck,

Fasciculus S. 574 und mit leicht geändertem Sinn bei Chronicon Moguntinum
S. 388.

4 Trithemius, Chronicon S. 370; vgl. auch Wallfahrtslied f. 112v (oben S. 277, Vers 5).
Die in den Quellen ausgedrückte Ratlosigkeit formuliert Franz Haffner, Kleiner
Solothurnischer Schaw-Platz/Historischer Welt-Geschichten, Solothurn 1666,
S. 384 folgendermaßen: «Man hat nit erfahren können / auß was Antrib solches
geschehen». Ähnlich drückt sich Bernd Moeller, Frömmigkeit in Deutschland
um 1500, in: Archiv für Reformationsgeschichte 56(1965) S. 11 aus: «... manchmal,
wie etwa bei der seltsamen Kinderwallfahrt des Jahres 1457 nach dem Mont
St. Michel in der Normandie, die vor allem aus Süddeutschland besucht wurde,
ist ein konkreter Anlaß nicht einmal zu erkennen».

5 Chronicon Campense S. 391 ; ähnlich auch Hessen, Chronik Sp. 284 sowie Batz,
Bericht S. 567.

312



de werkinghe Godes edder wer yd was droch (Trug) des duvels; mer
alleman de vruchtede syk, dat yd betekende (bezeichnete) wat quades
(Böses) unde were en vorspok enes groten arges, alse orloghes (Krieg),
pestilencie edder dure tiid» K

Der Überblick über die von den Zeitgenossen angegebenen Gründe der

Wallfahrten zeigt, daß sie selbst, genausowenig wie die Kinder, die
Ursachen für den Auszug erschöpfend anzuzeigen vermochten. Sicherlich

war - wie es bei Wallfahrten häufig vorkommt - eine Anzahl von Faktoren
für das Entstehen der Kinderwallfahrten maßgebend. Doch reichen die

bisher erörterten Motive nicht aus, um den plötzlichen und unbeugsamen
Wunsch der Kinder, den Mont-Saint-Michel zu besuchen, zu erklären.

Im folgenden soll der Versuch unternommen werden, die Hintergründe
der Wallfahrt weiter aufzuspüren. Vielleicht gelingt es auf diese Weise,
der Antwort auf die Frage nach den Ursachen des Auszuges
näherzukommen.

Die Kinderwallfahrten müssen von zwei Seiten her beleuchtet werden :

1. Die Stellung des Erzengels im Frömmigkeitsleben des Volkes ist
zu berücksichtigen.

2. Die Zeitumstände sind zu beachten. Bei ähnlichen Massenbewegungen

des Mittelalters, deren Ursachen scheinbar dunkel sind, lassen

sich die Motive von daher ergründen. Der sogenannte Kinderkreuzzug
wurde durch die allgemeine Kreuzzugsstimmung veranlaßt, welche den

äußeren Rahmen für das Unternehmen gab. Die scheinbar spontanen
Geißlerzüge von 1349 haben ihre Wurzel in der Mitte des 14. Jahrhunderts

herrschenden Pestepidemie, die als Geißel Gottes verstanden wurde
und der man durch die eigenartige Bußbewegung entgegentreten wollte2.

1 Lübeck, Ratschronik S. 239 (Erläuterungen nach dem Glossar zu dieser Chronik,
in: St. Chr. 31. Bd., 2. Teil, Leipzig 1914, S. 119 ff.); vgl. oben die Deutung des
Vinzenz von Aggsbach. Ähnlich drückt sich auch der Tegernseer Mönch Konrad
von Geisenfeld in einem Brief an den schon genannten Johannes Schlitpacher in
Melk aus, gedruckt in: Codex diplomatico-historico-Epistolaris, ed. Bernhard Pez
und Philibert Hueber, Tom. V pars III, Augsburg und Graz 1729, S. 384. Der Brief
hat sich nur als Fragment erhalten. - Über den Verfasser vgl. P. Pirmin Lindner,
Familia S. Quirini in Tegernsee. Die Äbte und Mönche der Benediktiner-Abtei
Tegernsee von den ältesten Zeiten bis zu ihrem Aussterben (1861) und ihr
literarischer Nachlaß, in: Oberbayerisches Archiv für vaterländische Geschichte 50

(1897) S. 76-79.
2 K. Lechner, Geißelfahrt, S. 443; A. Hübner, Geißlerlieder, S. 12, der die Geißlerzüge

als einen «Versuch der Vorbeugung gegen die Pest» charakterisiert. An den
Geißlerzügen nahmen auch Jugendliche teil, vgl. Die Chronik des Mathias von
Neuenburg, hrsg. von Adolf Hofmeister MGH Scriptores rerum Germanicarum,
N. S. IV), Berlin 1924-1940, S. 428, 17-19 Ad 1349 «Post hec in civitate Spira

313



1. Es kann an dieser Stelle nicht darum gehen, auch nur einen
bescheidenen Überblick über die Michaelsverehrung des Mittelalters zu
geben K Für den Zusammenhang mit den Kinderwallfahrten mögen
einige wenige Hinweise genügen.

Aufgrund von biblischen Erwähnungen Michaels (sowie mit Hilfe der

Interpretation von Engelstellen als auf den Erzengel hinweisend)
entwickelte sich die Michaelsverehrung zuerst im Osten des römischen
Kaiserreiches 2. Unter griechischem Einfluß faßte die Wertschätzung
Michaels auch im Abendland, zuerst in Süditalien, Fuß. Am Monte

Gargano, im «Sporn» der italischen Halbinsel (in der Nähe des heutigen
Manfredonia) gelegen, entwickelte sich die bedeutendste Verehrungsstätte

des Engelfürsten in Südeuropa. Nach der Gründungslegende 3 hat
sich der Erzengel diesen Platz selbst zur Verehrung erwählt. Einige Zeit
nach seiner Erscheinung im Jahre 492 (und der darauffolgenden
Errichtung des Heiligtums) bewährte sich der Schutz Michaels, als durch
seinen Beistand die christlichen Bewohner von Siponto und Benevent

gegen die heidnischen Neapolitaner den Sieg davontrugen. E. Gothein
stellt dazu fest: «....in der griechischen Sage schirmt der Engel nur

(Speier) pene ducenti pueri duodecim annorum etate colligacionem fecerunt et se

flaggellaverunt ».

1 Zur Geschichte der Michaelsverehrung sei auf folgende Untersuchungen, die in
ihrem Wert recht unterschiedlich sind, verwiesen : B. Riehl, Sanct Michael, S. 3ff. ;

Germain /Brin /Corroyer, Saint Michel; A.Rosenberg, Michael; J. Michl,
Engel; K.-A. Wirth, Engel; Erika Dinkler-von Schubert, Art. Michael.
(In Liturgie, Kultus und Kunst), in: RGG3 IV (1960) Sp. 932 f.; Friedrich
Wiegand, Der Erzengel Michael unter Berücksichtigung der byzantinischen,
altitalischen und romanischen Kunst ikonographisch dargestellt, Phil. Diss. Leipzig,
Stuttgart 1886, S. 6 ff. ; Eberhard Gothein, Die Culturentwicklung Süd-Italiens
in Einzel-Darstellungen, Breslau 1886, S. 41 ff.; Anna Maria Renner, Der
Erzengel Michael in der Geistes- und Kunstgeschichte, Saarbrücken 1927; Olga
Rojdestvensky, Le culte de Saint Michel et le moyen âge latin, Paris 1922;
Achim Krefting, St. Michael und St. Georg in ihren geistesgeschichtlichen
Beziehungen Deutsche Arbeiten der Universität Köln, Bd. 14), Jena o. J. (1938).
Vgl. auch Legenda aurea S. 743 ff. sowie Auslegungen zu Apk., z. B. Rupert von
Deutz (gest. 1129), in: Migne, P.L. 169, col. 1050 ff. sowie Michaelspredigten
z.B. in Altdeutsche Predigten, hrsg. von Anton E. Schönbach, III. Bd.: Texte,
Graz 1891, S. 229 f.

2 Nach E. Gothein, Culturentwicklung, S. 64 ist der älteste Platz der
Michaelsverehrung Colossae (oder Chonae genannt). F. Wiegand, Erzengel, S. 3 spricht
von drei hervorragenden Michaelsstätten im Orient: Colossae, Alexandria und
Konstantinopel. Vgl. dazu B. Kötting, Peregrinatio, S. 168-170, 212 f. sowie
K. Lübeck, Zur ältesten Verehrung des heiligen Michael in Konstantinopel, in:
Hist. Jahrb. 26 (1905) S. 773-783.

3 Wiedergegeben in der Legenda aurea S. 743 ff.

314



seine Capelle und deren Hüter : in der abendländischen tritt er sofort mit
allen Zügen eines volksschützenden Heiligen, eines nationalen
Vorkämpfers, auf» 1. Die hier begegnende Überzeugung von der Beschirmung
einer christlichen Gemeinschaft blieb ein wesentliches Merkmal der

Michaelsfrömmigkeit.
In direkter Verbindung mit Italien sieht eine schon oben erwähnte 2

Gründungslegende von Mont-Saint-Michel das Verhältnis zwischen den

beiden größten abendländischen Michaelsstätten. Vom Monte Gargano
wurden durch den Erzengel selbst geheiligte Gegenstände nach Frankreich

zum Michaelsberg gebracht.
Im Gegensatz zum apulischen Heiligtum scheint die französische

Verehrungsstätte im Mittelalter weniger häufig das Ziel von Wallfahrten
aus dem Auslande gewesen zu sein. Gewöhnlich wurde der Monte Gargano
im Zuge von Reisen nach dem Heiligen Land besucht, der Mont-Saint-
Michel bei Gelegenheit einer Fahrt nach Santiago de Compostela 3.

Dem Erzengel wurden im mittelalterlichen Glauben zwei Hauptaufgaben

zugewiesen. Einerseits oblag ihm (im Anschluß an die Erwähnung
im Judasbrief v. 9, wo er den Leichnam des Mose vor dem Teufel in
Schutz nimmt) die abgestorbenen Seelen zu bewahren und in den Himmel
zu leiten. Diese Vorstellung vom St. Michael als Psychopompos drang aus
dem Judentum in die christliche Welt ein. Anderseits wurde der Erzengel
als wehrhafter Kämpfer, der die Christen gegen feindliche Mächte
behütet, verehrt. Als siegreicher Held nimmt er im Frömmigkeitsleben
die hervorragende Stellung ein. Ein paar Bemerkungen mögen dies
erläutern. Besonders die Langobarden, später auch die Normannen,
verehrten und anerkannten den Engelfürsten als Helfer und Mitkämpfer

E. Gothein, Culturentwicklung, S. 73; ähnlich A. Krefting, St. Michael, S. 17

und J. Michl, Engel, Sp. 249. E. Gothein, a. a. O., S. 76 versucht zu beweisen,
daß der Erzengel zum «Volksheiligen» der Langobarden wurde; vgl. dazu auch
Georg Schreiber, Kultwanderungen und Frömmigkeitswellen im Mittelalter.
In: Archiv für Kulturgeschichte 31(1943) S. 1-40. S. 5 : «Letztere (sc. die
Langobarden) wandten sich betont der Verehrung von St. Michael zu». O. Roj-
destvensky. Culte, S. 9 ff. hat Gothein energisch widersprochen, wobei sie sich
von der kaum verhüllten Tendenz leiten läßt, den Erzengel als «französischen»
und nicht als «deutschen» Heiligen zu reklamieren. Über den Kult, auch den
heutigen, am Monte Gargano s. Rudolf Kriss und Hubert Kriss-Heinrich,
Peregrinatio Neohcllenika. Wallfahrtswanderungen im heutigen Griechenland und
in Unteritalien Veröffentlichungen des Österreichischen Museums für
Volkskunde, Bd. VI), Wien 1955, S. 192-196.
Vgl. oben S. 263 f.

Vgl. oben S. 264.

315



in kriegerischen Auseinandersetzungen. Der himmlische Bannerträger
(signifer) eignete sich vorzüglich zur Abbildung auf Kriegsfahnen. Die
christlichen Heere, welche sich den heidnischen Ungarn im 10.

Jahrhundert entgegenwarfen, führten Michaelsbanner mit sich1. Der Beistand
des Erzengels sollte die Christenheit bewahren und den Kampf zugunsten
seiner Verehrer entscheiden. St. Michael galt als der unvergleichliche,
himmlische Besieger widerchristlicher Mächte, als der einzigartige
Überwinder des Bösen. In dieser Eigenschaft wurde der Erzengel im Mittelalter

besonders in Deutschland verehrt, aber auch außerhalb dieser

Landesgrenzen galt der Engelfürst als Beschützer von Städten und
Völkerschaften 2. Die Bedeutung des kriegerischen Erzengels tritt
dagegen für die Individualfrömmigkeit zurück. Einen festen Platz nahm
die Anrufung Michaels bei der Feier des Ritterschlages ein, die in Deutschland

im 14. Jahrhundert als rein weltlicher Akt aufkam 3. Trotz des

weltlichen Charakters der Zeremonie fand die Überreichung und Segnung
des Schwertes unter kirchlichem Beistand statt, wie der «Ordo ad arman-
dum ecclesiae defensorem vel alium militem» beweist, der in den

Gebeten die Anrufung des Erzengels vorsieht4. A. Franz schreibt dazu :

«Im zweiten Gebet wird St. Michael genannt, der Kriegspatron der

Deutschen, unter dessen Anrufung man die Schlacht begann»5. Hinter
der Bitte um den Beistand des Erzengels steht der Gedanke, der Himmlische

möge den Kämpfer als rechten Kriegsmann entsenden und ihn bei

dem Streite für die gute Sache unterstützen. Der Erzengel spielt
sowohl als Beschützer des Kriegers als auch als Patron der Gemeinschaft
eine maßgebliche Rolle. Der eigentliche Schutzherr des Rittertums,
St. Georg, scheint nie eine solche Rolle für den Schutz einer Gemeinschaft

gespielt zu haben wie St. Michael, was sicherlich mit der besonderen

Stellung Michaels als Engelfürst und Bekämpfer des Bösen

zusammenhängt.

2. «Seit dem Fall Konstantinopels stand die Frage nach der Waffnung
der abendländischen Christenheit zur Abwehr der immer drohender

1 Vgl. oben S. 271. Weitere Belege für die Erwartung, daß der Erzengel im Kampf
gegen die Ungläubigen eingreife, finden sich bei C. Erdmann, Entstehung, S. 90 f.,
134.

2 Vgl. zu Einzelheiten H. Pfannenschmid, Erntefeste, S. 452 und Franz von
Sales Doyé, Heilige und Selige der römisch-katholischen Kirche, II. Bd.,
Leipzig o. J. (1929), S. 45.

3 A. Franz, Benediktionen, S. 293.
4 A. a. O. S. 295.
5 A. a. O. S. 298; die näheren Charakterisierungen Michaels gehen vielleicht zu weit.

316



werdenden Türkengefahr im Mittelpunkt der gesamten päpstlichen Politik»

1. Mit diesem Satz beginnt H. Prutz seine Untersuchung über die

Vorkehrungen der Päpste, das Abendland zu einem geeinten Vorgehen

gegen die Türken zu bewegen.
Auf den Reichstagen von Regensburg, Frankfurt und Wiener Neustadt

(1454 und 1455) riefen zwar der beredte Enea Silvio Piccolomini und der
unermüdliche Kreuzzugsprediger Johannes Kapistran, auch im Namen
des Papstes, zum Kampf gegen die Türken auf, doch blieben ihre
Bemühungen erfolglos 2. Aus verschiedenen Gründen, besonders, da die
Fürsten auf die Durchsetzung ihrer Ansprüche gegenüber dem Kaiser
bedacht waren, konnten sich die weltlichen Machtträger zu einem
gemeinsamen Schritt gegen den Erzfeind der Christenheit nicht
entschließen. Die in den vergangenen Jahrhunderten so hochfliegende
Begeisterung für den Kreuzzugsgedanken hatte der Bedachtnahme auf
persönliche Interessen Platz gemacht.

Die Türken zogen unaufhaltsam vorwärts. Sie faßten in Griechenland
Fuß und, den Balkan erobernd, standen sie 1456 vor Belgrad. Einzig der

am meisten bedrohte Ungar Johannes Hunyadi stellte sich mit seinen

Truppen dem Feind entgegen. Für die Befreiung Belgrads von der
türkischen Umklammerung spielte der neue «Josua», der Franziskaner
Johannes Kapistran, eine maßgebliche Rolle. Dieser Mönch hatte in den

vorangegangenen Jahren in Deutschland und Österreich, besonders aber
in Ungarn die Gläubigen in seinen Predigten zum Kreuzzug ermutigt3.
In der Schlacht von Belgrad bestätigte er seinen Kreuzzugseifer durch
die Anfeuerung der christlichen Truppen. Die Kreuzzugspredigt in
Deutschland und Österreich blieb nicht auf diesen Franziskaner
beschränkt; auch die Tätigkeit des Rheinländers Heinrich Kalteisen, der
in dieser Richtung wirkte, ist bekannt. Der vom Papst zum Erzbischof

Hans Prutz, Pius II. Rüstungen zum Türkenkrieg und die Societas Jesu des
Flandrers Gerhard des Champs 1459-1466, in: SB Königl. Bayer. Akad. der W.,
Phil. hist. Kl. 1912, 4. Abhandlung, München 1912, S. 3.

Das Einladungsschreiben zu dem Regensburger Reichstag erging nicht nur «an
die deutschen Reichsstände, sondern an alle Fürsten und Freistaaten des christlichen

Europa», Ludwig von Pastor, Geschichte der Päpste I, Freiburg i. Br.
1926, S. 642. Zum Text dieses Schreibens vgl. Frankfurts Reichscorrespondenz,
nebst andern verwandten Aktenstücken von 1376-1519, hrsg. von Johannes
Janssen, II. Bd., 1. Abt., Freiburg i. Br. 1886, S. 131-134.
Zur Kreuzzugspredigt des Franziskaners vgl. Johannes Hofer, Johannes
Kapistran. Ein Leben im Kampf um die Reform der Kirche, Bd. II Bibliotheca
Franciscana, 2). Neue (von Ottokar Bonmann) bearb. Aufl., Heidelberg 1965,
S. 364 ff.

317



von Drontheim ernannte Dominikaner predigte anfänglich in Wien,
Regensburg, Augsburg, Eichstätt und Nürnberg, später (1456) dann
besonders in seiner rheinländischen Heimat. In Österreich wirkte der

Franziskaner Gabriel von Verona 1. Außer diesen feststellbaren Gestalten

mögen noch andere Prediger zum Kreuzzug gedrängt und zur Buße

angesichts des drohenden Gerichtes gerufen haben; denn das Vorrücken
der Türken wurde als Zeichen für den Anbruch der Endzeit gedeutet.
Die Weltuntergangserwartung wurde durch weitere unheildrohende
Zeichen genährt. Im Jahre 1456 wurde ein Komet beobachtet2, der die
Menschen in Aufregung und Schrecken versetzte. Die Hessische Chronik
berichtet von einer Hungersnot, die 1456 in vielen Teilen der Welt
geherrscht habe, außerdem hätten Erdbeben stattgefunden 3.

Die Kreuzzugspredigt blieb nicht ohne Folgen. Zwar konnten sich

auch angesichts der Möglichkeit, daß Belgrad den Türken zufallen könnte
und damit der Weitermarsch nach Ungarn frei sei, die Mächtigen in
Deutschland nicht zum Kreuzzug entschließen, aber beim Volke verhallten

die Rufe nicht ungehört. Aus einzelnen Städten machten sich Freiwil-

1 Zu Kalteisen s. F. W. E. Roth, Heinrich Kalteisen ord. Praedicatorum, in:
Centralblatt für Bibliothekswesen 11 (1894) 320-323. Zu Gabriel von Verona
s. L. v. Pastor, Geschichte, S. 684; J. Hofer, Kapistran, S. 364. Von Nikolaus V.
wurden Kreuzzugsprediger nach Sachsen und Westfalen entsandt; Georg
Schreiber, Deutsche Türkennot und Westfalen, in: Westfälische Forschungen
7 (1953-1954) S. 75. Kalixt III. bestimmte als Kreuzzugsprediger die Franziskaner
Marcus de Bononia, Antonius de Bitonto, Johannes de Prato, Ludovicus Vicen-
tinus und Johannes Kapistran, Die Türkenbulle Pabst Calixtus III. Ein deutscher
Druck von 1456 in der ersten Gutenbergtype. In Nachbildung hrsg. und untersucht

von Paul Schwenke. Mit einer geschichtlich-sprachlichen Abhandlung von
Hermann Degering Seltene Drucke der königlichen Bibliothek zu Berlin, 1.),
Berlin 1911, S. 13, vgl. auch S. 25 ff.

2 Zur Erscheinung des Halleyschen Kometen s. J. Stein S.J., Calixte III et la
comète de Halley Specola Astronomica Vaticana, II), Rom 1909, sowie
F. S. Archenhold, Kometen, Weltuntergangsprophezeiungen und der Halleysche
Komet, Treptow-Berlin 1910, S. 57 f. Johannes Kapistran deutete das Erscheinen
des Kometen als Vorzeichen eines Sieges über die Türken; Ottokar Bonmann,
O.F.M., Zum Prophetismus des Johannes Kapistran (1386-1456), in: Archiv für
Kulturgeschichte 44(1962) S. 193-198, bes. S. 195. Zur zeitgenössischen Auffassung
über die «Bedeutung» der Kometen s. Alphons Lhotsky und Konradin Ferrari

d'Ochieppo, Zwei Gutachten Georgs von Peuerbach über Kometen (1456
und 1457), in: MIÖG 68 (1960) S. 275 f.

3 Hessen, Chronik Sp. 283. Vgl. zur signifikanten Bedeutung des Auftretens der
Türken, J. Rohr, Die Prophétie im letzten Jahrhundert vor der Reformation als
Geschichtsquelle und Geschichtsfaktor. Ein Beitrag zur Geschichte der öffentlichen

Meinung, in: Hist. Jahrb. 19(1898) S. 29-56 sowie Florenz Landmann,
Eine kirchenpolitische Prophezeiung aus der Zeit Nikolaus' V., in: Archiv für
elsässische Kirchengeschichte 8 (1933) S. 239 f.

318



lige gegen die Türken auf. Im Sommer 1456 zogen aus Frankfurt, ohne

Billigung des Rates, mehrere Männer infolge der Predigt Kalteisens aus ;

schlecht gerüstet und ohne die notwendigen Versorgungen wollten sie

gegen die Türken kämpfen. Auch von Worms waren Männer aufgebrochen

1. Die Chronik von Speyer weiß zu melden, daß der Dominikaner
Kalteisen 1456 «in alle stette off dem Rin» 2 predigte; danach hätten
eine Menge Pfaffen und Mönche, zum größeren Teil aber Laien der
niederen Stände «das Kreuz genommen». Im Frühjahr und Herbst desselben

Jahres machten sich aus Augsburg mehrere Haufen von Kreuzstreitern
auf, die unter einem Banner nach Osten zogen 3. Unmittelbar vor dem

Bericht über die Kinderwallfahrten schildert E. Artzt den Auszug von
140 Männern aus Weißenburg im Oktober 1456 ; die Weißenburger
unternahmen die Fahrt auf ihre eigenen Kosten, kamen aber nur bis Regensburg,

da der Sieg bei Belgrad die Türkengefahr zu bannen schien 4. Im
August desselben Jahres zogen 1300 wohlgerüstete Männer aus Nürnberg
aus, die der Rat in ihrem Vorhaben mit Waffen, Lebensmitteln und
Geld kräftig unterstützte; außerdem wurden ihnen zwei Hauptleute als

Kommandanten beigegeben 5.

Die militärische Brauchbarkeit der sich aus allen Schichten der

Bevölkerung zusammensetzenden Schar von Freiwilligen war gering. Die
Kreuzfahrer entbehrten der militärischen Ausbildung, es mangelte ihnen

an Ausrüstung und Verpflegung 6, meist fehlten auch die kriegsgewohnten
Führer. Der Auszug der deutschen Kampfeswilligen läßt sich mit der
Furcht vor dem Vormarsch der sieggewohnten Türken erklären; der

Kreuzzugsgedanke war in dem religiös leicht zu begeisternden Volke
wieder aufgelebt. Der Wunsch, einen Beitrag zum Abwehrkampf gegen
die Türken zu leisten, ist eine Folge der Kreuzzugspredigt in Deutschland.

Eine zweite mittelbare Auswirkung der Kreuzzugspredigt und der mit
ihr verbundenen Umstände sind die Kinderwallfahrten zum Mont-Saint-

1 Dies geht aus einem Brief des Frankfurter Rates an den Rat zu Worms hervor,
datiert auf den 20.7.1456, Frankfurt, Reichskorrespondenz S. 130 f.

2 Speyer, Chronik S. 406, 409.
3 Mülich, Chronik S. 116, 119; Augsburg, Chronik S. 326, die sich auch hier auf

Mülichs Notiz stützt (s. oben S. 239, Anm. 3) und Marx Welser, Chronica der
Statt Augsburg (übersetzt) durch Engelbert Werlich, Frankfurt 1595, S. 191.

4 Artzt, Chronik S. 147.
5 Nürnberg, Jahrbücher S. 217 sowie in einem Bericht über den Zug Nürnbergischer

Kreuzfahrer nach Ungarn, 1456, in: Die Chroniken der fränkischen Städte. Nürnberg,

3. Bd. St. Chr. 3. Bd.), Leipzig 1864, S. 409 ff.
6 Über die sich widersprechenden Angaben der Größe des Kreuzheeres vgl. J. Hofer,

Kapistran, S. 391 f.

319



Michel. Die wehrfähigen Männner zogen mit der Waffe in der Hand gegeiri

die Türken, die Knaben und Jünglinge begaben sich auf eine Wallfahrt
zum Beschützer der Christen und unvergleichlichen Besieger des Bösen.

Eine Gegenüberstellung mit dem sogenannten Kinderkreuzzug ist für
die Bedeutung des Wallfahrtsgedankens im 15. Jahrhundert überaus
aufschlußreich. Hatte man im 13. Jahrhundert noch gehofft, durch den

Anteil der Kinder die Eroberung des Heiligen Landes zu erreichen, so

versagte man es sich nun, die Kinder selbst in den Kampf ziehen zu lassen 1.

An die Stelle des unmittelbaren Beitrages der Kinder tritt das Werk
einer Wallfahrt. Die Fürbitte der Schwachen sollte den Sieg zugunsten
der Christen erflehen. Die Wallfahrt der Unmündigen erschien als das

geeignete Mittel, den Erzengel zur Hilfe zu bewegen 2. Der Engelfürst

1 Für unseren Zusammenhang ist es bedeutungslos, ob die Kinder um das Jahr 1212
auch tatsächlich das Heilige Land erreicht haben.

2 Der Gedanke der stellvertretenden Fürbitte der Unmündigen und Schwachen hat
sicherlich auch bei den Wallfahrten französischer Knaben mitgespielt, die im
14. und 15. Jh. den Mont-Saint-Michel aufsuchten. Während des Hundertjährigen
Krieges hatte der Erzengel im religiösen Bewußtsein des französischen Volkes
eine bedeutende Rolle inne. Von ihm erhoffte man sich Beistand im Kampf gegen
die Engländer. In den zwanziger und dreißiger Jahren des 14. Jhs. wurde der
Michaelsberg häufig von Pilgern aufgesucht (Germain/Brin/Corroyer, Saint
Michel, S. 232). Besonders aus den dem Berg benachbarten Gebieten (Normandie,
Maine, Bretagne) strömten jedoch auch Kinder zwischen den Jahren 1333 und
1442 zum Michaelsheiligtum. Wie bei den Kinderwallfahrten von 1456—59 wird
von wunderhaften Begleiterscheinungen berichtet. Kranke werden gesund, auf
unerklärliche Weise stellen sich Nahrungsmittel ein, Kinder sterben, denen die
Teilnahme an der Wallfahrt untersagt wurde. Im Gegensatz zu den Wallfahrten
von 1456-59 scheint kaum Kritik aufgekommen zu sein, allerdings ist über diese

Bewegung leider nur wenig bekannt (vgl. Germain/Brin/Corroyer, a. a. O.,
S. 233 ff.; J. Delalande, Croisades, S. 79 fï.).

Zur Geschichte des Gedankens von den «unschuldigen» Kindern vgl. etwa die
Auslegungen zum obenerwähnten (S. 289) Psalmvers (Ps. 8,3) bei Augustin (MPL
36, 111), Beda Venerabilis (MPL 93, 526 f.), Bruno der Kartäuser, gest. 1101

(MPL 152, 664 f.) und Petrus Lombardus (MPL 191,124) sowie Georg Schreiber,
Mutter und Kind in der Kultur der Kirche. Studien zur Quellenkunde und
Geschichte der Karitas, Sozialhygiene und Bevölkerungspolitik, Freiburg im Breisgau

1918, S. 62 f., 98, und Paul Sartori, Art. Kinderbischof, in: Handwörterbuch

des deutschen Aberglaubens IV, Sp. 1341-1342 am umfassendsten geht
jedoch Paul Alphandéry, Les croisades d'enfants, in : Rev. de l'hist. des religions
73 (1916) S. 259-282 darauf ein. - Ein ungelöstes Problem ist, warum Nikolaus von
Wachenheim die Ursachen der Kinderwallfahrten nicht nennt. Entweder kannte
er die die Wallfahrt auslösende Idee selbst nicht (mehr) oder er verschweigt sie

absichtlich, was aus zwei Gründen gut denkbar wäre. Bei der bekannten Türkenfurcht,

die tief in Volk und Klerus verwurzelt war, hätte er befürchten müssen,
daß seine Argumente als Beweisgrund gegen die Türkenabwehr überhaupt
verstanden worden wären, wodurch ihnen von vornherein keine Aussicht auf Erfolg

320



sollte die Christen vor dem apokalyptischen Feinde bewahren und den

Sieg herbeiführen. Aus dieser, den Kinderwallfahrten zugrundeliegenden,
Anschauung läßt sich die Bedeutung des Wallfahrtsgedankens in dieser

Zeit erkennen. Man ist geneigt, von einem fast grenzenlosen Vertrauen in
die Wirkungsmächtigkeit einer Wallfahrt zu sprechen. Der Grundgedanke

der Kinderwallfahrt ist kein Symptom für den Niedergang der
Wallfahrtsidee 1, sondern im Gegenteil ein Zeichen für den Stellenwert
dieser Frömmigkeitsübung im Glauben des Volkes. Die Teilnahme von
Kindern ist für die Wertschätzung der Wallfahrt geradezu charakteristisch.

Über den unmittelbaren Anfang der Kinderwallfahrten schweigen sich

die Quellen aus. Wurden die Kinder von Erwachsenen zur Wallfahrt
aufgefordert Versuchten die Jugendlichen von sich aus, den sich
organisierenden Kreuzscharen nachzuleben 2, indem sie sich - vielleicht zuerst
im Spiel - zu ähnlichen Haufen, mit Bannern und angenähten Kreuzen,
versammelten und diesem Unternehmen später durch den Gedanken
einer Wallfahrt Sinn und Ziel gegeben wurde? Besteht ein unmittelbarer

Zusammenhang mit den vom Papst Kalixt III. angeordneten
monatlichen Prozessionen und öffentlichen Gebeten, die den Erfolg des

Kreuzzuges erflehen sollten? War eine knabenschaftliche Versammlung
unmittelbarer Anlaß des Auszuges 3 Für die Beurteilung der Kinder-

bcschieden gewesen wäre. Ein anderer Grund könnte sein, daß ihm der Zusammenhang

zwischen Bitte um Beistand und der tatsächlichen Erscheinungsform der
Wallfahrten als so locker erschien, daß er den wahren Grund als nicht mehr
nennenswert erachtete.

1 Z.B. sagt F. Schmidt-Clausing, Wallfahrt, Sp. 1540: «... der Kinderkreuzzug
von 1212 und die Kinder-Wallfahrt vom Mont St. Michel 1475 (s. dazu oben
S. 249, Anm. 3) sind nur Symptome für den Niedergang der Wallfahrt im Mittelalter

und am Vorabend der Reformation».
2 Ähnliches geschah bei der Teilnahme von Jugendlichen an den Geißlerzügen

(s. oben S. 313, Anm. 2), vgl. P. Habermann, Bewegungen, S. 144 f.; obwohl der
Verfasser die Kinderwallfahrten nicht erwähnt, haben seine Ausführungen doch
grundsätzliche Bedeutung.

3 Zu den monatlichen Prozessionen s. Georg Voigt, Enea Silvio de' Piccolomini
als Papst Pius der Zweite und sein Zeitalter, 2. Bd., Berlin 1862, S. 174. - Schon
oben (S. 270) wurde darauf hingewiesen, daß bettelnde Wallfahrtskinder in den
umherziehenden «heischenden» Knaben eine entfernte «profane» Parallele haben.
Auffallenderweise berichten darüber hinaus mehrere Zeitgenossen von
Kinderwallfahrten im Winter oder um Weihnachten (s. oben S. 289 f., Tractatus f. 207r,
u. ö.). Damit legt sich die Frage nahe, ob eine Beziehung zwischen den
Kinderwallfahrten und den aus dem Heidentum herkommenden Bettelumzügen besteht,
da ja die Umzüge der Knabenbünde «hauptsächlich zur Winterszeit: im Advent
etwa oder in den Zwölfen zwischen Weihnachten und Epiphania und zu Beginn

321

21



wallfahrten ist der augenblickliche Anstoß von geringerer Bedeutung als

die dahinter stehende Idee.
Diese möglichen, unmittelbaren Ursachen für den Anfang der

Kinderwallfahrt werden nur bei einer ganz geringen Zahl von Auszügen (vor
allem in der Frühzeit) mitgespielt haben, hauptsächlich wurde der
Aufbruch zur Wallfahrt durch den Anblick vorüberziehender Kinder ausgelöst

1. Die verursachende Idee der Kinderwallfahrten macht auch die

günstige Beurteilung durch den Großteil der Zeitgenossen verständlich,
die mehr unbewußt, als wissentlich den Gedanken der stellvertretenden
Fürbitte teilten und die Anrufung St. Michaels in dieser gefahrvollen
Zeit begrüßten.

Die Geschehnisse am Michaelsberg deuten darauf hin, daß an den

der großen Fasten ...» (U. Helfenstein, Beiträge, S. 59) stattfanden. Es ist möglich,

daß eine derartige knabenschaftliche Veranstaltung den äußeren Rahmen
für die Entstehung der Wallfahrt abgegeben hat. Ein weitergehender Einfluß ist
jedoch kaum anzunehmen, das zeitliche «Zusammenfallen» wird zufällig sein. Es
bestehen zwei entscheidende Unterschiede zwischen dem knabenschaftlichen
Brauchtum und den Kinderwallfahrten: Erstens hatten die Wallfahrten ein
eindeutiges Marschziel, dessen sich die Kinder auch sicherlich bewußt waren und
zweitens verläßt das brauchtumsmäßige Heischen selten oder nie die heimatliche
Umgebung. Eher könnten knabenschaftliche Motive bei der Bewegung der
französischen Pastorellen im 13. Jahrhundert mitgespielt haben, die sich aber durch
ihre gegen Klerus und Obrigkeit gerichtete Tendenz grundlegend von den
Kinderwallfahrten unterscheidet; vgl. dazu Norman Cohn, Das Ringen um das Tausendjährige

Reich. Revolutionärer Messianismus im Mittelalter und sein Fortleben
in den modernen totalitären Bewegungen, Bern und München 1961. S. 80-84
sowie Reinhold Röhricht, Die Pastorellen (1251), in: Zeitschrift für
Kirchengeschichte 6 (1884) S. 290-296.

1 Zur psychologischen Beurteilung hat P. Habermann, Bewegungen, S. 138 f. -
ohne die Kinderwallfahrten zu nennen - zutreffende Grundsätze aufgestellt : « Am
leichtesten verständlich sind Gemeinschaftshandlungen von Kindern, bei denen
sie aus der Umwelt vertraute Bräuche übernehmen und mit Nachdruck unter
Umständen auch zu einem Zeitpunkt noch weiterführen, an dem die Erwachsenen
sich aus inneren oder äußeren Gründen bereits wieder anderen Zielen zugewandt
haben. In anderen Fällen können sich aber Kinder auch mit großer Lebhaftigkeit

in Ereignisse einfühlen und sie nachzuleben trachten, die sie selbst gar nicht
aus ihrer realen Umwelt kennen, sondern die nur aus erregenden Schilderungen
in ihre Vorstellung eingedrungen sind. Eine dritte Art des aktiven Auftretens
von Kindern ergibt sich, wenn sie unter dem Einfluß von Erwachsenen so intensiv
an deren Handeln teilnehmen, daß ihre Mitwirkung zu einem wichtigen Faktor
der Bewegung der Erwachsenen wird Das Gefühl von einer 'verständnislosen,
unwürdigen' Umgebung verkannt zu werden, ist ja ein charakteristischer Zug
Jugendlicher im Pubertätsalter, der auch in der Entwicklung des Einzelindivi-
duums zu Handlungen des trotzigen Aufbegehrens führt». Die Kinderwallfahrten
lassen sich in keine der geschilderten «Arten» restlos zutreffend einordnen,
sondern weisen alle drei erwähnten Kennzeichen auf.

322



Kindern ein dem Ritterschlag ähnlicher Akt vollzogen wurde 1, der doch

nur den Sinn haben konnte, die Jugendlichen zu Kämpfern für den

Namen Christi einzusetzen. Vielleicht stand ursprünglich der Gedanke

dahinter, daß die älteren Wallfahrer durch die Heiligung des Erzengels

nun zum aktiven Türkenkampf befähigt würden.
Das Aufkommen der Kinderwallfahrt ist mit dem Bewußtsein der

Türkengefahr verbunden. Auch über den Höhepunkt der Bedrohung des

Abendlandes hinweg halten die Wallfahrten noch an, doch mit dem

Nachlassen der Berichte über den Vormarsch der Türken und dem

Hintanstellen der Bemühungen, dem Erzfeind zu wehren, verebben
auch die Besuche am Mont-Saint-Michel.

Die Kinderwallfahrt der Jahre 1456-1459 aus der Rheingegend, der
Westschweiz und dem Gebiete längs der Donau zum französischen

Michaelsheiligtum Mont-Saint-Michel ist in Ursache, Durchführung und
Ziel ein charakteristischer Ausdruck ihrer Zeit. Sie legt Zeugnis ab von
der Hochschätzung des Wallfahrtsgedankens, dem Glauben an den

Schutz der christlichen Gemeinschaft durch den Erzengel Michael sowie

der Furcht der Menschen vor dem hereinbrechenden Gerichte Gottes.

1 Lübeck, Ratschronik S. 239 unterscheidet zwischen einer Segnung mit dem «hilghe-
dom» und einer Segnung mit dem «baren swerde». Die Schwertsegnung könnte
an den Akt des Ritterschlages angelehnt sein, ähnlich wie bei den Ritterschlägen
am Heiligen Grab, wo eine solche Zeremonie gefeiert werden konnte ; vgl.
R. Pfister, Kirchengeschichte, S. 367 sowie Ernst Heinrich Massmann,
Schwertleite und Ritterschlag. Dargestellt auf Grund der mittelhochdeutschen
literarischen Quellen, Phil. Diss. Hamburg 1932, S. 122: «Zeitlich umgrenzt hat
es Ritterschläge am hl. Grabe vom Beginn des 14. bis in die zweite Hälfte des
17. Jahrhunderts gegeben».

323



\ / Rheinfelden^—*>^ s4~ »Schaffhausen^ \^ \^
Basel /\J"i~*-C**>«^^ y^r,j 1

r^7 0 1457 Nov. 3o\^>^T /i

/ —/ 1457 Dez.3. \sr I^SJl
f y 1458 Mai ff. X^^Zli
Zürich

7 JA M\/ 1457 November

/ ^^C/Solothurn \ ' /•^ Cf^y 1 0 1458 Mai 11. ff.l /
Neuenburg ^sy^ Biel y \ |.' —

^\ Einsiedeln
^^J 0 1458 Mai ff./ U58^^ 0 1458 Mai 1 ff -|Fes:: / 1457 November

•" ^-J / _J^pr=^~—• ==^"~^ Luzern
1 Estavayer _^*-"^J^^Bern 0 14"57 L)ezember 9.

0 y^O8^^^^ /1458
./ ^^^^^ Fribourgy^ Yverdon 0 1457 Oktober-Dezember

y^ 0 1457 0 1458 januar_juni Kinderwallfahrten in der Schweiz
1457/58

0 Durchzug von Kindern
/ Auszug von Kindern

•— Sichere Marschrichtung

-- Mögliche Marschrichtung

— Spätherbst 1457 (S. 233 ff.)

Frühjahr/Sommer 1458 (S. 244 ff.)



Ausgewähltes Quellen- und Literaturverzeichnis

Die Quellen werden gemäß den beigefügten Bezeichnungen zitiert, die
Literatur nach Verfassername und erstem Hauptwort des Titels. Die
Abkürzung «St. Chr. » bezeichnet die Reihe «Die Chroniken der deutschen Städte
vom 14. bis in 16. Jahrhundert».

Ungedruckte Quellen

Basel, Staatsarchiv: Öffnungsbuch III; Wochenausgabebuch (Finanz G 9).

F'ribourg, Archives de l'Etat: Comptes des Trésoriers N° 110, 111 (Fribourg,
Stadtrechnung N" HO, 111).

Luzern, Staatsarchiv: Schachtel 1006, Wallfahrten (Luzern, Bittbrief).
München, Bayerische Staatsbibliothek: Clm. 443 (Schedel, Sammelbuch),

Clm. 466 (Wallfahrtslied).
Paris, Bibliothèque Nationale, Ms. Lat. 3125.

Rom, Bibliotheca Vaticana; Cod. Pal. 192 (Tractatus).
Schaffhausen, Stadtarchiv: Stadtrechnung 1456/57 (Ausgaben), 1. Teil (All,

117. Bd.) (Schaffhausen, Stadtrechnung).
Überlingen, Stadtarchiv: Reutlinger Kollektaneen, Bd. 13 (Reutlinger Kollek-

Zürich, Zentralbibliothek: Gallus Kemli, Diversarius multarum materia-rum
(C 101) (Kemli, Diversarius).

Gedruckte Quellen

Annales Novesienses : Annales Novesienses, in: Veterum scriptorum et monu-
mentorum historicorum, dogmaticorum, moralium, amplissima collectio

IV, ed. Edmund Martène und Ursinus Durand, Paris 1729.

Appenwiler, Chronik: Die Chronik Erhards von Appenwiler 1439-1471, mit
ihren Fortsetzungen 1472-1474, bearb. von August Bernoulli, in: Basler
Chroniken IV, Leipzig 1890.

Artzt, Chronik: Eikhart Artzt's Chronik von Weissenburg, hrsg. von Conrad
Hofmann, in: Quellen zur bayerischen und deutschen Geschichte,
I. Bd., München 1862.

Augsburg, Anonyme Chronik: Anonyme (Augsburger) Chronik von 991-1483,
hrsg. von Fr. Roth, in: Die Chroniken der schwäbischen Städte. Augsburg,

3. Bd. St. Chr. 22. Bd.), Leipzig 1892.

Augsburg, Chronica: Chronica New j Manicherley Hystorien / vnd besondere

geschickten / kürtzlich begreyffend / Von dem Jar der geburt vnsers
seligmachers Jesu Christi / Biß in das M. D. vnd. XXVIII. Erlengeret
(Augsburg, bei Philipp Ulhart gedruckt).

Augsburg, Chronik: Chronik von der Gründung der Stadt Augsburg bis zum
fahre 1469, hrsg. von F. Frensdorff, in: Die Chroniken der schwäbischen

Städte. Augsburg, 1. Bd. St. Chr. 4. Bd.), Leipzig 1865.

325



Aventin, Chronik: fohann Turmair's genannt Aventinus Bayerische Chronik,
hrsg. von Matthias von Lexer, II. Bd. Johann Turmair's genannt
Aventinus Sämmtliche Werke, hrsg. von der königl. Akademie der
Wissenschaften, 5. Bd.), München 1886.

Batz, Bericht: Simon Batz berichtet aus Erfurt dem Rathe von Lübeck
einige Neuigkeiten. 1458 Januar 1, in: Urkundenbuch der Stadt
Lübeck IX, 1451-1460, Lübeck 1893, Nr. 573, S. 567-568.

Bern, Vogtrechnung : Hans Morgenthaler, Zur Kinderfahrt von 1458, in:
Anzeiger für Schweizerische Geschichte, 51. Jg., N. F. Bd. 18 (1920),
Nachtrag auf S. 218.

Biel, Stadtrechnung: Heinrich Türler, Die Kinderfahrt von 1458, in: An¬
zeiger für Schweizerische Geschichte, N. F. 8. Bd. (1898), S. 48.

Blauenstein, Flores : Blauensteins Zusätze zu den Flores Temporum, bearb.
von August Bernoulli, in: Basler Chroniken VII, Leipzig 1915.

Brabant, Chronik: Brabandsche Kronijk, in: Chroniques de Brabant et de

Flandre, publiées par Charles Piot, Brüssel 1879.

Brennwald, Schweizerchronik: Heinrich Brennwalds Schweizerchronik, hrsg.
von Rudolf Luginbühl Quellen zur Schweizer Geschichte, N. F.
I. Abt.: Chroniken, Bd. II), Basel 1910.

Chronicon Belgicum: Magnum Chronicon Belgicum, in: Rerum Germanica¬
rum veteres scriptores VI, Editio tertia, ed. Gotthelf Struve, Regensburg

1726.
Chronicon Campense : Chronicon monasterii Campensis ordinis Cisterciensis,

in: Fontes adhuc inediti rerum Rhenanarum. Niederrheinische Chroniken,

hrsg. von Gottfried Eckertz, Zweiter Teil, Köln 1870.

Chronicon Elwacense: Chronicon Elwacense, ed. Georg Heinrich Pertz, in:
MGSS X, Hannover 1852.

Chronicon Moguntinum: Chronici Moguntini Miscelli Fragmenta collecta,
1329-1501, in: Heinricus de Diessenhofen und andere Geschichtsquellen
Deutschlands im späteren Mittelalter Fontes rerum Germanicarum

IV), Stuttgart 1868.

Crusius, Annales: Martin Crusius, Annales Suevici sive Chronica rerum ges-
tarum antiquissimae et inclytae Suevicae gentis, Pars III, Frankfurt 1596.

Faber, Evagatorium : Fratris Felicis Fabri Evagatorium in Terrae Sanctae,
Arabiae et Egypti Peregrinationem, ed. Cûnradus Dietericus Hassler, II

Bibliothek des Literarischen Vereins in Stuttgart, Bd. III), Stuttgart
1843.

Forer, Chronik: Aus Heinrich Forers Chronik, hrsg. von Gustav Scherrer,
in: Kleine Toggenburger Chroniken, St. Gallen 1874.

Franck, Geschichtsbibel : Chronica, Zeyfbüch vnd geschychtbibel von anbegegyn
biß inn diß gegenwertig M. D. xxxj. jar von Sebastian Franck, Straßburg

1531.

Frankfurt, Bürgermeister-Buch: Eintragung in das Frankfurter Büger¬
meister-Buch vom 18. Juli 1458, gedruckt in: Frankfurter Chroniken
und annalistische Aufzeichnungen des Mittelalters Quellen zur Frankfurter

Geschichte, Bd. I), Frankfurt a. M. 1884, S. 60.

326



Gerstenberger, Chronik: Landeschronik von Hessen seit 1247, in: Die Chro¬
niken des Wigand Gerstenberger von Frankenberg. Bearb. von Hermann
Diemar Veröffentlichungen der Historischen Kommission für Hessen
und Waldeck, I. Bd.), Marburg 1909.

Gesandtschaftsbericht: Geschichte der nach Frankreich geschickten Gesandt¬

schaft K. Ladislaus, in: Copey-Buch der Gemainen Stat Wienn 1454-
1464, hrsg. von H. J. Zeibig Fontes Rerum Austriacarum. 2. Abt.:
Diplomataria et acta, VII. Bd.), Wien 1853, S. 125-129.

Herolt, Chronik: fohann Herolts Chronica, in: Geschichtsquellen der Stadt
Hall, I. Bd., bearb. von Christian Kolb Württembergische
Geschichtsquellen, I. Bd.), Stuttgart 1894.

Herp, Collectanea: Collectanea fratris Petri Herp Dominicani, bearb. von
R. Froning, in: Frankfurter Chroniken und annaiistische Aufzeichnungen

des Mittelalters Quellen zur Frankfurter Geschichte, Bd. I),
Franfurt a. M. 1884.

Hessen, Chronik : Hessische Chronik von 1455-60, hrsg. von Franz Joseph
Mone, in: Anzeiger für Kunde der teutschen Vorzeit 4 (1835), Sp. 282-
287.

Huynes, Histoire I bzw. II : Histoire générale de l'abbaye du Mont-St-Michel
au péril de la mer par Dom Jean Huynes. Publiée par E. de Robillard
de Beaupaire, 2 Bde, Rouen 1872-1873.

Kerkhörde, Chronik : Chronik des Johann Kerkhörde 1405-1465, hrsg. von
J. Franck und J. Hansen, in: Die Chroniken der westfälischen und nie-
derrheinischen Städte, 1. Bd., Dortmund, Neuß St. Chr. 20. Bd.),
Leipzig 1887.

Köln, Chronik : Cronica van der hilliger stat von Coellen bis 1499. (Sogenannte
Koelhoffsche Chronik), Zweite Hälfte, hrsg. von H. Cardanus, in: Die
Chroniken der niederrheinischen Städte. Cöln, 1. Bd. St. Chr. 14.Bd.),
Leipzig 1877.

Konrad: Konrad von Geisenfeld an Johannes Schlitpacher, Tegernsee o. J.
(vermutlich 1459), 3. August, in: Codex diplomatico-historico-Epistolaris,
ed. Bernhard Pez und Philibert Hueber, Tom. V, pars III, Augsburg
und Graz 1729, S. 384.

Limburg, Chronik : Die Limburger Chronik des Tileman Elhen von Wolfhagen,
Dritter Anhang, hrsg. von Arthur Wyss, in : MGH, Deutsche Chroniken
und andere Geschichtsbücher des Mittelalters IV, 1. Abt., Hannover
1883.

Lübeck, Ratschronik : Die Ratschronik von 7438-1482 (— Dritte Fortsetzung
der Detmar-Chronik zweiter Teil), hrsg. von Friedrich Bruns, in: Die
Chroniken der niedersächsischen Städte. Lübeck, 4. Bd. St. Chr.
30. Bd.), Leipzig 1910.

Meyer, Annales: Commentarii sive Annales rerum Flandricarum. Libri sep-
tendecim Autore facobo Meyero Baliolano, Antwerpen 1561.

Mülich, Chronik : Chronik des Hector Mülich 1348-1487, hrsg. von Fr. Roth,
in : Die Chroniken der schwäbischen Städte. Augsburg, 3. Bd. St. Chr.
22. Bd.), Leipzig 1892.

327



Regensburg, Chronik : Der Regensburgischen Chronik dritter Band aus der
Urquelle der königlichen Archive und Registraturen zu Regensburg,
bearb. von Carl Theodor Gemeiner, Regensburg 1821.

Rolevinck, Fasciculus : Fasciculus temporum omnes antiquorum chronicus
complectens, audore Wernero Rolewinck, Westphalo, in: Germanicorum
Scriptorum, qui rerum a Germanis per multas aetatis gestarum histo-
rias vel annales posteris reliquerunt, Tomus alter. Ex Bibliotheca
J. Pistorii, ed. B. Gotthelf Struve, Regensburg 1726.

Schlitpacher, Nota : Nota Schlitpachers zu dem Brief des Vinzenz von Aggs¬
bach an ihn vom 8. Juli 1459, in: Codex diplomatico-historico-Episto-
laris, ed. Bernhard Pez und Philibert Hueber, Tom. V, pars III, Augsburg

und Graz 1729, S. 341.

Schnitt, Zusätze: Die Spätem Aufzeichnungen bei Schnitt 1400-1487, bearb.
von August Bernoulli, in: Basler Chroniken VI, Leipzig 1902.

Sicher, Chronik: Fridolin Sichers Chronik, hrsg. von Ernst Götzinger, in:
Mittheilungen zur vaterländischen Geschichte, hrsg. vom historischen
Verein St. Gallen 20 (N. F. 10), St. Gallen 1885.

Solothurn, Säckelmeisterrechnung : Hans Morgenthaler, Zur Kinderfahrt von
1458, in: Anzeiger für Schweizerische Geschichte, 51. Jg., N. F. Bd. 18

(1920) S. 30-31.

Specklin, Collectanea : Les Collectanêes de Daniel Specklin, Chronique Stras-
bourgeoise du seizième siècle, Fragments recueillis et publiés pour la
première fois par Rodolphe Reuss, in: Bulletin de la Société pour la
Conservation des Monuments Historiques d'Alsace, IIe Série, Quatorzième

Volume (1889) S. 1-178, 201-405.

Speyer, Chronik: Speierische Chronik, hrsg. von Franz Joseph Mone, in:
Quellensammlung der badischen Landesgeschichte, I. Bd., Karlsruhe
1848.

Trithemius, Annales: foannis Trithemij Tomus II, Annalium, Hirsaugien-
sium, St. Gallen 1690.

Trithemius, Chronicon: Chronicon Trithemii, in: Secundae partis opera
historica. Ex Bibliotheca Marquardi Freheri, Frankfurt 1601.

Vinzenz : Vinzenz von Aggsbach an Johannes Schlitpacher, Aggsbach, 8. Juli
1459, in: Codex diplomatico-historico-Epistolaris, ed. Bernhard Pez und
Philibert Hueber, Tom. V, pars III, Augsburg und Graz 1729, S. 339-341.

Widman, Chronik: Widmans Chronica, in: Geschichtsquellen der Stadt Hall,
II. Bd., bearb. von Christian Kolb Württembergische Geschichtsquellen,

VI. Bd.), Stuttgart 1904.

Würzburg, Chronik : Die Rats-Chronik der Stadt Würzburg, eingeleitet und
hrsg. von Wilhelm Engel Quellen und Forschungen zur Geschichte
des Bistums und Hochstifts Würzburg, Bd. II), Würzburg 1950.

328



Literatur
Paul Alphandéry, Les croisades d'enfants, in: Rev. de l'hist. des religions

73 (1916) S. 259-282.

Martin Beheim-Schwarzbach, Die Michaelskinder, Leipzig 1930.

Ursula Creutz, Die Kinder des heiligen Michael, in: Berliner Hefte für
geistiges Leben, 4. Jg., 2. Halbjahr, Heft 11 (1949) S. 418-421.

Jean Delalande, Les extraordinaires croisades d'enfants et de pastoureaux
au moyen âge. Les pèlerinages d'enfants au Mont-Saint-Michel, Paris
1962.

Leopold Delisle, Pèlerinages d'enfants au Mont-Saint-Michel, in : Mé¬

moires de la Société des Antiquaires de Normandie, 2e Série, 7e Vol.
(XVII* Volume de la Collection, 1847) S. 388-394.

Wilhelm Dersch, Hessische Wallfahrten im Mittelalter, in : Festschrift (für)
Albert Brackmann, Weimar 1931, S. 457-491.

Ludwig Dietze, Das Pilgerwesen und die Wallfahrtsorte des Mittelalters,
Phil. Diss. Jena 1957. Maschinenschrift.

Philippe Döllinger, Les pèlerinages au moyen âge, in: Thann 1161-1961.
Regards sur 8 siècles d'histoire locale. O. O. 1961, S. 23-33.

Hans Dünninger, Processio peregrinationis. Volkskundliche Untersuchungen
zu einer Geschichte des Wallfahrtswesens im Gebiet der heutigen Diözese

Würzburg, in : Würzburger Diözesangeschichtsblätter 23 (1961) S. 53-176
und 24 (1962) S. 52-188.

Etienne Dupont, Le Mont Saint-Michel et les pays étrangers. Angleterre-
Belgique-Allemagne, Brüssel/London 1902.

Les pèlerinages d'enfants allemands au Mont Saint-Michel. Le Récit de

Baudry, Archevêque de Doi, Paris 1906.

- - Le Pèlerinage d'un enfant au Mont Saint-Michel au XVe siècle, Lille 1912.

Franz Falk, Die große Kinderwallfahrt nach dem St. Michelsberge in der
Normandie um 1457. (St. Michelskinder), in: Historisch-politische Blätter
für das katholische Deutschland 96 (1885) S. 194-204.

Germain/P. M. Brin /Ed. Corroyer, Saint Michel et le Mont-Saint-Michel,
Paris 1880.

Paul Habermann, Zur Frage der soziologischen Bedingtheit der Pubertäts¬
probleme in der Vergangenheit, in: Kinderärztliche Praxis 19(1951)
S. 317-322.
Über ungewöhnliche religiöse Bewegungen unter Kindern und Jugendlichen,

in: Archiv für Kinderheilkunde 154 (1956) S. 138-152.

Über die Kinderkreuzzüge, in: Massenwahn in Geschichte und Gegenwart.

Ein Tagungsbericht. Hrsg. von Wilhelm Bitter, Stuttgart 1965,
S. 185-197.

D. J. Hall, English Mediaeval Pilgrimage, London 1965.

Herman Haupt, Zur Geschichte der Kinderwallfahrten der Jahre 1455-1459,
in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 16 (1896) S. 672-675.

329



J. F. C. Hecker, Kinderfahrten. Eine historisch-pathologische Skizze, Berlin
1845.

Johann Heinrich Heidegger, Dissertatio de peregrinationibus religiosis,
Zürich 1670.

Ulrich Helfenstein, Beiträge zur Problematik der Lebensalter in der mitt¬
leren Geschichte Wirtschaft, Gesellschaft, Staat. Zürcher Studien
zur allgemeinen Geschichte, 6. Bd.), Zürich 1952.

Vera und Hellmut Hell, Die große Wallfahrt des Mittelalters. Kunst an
den romanischen Pilgerstraßen durch Frankreich und Spanien nach
Santiago de Compostela. Mit einer Einführung von Hermann J. Hüffer,
Tübingen 1964.

Adolf Hofmeister, Puer, Iuvenis, Senex. Zum Verständnis der mittelalter¬
lichen Altersbezeichnungen, in: Papsttum und Kaisertum. Forschungen
zur politischen Geschichte und Geisteskultur. Paul Kehr zum 65.
Geburtstag dargebracht. Hrsg. von Albert Brackmann, München 1926,
S. 287-316.

Fr. Keidel, Die Haller Kinderwallfahrt 1458, in: Württembergische Viertel¬
jahrshefte für Landesgeschichte. N. F. 3 (1894) S. 269-272.

Bernhard Kötting, Peregrinatio religiosa. Wallfahrten in der Antike und
das Pilgerwesen in der alten Kirche Forschungen zur Volkskunde,
Heft 33/34/35), Regensberg. Münster (Westf.) 1950.

Achim Krefting, St. Michael und St. Georg in ihren geistesgeschichtlichen
Beziehungen Deutsche Arbeiten der Universität Köln, Bd. 14), Jena
o. J. (1938).

Karl Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst, I. Bd., Freiburg i. Br.
1928.

Wilhelm Mantels, Lied der nach Mont-Saint-Michel in der Normandie wall¬
fahrenden Kinder, in : Zeitschrift des Vereins für Lübeckische Geschichte
und Alterthumskunde 2 (1867) S. 538-541.

Iso Müller, Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter. Ein Überblick
Schriften der Schweizer. Gesellschaft für Volkskunde, 43), Basel 1964.

Raymond Oursel, Les pèlerins du Moyen Age. Les hommes, les chemins,
les sanctuaires, Paris 1963.

Lucien Pfleger, Le Mont Saint-Michel et les pèlerinages d'enfants alsaciens
au 15e siècle, in: Revue catholique d'Alsace, Nouvelle série 34 (1919)
S. 218-226.

- - Elsässische Kinderwallfahrten nach dem St. Michaelsberge in der Nor¬

mandie, in: Elsaßland. Lothringer Heimat 8 (1928) S. 310-311.

- - Sühnewallfahrten und öffentliche Kirchenbuße im Elsaß im späten
Mittelalter und in der Neuzeit, in: Archiv für elsässische
Kirchengeschichte 8 (1933) S. 127-162.

L. Poulain, Le miracle de la Pèlerine et les pèlerinages d'enfants au Mont
Saint-Michel, in: Les Amis du Mont Saint-Michel, n° 33, oct. 1927-
janv. 1928, S. 123-128.
Les pèlerinages d'enfants au Mont Saint-Michel, ibid. n° 36, avril-juin
1930, S. 295-298.

330



Anna Maria Renner, Der Erzengel Michael in der Geistes- und Kunst¬
geschichte, Saarbrücken 1927.

Berthold Riehl, Sanct Michael und Sanct Georg in der bildenden Kunst,
Diss. München 1883.

Olga Rojdestvensky, Le culte de Saint Michel et le moyen âge latin,
Paris 1922.

Alfons Rosenberg, Michael und der Drache. Urgestalten von Licht und
Finsternis. Mit einem Geleitwort von Ida Friederike Görres, Ölten und
Freiburg i. Br. 1956.

Georg Schreiber, Mutter und Kind in der Kultur der Kirche. Studien zur
Quellenkunde und Geschichte der Karitas, Sozialhygiene und
Bevölkerungspolitik, Freiburg im Breisgau 1918.

- - Strukturwandel der Wallfahrt, in: Wallfahrt und Volkstum in Ge¬

schichte und Leben Forschungen zur Volkskunde, Heft 16/17),
Düsseldorf 1934, S. 1-183.
St. Michael und die Madonna. Geschwisterheilige in Frömmigkeit, Liturgie

und Kunst, in: Zeitschrift für Aszese und Mystik 17 (1942) S. 17-32.
Wilhelm Wattenbach, Der deutsche Michel, in: Anzeiger für Kunde der

deutschen Vorzeit (Organ des germanischen Museums) N. F. 16 (1869)
Sp. 164-166.

Friedrich Wiegand, Der Erzengel Michael unter Berücksichtigung der
byzantinischen, alt-italischen und romanischen Kunst ikonographisch
dargestellt, Phil. Diss. Leipzig, Stuttgart 1886.

331


	Die Kinderwallfahrten aus Deutschland und der Schweiz zum Mont-Saint-Michel : 1456-1459
	...
	Einleitung
	Räumliche und zeitliche Ausdehnung der Kinderwallfahrten
	Aussehen und Durchführung der Kinderwallfahrten
	Alter und Geschlecht der Wallfahrer
	Wallfahrtsziel
	Aufbau der Züge
	Lebensunterhalt
	Fahnen
	Lieder
	Zusammenfassung

	Die Kinderwallfahrten im Urteil der Zeitgenossen
	Die Ursachen der Kinderwallfahrten
	Karte
	Ausgewähltes Quellen- und Literaturverzeichnis


