
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 63 (1969)

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLE

KIRCHE UND STAAT
IM URTEIL DEUTSCHER KANONISTEN 1780-1830

Bemerkungen zu Engelbert Plaßmann, Staatskirchenreclittiche Grundgedanken
der deutschen Kanonisten an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert '.

In seiner von Paul Mikat angeregten, in der vorliegenden Fassung «leicht
überarbeiteten» Dissertation will Plaßmann das von «katholischen Autoren

stammende kirchenrechtliche und kirchenpolitische Schrifttum der Zeit
von 1780 bis etwa 1830 - soweit es sich mit dem Verhältnis von Kirche und
Staat befaßt - zusammenhängend» (S.7) darstellen. Das evangelisch-kirchenrechtliche

und das staatspolitische Schrifttum bleibt außer Betracht. Auch
die theologische Literatur, die vielfach für die Fragestellung von
erheblichem Interesse hätte sein können, wird nicht herangezogen. Dennoch
verspricht die Arbeit sowohl für die Allgemeine als auch die Kirchengeschichte
wichtige Aufschlüsse über ein außerordentlich bewegtes halbes Jahrhundert.

Die Untersuchung ist in vier ungefähr gleich umfangreiche Abschnitte
gegliedert. In dem ersten Teil untersucht Verf. das Problem «Kirche und
Staat» in der kanonistischen Literatur des späten 18. Jahrhunderts (S. 9-38) ;

im zweiten Teil handelt er über einschlägige Schriften der Säkularisationszeit
(S. 39-45) ; im dritten Teil (S. 77-110) werden die «beiden Wege der Kanonistik

nach der Säkularisation» aufgezeigt: «Konservative Staatskirchenhoheit
und liberales Streben nach Unabhängigkeit der Kirche»; der vierte Teil
schließlich ist überschrieben: «Kirche und Staat in der Zeit des Wiener
Kongresses. Der kanonistische Kampf um die deutsche Kirchenverfassung»
(S. 111-144).

Ein Ausblick auf die Kanonistik der Restaurationszeit (S. 145-160) und
eine Zusammenfassung der Ergebnisse (S. 161-163) runden die Arbeit ab.

Beigegeben ist ein Anhang: «Streit- und Flugschriften für und wider die
Säkularisation» (S. 165-166) und «Streit- und Flugschriften zur Neuordnung
der deutschen Kirche in der Zeit des Wiener Kongresses» (S. 166-170)

1 Verlag Herder, Freiburg-Basel-Wien 1968. Freiburger Theologische Studien
H. 88, 191 S. u. 7 Abbildungen.

188



Der bibliographische Wert der beiden Verzeichnisse ist gering, da Plaßmann
sehr wenig Mühe darauf verwendet und das zweite Verzeichnis einfach aus
der von Joseph Schedi 1823 besorgten Neuausgabe der Institutiones Juris
Ecclesiastici Germaniae des Maurus v. Schenkl abgedruckt hat (S. 111,
Anm. 2).

Von den sieben Abbildungen, die den Text illustrieren sollen, scheinen die
meisten eher gegen als für ihren Quellenwert zu sprechen. Den nichtssagenden
Stahlstich Kaiser Josephs II. (zwischen S. 14-15) scheint Plaßmann deshalb
gewählt zu haben, weil er im Titelblatt von A. Müllers «Neuem Febronius»
erscheint. Unverständlich ist es jedoch, daß die wertlose Abbildung Wessenbergs

aus Hübners Conservations- und Zeitungslexikon (zwischen S. 134-
135) reproduziert wird und für Karl Theodor v. Dalberg die Wahl auf eins
seiner schwächsten Porträts gefallen ist (zwischen S. 112-113). Zweifellos
sehr viel größer als der historische Quellenwert der Abbildungen vom Innenhof
der Bamberger Hochschule aus der Zeit des Kanonisten Franz Andreas Frey
und der Frankfurter Paulskirche hätten in diesem Zusammenhang ein
oder das andere historische Ereignisbild oder Faksimiles von handschriftlichen

oder gedruckten Quellen (Dalberg, Wessenberg, Zirkumskriptions-
bullen o. dgl.) sein können.

Vollständigkeit bei der Heranziehung und Auswertung der Kanonistik
des behandelten Zeitraums wird von Plaßmann nicht angestrebt. Man wird
darüber streiten können, ob die getroffene Auswahl die Kanonistik eines
halben Jahrhunderts repräsentiert, ob nicht dieser oder jener Kanonist -
Verf. hat offenbar diesen Begriff recht weit verstanden-hätte berücksichtigt
werden sollen, manchmal sogar auf Kosten eines Autors, der in der
Untersuchung hätte übergangen werden können. Wir wollen Plaßmann nicht in
seine Auswahl hineinreden, müssen aber festhalten, daß er sich für die
Zusammenstellung seiner kanonistischen Bibliographie leider fast ausschließlich

auf das bekannte, aber auch tendenziöse und unvollständige Werk von
Joh. Friedrich v. Schulte gestützt, sich weder bei Roskoväny, Hurter,
Landsberg-Stintzing umgesehen, noch die wichtigen, einschlägigen
Untersuchungen von Paul Muschard ', G. Schardt 2 und Carl Radispeck 3

herangezogen hat.
Vor allem die Dissertation von Radispeck hätte ihm über die

kirchenpolitischen Flugschriften vor und nach dem Wiener Kongreß, den literarischen

Kampf um Wessenberg, über die Gegner des nationalkirchlichen

1 Paul Muschard, Das Kirchenrecht bei den deutschen Benediktinern und
Zisterziensern des 18. Jahrhunderts. In: Studien und Mitteilungen z. Gesch. d.
Benediktinerordens NF 16 (47) (1929) S. 255-315; 477-596; Ders., Die kanonistischen

Schulen des deutschen Katholizismus im 18. Jahrhundert außerhalb
des Benediktinerordens. In: Theolog. Quartalschr. 112 (1931) S. 350-400.

2 G. Schardt, Das bayerische Konkordat vom Jahre 1817 im Lichte der Publizistik
(Diss. München 1922).

3 Carl Radlspeck, Die nationalkirchliche Idee I. H. v. Wessenbergs im Urteil
der Flugschriftenliteratur 1803-1821. Ein Beitrag zur Geistesgeschichte der
Aufklärung und Restauration (Phil. Diss. München, Kalimünz 1930).

189



Gedankens reiche Aufschlüsse vermitteln können. Der «bisher freilich wenig
beachtete» (S. 90) Bamberger Kanonist Frey wird bei Radispeck S. 71-
78 u. ö. sehr ausführlich und auf Grund eines weit ausgedehnteren Materials
als bei Plaßmann gewürdigt; Wessenbergs kirchenpolitische Ideen und
Schriften werden von Radispeck (S. 19-35) ausführlich dargestellt, Kopps
und Kochs Schriften (S. 39 ff.) untersucht, insgesamt wird das
kirchenrechtliche und kirchenpolitische Schrifttum derart gründlich durchforscht,
daß zum mindesten von Radispeck eine Vorarbeit geleistet worden ist,
die Plaßmann in jedem Fall hätte heranziehen und in seine Darstellung
einbauen müssen.

In diesem Zusammenhang sei nur noch auf einen Punkt hingewiesen.
Dem «eigenwilligen sauerländischen Rechtsanwalt» (S. 158) Johann Friedrich
Joseph Sommer räumt Plaßmann, wohl aus landsmannschaftlicher Verbundenheit

und durchaus verständlicher Sympathie für «den leidenschaftlichen
Anwalt freiheitlicher ständischer Verfassung» (S. 155), recht breiten Raum
ein. Sommer, so heißt es bei Plaßmann (S. 156) habe «höchst originelle
eigene Gedanken» vertreten; seine Zurückhaltung gegenüber jeder
innerkirchlichen Hierokratie weise auf Franz Andreas Frey, sein «föderatives»
Kirchenverständnis auf Johann Richard Roth, sein Eintreten für die alten
Rechte der Stände auf Eugen Montag zurück. Übersehen hat Plaßmann
den wichtigen Hinweis Radlspecks, der zum Nachforschen hätte reizen
müssen, daß Sommers Gegenschrift gegen Wessenberg 1, «nahezu vollständig
auf den Ausführungen und Beweisen Schlossers aufzubauen sucht» 2.

Außer den schon genannten Untersuchungen vermißt man in den
Literaturhinweisen nicht wenige Titel. Über den nassauischen «Kirchen- und
Oberschulrat» (nicht «Oberkirchenrat» S. 143), der als «maßvoller und real
denkender Fürsprecher» (S. 142) des Wessenbergianismus allzu knapp und
zweifellos zu günstig beurteilt wird, wäre die gründliche Untersuchung von
Hans Becker heranzuziehen gewesen 3. In den von Alexander Schnütgen
schon 1915 veröffentlichten Berichten Dumonts 4 wird Kochs «Kirchenrechtliche

Untersuchung über die Grundlage zu den katholisch-kirchlichen
Einrichtungen in Deutschland (1816) als «pessima opera» charakterisiert5.
Andere Bücher des «nassauischen Kirchenvaters» (so der Freiherr vom
Stein) haben «per scopo d'introdurre lo scisma di Germania»6. Über Pehems

1 (J. Fr. J. Sommer), Über das rechtliche Verhältnis Roms zu Deutschland. In:
Rechtswissenschaft!. Abhandlungen II (1818).

2 Radlspeck, Die nationalkirchliche Idee Wessenbergs S. 59.
3 Hans Becker, Der nassauische Kirchen- und Oberschulrat Dr. Johannes Ludwig

Koch (1772-1853). Ein Exponent der episkopalistisch-staatskirchlichen und
antizölibatären Bewegung. In: Archiv für mittelrheinische Kirchengeschichte 15

(1963) S. 147-179.
4 Alexander Schnütgen, Ein Deutschland eng verbundener römischer Kurial-

beamter zur kirchlichen Lage insbesondere im deutschen Süden zwischen Wiener
Kongreß und bayerischem Konkordat. In: HJb 36 (1915) S. 831 ff.

3 Schnütgen S. 840 (Bericht Dumonts vom 16. VI. 1815).
6 Schnütgen S. 831, Anm. 1 (Bericht Dumonts vom 17. V. 1817).

190



«ältere Quelle» Zeger-Bernard van Espen und über dessen Wirkung auf die
österreichischen Kanonisten gibt das Werk von G. Leclerc ' Aufschlüsse.
In Brixen brachte 1781 der Professor des Kanonischen Rechts Joseph Anton
Hofer einen Grundriß von Van Espens Jus ecclesiasticum universum heraus;
einen anderen Auszug ließ im folgenden Jahr zu Wien der durch sein Epitaph
als «ultramontanistarum validissimus malleus» bekannte Benedikt
Oberhauser erscheinen. Redlich übersetzte 1782 Van Espens «Lehre vom Ablaß»
aus dem Lateinischen, und M. A. Wittola brachte 1783 eine Denkschrift
Van Espens über die Utrechter Kirche in deutscher Sprache heraus.

Einige Hinweise zu seinem Thema, etwa zu Fabritius (s. u.), Doller (s. u.),
zu dem Zusammenhang zwischen Doller und Frey hätte Plaßmann in der
Untersuchung von A. Wetterer über den Bruchsaler Kanonikus und Prediger
Johann Adam Gärtier2 finden können. Nicht herangezogen wurde die
neuere Literatur über Karl Theodor v. Dalberg 3, sowie die neue, 1962 in
Berlin veröffentlichte Auflage von Eduard Winters Josefinismus4.
Außerdem vermißt man die Untersuchungen von Karl Habenschaden über die
Publizistik des Münchener Nuntiaturstreits und die Kirchenpolitik Bayerns
unter Karl Theodor 5.

Zu Eugen Montag (Plaßmann S. 66) wäre noch auf die Lebensläufe aus
Franken II (1921) S. 297-312, sowie auf H. Zeiß, Aus dem Leben des letzten

1 Gustave Leclerc, Zeger-Bernard Van Espen (1646-1728) et l'autorité
ecclésiastique. Contribution à l'histoire des théories gallicanes et du jansénisme.

Studia et Textus Historiae Juris Canonici curante Alfonso M. Stickler Vol. 2

(Zürich 1964) S. 368 ff (Febronius); S. 377. S. 380 wird ganz kurz der Einfluß
Van Espens auf Pehem erwähnt, S. 364 darauf hingewiesen, daß Josse Le Plat
(1732-1810) in Löwen seinen Schülern nachdrücklich die Werke Pehems empfiehlt.

2 Anton Wetterer, Johann Adam Gärtier, Prediger und Kanonikus an der
Stiftskirche in Bruchsal. In: Der Katholik 98. Jg. 4. F. Bd. 21 (1918) S. 245-
259; 327-341; 4. F. Bd. 22 (1918) S. 40-55; 101-114; 180-192.

3 Edgar Fleig, Fürstbischof Karl Theodor v. Dalberg und die Säkularisation des

Fürstbistums Konstanz. In: FDA 56 (NF 29) (1928) S. 250-293; Ferdinand
Koeppel, Dalberg und die Säkularisation des Bistums Konstanz. In: ZGORh
102 (1954) S. 407-413; Otto Vossler, Carl v. Dalberg. In: Mainzer Zeitschrift 58

(1963) S. 79-89; auch in Otto Vossler, Geist und Geschichte (München 1964)
S. 130-148; Georg Schwaiger, Die Kirchenpläne des Fürstprimas Karl Theodor
v. Dalberg. In: Münchener Theologische Zeitschrift 9 (1958) S. 186-204; Rudolf
Reinhardt, Fürstprimas Karl Theodor von Dalberg (1744—1817) im Lichte der
neueren Forschung. In: Tübinger Theologische Quartalschr. 144 (1964) S. 257-
275; Heribert Raab, Karl Theodor von Dalberg. Das Ende der Reichskirche
und das Ringen um den Wiederaufbau des kirchlichen Lebens 1803-1815. In:
Archiv für mittelrhein. Kirchengesch. 18 (1966) S. 27-39.

4 Eduard Winter, Der Josephinismus. Zur Geschichte des österreichischen
Reformkatholizismus 1740-1848 (Berlin 1962).

5 Karl Habenschaden, Der Münchener Nuntiaturstreit in der Publizistik. (Beiträge

zur altbayerischen Kirchengeschichte 14. Sonderheft) (München 1933); Ders.,
Die Kirchenpoltik Bayerns unter Kurfürst Karl Theodor und ihr Verhältnis
zum Emser Kongreß. Ein Beitrag zur kirchenrechtlichen Literatur des 18.
Jahrhunderts. In: ZRG, Kan. Abt. 28 (1939) S. 333-417.

191



Abtes von Ebrach. In: Festschrift zur 800 Jahrfeier der ehemaligen
Zisterzienser Abtei Ebrach 1928, S. 60-64 zu verweisen. Die Studie über den
Mainzer Historiker und Juristen Johann Richard v. Roth (Plaßmann S. 29 f.)
von Adam Reitzel, J. R. v. Roth. Zwischen Hochschulreform und
Revolution. Ein Beitrag zur Mainzer Universitätsgeschichte. In: Mainzer Almanach

1969, S. 31-54 konnte selbstverständlich nicht mehr herangezogen
werde.

Nicht immer sind die bibliographischen Nachweise zuverlässig. So

erscheint - um nur ein Beispiel zu nennen - der Münchener Politologe Hans
Maier als Hans Meier (S. 184). Vor allem aber scheint sich Plaßmann mit
den anonymen Schriften sehr schwer getan zu haben. Wir werden auf
einige, deren Verfasser der Forschung zwar längst bekannt, von Plaßmann
dennoch als anonym weitergeführt werden, weiter unten etwas näher
eingehen müssen, um hie und da wenigstens kommenden bibliographischen
Verwirrungen vorzubeugen.

Seine Untersuchung beginnt Plaßmann mit der Analyse von Pehem,
Curait l, Gmeiner als Repräsentanten des Staatskirchentums unter Josephli.
Sie leiten, wie Plaßmann eindringlich zu zeigen versteht, aus dem Majestätsrecht

der Oberaufsicht über die Kirche und der Advocatie weitgehende
Befugnisse des Staates her, etwa bei der Besetzung von Kirchenämtern, der
Feiertagsregelung, der Bücherzensur, im Wallfahrts- und Klosterwesen,
sogar in innerkirchlichen Fragen. Weniger extrem als in den österreichischen
Erblanden war das Staatskirchentum des 18. Jahrhunderts in den meisten
deutschen Territorien. Stellvertretend für dieses gemäßigte Staatskirchentum

und «deutlich ältere Auffassungen von Kirche und Staat» (S. 20)
nennt Plaßmann im zweiten Kapitel seiner Untersuchung den Kurmainzer
Professor der Reichsgeschichte und des Staatsrechts Peter Anton Frank
(S. 20 f.) und den Prüfeninger Benediktiner Maurus v. Schenkl (S. 23 f.).
Frank vertritt zwar praktisch die Landeskirchenhoheit, hält aber theoretisch
und grundsätzlich Staat und Kirche getrennt und wünscht keine
Unterwerfung von Religion und Kirche unter die Staatsgewalt. Das «sogenannte
jus Principum circa sacra» will Frank in einem sehr aufschlußreichen
Gutachten 2 nicht bestreiten, «da es zu tief in der Natur der Sache gegründet
ist und selbsten von unseren Kirchenprälaten in der Regierung ihrer
weltlichen Staaten durch eigene Handlungen vielfältig anerkannt und bestätigt
ist».

Der Historiker Frank scheut sich - und darin wird der Unterschied zu
den vom Natur- oder Vernunftrecht ausgehenden josephmischen Kanonisten
deutlich - «die geistliche Gewalt in Teutschland ganz auf ihre ursprünglichen

1 Curalts Genuina totius jurisprudentiae sacrae principia (1781) erschienen im
folgenden Jahr auch in deutscher Übersetzung: «Rechte Grundsätze der ganzen
Kirchenrechtsgelehrsamkeit ».

2 Das Gutachten von Peter Anton Frank in: Hess. Staatsarchiv Darmstadt VI,
1, Konv. 8, fase. 5, f. 173-237; Die wichtigsten Stellen auch bei Heribert Raab,
Die Concordata Nationis Germanicae in der kanonistischen Diskussion des
17. bis 19. Jahrhundert (Weisbaden 1956) S. 197-199.

192



Grenzen zurückzuführen und die Fürstengewalt circa sacra allein aws den

allgemeinen Grundsätzen des natürlichen Staatsrechts herzuleiten... welches
die gewöhnliche Maxime und der herrschende Kunstgriff der neueren l
Kanonisten und Publizisten auf den hohen Schulen der weltlichen Fürsten,
aber auch ebenso widerrechtlich ist, als wenn man alle Staaten gegen ihre
Grundverträge nach dem Ideal eines neuen Politikers umschaffen und die
landesherrliche Gewalt allein mit dem Maßstabe des allgemeinen Staatsrechts

bestimmen wollte. Nimmt man hingegen die Reichsrechte des
teutschen Staats und die Verfassung der einzelnen Territorien als
Entscheidungsquelle in Bestimmung der wechselseitigen Rechte und Obliegenheiten
zu Hülfe, so ist wenig oder nichts für den Verlust der ansehnlichen Gerechtsame

unserer Hohen Geistlichkeit in Teutschland zu befahren»2.
Der Benediktiner Maurus v. Schenkl betont in seinen Institutiones Juris

Ecclesiastici (Ingolstadt 1790/91) die grundsätzliche Verschiedenheit, die
gegenseitige Unabhängigkeit und Trennung von Staat und Kirche. Er
bietet, wie Plaßmann mit Recht hervorhebt (S. 25), fruchtbare Ansatzpunkte

«für eine wirkliche Verständigung von Kirche und Staat auf der
Grundlage vertrauensvoller Zusammenarbeit», kann aber in seiner Zeit
nicht mehr durchdringen. Wie weit die Theologie Johann Michael Sailers, auf
deren Bedeutung für Schenkl schon Muschard hingewiesen hatte3, für dessen
kirchenrechtliche Vorstellungen mitbestimmend war, bleibt ungeklärt.

Wenig repräsentativ scheint mir die Auswahl der «Streitschriften zur
inneren Kirchenverfassung (Febronianismus) » (III. Kapitel, S. 26 ff.). Neben
dem ausgezeichneten Mainzer Historiker und Juristen Johann Richard
Roth (S. 29 f.) und dem Bayern Andreas Zaupser beschränkt sich Verf.
auf drei anonyme Schriften aus der Flut von Veröffentlichungen, die nach
dem Emser Kongreß und im Zusammenhang mit dem Münchener Nun-
tiaturstreit erschienen ist. Ergänzend mag darauf hingewiesen werden, daß
der febronianisch eingestellte, mit Vorliebe vom Reichsrecht her argumentierende

Roth nicht nur gegen die Nuntiaturen geschrieben hat, sondern
auch mit seinen Veröffentlichungen zur Freisinger Bischofswahl dem bayerischen

Kirchenterritorialismus Karl Theodors und seinem ultramontan
gesinnten Kandidaten für den Stuhl des hl. Korbinian entgegengetreten ist 4.

Der Episkopalismus-Febronianismus war differenzierter, als es nach Plaß-
manns Andeutungen und seiner durchaus richtigen Bemerkung von den
fließenden Grenzen zum Josephinismus scheinen mag. Die nach dem Einser
Kongreß stärker hervortretenden metropolitanen Tendenzen sahen sich einer

Die im Original nicht vorhandene Sperrung soll Plaßmanns durchaus richtige
Bemerkung unterstreichen, daß Frank und Schenkl «deutlich ältere Auffassungen
von Kirche und Staat» (S. 20) vertreten haben.
Hess. Staatsarchiv Darmstadt VI, 1, Konv. 8, fase. 5, f. 199v; Raab, Concordata
S. 199.

Muschard, Das Kirchenrecht bei den deutschen Benediktinern S. 575 f. - Nach
Muschards Meinung hat Schenkl «im durchaus synkretistischen Sinne eine
Synthese von Kirchenfreiheit und Staatsallmacht» angestrebt.
Habenschaden, Die Kirchenpolitik Bayerns unter Karl Theodor S. 397 ff.

13 193



wachsenden episkopalistisch-fürstbischöflichen Opposition gegenüber, die
sich an Rom anzuschließen begann. Deutlich spiegelt auch die Publizistik
der Zeit die Aufspaltung des reichskirchlichen Episkopalismus, die breite
Skala episkopalistisch-febronianischer Vorstellungen und Wünsche. So

bekämpft z. B. der Regensburger geistliche Rat Andreas Ulrich Mayer die
antiepiskopalistische bayerische Kirchen- und Bistumspolitik, aber auch im
Auftrag des Speyerer Fürstbischofs Limburg-Styrum das Emser Programm
der Erzbischöfe l. In den geistlichen Fürstentümern sieht Mayer die letzten
Stützen des Reiches. Mit den Angriffen des Staatskirchentums auf die
deutsche Kirchenverfassung werden sie weggerissen, und mit seiner
Kirchenverfassung bricht das Reich zusammen.

Die anonymen «Zusätze eines katholischen Franken zu den Briefen eines

Bajern»(!) stammen nicht nur «anscheinend» (Plaßmann S. 27, Anm. 2),
sondern tatsächlich, wie seit langem bekannt, von dem nachmals berühmten
Andreas Zaupser, der seit 1784 Professor der praktischen Philosophie an der
Marianischen Akademie zu München und zugleich kurfürstlicher
Hofkriegsratssekretär war. Zaupsers «Briefe eines Bajern» wurden schon am 6. Juni
1770 vom Salzburger Ordinariat verboten und vom bayerischen Episkopat
auf dem Salzburger Kongreß zusammen mit Veremund von Lochstein und
einer anonymen, staatskirchlichen Grundsätzen huldigenden Schrift verurteilt

2. Das scheint wenig für eine episkopalistisch-febronianische Tendenz
Zaupsers zu sprechen, wenn er auch mit Febronius, wie übrigens fast alle
Josephiner, argumentiert.

Für nicht wenige der von Plaßmann als anonym bezeichneten Schriften
sind die Verfasser längst bekannt und hätten aus der einschlägigen Literatur
ohne größere Mühe ermittelt werden können. So hat zum Beispiel die

«anonyme Schrift C» (Plaßmann S. 34, Anm. 125): «Historische Bemerkungen

über das sogenannte Resultat des Emser Kongresses samt einer
Beleuchtung über die Kölner Nuntiatursache, Frankfurt-Leipzig 1787», den
Augsburger Exjesuiten Jakob Anton von Zallinger zum Thurn 3 zum
Verfasser. Nuntius Severoli charakterisierte ihn als Mann von großer
Gelehrsamkeit, der «die guten Grundsätze und die Ehrfurcht vor dem Heiligen
Stuhl und der Kirche gegen die Zeitirrtümer aufrecht halte»4. Die anonyme
Schrift (Plaßmann S. 43) : «Versuch einer doktrinellen Auslegung des sie-

1 Habenschaden, S. 403, 414 f. - Gegen die metropolitanen Tendenzen des Emser
Kongresses richtet sich Mayers Schrift: «Die vertheidigten Gerechtsame der
Bischöfe, in Bemerkungen über die Gerechtsamen der Bischöfe gegen die
Erzbischöfe (Frankfurt-Leipzig 1788).

2 Georg Pfeilschifter-Baumeister, Der Salzburger Kongreß und seine
Auswirkung 1770-1777. Der Kampf des bayrischen Episkopats gegen die staats-
kirchenrechtliche Aufklärung unter Kurfürst Max III. Joseph (1745-1777),
Verhandlungen zu einem ersten bayrischen Einheitskonkordat (Paderborn 1929)
S. 286, vgl. ferner S. 279 Anm. 6 mit dem Hinweis auf Zaupsers «Briefe». Vgl.
auch Hans Grassl, Aufbruch zur Romantik (München 1968) S. 66 f.

3 ADB 44, S. 676; A. Van der Wey, Jakob Anton Zallinger zum Thurn und seine
Kant-Schrift (Paderborn 1936).

4 Beda Bastgen, Bayern und der Heilige Stuhl S. 77 f.

194



benten Friedensartikels von Lunéville (Germanien 1801)» stammt wie
bereits aus der Dissertation von Leo Günther, Der Übergang des
Fürstbistums Würzburg an Bayern (Leipzig 1910) S. 27, Anm. 1 zu ersehen ist,
von Johann Michael Seuffert, der bis 1790 Professor in Würzburg und unter
Karl Georg v. Fechenbach der leitende Beamte des Fürstbistums gewesen
ist. Auch der Verfasser der von Plaßmann S. 43 analysierten «anonymen»
Gegenschrift: «Bedarf der siebente Artikel des Friedens von Lunéville einer
Auslegung. Ein Gegenstück zu dem Versuch einer doctrinellen Auslegung des

siebenten Friedensartikels von Lunéville (Germanien 1801)» ist nicht
unbekannt. Schon Ludwig Häußer l, nach ihm Leo Günther und zuletzt Peter
Wende 2 nennen als Verfasser den Legationssekretär Bingel, der im Dienst
des Fürsten von Anhalt zu Regensburg stand. Bingel werden schließlich
auch «die anonyme Schrift III» (Bei Plaßmann S. 44) : «Versuch einer
natürlichen Erklärung des siebenten Friedensartikels von Lunéville (Germanien

1801)», sowie die anonyme Schrift IV (Plaßmann S. 45): «Der Friede
von Lunéville ist über alle Auslegung erhaben. Ein Nachtrag zu der Piece:
Bedarf der siebente Artikel des Friedens von Lüneville einer Auslegung
(Germanien 1801)» zugeschrieben3. Die Polemik zwischen Seuffert und
Bingel ist abgedruckt in Reuß Teutsche Staatskanzlei 1801, III, S. 1-194.
Diese Hinweise müssen hier genügen. Dem kritischen Leser bleibt es nicht
erspart, jene Arbeit selbst zu leisten, die man von Plaßmann hätte erwarten
dürfen : er wird sich die Verfasser der anonymen Schriften nach der älteren
Literatur zusammenstellen müssen.

Wenig zutreffend, vor allem viel zu positiv ist das, was Plaßmann S. 41
über Karl Moritz Fabritius als «warmherzigen und etwas 'romantischen'
Verfechter der alten Ordnung» zu sagen hat. Fabritius, der kein theologisches
Studium abgeschlossen hatte und kaum als Kanonist angesprochen werden
kann, war eine gescheiterte Existenz, ein ziemlicher Wirrkopf, der später,
wie seine Briefe an den geistlichen Rat Brunner in Karlsruhe zeigen,
ausgesprochen staatskirchlich dachte, und, mitbedingt durch materielle Not,
seelische Vereinsamung, ja geistige Verwirrung, sich in bitterbösen
Ausfällen gegen Rom, die Jesuiten, die «loyolitische Räuberbande», die deutschen
Vikariate u. a. m. erging. Nur ein paar Kostproben aus seinen
Anschuldigungen und Tiraden. «Dieser Minister» (Nicolovius), so schreibt Fabritius
in einem Brief vom 12. Januar 1817, «der Graf Stolberg, eine gewisse Fürstin
Gallitzin, ein gewisser Herr von Droste zu Vischering, das ganze Domkapitel
zu Münster, welches von mehreren Ränkenschmieden, die in den Jesuitischen
Schulen erzogen sind, influiret werden, alle diese, Nicolovius an der Spitze,
machen Rotte und Jagd gegen alle, die keine Jesuitischen Päbstler sind...
Die Fürstin Gallitzin... die mit dem gelehrten Freiherrn von Fürstenberg

1 Ludwig Hausser, Deutsche Geschichte vom Tode Friedrichs d. Gr. bis zur
Gründung des Deutschen Bundes 4 II (Berlin 1869) S. 335 Anm.

2 Peter Wende, Die geistlichen Staaten und ihre Auflösung im Urteil der
zeitgenössischen Publizistik. Historische Studien 396 (Lübeck-Hamburg 1966)
S. 52, Anm. 26.

3 Wende S. 52.

195



in früheren Jahren auf einem sehr vertrauten Fuß lebte und in ihrer Jugend
eine gelehrte Coquette war, schielt jetzt die Andächtige und wirbt Rekruten
der Dummheit an» l. Unterm 11. Oktober 1816 eifert Fabritius gegen den
katholischen Kirchenrat Schmedding in Berlin und den Professor Kiste-
maker in Münster, «die beide mit Pharisäersinn über die Beibehaltung des

krassesten Katholizismus» wachen und «alles unterdrücken was nach dem
Bessern und Vollkommeneren strebt»2. Mitte November 1819 weiß Fabritius

sicher zu berichten, daß «wirklich ein Komplott der Hyperorthodoxen
in Teutschland» existiere mit Stolberg, Johann Michael Sailer und dem

Bamberger Kanonisten Frey an der Spitze und der Absicht, » alle Freunde
des Lichts und Rechts mit Feuer und Schwerdt, mit Gift und Dolch aus
dem Wege zu räumen» 3. Eine erste kurze Würdigung dieses merkwürdigen
Mannes findet sich, was Plaßmann entgangen ist, in Wetterers
Untersuchung über Johann Adam Gärtier 4.

Wessenbergs Stellung zur großen reichsständischen Säkularisation von
1803 hätte man gern etwas ausführlicher dargestellt gesehen (S. 46 f.).
Für die Schweizer Kirchengeschichte sind seine im Auftrag Dalbergs 1801

mit der helvetischen Regierung geführten Verhandlungen von besonderem
Interesse. Es gelang Wessenberg damals, die bereits beschlossene
Veräußerung eines Teils der Kirchengüter rückgängig zu machen. In einer
Denkschrift an die helvetische Regierung 5 entwickelte er sein Programm. Die
Klösterwollte er-wie er auch in einem Gutachten von 1804 über die Situation
im Thurgau ausführte - als Unterrichtsanstalten erhalten wissen, wenn er
auch sonst im großen und ganzen die josephinisch-staatskirchliche Feindschaft

gegen Kloster- und Mönchswesen geteilt zu haben scheint 6.

Über die Absicht seiner anonym veröffentlichten Schrift: «Die Folgen der
Säkularisation» (1801) (Plaßmann S. 46) hat sich Wessenberg in einem
aufschlußreichen Brief vom 12. VIII. 1801 ausgeprochen: «Ew. Exzellenz»,
so heißt es in diesem Schreiben, das Plaßmann offenbar entgangen ist,
«lege ich eine Schrift über die Folgen der Säkularisation bei, deren Verfasser
unbekannt sein will. Im engsten Vertrauen kann ich es ja doch Ew. Exzellenz
wohl eröffnen, daß ich der Verfasser bin. Mein aufrichtigster Wunsch ist es,

1 Briefwechsel Fabritius mit Brunner, Württemberg. Landesbibliothek Stuttgart
Cod. hist, quart 313.

2 Württemberg. Landesbibl. Stuttgart Cod. hist, quart 313.
3 Fabritius an Brunner, Bruchsal 17. XI. 1819. - Württemberg. Landesbibl.

Stuttgart Cod. hist, quart 313. Weiter heißt es in diesem Brief: «Die Gewaltstreiche

und Beratungen im Politischen und Religiösen dürften eine Reaction
bewirken, woran die Großen der Erde nicht gedacht haben. Zur Anbetung und
Hundekriechens bringen sie es nun einmahl nicht wieder. Rom weicht freilich
keinen Schritt zurück und darf nicht, denn hinter seinem Rücken ist der Tar-
pejische Felsen und unter ihm der Abgrund : und von vorne sind tausend bereitwillige

Hände ihn rücklings in diesen Abgrund zu stürzen...».
4 Wetterer, Johann Adam Gärtier... Der Katholik 98 Jg. Bd. 22 (1918) S.54 f.
5 K. Gröber, I. H. v. Wessenberg. In: FDA 55, 1927, S. 380.
6 Gröber, S. 469^471. - Die Aufhebung von St. Blasien nannte der sonst keineswegs

klosterfreundliche Wessenberg einen Akt der Barbarei.

196



dadurch mein Scherflein zur Herabstimmung der Säkularisaionsfurcht l
beizutragen» 2.

Kritisch gegenüber der Darstellung des literarischen Kampfes um Wessenberg

stimmt die Tatsache, daß Plaßmann (S. 133 ff.) die gründliche Arbeit
von Radispeck 3, die Untersuchungen von Konrad Gröber 4 u. m. a. nicht
herangezogen hat. Vollends schief werden muß das Bild, wenn dann S. 137 f.

der «literarische Beitrag des Konstanzer Diözesanklerus zu der ganzen
Auseinandersetzung» mit den vier Schriften des Pfarrers Fridolin Huber
von Deißlingen gekennzeichnet wird. Mag Huber, einer der lautesten Lobredner

Wessenbergs, «sich als Exponent des Pfarrklerus seiner Diözese» (Plaßmann

S. 138) verstanden haben, so geht es doch nicht an, seine «Schriften
zum Beispiel für die Einstellung des südwestdeutschen Klerus» (140) zu
nehmen. Pfarrer Amandus Schwadel in Riegel, Propst Hauser in Waldkirch,
Pfarrer F. X. Bertsche in Meersburg, der Geistliche Rat Felder in Wal-
tershofen, der noch 1816 gegen eine Broschüre Freys geschrieben hatte,
bald darauf sich aber gegen Wessenberg wandte, dann der Bruchsaler
Kanoniker Johann Adam Gärtier, Abt Ignaz Speckle von St. Peter traten
in Berichten und Streitschriften gegen Wessenberg auf 5. Selbst in der

Von mir gesperrt.
Wessenberg an v. Ow, 12. VIII. 1801. Zit. nach Wilhelm Schirmer (Hrsg.), Aus
dem Briefwechsel I. H. v. Wessenbergs (Konstanz 1912) S. 3. - Interessant sind
auch die Zeugnisse Wessenbergs über seine Bemühungen «um die Erhaltung der
notwendigen Kirchengüter». Nach seinen eigenen Worten konnte er nicht an
«sämmtliche Erzbischöfe und Bischöfe des Reiches» gelangen. Über die «Untätigkeit

und Luftstreiche der deutschen Geistlichkeit» äußert er sich abfällig. Vgl.
I. H. v. Wessenberg, Unveröffentlichte Manuskripte und Briefe I, 1, hrsg. von
K. Aland (Freiburg i. Brsg. 1968) S. 25 f.
Carl Radlspeck, Die nationalkirchliche Idee I. H. v. Wessenbergs im Urteü der
Flugschriftenliteratur 1803-1821. Ein Beitrag zur Geistesgeschichte der
Aufklärung und Restauration (Phil. Diss. München, Kalimünz 1930).
Konrad Gröber, H. I. v. Wessenberg. FDA 55 (NF 28) 1927 S. 362-509 u.
56 (NF 29) 1928, S. 294-435.
Die gegen Huber gerichtete Schrift: «Beurteilung der Schrift: Wessenberg und
das päpstliche Breve. 1818» stammt wohl von Sulzer. - Über Gärtiers Tätigkeit
gegen Wessenberg vgl. A. Wetterer, Johann Adam Gärtier. - Die Einstellung
von Abt Ignaz Speckle zu Wessenberg wird durch sein von Ursmar Engelmann
OSB veröffentlichtes Tagebuch beleuchtet. U. Engelmann (Hrsg.), Das Tagebuch
von Ignaz Speckle, Abt von St. Peter im Schwarzwald. Zweiter Teü, 1803-1819
(Stuttgart 1966) vor allem S. 549, 550 f., 559, 563 f. Im Januar 1818 notiert
Speckle: «Alle Schreier und Sabler in Zeitungen und Piècen, welche allerdings
Wessenberg erheben und immer ganz Deutschland vorstellen wollen, werden
niedergeschlagen durch vier wichtige Schriften: 1. Ernennung Wessenbergs zum
Koadjutor. 2. Der deutsche Patriarchat. 3. Dermalige Lage des Bistums Konstanz.
Alle drei von Herrn Frey, Professor in Würzburg. 4. Die deutsche katholische
Kirche von Herrn Zirkel, Weihbischof in Würzburg...». - Im April/Mai 1818
findet sich in Speckies Tagebuch folgende Eintragung: «Ja, es schien auf eine
Trennung vom Papst, wenigstens durch den nassauischen Deputierten, einen
katholischen Priester Koch, angetragen worden zu sein... Die Flugschriften

197



Konstanzer Kurie gab es mit dem Weihbischof Ernst von Bissingen, dem
Geistlichen Rat Sturm, dem Fiskal Merhard, dem Geistlichen Rat Labhard
eine Gruppe, die sich gegen Wessenberg stellte 1, von dem Widerstand in
Bayern und in dem rheinisch-westfälischen Gebiet gegen den Wessenbergianismus

und den nationalkirchlichen Gedanken ganz abgesehen 2.

Hubers «geradezu rührende Liebe und Begeisterung» (Plaßmann S. 139,
Anm. 147) für Wessenberg steht in einem merkwürdigen Gegensatz zu seinen
vielfach vorschnellen, manchmal gehässigen Urteilen über Möhler, Drey,
Hug, Brentano und andere. «Ich kenne den liederlichen Brentano», schreibt
Huber unterm 24. Januar 1830 an Wessenberg, «jetzt ist er ruhig, weil seine

Hoffnungen fehlschlugen. Möhler in Tübingen schmachtet nach einer Inful.
Prof. Drey ärgert sich zum Krankwerden, daß er nicht Bischof wurde.
Eyth von Dommetingen möchte gern von seiner Schuldenlast frei werden.
Den jetzigen Bischof (Burg) von Mainz kennen wir alle» 3. In einem anderen
Brief Hubers vom 5. September 1831, ebenfalls an Wessenberg, heißt es:
«Der Kampf des Lichtes mit der Finsternis muß immer blutiger werden.
Die eminentesten Köpfe werden in der Hoffnung, sich höher zu schwingen,
Verleugner ihrer Grundsätze. Ich nenne statt vieler nur zwei: Hug zu
Freiburg und Möhler zu Tübingen. Der erste betet mit zum Himmel
gerichteten Blicken im Chor das lateinische Brevier, das er früher seinen
Schülern so oft lächerlich gemacht hatte - der zweite durfte es wagen, den

Betrüger Isidor zu verteidigen und zu beweisen, daß er nicht habe betrügen
wollen, und die Gegner aufs verächtlischste zu behandeln»4.

Wessenbergs «eigentliches Ziel blieb», wie Plassmann hervorhebt (S. 134),
die «episkopal verfaßte deutsche 'Nationalkirche'». Wie dieses Ziel verstanden
wurde, geht aus einer Stellungnahme des Würzburger Weihbischofs Gregor
Zirkel und einer Aufforderung des Aarauer Aufklärers Heinrich Zschokke
hervor. Zirkel war der Meinung, daß Wessenbergs 'deutsche Kirche' alle

fliegen übrigens im nämlichen Geiste, doch mangelts nicht an gründlichen
Antworten. Darunter gehören: «Die Deutsche katholische Kirche» gegen Wessenbergs
«Deutsche Kirche», des Herrn von Droste zu Münsters Schrift. Und was Konstanz
eigentlich betrifft, ist für Wessenberg nebst Geschmier und Zeitungsartikeln
erschienen eine Schutzschrift von Pfarrer Huber in Deißlingen unter dem Titel
«Wessenberg und das päpstliche Breve». Dagegen einige Schriften von Dr. Frey
in Bamberg besonders über die Lage des Bistums Konstanz...». Im Februar 1819
bemerkt Speckle: «Die Umtriebe der wessenbergischen Partei, das Geschrei
seiner Anhänger, daß der ganze Klerus für ihn sei etc., veranlaßte einige Pfarrer
in der Nähe Freiburgs, daß sie für Pflicht hielten, laut aufzutreten. Sie besprachen
sich wiederholt mit mir. Ich entwarf einige Fragen. Die wurden in eine Adresse
an die Geistlichkeit eingekleidet, um alle aufzufordern, sich bestimmt zu
erklären...» Speckle, Tagebuch S. 570.

Groeber, Wessenberg S. 381.

Radlspeck, S. 60 ff.
Fridolin Huber an Wessenberg, Deißlingen 24. I. 1830. Zit. nach Wilhelm Schirmer

(Hrsg.). Aus dem Briefwechsel I. H. v. Wessenbergs (Konstanz 1912) S. 179.
Fridolin Huber an Wessenberg, 5. IX. 1831. Zit. nach Schirmer, Aus dem
Briefwechsel Wessenbergs S. 181.

198



Elemente enthalte, die katholische Kirche in Deutschland aufzulösen und
nur noch einen Schatten zurückzulassen. Zschokke, der in den «Überlieferungen

zur Geschichte unserer Zeit» 1820 Görres' Schrift «Teutschland
und die Revolution» einer wütenden Kritik unterzog und die Forderung
nach Unabhängigkeit der Hierarchie und Freiheit der Kirche aufs schärfste
zurückwies, stellte 1818 an Wessenberg das Ansinnen, als kommender
«Patriarch einer germanischen Kirche» - unabhängig von der Diktatur
des Vatikans - « Zwinglische, Lutherische, Papisten und Anabaptisten zu
eine recht evangelisch-katholischen Staatskirche, wie sie sein soll» zu vereinigen

l. Zirkel wendet sich in seiner kurz vor seinem Tod verfaßten Schrift
«Die deutsche katholische Kirche» (Plaßmann 129) aufs entschiedenste
gegen die nationalkirchlichen Ideen Wessenbergs, gegen dessen Antikuria-
lismus und Staatskirchentum. Als deren Folge sah Zirkel viele kleine, von
den jeweiligen Staaten abhängige Landeskirchen entstehen, wenn es nicht
gelingen würde, die Verbindung mit Rom aufrecht zu erhalten oder
wiederherzustellen. «Die kollegialische Einheit des Episkopats (so Zirkel in «Die
katholische Kirche» S.39) ist nicht eine Einheit in dem Sinne, als spräche sie
sich nur in dem Papste als dem Vorstand des Kollegiums aus, sondern in
dem Sinne als die persönliche Einheit des Papstes sich zu einer kollegialischen
erweitert hat, die sich stets in den Bischöfen erzeugt. Es ist die Einheit des

patriarchalischen Familienregiments, das nach den Gesetzen der physischen
Abkunft von dem Oberhaupte auf die Fürsten der Stämme und von diesen
auf die einzelnen Häupter der Familien sich ergießt».

Besonders breiten Raum in seiner Untersuchung räumt Plaßmann dem
Bamberger Hochschulprofessor Franz Andreas Frey 2 ein, der in der Kanonistik

einer der wichtigsten Begründer der katholischen Bewegung geworden
ist. Zwar hat die Forschung Frey keineswegs so wenig beachtet wie Plaßmann
anzunehmen scheint (S. 90), doch fehlt eine abschließende Untersuchung
über sein Leben und seine wissenschaftliche Leistung. Benedikt Werkmeister
hat Frey «einen kompletten Ultramontanen» genannt, und der nassauische
Kirchenvater Koch hat ihn in einem Brief an Wessenberg «den abscheu-
lischsten der deutschen Römlinge» geschimpft. Muschard charakterisiert ihn
als Gegner der radikalen Aufklärung und Anhänger der Humanitätsreligion
Humboldts. Radispeck weist auf die Wandlung vom gemäßigten Aufklärer
zum Kurialisten und Kanonisten der Konföderierten hin, der vor Droste
das Prinzip der Koordination von Staat und Kirche vertreten habe und
als «Vorkämpfer für die Integrität der katholischen Kirche gegen den
Wessenbergianismus» augeftreten sei.

In seinen insgesamt ansprechenden Ausführungen über Frey läßt
Plaßmann einige Fragen offen. Er läßt (S. 57) Frey nur als wahrscheinlichen
Verfasser der im Jahre 1805 anonym erschienenen «Bemerkungen über
J. P. Gregeis Schrift: «Das landesherrliche Patronatsrecht nach den ver-

1 Schirmer, Aus dem Briefwechsel Wessenbergs S. 152.
2 Lebensläufe aus Franken II, S. 119 f.; Muschard, Die kanonistischen Schulen

des deutschen Katholizismus S. 395; Radlspeck S. 71-78 u. ö.

199



schiedenen Verhältnissen der bischöflichen Gerechtsamen betrachtet» gelten,
während Radispeck (S. vn, 71) diese Schrift dem Bamberger Kanonisten
zuweist. Vor allem aber bringt er, und das hätte nicht nur den Historiker
interessiert, nichts über die Beziehungen Freys zu den übrigen Gegnern
Wessenbergs und des Staatskirchentums, zu Zirkel, Adam Gärtier in Bruchsal,

Rothensee, Abt Ignaz Speckle, Lorenz Doller, Andreas Räß und Nikolaus
Weiß. Überhaupt stehen in Plaßmanns Darstellung die einzelnen Kanonisten

allzu isoliert, aus dem historisch- biographischen Zusammenhang
gerissen, so daß die Ausbildung einzelner Gruppen und Schwerpunkte,
etwa in der katholischen Bewegung um Bruchsal oder Mainz - Clemens
Brentanos Bild von der isolierten Festung, aus der heraus Räß und Weiß
nicht immer glücklich in das übrige Deutschland hineingeschossen hätten,
trifft doch nicht zu - ebenso wenig deutlich wird, wie der Zusammenhang
zwischen den Vorkämpfern der Kirchenfreiheit und wachsender ultramontaner

Gesinnung.
Der Exjesuit Lorenz Doller1 (s. Plaßmann S. 144), der im «Katholik»

als «unvergleichlicher Religionsheld» gefeiert und von Abt Ignaz Speckle
als «edler tätiger Mann» charakterisiert wurde, war mit seinem Weggang
von Bruchsal nach Mainz 1818 in engere Beziehung zu der dortigen
Theologenschule getreten. Zu «Leibnizens System der Theologie», das Räß und
Weiß 1820 herausgaben, schrieb er ein Vorwort. Als Antwort auf Kochs
«Ausführliches Rechtsgutachten» (Plaßmann S. 143) verfaßte er eine
Schrift: «Frage: Hat das Rechtsgutachten des Herrn Dr. Kochs über
das Verfahren des römischen Hofs in der Angelegenheit des Freyh. v.
Wessenberg als aufgestellten Konstanzischen Kapitelsvikars die Ansicht
der einsichtsvollen Teutschen...». Wie Fabritius zu berichten weiß, stand
Doller mit Frey «in reger Korrespondenz, und ist wahrscheinlich schuld,
daß dieser so animos gegen Wessenberg schreibt. Doller alarmiert die Vika-
riate zu Regensburg, Würzburg, Bamberg, Freising, und seine Korrespondenz

soll ihn jährlich mehr als 100 Reichstaler kosten» 2.

Weder in dem Kapitel «Reformprogramme und Konkordatsentwürfe»
noch bei seinen Ausführungen über den «nassauischen Kirchen- und
Oberschulrat Koch» (S. 142) erwähnt Plaßmann dessen großes im Auftrag des

Fürstprimas Dalberg erstattetes Gutachten: «Kirchenrechtliche
Untersuchung über die Grundlage zu den künftigen katholisch-kirchlichen Einrichtungen

in Deutschland». Das Manuskript wurde von Dalberg an Wessenberg
geschickt, von diesem gutgeheißen; es erschien 1816 in Frankfurt a. M.
im Druck, aber auf Anraten Wessenbergs ohne Hinweis darauf, daß es ein
Gutachten für Dalberg war und ohne Namensangabe, lediglich mit dem

1 Die wichtigsten biographischen Daten Dollers, der 1768 in Mainz in die Gesellschaft

Jesu eingetreten war, 1776 außerordentlicher Professor der Ästhetik an
der Universität Heidelberg wurde, 1789 eine Hofmeisterstelle beim Grafen von
Bassenheim übernahm, bei Wetterer, Gärtier, im Katholik Jg. 98, NF 4 Bd.
22, S. 53 f. 1818 wurde Doller als «Professor historischer Vorlesungen» nach
Mainz berufen. Engelmann, Tagebuch Speckles S. 563.

2 Wetterer im Katholik Jg. 98, NF 4 Bd. 22, S. 54.

200



Hinweis «von einem katholischen Rechtsgelehrten» 1. Kochs Gutachten
wurde von Wessenberg zu den gründlichsten Arbeiten auf diesem Gebiet
gerechnet; es erregte in Frankfurt und in Rom beträchtliches Aufsehen.
In seiner nach Jos. Schein abgedruckten bibliographischen Beigabe bringt
Plaßmann S. 167, Nr. 8 zwar den Titel, jedoch keinen Hinweis auf Kochs
Verfasserschaft und gibt so gewissen Bedenken gegen seine Arbeitsweise
neue Nahrung.

Die «Ideen zur Organisation der deutschen Kirche» des Aschaffenburger
Vikariatsrats Kopp (Plaßmann S. 118) hätte man gern in den gesamten
kirchlich-politischen Gedankenaustausch zwischen Dalberg, Wessenberg und
ihrer engsten Mitarbeiter gestellt gesehen. Die an den Bundestag gerichtete
Schrift von Dalbergs Weihbischof Kolborn: «Die deutsche katholische Kirche
an Deutschlands Souveräne (1817)» hätte in diesem Zusammenhang eine

Erwähnung verdient.
Für die extrem staatskirchlichen «Erörterungen» des großherzoglich-

sächsischen Regierungsrats Alexander Müller mag der Hinweis auf die
ausführliche Besprechung im «Katholik»2 nachgetragen werden, wo der
Verfasser als «liberaler Katholik» 3 eingestuft und auch wegen seines
Lebenswandels abgetan wird. Von dem «Wessenbergianismus» Müllers und seinem
«kanonischen Wächter» hat sich Wessenberg selbst nachdrücklich distanziert

4.

Die Kanonistik der Restaurationszeit charakterisiert Plaßmann kurz
mit dem Werk des Prager Professors Joseph Helfert (S. 146), des
Würzburgers Sebald Brendel (S. 148 f.) und des badischen Beamten Carl Friedrich
Nebenius (S. 149), um dann ausführlicher auf Clemens August Droste zu
Vischering und den Sauerländer Advokaten Johann Friedrich Sommer
einzugehen (S. 150 ff.). Sommers Schrift «Von der Kirche in dieser Zeit»
(S. 155) «darf in mancher Hinsicht als die beste und überzeugendste Zu-

1 Hans Becker, Der nassauische Kirchen- und Oberschulrat Dr. Johannes Koch
S. 151.

2 Der Katholik XII (Straßburg 1824) S. 45-71.
3 Der Katholik XII (Straßburg 1824) S. 46.
4 Wessenberg an Dr. Münch, o. D.: «Den kanonischen Wächter von H. Alex.

Müller erhalte ich richtig. Ich kann aber seinem Gang und seiner Tendenz nicht
beistimmen. Da er den päpstlichen Stuhl bedroht, nicht bloß die Mißbräuche,
die von Rom ausgingen, oder dort Schutz fanden, verwirft, und da er das
Kirchenregiment ganz der Staatsgewalt zuschiebt, so macht er sich auch den aufgeklärten
katholischen Geistlichen abwendig, die den päpstlichen Primat als einen wesentlichen

Bestandteil der Kirchenverfassung ansehen und für das kirchliche Leben
Freiheit (inner gesetzlicher Schranken) in Anspruch nehmen, indem ohne Freiheit
nichts Gutes gedeihen kann. Daß ein wahres kirchliches Leben nicht aus den
weltlichen Regierungskanzleien ausgehen könne, hat die Erfahrung sattsam
erwiesen. Welche Gewährschaft für sein reines Streben hätte der religiöse Geist,
wenn er von dem Gutbefinden der Lenker des Staates abhinge, die des Irdischen
Vorteil zum Augenmerk machen und heute Freunde, morgen Widersacher des

Lichtes sind, wie es ihnen der irdische Vorteil zu verlangen scheint?...» Zit.
nach Schirmer, Briefwechsel Wessenbergs S. 180.

201



sammenfassung der positiven Gedanken über das Verhältnis von Kirche
und Staat gelten, die in der neuen freiheitlich-fortschrittlichen Richtung der
Kanonistik lebendig waren» (S. 155/56). An den Angriffen des streitbaren
Pfarrers Lorenz Wolf von Kleinrinderfeld l auf Brendels Handbuch des

katholischen und protestantischen Kirchenrechts hätte sich sehr gut der
ständig stärker werdende Widerstand gegen die national- und staatskirchliche

Tradition in der Kanonistik zeigen lassen 2. Wolf, der 1817 mit seinem
Widerstand gegen einen wenig kirchlichen Katechismus Aufsehen erregt
und dafür mit zehn Tagen Haft bestraft worden war, stellte die bedenklichen
Stellen aus Brendels Handbuch zusammen und erhob gegen ihn unter
anderem den Vorwurf, daß er an der Legende von der Päpstin Johanna
festhalte und Bellarmin verfälsche. Zwar haben Wolf und andere allzu
heftige Kritiker des Staatskirchentums im Ton und in der Sache manchmal
danebengegriffen, doch haben sie sicher nicht wenig dazu beigetragen, daß
die gemäßigten, auf einen Ausgleich bedachten, zukunftsweisenden Vorstellungen

der Sommer, Droste, Zirkel und Frey von der «freien Kirche im
freien Staat» Boden gewinnen und durchdringen konnten. Ihr Beitrag zu
der grundlegenden Wende im Verhältnis von Kirche und Staat hätte eine

Würdigung verdient. Auf die Vorstellungen der Romantik von Kirche und
Staat3 geht Plaßmann nicht ein. Sind aber nicht von dieser vielschichtigen,
widerspruchsvollen Bewegung, insbesondere von der «kirchlichen Romantik»
(es sei nur an Friedrich Schlegel, Adam Müller, den Hofbauer-Kreis, den
Zirkel um Windischmann, Görres' großen Aufsatz über den Udligenschwyler
Handel erinnert) Anregungen ausgegangen, die in vorliegender
Untersuchung hätten angedeutet werden müssen

Die Erforschung des Problems «Staat und Kirche» im ausgehenden
18. und frühen 19. Jahrhundert sollte, nachdem Plaßmann von kano-
nistischer Seite einen Beitrag dazu geleistet hat, vor allem durch
Monographien, etwa über den Konstanzer Generalvikar Wessenberg, den
Weihbischof Kolborn, über Kopp, Alexander Müller u. a. gefördert werden.
Welche Aufschlüsse derartige Arbeiten vermitteln können, wird an der
älteren Untersuchung von Wetterer über Gärtier und der Studie von Becker
über den «nassauischen Kirchenvater» Koch deutlich. Die Auswertung des

ungedruckten, archivalischen Materials verspricht dabei in vielen Fällen
Erkenntnisse, die keine noch so sorgfältige Analyse des kirchen- und
staatsrechtlichen Schrifttums zu geben vermag.

Heribert Raab

1 Über Wolf vgl. A. Schnütgen, Briefe von A. Raeß an Franz Georg Benkert.
HJb 40 (1920) ; Beda Bastgen, Bayern und der Heilige Stuhl in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts (München 1940) S. 269 f.

2 Der Katholik 13 (1824) S. 148-185; ferner 11 (1824) S. 82-86; S. 373-375 ; 12 (1824)
S. 383; 13 (1824) S. 380-384; 14 (1824) Beilage S. xxxviii-li.

3 Hans Felix Hedderich, Die Gedanken der Romantik über Kirche und Staat.
Theol. Diss. Heidelberg 1941.

202


	Miszelle

