Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 63 (1969)

Artikel: Die Basler Weihbischofe des 16. Jahrhunderts
Autor: Bicking, Jurgen
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-129262

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JURGEN BUCKING

DIE BASLER WEIHBISCHOFE
DES 16. JAHRHUNDERTS

nter dem Titel «Les Suffragans de Béale au XVIe siécle» erschienen
1904/05 in der «Revue d’Alsace» zwei Arbeiten aus der Feder von
F. Chevre, die weder nach ihrem stofflichen Gehalt noch in ihren Inter-
pretationen einer Publizierung wiirdig waren. Viele Fakten waren
falsch oder ohne ihren inneren Zusammenhang wiedergegeben; am
meisten storte die unkritische Glorifizierung der als Martyrer hingestell-
ten Bischdfe und Weihbischofe von Basel und die affektgeladene Vorein-
genommenheit gegen die Reformatoren. Heute hat eine kritische Kirchen-
geschichtsschreibung dieses Stadium einer weinerlichen Glorifikation
der Bischofe der Reformationszeit iiberwunden und macht vielmehr
die Bedingungen sichtbar, unter denen die alte Kirche aus eigenem
Verschulden in 1hre bislang schwerste Krise geriet. Zugleich deckt sie
die geistig-geistlichen Krifte auf, die der alten Kirche in einem langen
ProzeB3, der unseren Zeitraum weit iiberschreitet, zu einer Selbstreform
verhalfen.
Diesen Krisen-ProzeB der katholischen Kirche und ihr langsames
inneres Wiedererstarken «in nuce» an Hand der biographischen Skizzen
der Basler Suffragane mitzuverfolgen, soll Aufgabe dieses Versuches sein.

I

Als 1498 der Augustiner-Eremit und Basler Weihbischof Nikolaus
Fries(en) ! starb, bestimmte Bischof Caspar zu Rhein wiederum einen

! Fries wird von E. DURR (Basler Zs. f. Geschichte und Altertumskunde 11, 1912,
416) als Verfasser einer Burgunderkriegs-Chronik (Nicolai de preliis et occasu
ducis Burgundie historia) angesehen. — Nikolaus Fries erlit 1498, Juli 2 einen

67



Ordensbruder, den aus Mainz stammenden Tilmann (Telamonius)
Limperger, zu seinem Nachfolger. Offensichtlich war die Wahl eines
gelehrten Augustiner-Eremiten zum Basler Weihbischof zur Tradition
geworden, denn Limperger war seit 1295 der sechste Vertreter dieses
Ordens, aus dessen Reihen der alten Kirche der Erschiitterer wider
Willen erwachsen sollte.

Der Monch Limperger hatte in Mainz das Magisterium erworben
und im Ausland (London, Italien) philosophische Studien betrieben.
Seit 1489 Augustiner-Prior im Ordenskloster Freiburg i. Br. wurde
Limperger am 25. Februar 1591 zweiter Professor der Theologie an der
dortigen Hochschule !, mufBite die Stelle aber bei seinem Wechsel als
Regens nach StraBburg im August 1492 wieder aufgeben.

Bei seiner Anstellung in Basel (1.0kt. 1498) erhielt er die Titulatur
eines Bischofs von Tripolis (3. Dez. 1498) und bekam 200 fl. jahrlich an
Einkiinften zugesprochen 2.

Augenscheinlich war der Aufgabenbereich eines Weihbischofs um
die Wende zum 16. Jahrhundert noch nicht fest abgesteckt. Wir finden
jedenfalls unter den Akten, die Limpergers Anstellung betreffen, eine
Aufstellung der Pontificalia, die der Suffragan auszuiiben hatte:

a) Weihe der hl. Ole in der Kathedralkirche an den Sonntagen;
Erteilung der Priesterweihe gemdfl dem kanonischen Recht;
Weihe der Abte und Abtissinnen nach ihrer Wahl;

Spendung der Firmung;

Absolution der 6ffentlichen Siinder;

Weihe der neuen Kirchen;

Weihe der einer Neuweihe bediirftigen Kirchen;

Weihe der Friedhofe;

Leistung von Rat und Tat fiir den Bischof 3.

; 3 0y, T B8, R B 5

-
SN—

~—

Einige dieser Pontifikal-Handlungen Limpergers * kénnen wir in den

Spruch als Richter in einem Begehren zweier Ritter, die von Dr. Sebastian Brant
vertreten werden (StA Basel-Stadt, Rathsbiicher C 10, fol. 201).

1 H. SceHREIBER, Gesch. d. Albert-Ludwigs-Univ. Freiburg i. Br., Frbg. 1857, I,
146-148.

2 Archives de l'ancien Evéché de Bale (AaEB), Porrentruy A 102/1; C. Wirz,
Regesten zur Schweizergeschichte aus den pépstlichen Archiven 1447-1513,
Bern o.]., VI, 191.

3 AaEB Porrentruy A 102/1; F. CHEVRE, Revue d’Alsace 53, 1904, 588.

* In den Limperger-Akten im Archiv zu Porrentruy wird irrtiimlich der aposta-
sierte Ménch Melchior Dilman mit dem Apostaten und ehem. Suffragan Tilmann

68



folgenden Jahren in Moutier-Grandval (1503), Damerskirch (1510),
Wattwyler (1512) u. a. ! verfolgen, darunter auch die Weihe des neuen
Speyrer Suffragans Anton Engelbrecht (1520) in Basel 2 und die Erhebung
der Gebeine der hl. Hune in Hunawihr (1520) 3.

Von seinen Predigten und Schriften dieser vorreformatorischen Zeit
wird iiberliefert #, daB er «im Tuomstift gepredigt und offenlich gelernt
(hat), wie ein fegfiir syg, die selen gepiniget werden, wie in(en) ouch
ze helffen, dorvon (er) ein christlich buochlin gemacht...». Limperger
hat also in der zeitiiblichen Weise mit dem Zorn Gottes gedroht, die
Qualen des Fegefeuers drastisch ausgemalt und damit das AblaBwesen
gefordert. Neben der angefithrten Schrift «iiber das Fegfeuer» kennen wir
Limperger noch als Herausgeber der «canones Aurelii Augustini».
Bereits 1490 hatte er in StraBburg die «Commentarien» seines Ordens-
generals Ambrosius v. Cora ediert °.

Erst im Jahre 1514 wurde Limperger Biirger der Stadt Basel gegen
4 fl.,, die er als «schirmgelt» jdhrlich an S. Martin abzuliefern hatte.
Zudem verpflichtete er sich, das benétigte Salz aus dem stddtischen Salz-
haus zu beziehen; hingegen wurde ihm als einem hohen Geistlichen die
Zahlung des sog. «Kornungsgeldes» erlassen ©.

Uber sein Verhiltnis zu Bischof Christoph v. Uttenheim erfahren wir
aus den Akten nichts. Immerhin kénnen wir aus der Tatsache, daB
Bischof Christoph den apostasierten Limperger bis zu seinem Tode
nomanell als Weihbischof behielt und bezahlte, schlieBen, daB3 er seinem
Suffragan freundschaftlich zugetan war. Beide Méinner fiithlten sich
durch ihre Bildung und ihre Liebe zum Humanismus geistesverwandt.
Der Basler Chronist Nikolaus Gerung genannt Blauenstein rithmte
den aus dem Elsall stammenden Bischof Christoph allzu iberschwenglich

Limperger gleichgesetzt. Das folgt aus dem Brief der Stadt Basel an Bischof
Christoph v. 1527, April 16, demzufolge Basel vom Bischof die Freilassung des
gefangengesetzten apostasierten Monches Melchior Tillman, jetzt Leutpriester zu
Pfeffingen, verlangt (StA Basel-Stadt, Miss. A 28, fol. 130v).

1 Detailliert aufgefithrt bei: F. CHEVRE, Revue d’Alsace 55, 1904, 590.

2 J. TROUILLAT, Monuments de l'histoire de l'ancien évéché de Béile, Porr. 1867,
V, 5161,

3 Ensisheimer Chronik, in: Alsatia 10, 1873/74, 290.

* Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren 1519-1534,
ed. P. Roth, II, 616 (6 Bde., Basel 1921-1950).

5 H. SCHREIBER I, 146.

6 Urkundenbuch der Stadt Basel, ed. R. Thommen, IX, 379. — Nach: Aktensamm-
lung II, 417 u. II, 722 entrichtete Limperger jahrlich 5 1b. fur das Bilirgerrecht,
was 4 fl. in etwa entspricht.

69



als gelehrt, bescheiden, mild und keusch, als fiirstliche Erscheinung
und Freund der Humanisten !. Erasmus v. Rotterdam bezeichnete
den ihm befreundeten Bischof als «doctum pariter et castissimae integri-
tatis virum» 2. Auch Limperger war den Zeitgenossen als gebildeter
Humanist und Biicherliebhaber bekannt. In einem Brief von Alexius
Stab an Bonifaz Amerbach von 1509 wird Limperger als «vir in omni
doctrinandi genere inficte commendandus et philosophus bibliothecarum
libens scrutator», der die berithmte Bibliothek von S. Blasien auf-
gesucht habe, geschildert . Die Karthduser-Chronik nannte ihn 1529
«geistlichen wandels, hochgelert und vilerfahren» 4.

Beide, Bischof Christoph und Suffragan Limperger, waren sich auch
darin einig, daB sie Luthers Anfinge begeistert begriilten; so sagt
z. B. die Basler Karthduser-Chronik von Bischof Christoph: «Lutheri
quidem scriptis in principio multum favere videbatur imprudens» 3.
Erst als Christoph einen Teil der Sakramente und die weltliche Macht
der Kirche angegriffen sah, wandte er sich im Unterschied zu seinem
Weihbischof von Luther ab.

Eine verhdngnisvolle Schwiche Bischof Christophs war seine Unent-
schlossenheit im weltlichen Regiment. In weiser Selbsterkenntnis zog
er sich deshalb 1519 vom weltlichen Regiment praktisch zuriick und
iiberlieB seinem Coadjutor Nikolaus von Diesbach, einem aus Bern
stammenden Adligen, die weltliche Regierung.

Dieser war vor die unlosbare Aufgabe gestellt, mit den schwachen
verbliebenen Kréften des Bischofs die Reformation in Basel aufzuhalten.
Mehr im weltlichen Regiment aufgehend als den religitsen und theo-
logischen Zwiespalt begreifend, erlitt er in der Reformation Schiffbruch
auch in der weltlichen Regierung, resignierte 1526 und zog sich mit
einer Pension von 500 Goldgulden jdhrlich nach Besangon zuriick,
wo er 1550 starb.

Verfolgen wir diesen «Untergang» Diesbachs an Hand der Basler
Akten in aller Kiirze. Auf der einen Seite wurde Diesbach als «Coadjutor

1 Basler Chroniken VII, 152.

2 P.S. u. H. M. ALLEN, Opus Epistolarum Desiderii Erasmi Roterodami (Oxford
11 Bde 1906-47), VIII, 19.

3 A. HarTMANN, Die Amerbachkorrespondenz (6 Bde, Basel 1942-1967) 1, 388.

+ Basler Chroniken I, 450.

5 Basler Chroniken I, 415; vgl. J. J. HErzog, Christoph v, Uttenheim, Bischof von
Basel z. Z. der Reformation, in: Beitrige zur Gesch. Basels (Basel 1839, 33 fi.)
83.

70



cum jure successionis» heftig angegriffen von den Gsterreichischen
Lehensleuten im Oberelsal3, die keinen Schweizer als Bischof von Basel
sehen wollten 1. Auf der anderen Seite machten ihm die Religionswirren
und die Unabhéngigkeitsbestrebungen in der Basler Biirgerschaft stark
zu schaffen. 1524 protestierte Diesbach, zugleich Dekan des Domkapitels
und Propst des Kollegiatstifts Solothurn, vergeblich gegen die Weigerung
der Amtsleute von Basel, fiirderhin zum Einzug des Zinspfennigs in
allen Basler Hiusern und Hofen an S. Martin — ein altes bischéfliches
Gewohnheitsrecht — zu erscheinen und behilflich zu sein 2. Es liegt
auf der Hand, daB dies Basler Vorgehen ein weiterer Schritt zur biirger-
lichen Emanzipation von der bischoflichen Herrschaft war. Zudem
hatte Basel Ende 1525 Laufen und einige andere Flecken ins Biirger-
recht aufgenommen, und es stand zu befiirchten, daBB man noch andere
Flecken des Birstales aufnehmen wollte 3.

Diese und andere Querelen weltlicher und geistlicher Art machten
sowohl Bischof Christoph als auch Coadjutor Diesbach riicktrittswillig,
sofern sie materiell gesichert wiirden. Diesbach verlangte ca. 600 fl.
jahrliche Pension und Erstattung der 3000 fl., die er zur Erlangung der
Coadjutorie ausgegeben hatte . DaBl dieser eklatante Fall von Simonie
so offen und selbstverstdndlich brieflich erértert wurde, zeigte, wie weit
dieser MiBbrauch in der alten Kirche eingerissen war.

Die Regelung der Nachfolge nahm auf Bitten des Domkapitels
Erzherzog Ferdinand 1526 in die Hand. Da Diesbach ihm in anderen
Dingen erkenntlich gewesen sei, wolle er dafiir sorgen, daB er {iber
«Kurtz oder lanng in unnseren landen ethwas mer guotter uberkaeme
dan er jetzo hat» > Zugleich gab Ferdinand dem Domkapitel seinen
Wunsch bekannt, Johann Fabri, Dr. jur., Generalvikar von Konstanz
und kaiserlichen Rat, zum neuen Bischof von Basel beférdern zu lassen,
doch fehle es vorldufig an einer «summa gelt zuo vol ziehung dieser
sach»: Zudem erhoffte sich Ferdinand von dieser Wahl «vil guots ouch
in dem glouben» . Ob hier wieder an simonistische Umtriebe gedacht
war, ist unsicher, doch nach den iiblichen Brduchen durchaus nahe-
liegend. An Fabri fand freilich die Stadt Basel kein Gefallen, weil dieser

! L. VauTrey, Histoire des évéques de Bile (Einsiedeln u. a. 1885) II, 75.

2 StA Basel-Stadt, Bistum Basel A 1 (1505-1640): Brief Diesbachs v. 1524, Nov.11.
3 StA Basel-Stadt, Bistum Basel A 4 (1525/26).

* StA Basel-Stadt, Bistum Basel A 4 (1525/26): Brief Ferdinands v, 1526, Marz 5.
5 ebda., Brief Ferdinands v. 1526, Marz 4.

6 ebda.

71



in einem «schmochbiichlin» Oekolampad einen «uszgloffnen monchy
genannt hatte 1.

In der Tat resignierten Diesbach noch 1526, Bischof Christoph 1527
(kurz vor seinem Tode); als Motiv fiir Diesbachs Riicktritt gab seine
Grabschrift von 1550 an, er sei «ob ingruentem in ecclesia Lutheranorum
persecutionem» aus Basel gewichen 2 Der Basler Dekan und Chronist
Briefer erweiterte diese Begriindung: Diesbachs Resignation sei die
Folge der weltlichen «ingriff und enderungen in der religion und geyst-
lichen sachen » 3.

Nicht Johann Fabri 4, sondern Johann Rudolf v. Hallwyl und, nach
dessen frithem Tod, Philipp v. Gundelsheim wurden als Nachfolger im
Bischofsamt gewdhlt; letzteren charakterisierte ein Berner Chronist
(Anshelm 3) als einen «lieben ungelerten Francky.

Kehren wir zu Limperger zuriick. Von ihm vernehmen wir aus einem
Brief Ceporins (Osterwoche 1523), da8 unter den Horern Oekolampads
neben vielen Biirgern und Studenten «ouch der suffraganius (sei): dem
habend die sophisten von des willen verbotten ze bredigen im thumn» .
Das war der Beginn von Limpergers aufsehenerregendem Abfall, der
der alten Kirche und dem Basler Bistum einen schweren Schlag versetzte.
Limperger lieB sich von dem Predigtverbot nicht beirren und ging den
von ithm als richtig erkannten Weg weiter. Immerhin war seine religiose
Haltung dem noch auf Vermittlung bedachten Rat im Jahre 1526
neutral genug, um ihn als Abgesandten der Stadt fiir das Badener
Religionsgesprach ins Auge zu fassen; indes war es dem 71jdhrigen
Suffragan «lybs halb nit gantz vermoglich», dem Gespriach beizuwohnen 7.

Den vollstindigen Bruch mit der alten Kirche fiihrte Limperger
herbei, als er 1527 mit dem Traktat « Was miszbreuch im wychbischoff-
lichen ampt» gegen sein fritheres Amt polemisierte ®: Die Weihen der

1 ebda., Miss. 28, fol. 185r/186r: Brief der Stadt Basel an Fabri v. 1528, Mai 25.
Abgedruckt in: Aktensammlung III, Nr. 129.

2 L. Vautrey 11, 77 Anm. 2.

3 Basler Chroniken VII, 431.

4 Vgl. zu Fabris Leben: L. HELBLING, Dr. Johann Fabri, RST 6768, 1941.

5 Berner Chronik des Valerius Anshelm (6 Bde, Bern 1884-1901), V, 188.

¢ E. STAEHELIN, Briefe u. Akten zum Leben Oekolampads, in: Quellen und For-

schungen zur Reformationsgesch. 10, 1927, I, 219.

Aktensammlung II, 327.

Mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit ist Limperger der Verfasser

dieser anonymen Schrift, wie aus den Andeutungen Oekolampads und Marius’

hervorgeht (J. BIRKNER, Augustinus Marius, in: Reformationsgeschichtliche Stu-

@ =

72



Bischofe seien tberfliissig, weil nicht von Gott eingesetzt; vielmehr
seien sle menschliche Erfindung, die der Geldgier der Bischofe ent-
sprungen seien 1.

Schon seit 1523 bzw. 1525 war Limperger von der Ausiibung der
weihbischéflichen Aufgaben, vor allem der Weihen, entbunden. In den
entscheidenden Tagen der Fastenzeit 1529, in der sich die Reformation
im o6ffentlichen und kirchlichen Leben durchsetzte 2, war Limperger
an Invocavit (14. Februar) der erste, der in der Kathedrale eine refor-
matorische Predigt hielt, «und wart das erstmol dutsch psalmen dorin
gesungen» 3.

Fir die Jahre 1530 bis 1533 ist «her Thelamon» (Limperger) als
«alter wichbischoff» und «predicant im Miinster» belegt * im Unter-
schied zu Oekolampad, der als erster Pfarrer am Miinster gefiihrt
wurde. Eine andere Bezeichnung seiner Stellung war «Archidiakon»
bzw. «Obersthelfer» 3. Zeigen diese Benennungen schon den konserva-
tiven Charakter der frithen Reformationszeit, so erst recht Limpergers
Anzeige von 1531, die den Tod des «hochwirdig bischoff» Oekolampad
bekanntgab . Vier Jahre spater ist ihm der 80jihrige Limperger in den
Tod gefolgt 7. Sein Leben war symptomatisch fiir einen Teil der deutschen
Humanisten, die konsequent den Weg der Spaltung von der alten
Kirche mit Hutten, Oekolampad und Zwingli zu Ende gingen, wihrend
der andere Teil um Erasmus, Zasius, Amerbach, Pirckhaimer u. a. vor
den letzten Konsequenzen zuriickscheute und bei der katholischen Kirche
verblieb.

IT

Als Nachfolger Limpergers zunichst auf der Domkanzel wurde Ende
1525 der Weihbischof von Freising, Augustinus Marius (Augustin Mayr)

dien und Texte 54, 1930, S. 45/46). Nur mit Ricksicht auf Bischof Christoph
durfte Limperger seinen Namen nicht genannt haben (J. BIRKNER 46).

1 J. BIRKNER 46.

2 Vgl. die Darstellung bei: R. WACKERNAGEL, Geschichte der Stadt Basel (Basel
1924) 111, 488 {.

3 So der Basler Chronist Peter Ryff in: Basler Chroniken I, 89. Von ihrem Stand-

punkt aus qualifizierte die Karthduser-Chronik Limperger als «Lutherana fece

pollutus» (Basler Chroniken I, 402/03).

Aktensammlung V, 49 u. VI, 270,

K. Gauss, Basilea reformata (Basel 1930) 9.

Aktensammlung V, 591.

AaEB Porrentruy A 102/1.

[T ST TN

73



berufen . Marius hatte in Wien studiert, den Dr. theol. im Schnell-
verfahren in Padua erworben (1520) und war iiber das Dekanat der
Artistenfakultat in Wien (1521) und die Dompredigerstelle in Regensburg
(1521-23) Weihbischof von Freising und Titularbischof von Salona/
Griechenland geworden. Bei der Zahlung der Taxgebiihren fiir die
pédpstlichen Ernennungsbullen hatte auch er iber die «geldhungrige
romische Kurie» geseufzt, die ca. 215 Dukaten (= ca. 365 fl.) von ihm
verlangt hatte 2.

Wahrscheinlich ist es Johann Fabri gewesen, der Marius nach dem
Abfall Limpergers nach Basel holte (Dez. 1525); doch erst am 3. April
1526 wurde er zum Domprediger fiir 10 Jahre mit 250 fl. jdhrlich beru-
fen 3. Das Amt eines Weihbischofs nahm er erst unter Bischof Philipp
von Gundelsheim (seit Februar 1527) ein *.

In Basel versuchte ihn zundchst Oekolampad auf die Seite der «Neu-
glaubigen» hiniiberzuziehen, indem er ihn in einem freundlich gehaltenen
Brief begriiBte und auf eine gute Zusammenarbeit im Zeichen des
Evangeliums hoffte. Doch Marius wies diesen Anndherungsversuch
— ohne direkt zu antworten — von der Kanzel herab schroff zuriick und
machte durch seine leidenschaftlichen Angriffe auf die «neue Lehre»
seinen Standpunkt klar, der keine Zusammenarbeit mit Oekolampad
zulieB. Uberhaupt hat Marius’ sanguinisches Temperament ihn nicht
nur in Basel, sondern auch bei katholisch Gesinnten miBliebig gemacht;
das wollte bei der zeitiiblichen Grobheit schon etwas besagen. In einer
spateren Schrift (Dezember-Predigten v. 1529) nannte er z. B. seinen
Widersacher Oekolampad «Naso» (wegen dessen langer Nase) bzw.
«Althonifuga», d. h. den aus dem Kloster Altomiinster Entflohenen 3.

Trotz oder wegen seiner heftigen Angriffe war Marius anfinglich
«sua praedicatione populo multum acceptus et clero concionnator...
institutus» ®. Umgekehrt aber beschwerte sich Bischof Christoph der
protestantischen Schmihreden wegen bei der Stadt Basel: Er klagte
iiber das «vil freventlich schwitzens, Verachtung und verkleinerung, die

1 Zu Marius’ Biographie vgl. die sorgfiltige und kritisch urteilende Arbeit von
J. BIRKNER, Augustinus Marius, RST 54, 1930. Sie wird im Folgenden der Dar-
stellung in den meisten Punkten zu Grunde gelegt.

2 J. BIRKNER 28.

3 J. BIRKNER 38.

*+ J. BIRKNER 47.

5 J. BIRKNER 81.

6 Basler Chroniken I, 403. — Dagegen bezeichnete ihn Oekolampad 1525 als «ni
fallor, 1¥kon» (= Wolf) (Zwinglii Opera, edd. Schuler-Schulthess, VII, 445).

74



von etzlichen Ewern Predicanten onverdient uns zu Verhassung reichend
uff der Cantzel Wider alle uBgangne Mandaten, allein das Evangelium
zu predigen,... fiir und fir gestattet wiirty» 1.

Hohepunkt der Auseinandersetzung zwischen altem und «neuem»
Glauben war der MeBopferstreit zwischen Oekolampad und Marius.
Der Basler Kleine Rat wollte 1527 wegen der 6ffentlichen Unruhe iiber die
Glaubensfrage zu Rate dariiber sitzen, welche Lehren «dem gotlichen
wort am nechsten und gemessisten sind» 2. Dabei sollte nur die HI.
Schrift als Offenbarungsquelle gelten, womit den Reformatoren schon
ein eindeutiger Vorteil eingerdumt war. So forderte der Rat von den
Hauptvertretern beider Religionsparteien eine schriftliche Darlegung
iber einen der Hauptstreitpunkte, die Messe. Es war die Form eines
Religions-«Gespriches», mit dem Unterschied, daB die personliche
Konfrontation vermieden wurde, um unliebsame Polemik und 6ffent-
liche Unruhe von vornherein auszuschalten.

Dal} der Rat sich dadurch zum Richter iiber Glaubensfragen aufwarf,
konnten Bischof und Domkapitel nicht billigen. Immerhin wies der
Rat damit die Richtung, in der die weltlichen Obrigkeiten in protestan-
tischen Stddten spiterhin in der Tat agieren soliten. Es war deshalb
nicht verwunderlich, daB Bischof und Domkapitel Marius die schriftliche
Erérterung der MeBopferfrage verboten. Dennoch legte Marius einen
Traktat iiber diese Frage vor, freilich nur als Privatmann.

Hier seien nur die wichtigsten Argumente der beiden Kontrahenten
skizziert. Oekolampad zeigte in seiner Schrift an Hand des Neuen
Testaments, daB a) die Messe der Einsetzung Christi nicht gemd83 und
b) kein Opfer sei. Die Zeremonien der Messe seien erst viel spiter ge-
schaffen worden. Zudem habe sich Christus einmal durch das voll-
kommene Opfer am Kreuz als Erloser erwiesen: Demzufolge sei es
frevelhaft, ihn in der Messe jedesmal aufs neue opfern zu wollen. Der
Gottesdienst sei eine Gedichtnisfeier, kein Opfer Christi.

Marius erkldrte dagegen: Angesichts der Schwachheit, die den Men-
schen immer wieder in Siinden fallen laBe, solle die tdgliche Erneuerung
des Leibes und Blutes Christi dem Menschen zu Hilfe kommen: Deshalb
sei die Messe die Gegenwirtigsetzung des Leibes und Blutes Christi,
jedoch keine neue Kreuzigung Christi. Zwar habe er am Kreuz das

! StA Basel-Stadt, Bistum Basel A 1 (1505-1640): Brief Bischof Christophs v. 1527,
Aug. 4.
Z2 Aktensammlung I, 223; J. BIRKNER 49.

75



wahre Opfer vollbracht, doch miisse dies Opfer von seinen Priestern
immer wiederholt werden 1.

Mit diesen gegensitzlichen Auffassungen - das erkannte der auf
Vermittlung bedachte Rat sogleich — war keine Ubereinkunft méglich.
So griff der noch mehrheitlich katholische Rat zunédchst zum Toleranz-
mandat vom 23. Sept. 1527, das den Auseinandersetzungen ein Ende
setzen sollte: Danach durfte jeder den Gottesdienst wihlen, der ihm
zusagte. Nur solle der Priester, der der Messe absage, auch die Pfriinde
aufgeben 2.

Keine Seite war mit der Religionsfreiheit zufrieden, doch war diese
Entscheidung fiir die Stadt Basel — vom historischen Standpunkt
betrachtet — die einzig angemessene Losung fiir beide Parteien. Noch
einmal tauschten die Hauptwidersacher Streitschriften zur MeBopfer-
frage aus; da sie inhaltlich nichts Neues bringen, iibergehen wir sie hier.

Die Zustinde in Basel wurden fiir Marius umso unhaltbarer, als das
Volk einerseits zu Gewalttdtigkeiten (Bilderstiirme Ostern 1528) griff,
andererseits Marius aufreizende Predigten hielt, in denen er nach eige-
nem Bekunden «weidlich hinein gehawen; habe das mit vlels und
darumb gethan», daB der Rat auch der Gegenpartei die Schméahpredigten
verbiete 3. Zugleich entfremdete er sich das Domkapitel, indem er
— die Notlage seiner Kirche nutzend — eine Erhéhung seiner Einkiinfte
verlangte; andernfalls wolle er sein Amt zur Verfiigung stellen *.

Zu einem KompromiB in dieser Frage kam es unter dem Druck der
Ereignisse nicht mehr. Als in der Fastenzeit 1529 die Bilder zerstort,
die Messe abgeschafft und die katholischen Ratsmitglieder gezwungen
wurden, ihre Amter niederzulegen, mufte auch Marius aus der Stadt
weichen. Er ging fiir kurze Zeit nach Freiburg i. Br. 3, von dort als
Domprediger nach Wiirzburg (Juli 1529) ¢, Erst 1536 ernannte ihn der

1 J. BIRKNER 53 f. bzw. 57 {.

2 WACKERNAGEL I1II, 488; J. BIRKNER 03.

3 Aktensammlung III, 153.

4+ J. BIRKNER 79 f.

5 Im Mirz 1529 bat Marius den Freiburger Magistrat um Beistand bei der Er-
langung der viterlichen Erbschaft (Aktensammlung III, 345). — Im gleichen
Monat 1529 suchte Marius Bonifaz Amerbach als Nachfolger des Zasius nach
Freiburg zu holen: Zasius sei «confectus senio et quotidianis morbis gravatus et
aliis pluribus laboribus implicitus» (A. HARTMANN, Amerbachkorrespondenz I1I,
409).

6 Marius erbat sich von dem ihm freundschaftlich verbundenen Erasmus ein Emp-
fehlungsschreiben an den Wiirzburger Bischof Konrad v. Thiingen (P. S. und
H. M. ArLLEN VIII, 174).

76



Wiirzburger Bischof Konrad v. Thiingen (nach dem Tode des bisherigen
Suffragan Joh. Reutter) zum Weihbischof, nicht zuletzt deswegen,
«domit er vom Predigtamt kome» . Augenscheinlich war man auch
im tiberwiegend katholischen Wiirzburg mit seinen ausfilligen Predigten
nicht zufrieden.

Dafiir bemiihte sich ein anderer Bischof um Marius: Der Stralburger
Bischot Wilhelm von Hohenstein (1506-1541) bendtigte nach dem Tode
seines Suffragans Conrad Wickram 2 einen Nachfolger und richtete zu
diesem Zweck 1535 einen Brief an Bischof Philipp von Gundelsheim:
Er habe bislang keinen passenden Nachfolger fiir Wickram finden
kénnen; doch habe er erfahren, daBB «E. L. Suffraganeus, so Sy gehapt
und allein der Lutherey halb von deren (in Basel) gen Wiirtzburg an
ein predicatur khomen, noch daselbst sein soll, und wo wir denselben
vermochten, solch Suffraganeat anzunehmen, das vil Costen erspart
wurde, dweil er vormals sein Conservation und provision zu Rome
erlangt haben soll. Ehr méchte auch E. L. und uns In beden Bistumben
dester baBer dienstlich sein, zu dem wir gehoért, das er gelert, guts
exempels und wesens sey». Er schloB mit dem Bemerken, dall es «an
der Zytt ist, das wir bedersytten einen (Suffragan) haben miiten» 3.

Dal Bischof Wilhelm das Hauptgewicht auf die Ersparung von
Unkosten legte, war charakteristisch. Zwar waren die bedringten
Bistiimer Basel und StraBburg in der Tat durch den Verlust vieler
Einkiinfte in finanzielle Note geraten, doch wurden diese oft stark
iibertrieben; jedenfalls sieht man den glinzenden und aufwendigen
Hofhalt der Bischofe keineswegs eingeschrinkt. Zum andern aber
zeigt die Hervorhebung des finanziellen Gesichtspunktes, daB zumindest
der Basler Bischof noch immer nicht begriffen hatte, daB nicht Gelder-
sparnis, sondern tiichtige Seelsorge und die Abstellung der herrschenden
MiBbrduche dringend vonnoten waren, um der Reformation den weiteren
Vormarsch zu verwehren. Zugleich enthiillt die Bemerkung, daB man

1 J. BIRkKNER 93.

2 Conrad Wickram war 1512-1535 StraBburger Weihbischof (GurLik-Euser III,
124, 342). In den Jahren 1503-1522 war er zudem (meist nicht-residierender)
Pfarrer von Ensisheim. Nachfolger im Ensisheimer Pfarramt wurde 1522 sein
jiingerer Bruder Peter, iiber den die gleichen Klagen (der Nicht-Residenz) laut
wurden. — Uber diese beiden Geistlichen vgl. den Aufsatz des Verf. in: Archives
de 'Eglise d’Alsace NS 17, 1969.

3 AaEB Porrentruy A 102/1: Brief Bischof Wilhelms v. 1535, Dez. 7. — Wir geben
die wichtigsten Teile des Briefes deshalb ausfithrlich wieder, weil der Marius-
Biograph Birkner diesen wichtigen Brief nicht kannte.

77



schon lange vergeblich nach einem Suffragan Ausschau halte, den
Mangel an geistiger Substanz und qualifizierter Seelsorge in der dama-
ligen alten Kirche.

Am 23. Nov. 1543 ist Marius in Wiirzburg gestorben. Er war ein
schwieriger Charakter, mit dem es selbst die Bischéfe nicht lange aus-
hielten. In der Seelsorge erwies er sich als tiichtig und engagiert, als
theologischer Autor blieb er im Mittelmal stecken.

111

Es dauerte rund 15 Jahre, bis die bischéflich-baslerische Kurie — nun
in Pruntrut residierend — wieder daran dachte, einen Suffragan zur
Erftillung der Pontificalia zu ernennen. Die diirftige Aktenlage erlaubt
es nicht, iiber die geistliche Versorgung des Bistums in der Zwischenzeit
irgendwelche Angaben zu machen. Ein Brand im Jahre 1558 vernichtete
einen grofBen Teil des Archivs im bischéflichen SchloB zu Pruntrut !,
wo Bischof Philipp zwar weltlicher Herr, aber nicht geistlicher Ordi-
narius war 2. Die bischoflichen Behorden und Institutionen waren in
alle Winde zerstreut: Das Offizialat im elsdBischen Altkirch, das Dom-
kapitel in Freiburg i. Br., also in einer fremden Didzese (Konstanz).

Im Jahre 1546 wurde der Prior des Zisterzienser-Klosters Liitzel,
Thomas Friedolin (Friederlin), zum Basler Suffragan ernannt 3. Er war
um 1500 in Ensisheim geboren * und hatte 1536 den Baccalaureat,
wahrscheinlich 2 Jahre spdter das Magisterium in Freiburg erworben 3.
Schon vor dem Besuch der Artistenfakultit in Freiburg (1534) war er
Ménch in Litzel, sodaB er in jungen Jahren in den Zisterzienser-Orden
eingetreten zu sein scheint . Am 10. Okt. 1547 wurde er zum Titular-
bischof von Tripolis ernannt 7. Sehr wahrscheinlich wurde er bald darauf
auch Weihbischof von StraBburg 8; so fand der Plan Bischof Wilhelms,

L. VauTtrey II, 111,

Im Firstentum Porrentruy war der Erzbischof von Besangon Ordinarius.

M. Tscaamser OP, Annales oder Jahrs-Geschichten der Barfuler ... zu Thann
(1724), 1T, 117 (2 Bde, Colmar 1864). Ferner: GurLik-EUBEL, Hierarchia catholica
111, 319, 344. -

4 E. SrtzMaNN, Dictionnaire de Biographie des Hommes célébres de 1’Alsace (Rix-
heim 1909/10, 2 Bde) II, 870.

Matrikel d. Univ. Freiburg, ed. H. MaYeRr (2 Bde, Freiburg 1907/10), I, 290.
Matrikel Freiburg I, 290; Jahrbuch des Sundgauvereins XI-XVI, 194348, 169.
GuLik-EuBeL 111, 319, 344.

AaEB Porrentruy A 70/7, 74; M. Tscaamser OP, II, 117.

78

w By

o ~N S W



Weihbischof Marius zur Kostenersparnis auch fiir StraBburg zu ver-
wenden, doch noch seine spite Verwirklichung bei dessen Nachfolger
Friedolin. Bischof Philipp von Basel wird die Teilung der Unterhalts-
kosten fiir den Suffragan willkommen gewesen sein, denn keine Klage
kehrt in den Akten seiner Zeit 6fter wieder als die iiber die Geldnot
des Bistums 1.

Von Friedolins Pontifikalhandlungen ist nur die Weihe des Friedhofs
von Rappoltsweiler (vor dem Niederthor) am 12. April 1551 iber-
liefert 2.

Uber sein Wesen und seine Bildung vermégen wir nichts Sicheres
zu sagen. Wir wissen nur, dal er am 16.4.1553 in Liitzel gestorben ist
und vor dem Altar SS. Nicolai et Morandi begraben wurde. Kurz vor
seinem Tode war er noch in einige Streitfille verwickelt, die freilich
nicht mit seinem Suffraganeat zusammenhingen 3.

v

Auch Friedolins Nachfolger dienten dem Bistum nur wenige Jahre.
Uber seinen direkten Nachfolger, Johann Leonhard (Lienhart) von
Gundelsheim, wissen wir noch weniger als iiber Friedolin. Er war der
Neffe des 1553 verstorbenen Bischofs Philipp von Gundelsheim aus
Franken und verdankte jenem seinen Aufstieg in der geistlichen Hierar-
chie. Johann Leonhard war zugleich Domherr in Freiburg, seit 1532
Kantor des Kapitels * und nach 1540 auch Propst des Kollegiatstifts
S. Ursanne °.

Vier Jahre nach Friedolins Tod (1557) faBte Bischof Melchior — an
der kirchlichen Reform nur miBig interessiert — den Plan, wiederum
einen Suffragan zu benennen. Das kam einem «welschen prior» zu Ohren,
der den Pfarrer von Pruntrut im November 1557 als Vermittler ein-
schaltete und durch diesen dem Hofrat mitteilen lieB: Er sei «gelehrt
und fiir sich selbst reych, umb meerung seiner eeren willen (habe er)
sich anpotten, unnsers f(iirstlichen) h(errn) suffraganeus zu werden».
Bezeichnenderweise winkte man dem franzoésischen Prilaten nicht etwa

1 L. VauTrey II, 94 {.

2 F. CuikvrE, Revue d’Alsace 55, 1904, 567.

3 Jahrbuch d. Sundgau-Vereins 11-16, 1943-48, 169; Sitzmann 11, 870.

*+ F. J. GEMMERT, Das Basler Domkapitel in Freiburg, in: Schauinsland 84/85,
1966/67, 153.

3 F. CHEVRE 598,

19



wegen seines fragwiirdigen Motivs ab, sondern weil seine Unkenntnis
der deutschen Sprache fiir dieses Amt «undienstlich» sei *.

Als sich der Domherr Johann Leonhard v. Gundelsheim fiir dieses
Amt anbot, fand das Domkapitel einen neuen Grund fiir eine Absage:
Es sei kein Geld da, um einen Suffragan anzunehmen 2. Diese im Grunde
unverschimte Antwort dekuvrierte mit einem Schlage die ungeistliche
Mentalitit des geistlichen Pfriindadels, der sich der hohen Kapitel-
Einkiinfte fiir wert erachtete, aber die Ausgabe von 200 fl. jahrlich fiir
den wichtigsten Geistlichen im Bistum fiir iiberfliissig hielt.

Doch hatte auch Gundelsheim gar nicht im Sinne, das geistliche
Vakuum in der Didzese zu fiillen und die ausstindigen bischoflichen
Aufgaben vorzunehmen, sondern sah — gleich dem abgewiesenen fran-
zosischen Prilaten — das Amt als Ehrenstellung, d. h. als Erhohung
seiner Reputation, an. Zudem fehlte ihm auch jede geistig-theologische
Vorbildung zur Erfiillung dieses Amtes. Dennoch akzeptierte Bischof
Melchior — dessen Bildungsstand &dhnlich diirftig war — aus adliger
Solidaritdt das Angebot Gundelsheims und lieB ihn 155 von seiten der
Kurie zum Bischof von Lydda ernennen 3; wann er konsekriert wurde,
entzieht sich unserer Kenntnis.

Die Enttduschung lieB nicht lange auf sich warten. Der neue adlige
Suffragan kiimmerte sich nicht viel um seine bischoflichen Aufgaben
(Weihen, Firmungen, Investituren u.a.) und zog sich dadurch den
Arger des Bischofs und seiner maBgeblichen Berater zu. Bischof Melchior
lieB sich im August 1561 von seinen Réten dahin iiberreden, den un-
tdtigen Suffragen zur Resignation zu noétigen und das Domkapitel auf-
zufordern, daB der Mitdomherr und Standesgenosse «abgeschafft mag
werden». Gundelsheim erkldrte sich dazu unter der Bedingung bereit,
«das die herren vom Capitel Ime das Inkhommen der predicatur lieBen
verfolgen». Mit dieser finanziellen Sicherung endete diese fiir beide
Seiten unrithmliche Affire

Mittlerweile dartiber belehrt, daB nur ein ausgebildeter Theologe dieses
Amt rechtens wahrnehmen konne, lieB Bischof Melchior durch das
Domkapitel in Freiburg nach einem gebildeten Theologen forschen. In

1 AaEB Porrentruy, Hofratsprot. lib. 207, fol. 203.

Diese Notiz verdanke ich frdl. gewdhrter Einsichtnahme in das Manuskript der
entstehenden «Helvetia sacra» seitens Prof. Dr. A. Bruckner, Basel. — Der Brief
des DK ist von 1557, April 6 datiert.

GuLik-EuBeL 111, 344.

AaEB Porrentruy, Hofratsprot. lib. 207, fol. 403.

N

W

80



dem noch in der theologischen Fakultidt studierenden M. Georg Hohen-
wart(er) glaubten Dekan und Domkapitel den geeigneten Bewerber
gefunden zu haben. Auf das Angebot des Kapitels antwortete Hohen-
wart «nach gehabtem bedanck»: «Wiewol er sich zu sollichem hohen
ambt und standt nit geschickt noch tauglich befinde, so seie er doch
Im f.g... nach seinem besten verstandt und vermdégen zuodienen under-
theniglich geneigt». Doch begehre er, «dieweyl sollicher dienst ewig,
das man Inen mit der besoldung le(i)dlich halten welle». Er wolle in
Freiburg noch die Theologie zu Ende studieren, «dann ein Theologus
und Suffraganeus standen wol beyeinander zu disen gevorlichen zeiten»;
ferner bat er um die Zahlung der Taxen fiir die Ernennungsbullen von
seiten der bischoflichen Mensa (was demnach keine Selbstverstind-
lichkeit gewesen zu sein scheint) !. Von Hohenwart(er)s finanziellen
Forderungen konnte der Hofrat etwa ein Drittel herunterhandeln: Am
Ende der Verhandlungen erhielt er 200 fl., 40 Mut Korn halb Korn,
halb Hafer, 2 Fuder Wein, Zahlung der Konsekrationstaxen durch die
bischofliche Mensa und die bischéfliche Bewilligung, noch 3 Jahre in
Freiburg studieren zu kénnen. Zudem erhielt er die Exspectanz auf die
Pfarre Terweiler zugesprochen und verpflichtete sich, nach den 3 Jahren
seinen Wohnsitz in S. Ursanne, Delsberg oder Colmar aufzuschlagen 2.

A%

Der im Mai 1562 ernannte neue Weihbischof Georg Hohenwart(er)
stammte aus Bregenz, hatte seit 1553 in Freiburg studiert und 1554/55
Baccalaureat und Magisterium erworben 3. Danach war Hohenwart (er)
in die theologische Fakultit iibergegangen, lehrte aber — den Statuten
gemalB — an der Artistenfakultét die «artes liberales». Im Juli 1558 wurde
ihm die Professur fiir Dialektik innerhalb dieser Fakultiat abgeschlagen.
Darauf lie er sich die Weihen erteilen, blieb aber noch an der Philo-
sophischen Fakultdt, wo er fiir 1560 als «examinator» belegt ist . Im
folgenden Jahr (1561) ist er als «Vierherr» («quaternarius»), d. h. als
einer der 4 Helfer (Vikare) des Freiburger Stadtpfarrers im Miinster,
nachweisbar und stellte dem Stadtrat einen Revers iiber die Peter-

1 ebda. lib. 207, fol. 454, 459.

2 Hofratsprot. lib. 207, fol. 459.

3 Matrikel Freiburg I, 394; Univ.-Archiv Freiburg, Matr. Phil. Fac. I, unpag.
(ad annum 1554/55).

4 Univ.-Archiv Freiburg, Sen.-Prot. VIII, fol. 627; Matr. Phil. Fac. II, fol. 240/42.

6 81



Sprung-Pfriinde aus. Diese Pfriinde samt zwei weiteren kleineren
Benefizien im Miinster resignierte er dem Rat am 25. Februar 1564 1.

Bevor noch Hohenwart(er) von Bischof Melchior fiir das Suffraganeat
fest verspflichtet war, hatte das Domkapitel, ohne den Namen des
Bewerbers zu nennen, iiber den romischen Procurator der Kardinile
Borromeo und TruchseB v. Waldburg die Ernennung, d. h. die Zuteilung
eines Titularbistums, beantragt, war aber verstindlicherweise zuriick-
gewlesen worden 2. Daraufhin riet das Kapitel dem leicht lenkbaren
Bischof an, mit der Entsendung Hohenwart(er)s nach Trient drei Auf-
gaben zugleich «commode et absque ullo maiore sumptu» zu erfiillen:
Vertretung Melchiors auf dem Konzil, da die Untertanen im Falle der
bischéflichen Abwesenheit von der ‘orthodoxa religione’ abfallen kénnten
(derweil kurte Melchior in Como!) 3; die Ernennung und Konsekration
zum Weihbischof abzuwarten und den theologischen Doktorat im Vor-
iibergehen in Padua zu erwerben *,

Da Bischof Melchior sich von seiten des Luzerner Nuntius Volpe und
Kaiser Ferdinands I. unter stindigen Druck gesetzt sah, das Konzil zu
besuchen oder doch wenigstens zu beschicken, griff er diesen Vorschlag
des Kapitels gern auf und entsandte Hohenwart(er) im August 1562
nach Trient. Seine eigene Abwesenheit entschuldigte er mit den iiblichen
Ausreden der deutschen Bischéfe: Er befiirchte religiosen Umsturz und
politische Unruhe im Falle seiner Abwesenheit; zudem bringe er die
notigen Kosten angesichts der Armut seines Bistums nicht auf 3. Den
eigentlichen Grund verschwieg er: Er besall noch nicht die Bischofs-
weihen und wollte sie soweit wie moglich hinausschieben. Erst als ihm
Papst Pius V. mit Entsetzung drohte, lieB er sich am 2. Oktober 1569
in Delsberg konsekrieren ©.

Hohenwart(er) war ein krdnklicher und dngstlicher Mann, dem jede
Selbststandigkeit im Denken und Handeln mangelte. Fortwahrend bat
er aus Trient Bischof Melchior um Instruktionen auch in den selbst-

Stadtarchiv Freiburg, Kirchensachen XV Af, Miinster (1551-1880).

AaEB Porrentruy, Hofratsprot. lib. 207, fol. 466.

Ebda. lib. 207, fol. 474.

Ebda. lib. 207, fol. 466.

AaEB Porrentruy A 102/1: Bf. Melchior an Volpe v. 1562, Mai 20; Hofratsprot.
lib. 207, fol. 474. Vgl. ferner: H. FoERSTER, Die Vertretung des Bischofs von
Basel auf dem Konzil von Trient, ¢ Basler Z’schr. fiir Gesch. und Altertumskunde
41, 1942, 34. Die folgende Darstellung stiitzt sich auf weite Strecken hinsichtlich
Hohenwart(er)s auf diese detaillierte und wohltuend kritische Arbeit.

¢ AeEB Porrentruy, Hofratsprot. lib. 209, fol. 18; GuLik-EuBEL I11I, 344 (fdlschlich
auf Tettinger bezogen).

e W N =

82



verstidndlichsten Dingen. Er gab selbst zu, von theologischen Fragen
nichts zu verstehen und nichts zu ihrer Lésung beitragen zu koénnen:
«Etsi enim praesentia mea parum vel nihil prosit, cogor tamen hic
(sc. in Trient) permanere» 1.

Vom 1. August 1562 an weilte Hohenwarter im stickigheiBen Trient.
Es war sein erkldrtes Ziel, nach dem Erhalt der Bullen und dem Vollzug
der Konsekration der Konzilsstadt so schnell als moglich wieder den
Riicken zu kehren: Er «will luogen (= sehen), das ich mich auffs beldigst
ledig mach. Doch fiircht ich, es werde schwirlich zuo gon, die weil die
Patres Concilij zimlich unwillig sindt von wegen der teutschen Bischoven
und fiirsten, welche so langsam zuo der sach thuondt» 2 Spiter, im
November 1562, sprach er unverbliimt davon, «auffs beldigst, doch mit
glimpff, auBreiBen zu wollen» 3.

Hohenwarter bot in Trient — man kann es nicht anders sagen — ein
klagliches Bild. Wider Willen festgehalten, um Bullen und Konsekration
zu erwarten, stdndig in Geldnéten und ohne Instruktion, an theolo-
gischen und Reformfragen nicht interessiert, war die Heimreise durch
114 Jahre hindurch sein fast einziger Gedanke. Fragmentarisch und
ganz summarisch erfuhr Bischof Melchior, der an dieser Situation
mitschuldig war, welches Thema gerade in denKongregationen verhandelt
wurde. Zusammen mit dem zeitweise anwesenden Kardinal Marx
Sittich von Hohenems, der durch seine theologische Ahnungslosigkeit
den Konzilsvitern zum &ffentlichen Spott oder Argernis gereichte, und
zwel weiteren Procuratoren aus Eichstdtt und Salzburg bot Hohen-
warter ein jammervolles Bild des hohen deutschen Klerus. Vom Reform-
willen des deutschen Episkopats war in diesem Stadium noch blutwenig
zu spiiren. Vor allem wollte man das ldstige Konzil endlich zu Ende
bringen und mit leidlichem Anstand iiberstehen.

Sténdig wurde Hohenwarter zudem von den hochmiitigen ausldndischen
Prdlaten wegen seines geringen Bildungsgrades verspottet: «Magister
artium in Germania vix coquus esset in Romana curia» *

! H. FOERSTER 77.

2 H. FoERSTER 76. — Noch deutlicher sprach sich Hohenwarter in einem Brief
v. 1562, Aug. 6 an Kanzler Rebstock aus: «Episcopi Germanorum, imo tota
Germania pessima a Patribus audit. Dicunt, Ecce ab extremis orbis finibus tanta
valetudinis et opum iactura huc Germanorum gratia (non enim nos Concilio ege-
bamus) convenimus, et Germani, qui in bello Smalcaldico suplices a Summo
Pontifice Concilium petiverunt, nunc non comparent» (H. FOERSTER 78).

3 H. FOERSTER 85.

+ H. FOoERSTER 81.

83



Wenigstens den Titel eines Doktors der Theologie brachte Hohen-
warter von einem Abstecher nach Padua mit; augenscheinlich war diese
Universitdt dafiir bekannt, daBl man an ihr die Doktorpromotion schnell
(und billig) erlangen konnte. Freilich betonte Hohenwarter, nicht die
Titelsucht habe ihn zur Promotion bewogen, sondern die Riicksicht
auf seinen Bischof und der Spott der ausldndischen Prélaten: « Tantum
in me valet innata haec mea rusticitas» !. Er verga8 nicht hinzuzufiigen,
daB ihn der Abstecher 110 fl. gekostet habe 2.

Ein Versuch Hohenwarters und der beiden anderen deutschen Procu-
ratoren, von den Legaten die Erlaubnis zur Abreise zu erlangen, schlug
fehl: Die Konzilsviter beriefen sich auf den Befehl Pius’ I1V., dal
abwesende Bischofe durch Procuratoren vertreten sein sollten 2.

Voller MiBmut und Ingrimm auf Bischof und Kanzler, die ihn ohne
Geld und Instruktion lieBen, verbrachte Hohenwarter fast das ganze
Jahr 1563 am verhaBten Konzilsort. Vor allem richtete sich sein Zorn
auf die siumige Kurie, die die Ernennungsbullen nicht eher expedieren
wollte, als bis ca. 300 Dukaten (ohne Konsekrationskosten) entrichtet
wiren *: «die schreiber zuo Rom thuondt nichts, sey sechen dan vorher
gelt» 5. Immerhin erreichte Hohenwarter durch die Hilfe Kardinal
Ottos von Augsburg die Verleihung des Titularbistums Tripolis ®.

Als er am 16. Dezember 1563 Trient aufatmend verlieB, hatte er
insgesamt 3408 fl. ausgegeben und doch nichts erreicht: Ohne Bullen
und Konsekration muBte er die Heimreise antreten. Im Januar 1564
erhielt er zunidchst auf Fiirsprache Kardinal Marx Sittichs von Hohenems
die Taxbefreiung zugesprochen, doch widerrief Papst Pius IV. dies
Versprechen, um kein Prijudiz fiir Zhnlich gelagerte Fille zu schaffen 7.

Ohne die ersehnte Konsekration ist Hohenwarter am 17. Februar 1565
in Arlesheim pl6tzlich gestorben.

. FOERSTER 81.

. FoERSTER 81.

. FOERSTER 84.

. FOERSTER 83.

. FOERSTER 85.

AaEB Porrentruy A 102/1: Brief Hohenwarters v, 1562, Okt. 18.

AaEB Porrentruy A 102(1: Briefe Marx Sittichs v. 1564, Jan. 28 u. 1564, Febr. 20.

asfarieriariyer

84



VI

Werfen wir noch einen kurzen, abschlieBenden Blick auf die bereits
besprochenen ! Weihbischofe Marcus Tettinger (Tegginger), der 1567-
1599 amtierte, und Franz Beer d. J., den Nachfolger Tettingers von
1599 bis 1611. Uber deren Verhiltnis zueinander kénnen wir uns neuer-
dings aufgrund bisher iibersehener Akten ein genaueres Bild machen.

Schon zu Beginn der Anstellung Tettingers kam es zu einem Zusam-
menstol3 zwischen Bischof Melchior und dem in Freiburg residierenden
Domkapitel. Letzteres beschwerte sich, iiber die Anstellung des neuen
Suffragans nicht informiert worden zu sein, und lieB3 sich zu der Erkldrung
hinreilen, es erachte nicht, daB «ein Suffraganeus Jetzt bey disen Wider-
wertigen gevarlichen Zeiten und schwebenten schweren leuffen E. f. G.
und stifft so hoch notwendig oder nutzlich sein méchte»; zudem sei
Marx Tettinger anderen Sinnes geworden 2. Letztere Behauptung
verdrehte die Tatsachen: Tettinger hatte nur um Bedenkzeit gebeten.
Zudem bewies die Theorie des Domkapitels von der Uberfliissigkeit
des Weihbischofs, wie wenig man von den seelsorgerlichen Erfordernissen
und tridentinischen Auflagen begriffen hatte: Nichts war im Bistum
Basel wie in allen anderen deutschen Bistiimern nétiger als ein guter
Prediger und Seelsorger, der die vernachldssigten Aufgaben der Firmung,
Weihe, Visitation, Priesterexamination u. a. wahrnahm. Dagegen war
die Funktion des Domkapitels, dem Bischof bei der Regierung mit
Rat und Tat beizustehen und in der Sedisvakanz die Regierungsgeschifte
zu fiihren, lingst verblaBt und einem beschaulichen Pfriindnerdasein
gewichen; ja sogar bei der Erfiillung der gottesdienstlichen Pflichten
lieBen sich die meisten Domherren von gemieteten Kapldnen vertreten.
Hitte man aus der finanziellen Not der Zeit eine Konsequenz ziehen
wollen, so wire es die Verwendung der Domhern- Pfriinden fir das
Suffraganeat gewesen.

Tettinger und Beer d. J. hatten sich als Kanoniker an S. Theobald
in Thann im Jahre 1569 kennengelernt, als Tettinger dort Propst war
und Beer als ca. 29jahriger Protégé des Erzh. Ferdinand II. v. Tirol in
das Stift eintrat. Tettinger war es auch, der Beer 1573 in Thann zum
Priester weihte 3.

1 Vgl. den Aufsatz des Verf. «Die Weihbischofe von Basel Marcus Tettinger (1567-
1599) und Franz Beer d. J. (1599-1611)», ZSKG 62, 1968, 121 f.

2 AaEB Porrentruy A 102/1: Brief d. DK v. 1566, Dez.

3 AaEB Porrentruy A 102/1: Brief Beers an Blarer v. 1608, Mirz 2.

85



Als Tettinger 1597 so schwer erkrankte, dal er «an seiner gesundhait
zymblicher massen desperirt»!, gab er Bischof Blarer iiber den als
Nachfolger ins Auge gefaBten Franz Beer d. J. zu erwégen: Beer sei
«ein zimblichs blodts Gesicht», «im Predigen biBhir im wenigsten
exerciert», ohne hohere Universitdtsbildung und habe 1579-80 wegen
Unterschlagung und Konkubinats im Arrest in Isenheim gesessen: Dies
alles werde «bey vielen ein bedenkhen und E. F. G. verachtung» bringen.
Andererseits habe sich Beer danach «unklagbar gehalten» und sei
«in politicis und andern sachen expedivus und meins erachtens wol
zugebrauchen». Dennoch schlage er den Ireiburger Universitétslehrer
Johann Andreas Zimmermann als Nachfolger vor, der Professor der
Kontroverstheologie und ein guter Prediger sei 2.

Wir entnehmen dieser letztlich ablehnenden Stellungnahme Tettingers,
daB sein Verhiltnis zu Beer kiihl war. Das war angesichts der Charakter-
und Bildungsunterschiede nicht weiter verwunderlich. Tettinger galt
als hochgelehrter Theologe und tiichtiger Prediger, der sich aus eigener
Kraft eine geachtete Position erworben hatte. Beer dagegen war als
Sohn des einfluBreichen Schaffners und Einnehmers von Thann, Franz
Beer d. A., und als Schiitzling Erzh. Ferdinands mit Pfriinden reich
eingedeckt worden, hatte sein Studium ohne akademische Grade ab-
gebrochen und sich massiv gegen die kanonischen Gesetze vergangen.
Sinnigerweise wurde Beer ausgerechnet vom Statthalter der Vorlande,
Kardinal Andreas, wegen Konkubinats arrestiert, der bei Anwendung
gleicher Strafe ohne Ansehung der Person stdndig im Gefingnis gelegen
hitte.

Dennoch setzte sich Bischof Blarer iiber alle Bedenken hinweg und
hat sich mit Franz Beer nach «notwendiger erkhundigung seiner hirinnen
erforderten tauglichait... eingelassen» 3. Zuvor hatte Beer in einem
devoten Brief voller Selbsterniedrigung («infimae sortis homuncio»
nannte er sich ) alle Register antiker und biblischer Bildungsweisheit
gezogen und mit vielen gedrechselten Worten sich des angebotenen
Amtes fiir unwiirdig erklirt 5. In Wahrheit sollte dieser kunstvoll und

1 ebda., Brief Blarers an DK v. 1598, Mai 9.

2 ebda., Brief Tettingers an Blarer v. 1597, Aug.22. — Vgl. zu Zimmermann :
H. ScHREIBER, Gesch. d. Univ. Freiburg II, 317 {.: imm. 1579, bacc. 1581, mag.
1583, Prof. d. Physik 1590, Prof. d. Theologie 1595; gest. 1629.

3 ebda., Brief Blarers an DK v. 1598, Mai 9.

An anderer Stelle bezeichnete er sich sogar als Wurm: «Fateor me iam vermem,

non hominem esse» (Brief v. 1608, Mirz 2).

5> ebda., Brief Beers v. 1597, Juli 31. — Vergleicht man dieses Schreiben Beers mit

86



geschickt konzipierte Brief Eindruck auf den Bischof machen. Das
gelang Beer vollstindig, denn Blarer riigte ihn in seiner Antwort ?,
sein gottgegebenes Talent zu «vergraben», und bot ihm das Suffraganeat
nochmals, und diesmal mit Erfolg, an.

Zuvor machte er ihm zur Auflage, das theologische Doktorat zu
erwerben, «in welchem Er zur Zeit seiner studien obgelegen», und
verlieh ihm einstweilen, damit er «seinen stand besser ausspueren
moge», das Benefizium «S. Joanis post maius altare» im Freiburger
Miinster sowie 200 Goldgulden aus der bischéflichen Mensa 2. Nach
dem Doktorat wollte Bischof Blarer ihm das «Presbyterat Canonicat»
(Dompredigerstelle?) verleihen 3, doch kam es nicht dazu. Beer erwarb
das Doktorat aus unbekannten Griinden nicht und versah sein Amt
ohne die anscheinend tibliche Doktor-Dekoration, die dem Suffragan
wohl die Aura einer gediegenen theologischen Bildung sichern sollte.

Ende 1599 erhielt Beer in Rom die Bullen seiner Ernennung zum
Titularbischof von Chrysopolis. Pfingsten 1600 wurde er (in Delsberg?)
von den Abten von Liitzel und Bellelay konsekriert *.

Den spirlichen Quellen ist zu entnehmen, daB Beer sein Amt ohne
Tadel, doch ohne besondere Erfolge, ausgeiibt hat. Die von ihm begonnene
Generalvisitation des Bistums fiel 1603 dem Visitationsstreit zwischen
der Ensisheimer Regierung und Bischof Blarer zum Opfer °.

Verdienste um die Universitdt Freiburg erwarb sich Beer durch
eine Visitation, die er auf Befehl Kaiser Rudolfs II. 1602 zusammen
mit dem Ensisheimer Kanzler Dr. Andreas Harsch und dem altbe-
wahrten Rat Mathias Ulpian Moser von Weiler durchfiihrte 6. Die drei
Kommissare sollten die nach Prag durchgesickerten Méngel, vor allem
die Verschleuderung der Stipendien, untersuchen und sie (samt Abhilfe)
nach Prag melden.

Weil das Gutachten der drei Kommissare von 1602 (Mai 10) unbekannt
und von einiger Wichtigkeit ist, sei es hier kurz referiert und analysiert.

seinen iibrigen Briefen und Denkschriften, legt sich die Vermutung nahe, daB
Beer diesen Brief nicht allein entworfen, sondern die Hilfe eines literarisch be-
schlagenen Freundes in Anspruch genommen hat. Vielleicht ist an den im Beer-
Testament erwdhnten Frater Laurentius Coler zu denken.

ebda., Brief Blarers an Beer v. 1597, Aug. 22.

ebda., Brief Blarers an Beer v. 1597, Dez. 17.

ebda.

ebda., Urkunde v. 1599, Aug. 5 bzw. Brief Blarers v. 1600 (undat.).

Vgl. J. ScumipLIN, Der Visitationsstreit..., in: AeKG 3, 1928, 115 ff.; J. BUcCKING,
Die Visitationen im Bistum Basel..., in: ZSKG 62, 1968, 361 ff.

6 Briefwechsel und Gutachten in: GLA Karlsruhe 81 /Conv. 44, fasz. 12, Nr. 3.

L W N

87



Die 3 Professoren der Theologie seien «ziemlicher massen hierzu quali-
fiziert»; dennoch sollte man einen «uBbiindigen, beriimten Theologum»
verpflichten. — Von den 6 Professoren der Jurisprudenz sollten die
beiden letzten Stellen ebenfalls fiir einen berithmten «stattlichen ansehen-
lichen iurisconsultus» zusammengelegt werden, um dieser «Uralten
Academi (gegriindet 1457!) autoritet» (wie bei Ulrich Zasius und Jacob
Bilonius) wieder zur Bliite zu verhelfen. — Die drei Medizin-Professoren
(Physiologie, Pathologie, Therapie) hitten je nicht mehr als 5-6 Horer,
weil die an anderen Universititen iiblichen ‘disputationes menstruae’
bzw. ‘exercitia medicinae congruentia’ nicht oder nur selten statt-
fanden. Deshalb solle auch hier ein erfahrener und berithmter Anatom
mit «gebiirlicher besoldung» verpflichtet werden, zumal «dem aerario
Universitatis khein mangel, Auch sonsten zimblicher massen wol gehaust
wiirdet». — Die Verpflichtung guter Lehrer werde auch fiir die Artisten-
fakultdt angeraten, wo es «nit so gar iibel bestelt sein solle». Eines
Teils der 10 Professoren koénne man «entrathen», wenn man nach
jesuitischem Muster eine «fundamental Schuel... instituirte». Obwohl
jingst ein Piddagogium eingerichtet worden sei (1572), trage es doch
keinen Nutzen, weil die jlingeren Studenten nicht zum Besuch der
Lektionen gezwungen werden koénnten. Deshalb solle das Pddagogium,
«weyl es sich wvast einer Particular Schuel vergleicht», abgeschafit
werden; stattdessen solle zum Fundamentalunterricht der Jiingeren
eine neue «Schuel» mit Unterrichtszwang und guter Bezahlung des
Lehrers aus den eingesparten Prezeptoren- bzw. Professorengehiltern
eingerichtet werden.

Autf das Stipendienwesen eingehend stellten die Kommissare fest,
daB damit im ganzen «wol und fiirsichtiglich» verfahren werde; doch
sel festgestellt worden, daB3 bei der Vergabe «zu Zeiten eine Ungleichheit
mit lauffe» und durch Protektionswirtschaft nicht den Fundationen
gemdl gehandelt werde. Auch die Neuberufung eines Professors erfolge
nicht immer nach dem Gesichtspunkt der Eignung, sondern «ul3 gunst
und friindtschafft». Zur genaueren Durchleuchtung der Ubel miisse eine
¢rechte fundamentalische Visitation mit Credential-Patenten» vorgenom-
men werden.

Immerhin werde schon jetzt von «etlichen verstendigen personen»
angeraten, gemal den tridentinischen Bestimmungen ein Seminar neben
dem Jesuitenkolleg zu errichten, weil «leyder in dieser lande (?) schier
allenthalben an gelehrten frommen Exemplarischen priestern vyll
mangel erschienen» sei. Die Beispiele in Ingolstadt, K6ln, Mainz mit

88



ihrem «unsiglichen wolstandt» sollten zur Nachahmung befliigeln: Das
bringe dem Kaiser nicht nur «uffenlichen Ruem», sondern auch géttliche
Gnade.

AbschlieBend bat man um Ersetzung der Unkosten, da man viel
«Unkosten erlitten und uBgeseckhelt» habe.

Das Gutachten lief also darauf hinaus, Quantitit durch Qualitédt
zu ersetzen bzw. zu ergdnzen. Die vorhandenen Professoren wurden
in ihrer fachlichen Eignung und nach ihrem Eifer als durchschnittlich
charakterisiert: Wehmiitig erinnerte man sich der hervorragenden
Rechtslehrer Ulrich Zasius (gest. 1535) und Jacob Bilonius (gest. 1592).

Das Gutachten iibersah oder verschwieg freilich die Griinde fiir diesen
Niedergang. Diese lagen weniger darin begriindet, dal3 die Besoldungen
— gemessen an den lukrativen Stellen an Héfen und in groBen Stddten —
méilig waren als vielmehr in der Vergabe der freien Stellen an ungeeignete
Protégés; anderseits berief der Senat nur noch Ledige auf die freiwerden-
denStellen, so dal3 er der Universitit einen klerikalen Stempel aufdriickte
und damit den Kreis der potentiellen Anwirter stark einengte 1.

Auffallendster Punkt des Gutachtens war die vorgeschlagene Ein-
fiihrung des bewdédhrten jesuitischen Schulsystems mit angeschlossenem
Priesterseminar. Man war schon lange zu der Einsicht gelangt, dalB
den oft sehr jugendlichen Studenten — vor allem aus dem Adel — das
notige Riistzeug zur Aufnahme der ‘artes liberales’, geschweige denn
des juristischen, medizinischen und theologischen Wissens, fehlte. la
das 1572 eingerichtete, in den 1580er Jahren auf 4 Klassen erweiterte
Piddagogium keine Abhilfe schuf, lag der Gedanke, das jesuitische
Schulsystems zu iibernehmen und ein Seminar anzuschlieBen, sehr
nahe. Beer iibernahm denn auch diese Konzeption bei der Errichtung
des Pruntruter Seminars (1607), das auf dem 1591 gegriindeten SJ-
Kolleg aufbaute. In Freiburg dauerte es freilich bis 1620 (wegen der
Widerstinde des Senats), ehe die Jesuiten — freilich in anderer Form 2 —
am Unterrichtsbetrieb der Universitdt partizipierten 3.

! H. ScHREIBER, Gesch. d. Albert-Ludwigs-Universitidt Freiburg 11, 136 (1857/59).

2 Sie erhielten von Erzherzog Leopold einige Lehrstithle in der Artisten- und theo-
logischen Fakultidt zugewiesen (H. ScHREIBER [I, 400 1.).

3 1604 und 1609 hatte sich an der Universitdt noch nichts geindert. Laut Denk-
schriften des Senats an Erzh. Maximilian lasen von den drei durchschnittlichen
Theologie-Professoren immer noch zwei iiber die Scholastik (Thomas v. Aquin),
der dritte wechselweise iiber die HI. Schrift, Casus reservatae und Kontrovers-
theologie. Die sechs Juristen waren nach wie vor nachldssig und mit anderen
Dingen beschiftigt; da sie oft nur 1-3 Zuhorer hatten, wurde ihre Verminderung

89



Als Beer am 17. Sept. 1611 starb %, hinterlie(§ er laut seinem erhaltenen
Testament vom 2. Sept. 1611 seine fahrende und liegende Habe dem
Spital Isenheim, seine Bibliothek den Briidern 2 des Klosters Isenheim.
Das Bargeld sollte ebenfalls den Moénchen zufallen bzw. zum Unterhalt
eines stdndigen Chirurgen beitragen. Das Silbergeridt wurde zum Verkauf
bestimmt; der Erlés sollte fiir die Armen verwendet werden. Die Brief-
schaften fielen an den befreundeten Frater Laurentius Coler, die «intimae
litterae» sollten verbrannt werden. Das Testament 3 spiegelt die Liebe
und Firsorge des Suffragans Beer fiir ‘sein” Kloster und Spital Isenheim
wider, dessen Administrator er 36 Jahre lang war und wo er seinen
stdndigen Wohnsitz hatte.

Beers Vorginger Tettinger hatte in einer optimistischen AuBerung
1593 die Richtung angedeutet, in die sich der Katholizismus in Deutsch-
land gegen Ende des 16. Jhd. bewegte: Er sei voller Reue iiber die
Aufgabe der Rechte und Gliter in Basel (Vertrag von 1585) und den
Herrschaften, «und wollte ich von Gott wiinschen, daB3 wir sovil gellt
in Lannden oder doch umb verzinsung moéchten aufnehmen, daf3 den
BaBlern ihr gellt moécht wiedergeben, die Pfandschafften gelést, und
bei dieser fiiglichen Zeitt, dha die underthanen selbs willig und gemeigt
whiren, dem stifft seine land und Leuth wider zugezogen werden
mochten» .

Die Erfolge der Gegenreformation und inneren Reform nihrten den
Optimismus auf den Wiedergewinn der aufgegebenen Gebiete. Den
genau umgekehrten Weg ging weithin das protestantische BewuBtsein:
Man fiihlte sich saturiert und zog sich zum Schutze der ‘reinen’ Religion
in sich selbst zuriick. Der Basler Kleine Rat versagte sogar den katho-
lischen Untertanen des Bistums jegliche Hilfe bei protestantisierenden
«Sunderungen» auBerhalb der Legalitit eines Konzils: «Im fal aber,.
das die (katholischen) underthonen kunftiglichs der Religion halbenn
usserhalb Einem General(-) oder National Concilio ytzit Sunderungen

vorgeschlagen. Die drei Mediziner lasen vor allem aus Galen und Hippokrates
und gingen nur selten in die medizinische Praxis (Sektionen u. a.) (H. SCHREIBER
11, 140 £.; 150 £}.

1 M. Tscuamser 11, 338/39.

2 Daraus geht Giberhaupt erst hervor, dal das Kloster 1611 wieder besetzt war und
keineswegs vakierte, wie bislang angenommen wurde.

3 AaEB Porrentruy A 102/1: Testament v. 1611, Sept. 2.

+ Zitiert nach: K. Gauss, Der Badener Vertrag zwischen Basel und dem Bischof
und Domkapitel von Basel vom Jahre 1585 und seine Geschichte, in: Basler Zs.
f. Gesch. u. Altertumskunde 21, 1923, 232.

90



firnemmen, welche Einem Byschoff von Basell zuwider sin wurden,
das dann wir Inen darInnen hilff zuthnudt und sy darby zuschirmen
nit schuldig syend... Darin ist unnser meynung, das ye Sin theyl den
andern und dessen angehorigenn by sinem Christenlichem glouben
verpliben lassen solle» 1. Auch das war ein erstaunlicher Wandel in der
gegenseitigen Beurteilung inmitten der Gegenreformation, daB die
reformierten Basler, die nach landldufiger Uberzeugung den Katholiken
schroffer gegeniiberstanden als die Lutheraner, dem alten Glauben das
Pradikat «Christenlich» nicht versagten.

! StA Basel-Stadt, Bistum Basel A 3 (15. u. 16. Jhd.), fol. 31 (undatiertes Concept
aus den Jahren um 1560).

91



	Die Basler Weihbischöfe des 16. Jahrhunderts

