
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 63 (1969)

Artikel: Die Basler Weihbischöfe des 16. Jahrhunderts

Autor: Bücking, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JÜRGEN BUCKING

DIE BASLER WEIHBISCHÖFE

DES 16. JAHRHUNDERTS

Unter
dem Titel «Les Suffragans de Bâle au XVIe siècle» erschienen

1904/05 in der «Revue d'Alsace» zwei Arbeiten aus der Feder von
F. Chèvre, die weder nach ihrem stofflichen Gehalt noch in ihren
Interpretationen einer Publizierung würdig waren. Viele Fakten waren
falsch oder ohne ihren inneren Zusammenhang wiedergegeben; am
meisten störte die unkritische Glorifizierung der als Märtyrer hingestellten

Bischöfe und Weihbischöfe von Basel und die affektgeladene
Voreingenommenheit gegen die Reformatoren. Heute hat eine kritische
Kirchengeschichtsschreibung dieses Stadium einer weinerlichen Glorifikation
der Bischöfe der Reformationszeit überwunden und macht vielmehr
die Bedingungen sichtbar, unter denen die alte Kirche aus eigenem
Verschulden in ihre bislang schwerste Krise geriet. Zugleich deckt sie

die geistig-geistlichen Kräfte auf, die der alten Kirche in einem langen
Prozeß, der unseren Zeitraum weit überschreitet, zu einer Selbstreform
verhalfen.

Diesen Krisen-Prozeß der katholischen Kirche und ihr langsames
inneres Wiedererstarken «in nuce» an Hand der biographischen Skizzen
der Basler Suffragane mitzuverfolgen, soll Aufgabe dieses Versuches sein.

I

Als 1498 der Augustiner-Eremit und Basler Weihbischof Nikolaus
Fries(en) J starb, bestimmte Bischof Caspar zu Rhein wiederum einen

1 Fries wird von E. Dürr (Basler Zs. f. Geschichte und Altertumskunde 11, 1912,
416) als Verfasser einer Burgunderkriegs-Chronik (Nicolai de preliis et occasu
ducis Burgundie historia) angesehen. - Nikolaus Fries erläßt 1498, Juli 2 einen

67



Ordensbruder, den aus Mainz stammenden Tilmann (Telamonius)
Limperger, zu seinem Nachfolger. Offensichtlich war die Wahl eines

gelehrten Augustiner-Eremiten zum Basler Weihbischof zur Tradition
geworden, denn Limperger war seit 1295 der sechste Vertreter dieses

Ordens, aus dessen Reihen der alten Kirche der Erschütterer wider
Willen erwachsen sollte.

Der Mönch Limperger hatte in Mainz das Magisterium erworben
und im Ausland (London, Italien) philosophische Studien betrieben.
Seit 1489 Augustiner-Prior im Ordenskloster Freiburg i. Br. wurde
Limperger am 25. Februar 1591 zweiter Professor der Theologie an der

dortigen Hochschule 1, mußte die Stelle aber bei seinem Wechsel als

Regens nach Straßburg im August 1492 wieder aufgeben.
Bei seiner Anstellung in Basel (l.Okt. 1498) erhielt er die Titulatur

eines Bischofs von Tripolis (3. Dez. 1498) und bekam 200 fl. jährlich an
Einkünften zugesprochen 2.

Augenscheinlich war der Aufgabenbereich eines Weihbischofs um
die Wende zum 16. Jahrhundert noch nicht fest abgesteckt. Wir finden

jedenfalls unter den Akten, die Limpergers Anstellung betreffen, eine

Aufstellung der Pontificalia, die der Suffragan auszuüben hatte :

a) Weihe der hl. Öle in der Kathedralkirche an den Sonntagen;
b) Erteilung der Priesterweihe gemäß dem kanonischen Recht;
c) Weihe der Äbte und Äbtissinnen nach ihrer Wahl;
d) Spendung der Firmung;
e) Absolution der öffentlichen Sünder;

/) Weihe der neuen Kirchen;
g) Weihe der einer Neuweihe bedürftigen Kirchen ;

h) Weihe der Friedhöfe;
i) Leistung von Rat und Tat für den Bischof 3.

Einige dieser Pontifikal-Handlungen Limpergers 4 können wir in den

Spruch als Richter in einem Begehren zweier Ritter, die von Dr. Sebastian Brant
vertreten werden (StA Basel-Stadt, Rathsbücher C 10, fol. 201).

1 H. Schreiber, Gesch. d. Albert-Ludwigs-Univ. Freiburg i. Br., Frbg. 1857, I,
146-148.

2 Archives de l'ancien Evêché de Bâle (AaEB), Porrentruy A 102/1 ; C. Wirz,
Regesten zur Schweizergeschichte aus den päpstlichen Archiven 1447-1513,
Bern o.J., VI, 191.

3 AaEB Porrentruy A 102/1 ; F. Chèvre, Revue d'Alsace 55, 1904, 588.
4 In den Limperger-Akten im Archiv zu Porrentruy wird irrtümlich der aposta-

sierte Mönch Melchior Dilman mit dem Apostaten und ehem. Suffragan Tilmann

68



folgenden Jahren in Moutier-Grandval (1503), Damerskirch (1510),

Wattwyler (1512) u. a. 1 verfolgen, darunter auch die Weihe des neuen

Speyrer Suffragans Anton Engelbrecht (1520) in Basel2 und die Erhebung
der Gebeine der hl. Hüne in Hunawihr (1520) 3.

Von seinen Predigten und Schriften dieser vorreformatorischen Zeit
wird überliefert 4, daß er «im Tuomstift gepredigt und offenlich gelernt
(hat), wie ein fegfür syg, die seien gepiniget werden, wie in(en) ouch

ze helffen, dorvon (er) ein christlich buochlin gemacht...». Limperger
hat also in der zeitüblichen Weise mit dem Zorn Gottes gedroht, die

Qualen des Fegefeuers drastisch ausgemalt und damit das Ablaßwesen

gefördert. Neben der angeführten Schrift «über das Fegfeuer» kennen wir
Limperger noch als Herausgeber der «canones Aurelii Augustini».
Bereits 1490 hatte er in Straßburg die «Commentarien» seines

Ordensgenerals Ambrosius v. Cora ediert5.
Erst im Jahre 1514 wurde Limperger Bürger der Stadt Basel gegen

4fL, die er als «schirmgelt» jährlich an S.Martin abzuliefern hatte.
Zudem verpflichtete er sich, das benötigte Salz aus dem städtischen Salzhaus

zu beziehen ; hingegen wurde ihm als einem hohen Geistlichen die

Zahlung des sog. «Kornungsgeldes» erlassen 6.

Über sein Verhältnis zu Bischof Christoph v. Uttenheim erfahren wir
aus den Akten nichts. Immerhin können wir aus der Tatsache, daß

Bischof Christoph den apostasierten Limperger bis zu seinem Tode
nominell als Weihbischof behielt und bezahlte, schließen, daß er seinem

Suffragan freundschaftlich zugetan war. Beide Männer fühlten sich
durch ihre Bildung und ihre Liebe zum Humanismus geistesverwandt.
Der Basler Chronist Nikolaus Gerung genannt Blauenstein rühmte
den aus dem Elsaß stammenden Bischof Christoph allzu überschwenglich

Limperger gleichgesetzt. Das folgt aus dem Brief der Stadt Basel an Bischof
Christoph v. 1527, April 16, demzufolge Basel vom Bischof die Freilassung des

gefangengesetzten apostasierten Mönches Melchior Tillman, jetzt Leutpriester zu
Pfeffingen, verlangt (StA Basel-Stadt, Miss. A 28, fol. 130v).

1 Detailliert aufgeführt bei: F. Chèvre, Revue d'Alsace 55, 1904, 590.
2 J. Trouillat, Monuments de l'histoire de l'ancien évêché de Bàie, Porr. 1867,

V, 516 f.
3 Ensisheimer Chronik, in: Alsatia 10, 1873/74, 290.
4 Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren 1519-1534,

ed. P. Roth, II, 616 (6 Bde., Basel 1921-1950).
5 H. Schreiber I, 146.
6 Urkundenbuch der Stadt Basel, ed. R. Thommen, IX, 379. - Nach: Aktensammlung

II, 417 u. II, 722 entrichtete Limperger jährlich 5 lb. für das Bürgerrecht,
was 4 fl. in etwa entspricht.

69



als gelehrt, bescheiden, mild und keusch, als fürstliche Erscheinung
und Freund der Humanisten1. Erasmus v. Rotterdam bezeichnete
den ihm befreundeten Bischof als «doctum pariter et castissimae integritatis

virum»2. Auch Limperger war den Zeitgenossen als gebildeter
Humanist und Bücherliebhaber bekannt. In einem Brief von Alexius
Stab an Bonifaz Amerbach von 1509 wird Limperger als «vir in omni
doctrinandi genere infletè commendandus et philosophais bibliothecarum
libens scrutator», der die berühmte Bibliothek von S. Blasien
aufgesucht habe, geschildert3. Die Karthäuser-Chronik nannte ihn 1529

«geistlichen wandeis, hochgelert und vilerfahren» 4.

Beide, Bischof Christoph und Suffragan Limperger, waren sich auch
darin einig, daß sie Luthers Anfänge begeistert begrüßten; so sagt
z.B. die Basler Karthäuser-Chronik von Bischof Christoph: «Lutheri
quidem scriptis in principio multum favere videbatur imprudens»5.
Erst als Christoph einen Teil der Sakramente und die weltliche Macht
der Kirche angegriffen sah, wandte er sich im Unterschied zu seinem

Weihbischof von Luther ab.

Eine verhängnisvolle Schwäche Bischof Christophs war seine Unent-
schlossenheit im weltlichen Regiment. In weiser Selbsterkenntnis zog
er sich deshalb 1519 vom weltlichen Regiment praktisch zurück und
überließ seinem Coadjutor Nikolaus von Diesbach, einem aus Bern
stammenden Adligen, die weltliche Regierung.

Dieser war vor die unlösbare Aufgabe gestellt, mit den schwachen
verbliebenen Kräften des Bischofs die Reformation in Basel aufzuhalten.
Mehr im weltlichen Regiment aufgehend als den religiösen und
theologischen Zwiespalt begreifend, erlitt er in der Reformation Schiffbruch
auch in der weltlichen Regierung, resignierte 1526 und zog sich mit
einer Pension von 500 Goldgulden jährlich nach Besançon zurück,
wo er 1550 starb.

Verfolgen wir diesen «Untergang» Diesbachs an Hand der Basler

Akten in aller Kürze. Auf der einen Seite wurde Diesbach als «Coadjutor

1 Basler Chroniken VII, 152.
2 P. S. u. H. M. Allen, Opus Epistolarum Desiderii Erasmi Roterodami (Oxford

11 Bde 1906-47), VIII, 19.
3 A. Hartmann, Die Amerbachkorrespondenz (6 Bde, Basel 1942-1967) I, 388.
4 Basler Chroniken I, 450.
5 Basler Chroniken I, 415; vgl. J. J. Herzog, Christoph v. Uttenheim, Bischof von

Basel z. Z. der Reformation, in: Beiträge zur Gesch. Basels (Basel 1839, 33 ff.)
83.

70



cum jure successionis» heftig angegriffen von den österreichischen
Lehensleuten im Oberelsaß, die keinen Schweizer als Bischof von Basel
sehen wollten K Auf der anderen Seite machten ihm die Religionswirren
und die Unabhängigkeitsbestrebungen in der Basler Bürgerschaft stark
zu schaffen. 1524 protestierte Diesbach, zugleich Dekan des Domkapitels
und Propst des Kollegiatstifts Solothurn, vergeblich gegen die Weigerung
der Amtsleute von Basel, fürderhin zum Einzug des Zinspfennigs in
allen Basler Häusern und Höfen an S. Martin - ein altes bischöfliches
Gewohnheitsrecht - zu erscheinen und behilflich zu sein 2. Es liegt
auf der Hand, daß dies Basler Vorgehen ein weiterer Schritt zur bürgerlichen

Emanzipation von der bischöflichen Herrschaft war. Zudem
hatte Basel Ende 1525 Laufen und einige andere Flecken ins Bürgerrecht

aufgenommen, und es stand zu befürchten, daß man noch andere
Flecken des Birstales aufnehmen wollte 3.

Diese und andere Querelen weltlicher und geistlicher Art machten
sowohl Bischof Christoph als auch Coadjutor Diesbach rücktrittswillig,
sofern sie materiell gesichert würden. Diesbach verlangte ca. 600 fl.

jährliche Pension und Erstattung der 3000 fl., die er zur Erlangung der

Coadjutorie ausgegeben hatte 4. Daß dieser eklatante Fall von Simonie
so offen und selbstverständlich brieflich erörtert wurde, zeigte, wie weit
dieser Mißbrauch in der alten Kirche eingerissen war.

Die Regelung der Nachfolge nahm auf Bitten des Domkapitels
Erzherzog Ferdinand 1526 in die Hand. Da Diesbach ihm in anderen

Dingen erkenntlich gewesen sei, wolle er dafür sorgen, daß er über
«Kurtz oder lanng in unnseren landen ethwas mer guotter uberkaeme
dan er jetzo hat»5. Zugleich gab Ferdinand dem Domkapitel seinen

Wunsch bekannt, Johann Fabri, Dr. jur., Generalvikar von Konstanz
und kaiserlichen Rat, zum neuen Bischof von Basel befördern zu lassen,
doch fehle es vorläufig an einer «summa gelt zuo vol ziehung dieser
sach»: Zudem erhoffte sich Ferdinand von dieser Wahl «vü guots ouch
in dem glouben»6. Ob hier wieder an simonistische Umtriebe gedacht
war, ist unsicher, doch nach den üblichen Bräuchen durchaus
naheliegend. An Fabri fand freilich die Stadt Basel kein Gefallen, weil dieser

1 L. Vautrey, Histoire des évêques de Bâle (Einsiedeln u. a. 1885) II, 75.
2 StA Basel-Stadt, Bistum Basel A 1 (1505-1640) : Brief Diesbachs v. 1524, Nov. 11.
3 StA Basel-Stadt, Bistum Basel A 4 (1525/26).
4 StA Basel-Stadt, Bistum Basel A 4 (1525/26) : Brief Ferdinands v. 1526, März 5.
5 ebda., Brief Ferdinands v. 1526, März 4.
6 ebda.

71



in einem «schmochbüchlin» Oekolampad einen «uszgloffnen mönch»

genannt hatte *.

In der Tat resignierten Diesbach noch 1526, Bischof Christoph 1527

(kurz vor seinem Tode) ; als Motiv für Diesbachs Rücktritt gab seine

Grabschrift von 1550 an, er sei «ob ingruentem in ecclesia Lutheranorum
persecutionem » aus Basel gewichen 2. Der Basler Dekan und Chronist
Briefer erweiterte diese Begründung: Diesbachs Resignation sei die

Folge der weltlichen «ingriff und enderungen in der religion und
geystlichen sachen » 3.

Nicht Johann Fabri 4, sondern Johann Rudolf v. Hallwyl und, nach
dessen frühem Tod, Philipp v. Gundelsheim wurden als Nachfolger im
Bischofsamt gewählt; letzteren charakterisierte ein Berner Chronist
(Anshelm 5) als einen «lieben ungelerten Franck».

Kehren wir zu Limperger zurück. Von ihm vernehmen wir aus einem
Brief Ceporins (Osterwoche 1523), daß unter den Hörern Oekolampads
neben vielen Bürgern und Studenten «ouch der suffraganius (sei) : dem

habend die Sophisten von des willen verbotten ze bredigen im thurn» 6.

Das war der Beginn von Limpergers aufsehenerregendem Abfall, der
der alten Kirche und dem Basler Bistum einen schweren Schlag versetzte.

Limperger ließ sich von dem Predigtverbot nicht beirren und ging den

von ihm als richtig erkannten Weg weiter. Immerhin war seine religiöse

Haltung dem noch auf Vermittlung bedachten Rat im Jahre 1526

neutral genug, um ihn als Abgesandten der Stadt für das Badener

Religionsgespräch ins Auge zu fassen; indes war es dem 71jährigen
Suffragan «lybs halb nit gantz vermöglich», dem Gespräch beizuwohnen 7.

Den vollständigen Bruch mit der alten Kirche führte Limperger
herbei, als er 1527 mit dem Traktat «Was miszbreuch im wychbischöff-
lichen ampt » gegen sein früheres Amt polemisierte 8 : Die Weihen der

1 ebda., Miss. 28, fol. 185r/186r: Brief der Stadt Basel an Fabri v. 1528, Mai 25.

Abgedruckt in: Aktensammlung III, Nr. 129.
2 L. Vautrey II, 77 Anm. 2.
3 Basler Chroniken VII, 431.
4 Vgl. zu Fabris Leben: L. Helbling, Dr. Johann Fabri, RST 67/68, 1941.
5 Berner Chronik des Valerius Anshelm (6 Bde, Bern 1884-1901), V, 188.
6 E. Staehelin, Briefe u. Akten zum Leben Oekolampads, in: Quellen und

Forschungen zur Reformationsgesch. 10, 1927, I, 219.
7 Aktensammlung II, 327.
8 Mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit ist Limperger der Verfasser

dieser anonymen Schrift, wie aus den Andeutungen Oekolampads und Marius'
hervorgeht (J. Birkner, Augustinus Marius, in: Reformationsgeschichtliche Stu-

72



Bischöfe seien überflüssig, weil nicht von Gott eingesetzt; vielmehr
seien sie menschliche Erfindung, die der Geldgier der Bischöfe

entsprungen seien 1.

Schon seit 1523 bzw. 1525 war Limperger von der Ausübung der
weihbischöflichen Aufgaben, vor allem der Weihen, entbunden. In den

entscheidenden Tagen der Fastenzeit 1529, in der sich die Reformation
im öffentlichen und kirchlichen Leben durchsetzte 2, war Limperger
an Invocavit (14. Februar) der erste, der in der Kathedrale eine
reformatorische Predigt hielt, «und wart das erstmol dütsch psalmen dorm

gesungen» 3.

Für die Jahre 1530 bis 1533 ist «her Thelamon» (Limperger) als

«alter wichbischoff» und «predicant im Münster» belegt 4 im Unterschied

zu Oekolampad, der als erster Pfarrer am Münster geführt
wurde. Eine andere Bezeichnung seiner Stellung war «Archidiakon»
bzw. «Obersthelfer»5. Zeigen diese Benennungen schon den konservativen

Charakter der frühen Reformationszeit, so erst recht Limpergers
Anzeige von 1531, die den Tod des «hochwirdig bischoff» Oekolampad
bekanntgab 6. Vier Jahre später ist ihm der 80jährige Limperger in den

Tod gefolgt7. Sein Leben war symptomatisch für einen Teil der deutschen

Humanisten, die konsequent den Weg der Spaltung von der alten
Kirche mit Hütten, Oekolampad und Zwingli zu Ende gingen, während
der andere Teil um Erasmus, Zasius, Amerbach, Pirckhaimer u. a. vor
den letzten Konsequenzen zurückscheute und bei der katholischen Kirche
verblieb.

II

Als Nachfolger Limpergers zunächst auf der Domkanzel wurde Ende
1525 der Weihbischof von Freising, Augustinus Marius (Augustin Mayr)

dien und Texte 54, 1930, S. 45/46). Nur mit Rücksicht auf Bischof Christoph
dürfte Limperger seinen Namen nicht genannt haben (J. Birkner 46).

1 J. Birkner 46.
2 Vgl. die Darstellung bei : R. Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel (Basel

1924) III, 488 f.
3 So der Basler Chronist Peter Ryff in : Basler Chroniken I, 89. Von ihrem Standpunkt

aus qualifizierte die Karthäuser-Chronik Limperger als «Lutherana fece
pollutus» (Basler Chroniken I, 402/03).

4 Aktensammlung V, 49 u. VI, 270.
5 K. Gauss, Basilea reformata (Basel 1930) 9.
6 Aktensammlung V, 591.
7 AaEB Porrentruy A 102/1.

73



berufen 1. Marius hatte in Wien studiert, den Dr. theol. im
Schnellverfahren in Padua erworben (1520) und war über das Dekanat der
Artistenfakultät in Wien (1521) und die Dompredigerstelle in Regensburg
(1521-23) Weihbischof von Freising und Titularbischof von Salona/
Griechenland geworden. Bei der Zahlung der Taxgebühren für die

päpstlichen Ernennungsbullen hatte auch er über die «geldhungrige
römische Kurie» geseufzt, die ca. 215 Dukaten ca. 365 fl.) von ihm
verlangt hatte 2.

Wahrscheinlich ist es Johann Fabri gewesen, der Marius nach dem

Abfall Limpergers nach Basel holte (Dez. 1525) ; doch erst am 3. April
1526 wurde er zum Domprediger für 10 Jahre mit 250 fl. jährlich berufen

3. Das Amt eines Weihbischofs nahm er erst unter Bischof Philipp
von Gundelsheim (seit Februar 1527) ein 4.

In Basel versuchte ihn zunächst Oekolampad auf die Seite der
«Neugläubigen» hinüberzuziehen, indem er ihn in einem freundlich gehaltenen
Brief begrüßte und auf eine gute Zusammenarbeit im Zeichen des

Evangeliums hoffte. Doch Marius wies diesen Annäherungsversuch

- ohne direkt zu antworten - von der Kanzel herab schroff zurück und
machte durch seine leidenschaftlichen Angriffe auf die «neue Lehre»
seinen Standpunkt klar, der keine Zusammenarbeit mit Oekolampad
zuließ. Überhaupt hat Marius' sanguinisches Temperament ihn nicht
nur in Basel, sondern auch bei katholisch Gesinnten mißliebig gemacht ;

das wollte bei der zeitüblichen Grobheit schon etwas besagen. In einer

späteren Schrift (Dezember-Predigten v. 1529) nannte er z. B. seinen

Widersacher Oekolampad «Naso» (wegen dessen langer Nase) bzw.

«Althonifuga», d. h. den aus dem Kloster Altomünster Entflohenen 5.

Trotz oder wegen seiner heftigen Angriffe war Marius anfänglich
«sua praedicatione populo multum acceptus et clero concionnator...
institutus»6. Umgekehrt aber beschwerte sich Bischof Christoph der

protestantischen Schmähreden wegen bei der Stadt Basel: Er klagte
über das «vil freventlich schwätzens, Verachtung und Verkleinerung, die

1 Zu Marius' Biographie vgl. die sorgfältige und kritisch urteilende Arbeit von
J. Birkner, Augustinus Marius, RST 54, 1930. Sie wird im Folgenden der
Darstellung in den meisten Punkten zu Grunde gelegt.

2 J. Birkner 28.
3 J. Birkner 38.
4 J. Birkner 47.
5 J. Birkner 81.
6 Basler Chroniken I, 403. - Dagegen bezeichnete ihn Oekolampad 1525 als «ni

fallor, lykon» Wolf) (Zwinglii Opera, edd. Schuler-Schulthess, VII, 445).

74



von etzlichen Ewern Predicanten onverdient uns zu Verhassung reichend
uff der Cantzel Wider alle ußgangne Mandaten, allein das Evangelium
zu predigen,... für und für gestattet würt»1.

Höhepunkt der Auseinandersetzung zwischen altem und «neuem»
Glauben war der Meßopferstreit zwischen Oekolampad und Marius.
Der Basler Kleine Rat wollte 1527 wegen der öffentlichen Unruhe über die

Glaubensfrage zu Rate darüber sitzen, welche Lehren «dem gotlichen
wort am nechsten und gemessisten sind»2. Dabei sollte nur die Hl.
Schrift als Offenbarungsquelle gelten, womit den Reformatoren schon
ein eindeutiger Vorteil eingeräumt war. So forderte der Rat von den

Hauptvertretern beider Religionsparteien eine schriftliche Darlegung
über einen der Hauptstreitpunkte, die Messe. Es war die Form eines

Religions-«Gespräches», mit dem Unterschied, daß die persönliche
Konfrontation vermieden wurde, um unliebsame Polemik und öffentliche

Unruhe von vornherein auszuschalten.
Daß der Rat sich dadurch zum Richter über Glaubensfragen aufwarf,

konnten Bischof und Domkapitel nicht billigen. Immerhin wies der
Rat damit die Richtung, in der die weltlichen Obrigkeiten in protestantischen

Städten späterhin in der Tat agieren sollten. Es war deshalb
nicht verwunderlich, daß Bischof und Domkapitel Marius die schriftliche
Erörterung der Meßopferfrage verboten. Dennoch legte Marius einen
Traktat über diese Frage vor, freilich nur als Privatmann.

Hier seien nur die wichtigsten Argumente der beiden Kontrahenten
skizziert. Oekolampad zeigte in seiner Schrift an Hand des Neuen

Testaments, daß a) die Messe der Einsetzung Christi nicht gemäß und
b) kein Opfer sei. Die Zeremonien der Messe seien erst viel später
geschaffen worden. Zudem habe sich Christus einmal durch das
vollkommene Opfer am Kreuz als Erlöser erwiesen: Demzufolge sei es

frevelhaft, ihn in der Messe jedesmal aufs neue opfern zu wollen. Der
Gottesdienst sei eine Gedächtnisfeier, kein Opfer Christi.

Marius erklärte dagegen: Angesichts der Schwachheit, die den
Menschen immer wieder in Sünden fallen laße, solle die tägliche Erneuerung
des Leibes und Blutes Christi dem Menschen zu Hilfe kommen : Deshalb
sei die Messe die Gegenwärtigsetzung des Leibes und Blutes Christi,
jedoch keine neue Kreuzigung Christi. Zwar habe er am Kreuz das

1 StA Basel-Stadt, Bistum Basel A 1 (1505-1640) : Brief Bischof Christophs v. 1527,
Aug. 4.

2 Aktensammlung I, 223; J. Birkner 49.

75



wahre Opfer vollbracht, doch müsse dies Opfer von seinen Priestern
immer wiederholt werden 1.

Mit diesen gegensätzlichen Auffassungen - das erkannte der auf

Vermittlung bedachte Rat sogleich - war keine Übereinkunft möglich.
So griff der noch mehrheitlich katholische Rat zunächst zum Toleranzmandat

vom 23. Sept. 1527, das den Auseinandersetzungen ein Ende
setzen sollte: Danach durfte jeder den Gottesdienst wählen, der ihm

zusagte. Nur solle der Priester, der der Messe absage, auch die Pfründe

aufgeben 2.

Keine Seite war mit der Religionsfreiheit zufrieden, doch war diese

Entscheidung für die Stadt Basel - vom historischen Standpunkt
betrachtet - die einzig angemessene Lösung für beide Parteien. Noch
einmal tauschten die Hauptwidersacher Streitschriften zur Meßopferfrage

aus; da sie inhaltlich nichts Neues bringen, übergehen wir sie hier.
Die Zustände in Basel wurden für Marius umso unhaltbarer, als das

Volk einerseits zu Gewalttätigkeiten (Bilderstürme Ostern 1528) griff,
andererseits Marius aufreizende Predigten hielt, in denen er nach eigenem

Bekunden «weidlich hinein gehawen; habe das mit vleis und
darumb gethan», daß der Rat auch der Gegenpartei die Schmähpredigten
verbiete3. Zugleich entfremdete er sich das Domkapitel, indem er

- die Notlage seiner Kirche nutzend - eine Erhöhung seiner Einkünfte
verlangte; andernfalls wolle er sein Amt zur Verfügung stellen 4.

Zu einem Kompromiß in dieser Frage kam es unter dem Druck der

Ereignisse nicht mehr. Als in der Fastenzeit 1529 die Bilder zerstört,
die Messe abgeschafft und die katholischen Ratsmitglieder gezwungen
wurden, ihre Ämter niederzulegen, mußte auch Marius aus der Stadt
weichen. Er ging für kurze Zeit nach Freiburg i. Br. 5, von dort als

Domprediger nach Würzburg (Juli 1529) 6. Erst 1536 ernannte ihn der

1 J. Birkner 53 f. bzw. 57 f.
2 Wackernagel III, 488; J. Birkner 63.
3 Aktensammlung III, 153.
4 J. Birkner 79 f.
5 Im März 1529 bat Marius den Freiburger Magistrat um Beistand bei der

Erlangung der väterlichen Erbschaft (Aktensammlung III, 345). - Im gleichen
Monat 1529 suchte Marius Bonifaz Amerbach als Nachfolger des Zasius nach
Freiburg zu holen: Zasius sei «confectus senio et quotidianis morbis gravatus et
aliis pluribus laboribus implicitus» (A. Hartmann, Amerbachkorrespondenz III,
409).

6 Marius erbat sich von dem ihm freundschaftlich verbundenen Erasmus ein
Empfehlungsschreiben an den Würzburger Bischof Konrad v. Thüngen (P. S. und
H. M. Allen VIII, 174).

76



Würzburger Bischof Konrad v. Thüngen (nach dem Tode des bisherigen
Suffragan Joh. Reutter) zum Weihbischof, nicht zuletzt deswegen,
«domit er vom Predigtamt kome» 1. Augenscheinlich war man auch
im überwiegend katholischen Würzburg mit seinen ausfälligen Predigten
nicht zufrieden.

Dafür bemühte sich ein anderer Bischof um Marius : Der Straßburger
Bischof Wilhelm von Hohenstein (1506-1541) benötigte nach dem Tode
seines Suffragans Conrad Wickram 2 einen Nachfolger und richtete zu
diesem Zweck 1535 einen Brief an Bischof Philipp von Gundelsheim:
Er habe bislang keinen passenden Nachfolger für Wickram finden

können; doch habe er erfahren, daß «E. L. Suffraganeus, so Sy gehapt
und allein der Lutherey halb von deren (in Basel) gen Würtzburg an
ein predicatur khomen, noch daselbst sein soll, und wo wir denselben

vermöchten, solch Suffraganeat anzunehmen, das vil Costen erspart
wurde, dweil er vormals sein Conservation und provision zu Rome

erlangt haben soll. Ehr möchte auch E. L. und uns In beden Bistumben
dester baßer dienstlich sein, zu dem wir gehört, das er gelert, guts
exempels und wesens sey». Er schloß mit dem Bemerken, daß es «an

der Zytt ist, das wir bedersytten einen (Suffragan) haben müßten»3.
Daß Bischof Wilhelm das Hauptgewicht auf die Ersparung von

Unkosten legte, war charakteristisch. Zwar waren die bedrängten
Bistümer Basel und Straßburg in der Tat durch den Verlust vieler
Einkünfte in finanzielle Nöte geraten, doch wurden diese oft stark
übertrieben; jedenfalls sieht man den glänzenden und aufwendigen
Hofhalt der Bischöfe keineswegs eingeschränkt. Zum andern aber

zeigt die Hervorhebung des finanziellen Gesichtspunktes, daß zumindest
der Basler Bischof noch immer nicht begriffen hatte, daß nicht
Geldersparnis, sondern tüchtige Seelsorge und die Abstellung der herrschenden
Mißbräuche dringend vonnöten waren, um der Reformation den weiteren
Vormarsch zu verwehren. Zugleich enthüllt die Bemerkung, daß man

1 J. Birkner 93.
2 Conrad Wickram war 1512-1535 Straßburger Weihbischof (Gulik-Eubel III,

124, 342). In den Jahren 1503-1522 war er zudem (meist nicht-residierender)
Pfarrer von Ensisheim. Nachfolger im Ensisheimer Pfarramt wurde 1522 sein
jüngerer Bruder Peter, über den die gleichen Klagen (der Nicht-Residenz) laut
wurden. — Über diese beiden Geistlichen vgl. den Aufsatz des Verf. in: Archives
de l'Eglise d'Alsace NS 17, 1969.

3 AaEB Porrentruy A 102/1 : Brief Bischof Wilhelms v. 1535, Dez. 7. - Wir geben
die wichtigsten Teile des Briefes deshalb ausführlich wieder, weil der Marius-
Biograph Birkner diesen wichtigen Brief nicht kannte.

77



schon lange vergeblich nach einem Suffragan Ausschau halte, den

Mangel an geistiger Substanz und qualifizierter Seelsorge in der damaligen

alten Kirche.
Am 23. Nov. 1543 ist Marius in Würzburg gestorben. Er war ein

schwieriger Charakter, mit dem es selbst die Bischöfe nicht lange
aushielten. In der Seelsorge erwies er sich als tüchtig und engagiert, als

theologischer Autor blieb er im Mittelmaß stecken.

III
Es dauerte rund 15 Jahre, bis die bischöflich-baslerische Kurie - nun

in Pruntrut residierend - wieder daran dachte, einen Suffragan zur
Erfüllung der Pontificalia zu ernennen. Die dürftige Aktenlage erlaubt
es nicht, über die geistliche Versorgung des Bistums in der Zwischenzeit

irgendwelche Angaben zu machen. Ein Brand im Jahre 1558 vernichtete
einen großen Teil des Archivs im bischöflichen Schloß zu Pruntrut1,
wo Bischof Philipp zwar weltlicher Herr, aber nicht geistlicher
Ordinarius war 2. Die bischöflichen Behörden und Institutionen waren in
alle Winde zerstreut: Das Offizialat im elsäßischen Altkirch, das
Domkapitel in Freiburg i. Br., also in einer fremden Diözese (Konstanz).

Im Jahre 1546 wurde der Prior des Zisterzienser-Klosters Lützel,
Thomas Friedolin (Friederlin), zum Basler Suffragan ernannt3. Er war
um 1500 in Ensisheim geboren 4 und hatte 1536 den Baccalauréat,
wahrscheinlich 2 Jahre später das Magisterium in Freiburg erworben 5.

Schon vor dem Besuch der Artistenfakultät in Freiburg (1534) war er
Mönch in Lützel, sodaß er in jungen Jahren in den Zisterzienser-Orden

eingetreten zu sein scheint6. Am 10. Okt. 1547 wurde er zum Titularbischof

von Tripolis ernannt7. Sehr wahrscheinlich wurde er bald darauf
auch Weihbischof von Straßburg 8; so fand der Plan Bischof Wilhelms,

1 L. Vautrey II, 111.
2 Im Fürstentum Porrentruy war der Erzbischof von Besançon Ordinarius.
3 M. Tschamser OP, Annales oder Jahrs-Geschichten der Barfüßer zu Thann

(1724), II, 117 (2 Bde, Colmar 1864). Ferner: Gulik-Eubel, Hierarchia catholica
III, 319, 344.

4 E. Sitzmann, Dictionnaire de Biographie des Hommes célèbres de l'Alsace (Rix-
heim 1909/10, 2 Bde) II, 870.

5 Matrikel d. Univ. Freiburg, ed. H. Mayer (2 Bde, Freiburg 1907/10), I, 290.
8 Matrikel Freiburg I, 290; Jahrbuch des Sundgauvereins XI-XVI, 1943-48, 169.
7 Gulik-Eubel III, 319, 344.
8 AaEB Porrentruy A 70/7, 74; M. Tschamser OP, II, 117.

78



Weihbischof Marius zur Kostenersparnis auch für Straßburg zu
verwenden, doch noch seine späte Verwirklichung bei dessen Nachfolger
Friedolin. Bischof Philipp von Basel wird die Teilung der Unterhaltskosten

für den Suffragan willkommen gewesen sein, denn keine Klage
kehrt in den Akten seiner Zeit öfter wieder als die über die Geldnot
des Bistums 1.

Von Friedolins Pontifikalhandlungen ist nur die Weihe des Friedhofs

von Rappoltsweiler (vor dem Niederthor) am 12. April 1551

überliefert 2.

Über sein Wesen und seine Bildung vermögen wir nichts Sicheres

zu sagen. Wir wissen nur, daß er am 16.4.1553 in Lützel gestorben ist
und vor dem Altar SS. Nicolai et Morandi begraben wurde. Kurz vor
seinem Tode war er noch in einige Streitfälle verwickelt, die freilich
nicht mit seinem Suffraganeat zusammenhingen 3.

IV

Auch Friedolins Nachfolger dienten dem Bistum nur wenige Jahre.
Über seinen direkten Nachfolger, Johann Leonhard (Lienhart) von

Gundelsheim, wissen wir noch weniger als über Friedolin. Er war der
Neffe des 1553 verstorbenen Bischofs Philipp von Gundelsheim aus

Franken und verdankte jenem seinen Aufstieg in der geistlichen Hierarchie.

Johann Leonhard war zugleich Domherr in Freiburg, seit 1532

Kantor des Kapitels 4 und nach 1540 auch Propst des Kollegiatstifts
S. Ursanne 5.

Vier Jahre nach Friedolins Tod (1557) faßte Bischof Melchior - an
der kirchlichen Reform nur mäßig interessiert — den Plan, wiederum
einen Suffragan zu benennen. Das kam einem «welschen prior» zu Ohren,
der den Pfarrer von Pruntrut im November 1557 als Vermittler
einschaltete und durch diesen dem Hofrat mitteilen ließ: Er sei «gelehrt
und für sich selbst reych, umb meerung seiner eeren willen (habe er)

sich anpotten, unnsers f(ürstlichen) h(errn) suffraganeus zu werden».

Bezeichnenderweise winkte man dem französischen Prälaten nicht etwa

1 L. Vautrey II, 94 f.
2 F. Chèvre, Revue d'Alsace 55, 1904, 597.
3 Jahrbuch d. Sundgau-Vereins 11-16, 1943-48, 169; Sitzmann II, 870.
4 F. J. Gemmert, Das Basler Domkapitel in Freiburg, in: Schauinsland 84/85,

1966/67, 153.
5 F. Chèvre 598.

79



wegen seines fragwürdigen Motivs ab, sondern weil seine Unkenntnis
der deutschen Sprache für dieses Amt «undienstlich» sei1.

Als sich der Domherr Johann Leonhard v. Gundelsheim für dieses

Amt anbot, fand das Domkapitel einen neuen Grund für eine Absage:
Es sei kein Geld da, um einen Suffragan anzunehmen 2. Diese im Grunde
unverschämte Antwort dekuvrierte mit einem Schlage die ungeistliche
Mentalität des geistlichen Pfründadels, der sich der hohen Kapitel-
Einkünfte für wert erachtete, aber die Ausgabe von 200 fl. jährlich für
den wichtigsten Geistlichen im Bistum für überflüssig hielt.

Doch hatte auch Gundelsheim gar nicht im Sinne, das geistliche
Vakuum in der Diözese zu füllen und die ausständigen bischöflichen

Aufgaben vorzunehmen, sondern sah - gleich dem abgewiesenen
französischen Prälaten - das Amt als Ehrenstellung, d. h. als Erhöhung
seiner Reputation, an. Zudem fehlte ihm auch jede geistig-theologische
Vorbildung zur Erfüllung dieses Amtes. Dennoch akzeptierte Bischof
Melchior - dessen Bildungsstand ähnlich dürftig war - aus adliger
Solidarität das Angebot Gundelsheims und ließ ihn 155 von seiten der
Kurie zum Bischof von Lydda ernennen 3; wann er konsekriert wurde,
entzieht sich unserer Kenntnis.

Die Enttäuschung ließ nicht lange auf sich warten. Der neue adlige
Suffragan kümmerte sich nicht viel um seine bischöflichen Aufgaben
(Weihen, Firmungen, Investituren u. a.) und zog sich dadurch den

Ärger des Bischofs und seiner maßgeblichen Berater zu. Bischof Melchior
ließ sich im August 1561 von seinen Räten dahin überreden, den

untätigen Suffragen zur Resignation zu nötigen und das Domkapitel
aufzufordern, daß der Mitdomherr und Standesgenosse «abgeschafft mag
werden». Gundelsheim erklärte sich dazu unter der Bedingung bereit,
«das die herren vom Capitel Ime das Inkhommen der predicatur ließen

verfolgen». Mit dieser finanziellen Sicherung endete diese für beide
Seiten unrühmliche Affäre 4.

Mittlerweile darüber belehrt, daß nur ein ausgebildeter Theologe dieses

Amt rechtens wahrnehmen könne, ließ Bischof Melchior durch das

Domkapitel in Freiburg nach einem gebildeten Theologen forschen. In

1 AaEB Porrentruy, Hofratsprot. hb. 207, fol. 203.
2 Diese Notiz verdanke ich frdl. gewährter Einsichtnahme in das Manuskript der

entstehenden «Helvetia sacra» seitens Prof. Dr. A. Bruckner, Basel. - Der Brief
des DK ist von 1557, April 6 datiert.

3 Gulik-Eubel III, 344.
4 AaEB Porrentruy, Hofratsprot. lib. 207, fol. 403.

80



dem noch in der theologischen Fakultät studierenden M. Georg Hohenwart

(er) glaubten Dekan und Domkapitel den geeigneten Bewerber

gefunden zu haben. Auf das Angebot des Kapitels antwortete Hohenwart

«nach gehabtem bedanck»: «Wiewol er sich zu söllichem hohen
ambt und standt nit geschickt noch tauglich befinde, so seie er doch

Im f.g... nach seinem besten verstandt und vermögen zuodienen under-

theniglich geneigt». Doch begehre er, «dieweyl sollicher dienst ewig,
das man Inen mit der besoldung le(i)dlich halten welle». Er wolle in
Freiburg noch die Theologie zu Ende studieren, «dann ein Theologus
und Suffraganeus standen wol beyeinander zu disen gevorlichen zeiten»;
ferner bat er um die Zahlung der Taxen für die Ernennungsbullen von
seiten der bischöflichen Mensa (was demnach keine Selbstverständlichkeit

gewesen zu sein scheint) 1. Von Hohenwart (er) s finanziellen

Forderungen konnte der Hofrat etwa ein Drittel herunterhandeln : Am
Ende der Verhandlungen erhielt er 200 fl., 40 Mut Korn halb Korn,
halb Hafer, 2 Fuder Wein, Zahlung der Konsekrationstaxen durch die

bischöfliche Mensa und die bischöfliche Bewilligung, noch 3 Jahre in
Freiburg studieren zu können. Zudem erhielt er die Exspectanz auf die

Pfarre Terweiler zugesprochen und verpflichtete sich, nach den 3 Jahren
seinen Wohnsitz in S. Ursanne, Delsberg oder Colmar aufzuschlagen 2.

Der im Mai 1562 ernannte neue Weihbischof Georg Hohenwarl(er)
stammte aus Bregenz, hatte seit 1553 in Freiburg studiert und 1554/55
Baccalauréat und Magisterium erworben3. Danach war Hohenwart (er)

in die theologische Fakultät übergegangen, lehrte aber - den Statuten
gemäß - an der Artistenfakultät die «artes liberales». Im Juli 1558 wurde
ihm die Professur für Dialektik innerhalb dieser Fakultät abgeschlagen.
Darauf ließ er sich die Weihen erteilen, blieb aber noch an der

Philosophischen Fakultät, wo er für 1560 als «examinator» belegt ist 4. Im
folgenden Jahr (1561) ist er als «Vierherr» («quaternarius»), d. h. als

einer der 4 Helfer (Vikare) des Freiburger Stadtpfarrers im Münster,
nachweisbar und stellte dem Stadtrat einen Revers über die Peter-

ebda. hb. 207, fol. 454, 459.

Hofratsprot. lib. 207, fol. 459.
Matrikel Freiburg I, 394; Univ.-Archiv Freiburg, Matr. Phil. Fac. I, unpag.
(ad annum 1554/55).
Univ.-Archiv Freiburg, Sen.-Prot. VIII, fol. 627; Matr. Phil. Fac. II, fol. 240/42.

6 81



Sprung-Pfründe aus. Diese Pfründe samt zwei weiteren kleineren
Benefizien im Münster resignierte er dem Rat am 25. Februar 1564 1.

Bevor noch Hohenwart (er) von Bischof Melchior für das Suffraganeat
fest verspfflehtet war, hatte das Domkapitel, ohne den Namen des

Bewerbers zu nennen, über den römischen Procurator der Kardinäle
Borromeo und Truchseß v. Waldburg die Ernennung, d. h. die Zuteilung
eines Titularbistums, beantragt, war aber verständlicherweise
zurückgewiesen worden 2. Daraufhin riet das Kapitel dem leicht lenkbaren
Bischof an, mit der Entsendung Hohenwart(er)s nach Trient drei
Aufgaben zugleich «commode et absque ullo maiore sumptu» zu erfüllen:
Vertretung Melchiors auf dem Konzil, da die Untertanen im Falle der
bischöflichen Abwesenheit von der 'orthodoxa religione' abfallen könnten
(derweil kurte Melchior in Como!) 3; die Ernennung und Konsekration
zum Weihbischof abzuwarten und den theologischen Doktorat im
Vorübergehen in Padua zu erwerben 4.

Da Bischof Melchior sich von seiten des Luzerner Nuntius Volpe und
Kaiser Ferdinands I. unter ständigen Druck gesetzt sah, das Konzil zu
besuchen oder doch wenigstens zu beschicken, griff er diesen Vorschlag
des Kapitels gern auf und entsandte Hohenwart(er) im August 1562

nach Trient. Seine eigene Abwesenheit entschuldigte er mit den üblichen
Ausreden der deutschen Bischöfe : Er befürchte religiösen Umsturz und
politische Unruhe im Falle seiner Abwesenheit; zudem bringe er die

nötigen Kosten angesichts der Armut seines Bistums nicht auf 5. Den

eigentlichen Grund verschwieg er: Er besaß noch nicht die Bischofsweihen

und wollte sie soweit wie möglich hinausschieben. Erst als ihm
Papst Pius V. mit Entsetzung drohte, ließ er sich am 2. Oktober 1569

in Delsberg konsekrieren 6.

Hohenwart(er) war ein kränklicher und ängstlicher Mann, dem jede
Selbstständigkeit im Denken und Handeln mangelte. Fortwährend bat
er aus Trient Bischof Melchior um Instruktionen auch in den selbst -

1 Stadtarchiv Freiburg, Kirchensachen XV Af, Münster (1551-1880).
2 AaEB Porrentruy, Hofratsprot. lib. 207, fol. 466.
3 Ebda. üb. 207, fol. 474.
4 Ebda. üb. 207, fol. 466.
5 AaEB Porrentruy A 102/1: Bf. Melchior an Volpe v. 1562, Mai 20; Hofratsprot.

lib. 207, fol. 474. Vgl. ferner: H. Foerster, Die Vertretung des Bischofs von
Basel auf dem Konzil von Trient, in : Basler Z'schr. für Gesch. und Altertumskunde
41, 1942, 34. Die folgende Darstellung stützt sich auf weite Strecken hinsichtlich
Hohenwart(er)s auf diese detaillierte und wohltuend kritische Arbeit.

6 AeEB Porrentruy, Hofratsprot. üb. 209, fol. 18; Gulik-Eubel III, 344 (fälschlich
auf Tettinger bezogen).

82



verständlichsten Dingen. Er gab selbst zu, von theologischen Fragen
nichts zu verstehen und nichts zu ihrer Lösung beitragen zu können:
«Etsi enim praesentia mea parum vel nihil prosit, cogor tamen hic

(sc. in Trient) permanere» 1.

Vom 1. August 1562 an weilte Hohenwarter im stickigheißen Trient.
Es war sein erklärtes Ziel, nach dem Erhalt der Bullen und dem Vollzug
der Konsekration der Konzilsstadt so schnell als möglich wieder den

Rücken zu kehren: Er «will luogen sehen), das ich mich auffs beldigst
ledig mach. Doch furcht ich, es werde schwärlich zuo gon, die weil die

Patres Concilij zimlich unwillig sindt von wegen der teutschen Bischoven
und fürsten, welche so langsam zuo der sach thuondt» 2. Später, im
November 1562, sprach er unverblümt davon, «auffs beldigst, doch mit
glimpff, außreißen zu wollen»3.

Hohenwarter bot in Trient - man kann es nicht anders sagen - ein

klägliches Bild. Wider Willen festgehalten, um Bullen und Konsekration
zu erwarten, ständig in Geldnöten und ohne Instruktion, an
theologischen und Reformfragen nicht interessiert, war die Heimreise durch
1 yz Jahre hindurch sein fast einziger Gedanke. Fragmentarisch und

ganz summarisch erfuhr Bischof Melchior, der an dieser Situation
mitschuldig war, welches Thema gerade in denKongregationen verhandelt
wurde. Zusammen mit dem zeitweise anwesenden Kardinal Marx
Sittich von Hohenems, der durch seine theologische Ahnungslosigkeit
den Konzilsvätern zum öffentlichen Spott oder Ärgernis gereichte, und
zwei weiteren Procuratoren aus Eichstätt und Salzburg bot Hohenwarter

ein jammervolles Bild des hohen deutschen Klerus. Vom Reformwillen

des deutschen Episkopats war in diesem Stadium noch blutwenig
zu spüren. Vor allem wollte man das lästige Konzil endlich zu Ende

bringen und mit leidlichem Anstand überstehen.

Ständig wurde Hohenwarter zudem von den hochmütigen ausländischen
Prälaten wegen seines geringen Bildungsgrades verspottet: «Magister
artium in Germania vix coquus esset in Romana curia» 4.

1 H. Foerster 77.
2 H. Foerster 76. - Noch deutlicher sprach sich Hohenwarter in einem Brief

v. 1562, Aug. 6 an Kanzler Rebstock aus: «Episcopi Germanorum, imo tota
Germania pessima a Patribus audit. Dicunt, Ecce ab extremis orbis finibus tanta
valetudinis et opum iactura hue Germanorum gratia (non enim nos Concilio ege-
bamus) convenimus, et Germani, qui in bello Smalcaldico suplices a Summo
Pontifice Concilium petiverunt, nunc non comparent» (H. Foerster 78).

3 H. Foerster 85.
4 H. Foerster 81.

83



Wenigstens den Titel eines Doktors der Theologie brachte Hohenwarter

von einem Abstecher nach Padua mit ; augenscheinlich war diese

Universität dafür bekannt, daß man an ihr die Doktorpromotion schnell

(und billig) erlangen konnte. Freilich betonte Hohenwarter, nicht die

Titelsucht habe ihn zur Promotion bewogen, sondern die Rücksicht
auf seinen Bischof und der Spott der ausländischen Prälaten: «Tantum
in me valet innata haec mea rusticitas» 1. Er vergaß nicht hinzuzufügen,
daß ihn der Abstecher 110 fl. gekostet habe 2.

Ein Versuch Hohenwarters und der beiden anderen deutschen Procurât

oren, von den Legaten die Erlaubnis zur Abreise zu erlangen, schlug
fehl: Die Konzilsväter beriefen sich auf den Befehl Pius'IV., daß

abwesende Bischöfe durch Procuratoren vertreten sein sollten 3.

Voller Mißmut und Ingrimm auf Bischof und Kanzler, die ihn ohne

Geld und Instruktion ließen, verbrachte Hohenwarter fast das ganze
Jahr 1563 am verhaßten Konzilsort. Vor allem richtete sich sein Zorn
auf die säumige Kurie, die die Ernennungsbullen nicht eher expedieren
wollte, als bis ca. 300 Dukaten (ohne Konsekrationskosten) entrichtet
wären 4: «die Schreiber zuo Rom thuondt nichts, sey sechen dan vorher

gelt »5. Immerhin erreichte Hohenwarter durch die Hilfe Kardinal
Ottos von Augsburg die Verleihung des Titularbistums Tripolis 6.

Als er am 16. Dezember 1563 Trient aufatmend verließ, hatte er

insgesamt 3408 fl. ausgegeben und doch nichts erreicht: Ohne Bullen
und Konsekration mußte er die Heimreise antreten. Im Januar 1564

erhielt er zunächst auf Fürsprache Kardinal Marx Sittichs von Hohenems
die Taxbefreiung zugesprochen, doch widerrief Papst Pius IV. dies

Versprechen, um kein Präjudiz für ähnlich gelagerte Fälle zu schaffen 7.

Ohne die ersehnte Konsekration ist Hohenwarter am 17. Februar 1565

in Arlesheim plötzlich gestorben.

1 H. Foerster 81.
2 H. Foerster 81.
3 H. Foerster 84.
4 H. Foerster 83.
5 H. Foerster 85.
6 AaEB Porrentruy A 102/1 : Brief Hohenwarters v. 1562, Okt. 18.
7 AaEB Porrentruy A 102/1 : Briefe Marx Sittichs v. 1564, Jan. 28 u. 1564, Febr. 20.

84



VI

Werfen wir noch einen kurzen, abschließenden Blick auf die bereits

besprochenen 1 Weihbischöfe Marcus Tettinger (Tegginger), der 1567-
1599 amtierte, und Franz Beer d.J., den Nachfolger Tettingers von
1599 bis 1611. Über deren Verhältnis zueinander können wir uns neuerdings

aufgrund bisher übersehener Akten ein genaueres Bild machen.
Schon zu Beginn der Anstellung Tettingers kam es zu einem

Zusammenstoß zwischen Bischof Melchior und dem in Freiburg residierenden

Domkapitel. Letzteres beschwerte sich, über die Anstellung des neuen
Suffragans nicht informiert worden zu sein, und ließ sich zu der Erklärung
hinreißen, es erachte nicht, daß «ein Suffraganeus Jetzt bey disen

Widerwertigen gevarlichen Zeiten und schwebenten schweren leuffen E. f. G.

und stifft so hoch notwendig oder nutzlich sein möchte»; zudem sei

Marx Tettinger anderen Sinnes geworden2. Letztere Behauptung
verdrehte die Tatsachen: Tettinger hatte nur um Bedenkzeit gebeten.
Zudem bewies die Theorie des Domkapitels von der Überflüssigkeit
des Weihbischofs, wie wenig man von den seelsorgerlichen Erfordernissen
und tridentinischen Auflagen begriffen hatte: Nichts war im Bistum
Basel wie in allen anderen deutschen Bistümern nötiger als ein guter
Prediger und Seelsorger, der die vernachlässigten Aufgaben der Firmung,
Weihe, Visitation, Priesterexamination u. a. wahrnahm. Dagegen war
die Funktion des Domkapitels, dem Bischof bei der Regierung mit
Rat und Tat beizustehen und in der Sedisvakanz die Regierungsgeschäfte
zu führen, längst verblaßt und einem beschaulichen Pfründnerdasein

gewichen; ja sogar bei der Erfüllung der gottesdienstlichen Pflichten
ließen sich die meisten Domherren von gemieteten Kaplänen vertreten.
Hätte man aus der finanziellen Not der Zeit eine Konsequenz ziehen

wollen, so wäre es die Verwendung der Domhern-Pfründen für das

Suffraganeat gewesen.
Tettinger und Beer d. J. hatten sich als Kanoniker an S. Theobald

in Thann im Jahre 1569 kennengelernt, als Tettinger dort Propst war
und Beer als ca. 29jähriger Protégé des Erzh. Ferdinand II. v. Tirol in
das Stift eintrat. Tettinger war es auch, der Beer 1573 in Thann zum
Priester weihte 3.

1 Vgl. den Aufsatz des Verf. «Die Weihbischöfe von Basel Marcus Tettinger (1567-
1599) und Franz Beer d. J. (1599-1611)», ZSKG 62, 1968, 121 ff.

2 AaEB Porrentruy A 102/1 : Brief d. DK v. 1566, Dez.
3 AaEB Porrentruy A 102/1 : Brief Beers an Blarer v. 1608, März 2.

85



Als Tettinger 1597 so schwer erkrankte, daß er «an seiner gesundhait
zymblicher massen desperirt» 1, gab er Bischof Blarer über den als

Nachfolger ins Auge gefaßten Franz Beer d. J. zu erwägen: Beer sei

«ein zimblichs blödts Gesicht», «im Predigen bißhär im wenigsten
exerciert», ohne höhere Universitätsbildung und habe 1579-80 wegen
Unterschlagung und Konkubinats im Arrest in Isenheim gesessen : Dies
alles werde «bey vielen ein bedenkhen und E. F. G. Verachtung» bringen.
Andererseits habe sich Beer danach «unklagbar gehalten» und sei

«in politicis und andern sachen expedivus und meins erachtens wol

zugebrauchen». Dennoch schlage er den Freiburger Universitätslehrer
Johann Andreas Zimmermann als Nachfolger vor, der Professor der

Kontroverstheologie und ein guter Prediger sei2.

Wir entnehmen dieser letztlich ablehnenden Stellungnahme Tettingers,
daß sein Verhältnis zu Beer kühl war. Das war angesichts der Charakter-
und Bildungsunterschiede nicht weiter verwunderlich. Tettinger galt
als hochgelehrter Theologe und tüchtiger Prediger, der sich aus eigener

Kraft eine geachtete Position erworben hatte. Beer dagegen war als

Sohn des einflußreichen Schaffners und Einnehmers von Thann, Franz
Beer d. Ä., und als Schützling Erzh. Ferdinands mit Pfründen reich

eingedeckt worden, hatte sein Studium ohne akademische Grade

abgebrochen und sich massiv gegen die kanonischen Gesetze vergangen.
Sinnigerweise wurde Beer ausgerechnet vom Statthalter der Vorlande,
Kardinal Andreas, wegen Konkubinats arrestiert, der bei Anwendung
gleicher Strafe ohne Ansehung der Person ständig im Gefängnis gelegen
hätte.

Dennoch setzte sich Bischof Blarer über alle Bedenken hinweg und
hat sich mit Franz Beer nach «notwendiger erkhundigung seiner hirinnen
erforderten tauglichait... eingelassen»3. Zuvor hatte Beer in einem

devoten Brief voller Selbsterniedrigung («infimae sortis homuncio»

nannte er sich 4) alle Register antiker und biblischer Bildungsweisheit

gezogen und mit vielen gedrechselten Worten sich des angebotenen
Amtes für unwürdig erklärt5. In Wahrheit sollte dieser kunstvoll und

1 ebda., Brief Blarers an DK v. 1598, Mai 9.
2 ebda., Brief Tettingers an Blarer v. 1597, Aug. 22. - Vgl. zu Zimmermann:

H. Schreiber, Gesch. d. Univ. Freiburg II, 317 f.: imm. 1579, bacc. 1581, mag.
1583, Prof. d. Physik 1590, Prof. d. Theologie 1595; gest. 1629.

3 ebda., Brief Blarers an DK v. 1598, Mai 9.
4 An anderer Stelle bezeichnete er sich sogar als Wurm: «Fateor me iam vermem,

non hominem esse» (Brief v. 1608, März 2).
5 ebda., Brief Beers v. 1597, Juli 31. - Vergleicht man dieses Schreiben Beers mit

86



geschickt konzipierte Brief Eindruck auf den Bischof machen. Das

gelang Beer vollständig, denn Blarer rügte ihn in seiner Antwort1,
sein gottgegebenes Talent zu «vergraben», und bot ihm das Suffraganeat
nochmals, und diesmal mit Erfolg, an.

Zuvor machte er ihm zur Auflage, das theologische Doktorat zu
erwerben, «in welchem Er zur Zeit seiner Studien obgelegen», und
verlieh ihm einstweilen, damit er «seinen stand besser ausspueren
möge», das Benefizium «S. Joanis post maius altare» im Freiburger
Münster sowie 200 Goldgulden aus der bischöflichen Mensa2. Nach
dem Doktorat wollte Bischof Blarer ihm das «Presbyterat Canonicat»

(Dompredigerstelle?) verleihen3, doch kam es nicht dazu. Beer erwarb
das Doktorat aus unbekannten Gründen nicht und versah sein Amt
ohne die anscheinend übliche Doktor-Dekoration, die dem Suffragan
wohl die Aura einer gediegenen theologischen Bildung sichern sollte.

Ende 1599 erhielt Beer in Rom die Bullen seiner Ernennung zum
Titularbischof von Chrysopolis. Pfingsten 1600 wurde er (in Delsberg?)
von den Äbten von Lützel und Bellelay konsekriert 4.

Den spärlichen Quellen ist zu entnehmen, daß Beer sein Amt ohne

Tadel, doch ohne besondere Erfolge, ausgeübt hat. Die von ihm begonnene
Generalvisitation des Bistums fiel 1603 dem Visitationsstreit zwischen
der Ensisheimer Regierung und Bischof Blarer zum Opfer5.

Verdienste um die Universität Freiburg erwarb sich Beer durch
eine Visitation, die er auf Befehl Kaiser Rudolfs II. 1602 zusammen
mit dem Ensisheimer Kanzler Dr. Andreas Harsch und dem
altbewährten Rat Mathias Ulpian Moser von Weiler durchführte 6. Die drei
Kommissare sollten die nach Prag durchgesickerten Mängel, vor allem
die Verschleuderung der Stipendien, untersuchen und sie (samt Abhilfe)
nach Prag melden.

Weil das Gutachten der drei Kommissare von 1602 (Mai 10) unbekannt
und von einiger Wichtigkeit ist, sei es hier kurz referiert und analysiert.

seinen übrigen Briefen und Denkschriften, legt sich die Vermutung nahe, daß
Beer diesen Brief nicht allein entworfen, sondern die Hilfe eines literarisch
beschlagenen Freundes in Anspruch genommen hat. Vielleicht ist an den im Beer-
Testament erwähnten Frater Laurentius Coler zu denken.

1 ebda., Brief Blarers an Beer v. 1597, Aug. 22.
2 ebda., Brief Blarers an Beer v. 1597, Dez. 17.
3 ebda.
4 ebda., Urkunde v. 1599, Aug. 5 bzw. Brief Blarers v. 1600 (undat.).
5 Vgl. J. Schmidlin, Der Visitationsstreit..., in: AeKG 3, 1928, 115 ff.; J. Bücking,

Die Visitationen im Bistum Basel..., in: ZSKG 62, 1968, 361 ff.
6 Briefwechsel und Gutachten in: GLA Karlsruhe 81/Conv. 44, fasz. 12, Nr. 3.

87



Die 3 Professoren der Theologie seien «ziemlicher massen hierzu
qualifiziert»; dennoch sollte man einen «ußbündigen, berümten Theologum»
verpflichten. - Von den 6 Professoren der Jurisprudenz sollten die
beiden letzten Stellen ebenfalls für einen berühmten «stattlichen ansehenlichen

iurisconsultus» zusammengelegt werden, um dieser «Uralten
Academi (gegründet 1457!) autoritet» (wie bei Ulrich Zasius und Jacob
Bilonius) wieder zur Blüte zu verhelfen. - Die drei Me^mw-Professoren
(Physiologie, Pathologie, Therapie) hätten je nicht mehr als 5-6 Hörer,
weil die an anderen Universitäten üblichen 'disputationes menstruae'
bzw. 'exercitia medicinae congruentia' nicht oder nur selten
stattfänden. Deshalb solle auch hier ein erfahrener und berühmter Anatom
mit «gebürlicher besoldung» verpflichtet werden, zumal «dem aerarlo
Universitatis khein mangel, Auch sonsten zimblicher massen wol gehaust
würdet». - Die Verpflichtung guter Lehrer werde auch für die Artisten-
fakultät angeraten, wo es «nit so gar übel bestelt sein solle». Eines
Teils der 10 Professoren könne man «entrathen», wenn man nach

jesuitischem Muster eine «fundamental Schuel... instituirte». Obwohl

jüngst ein Pädagogium eingerichtet worden sei (1572), trage es doch
keinen Nutzen, weil die jüngeren Studenten nicht zum Besuch der
Lektionen gezwungen werden könnten. Deshalb solle das Pädagogium,
«weyl es sich vast einer Particular Schuel vergleicht», abgeschafft
werden; stattdessen solle zum Fundamentalunterricht der Jüngeren
eine neue «Schuel» mit Unterrichtszwang und guter Bezahlung des

Lehrers aus den eingesparten Prezeptoren- bzw. Professorengehältern
eingerichtet werden.

Auf das Stipendienwesen eingehend stellten die Kommissare fest,
daß damit im ganzen «wol und fürsichtiglich» verfahren werde; doch
sei festgestellt worden, daß bei der Vergabe «zu Zeiten eine Ungleichheit
mit lauffe» und durch Protektionswirtschaft nicht den Fundationen
gemäß gehandelt werde. Auch die Neuberufung eines Professors erfolge
nicht immer nach dem Gesichtspunkt der Eignung, sondern «uß gunst
und fründtschafft». Zur genaueren Durchleuchtung der Übel müsse eine

«rechte fundamentalische Visitation mit Credential-Patenten» vorgenommen

werden.
Immerhin werde schon jetzt von «etlichen verstendigen personen»

angeraten, gemäß den tridentinischen Bestimmungen ein Seminar neben

dem Jesuitenkolleg zu errichten, weil «leyder in dieser lande schier

allenthalben an gelehrten frommen Exemplarischen priestern vyll
mangel erschienen» sei. Die Beispiele in Ingolstadt, Köln, Mainz mit

88



ihrem «unsäglichen wolstandt» sollten zur Nachahmung beflügeln: Das

bringe dem Kaiser nicht nur «uffenlichen Ruem», sondern auch göttliche
Gnade.

Abschließend bat man um Ersetzung der Unkosten, da man viel
«Unkosten erlitten und ußgeseckhelt » habe.

Das Gutachten lief also darauf hinaus, Quantität durch Qualität
zu ersetzen bzw. zu ergänzen. Die vorhandenen Professoren wurden
in ihrer fachlichen Eignung und nach ihrem Eifer als durchschnittlich
charakterisiert: Wehmütig erinnerte man sich der hervorragenden
Rechtslehrer Ulrich Zasius (gest. 1535) und Jacob Bilonius (gest. 1592).

Das Gutachten übersah oder verschwieg freilich die Gründe für diesen

Niedergang. Diese lagen weniger darin begründet, daß die Besoldungen

- gemessen an den lukrativen Stellen an Höfen und in großen Städten -
mäßig waren als vielmehr in der Vergabe der freien Stellen an ungeeignete
Protégés ; anderseits berief der Senat nur noch Ledige auf die freiwerden-
den Stellen, so daß er der Universität einen klerikalen Stempel aufdrückte
und damit den Kreis der potentiellen Anwärter stark einengte 1.

Auffallendster Punkt des Gutachtens war die vorgeschlagene
Einführung des bewährten jesuitischen Schulsystems mit angeschlossenem
Priesterseminar. Man war schon lange zu der Einsicht gelangt, daß
den oft sehr jugendlichen Studenten - vor allem aus dem Adel - das

nötige Rüstzeug zur Aufnahme der 'artes liberales', geschweige denn
des juristischen, medizinischen und theologischen Wissens, fehlte. Da
das 1572 eingerichtete, in den 1580er Jahren auf 4 Klassen erweiterte
Pädagogium keine Abhilfe schuf, lag der Gedanke, das jesuitische
Schulsystems zu übernehmen und ein Seminar anzuschließen, sehr

nahe. Beer übernahm denn auch diese Konzeption bei der Errichtung
des Pruntruter Seminars (1607), das auf dem 1591 gegründeten SJ-
Kolleg aufbaute. In Freiburg dauerte es freilich bis 1620 (wegen der
Widerstände des Senats), ehe die Jesuiten - freilich in anderer Form 2 -
am Unterrichtsbetrieb der Universität partizipierten 3.

1 H. Schreiber, Gesch. d. Albert-Ludwigs-Universität Freiburg II, 136 (1857/59).
2 Sie erhielten von Erzherzog Leopold einige Lehrstühle in der Artisten- und

theologischen Fakultät zugewiesen (H. Schreiber II, 400 f.).
3 1604 und 1609 hatte sich an der Universität noch nichts geändert. Laut

Denkschriften des Senats an Erzh. Maximilian lasen von den drei durchschnittlichen
Theologie-Professoren immer noch zwei über die Scholastik (Thomas v. Aquin),
der dritte wechselweise über die Hl. Schrift, Casus reservatae und Kontroverstheologie.

Die sechs Juristen waren nach wie vor nachlässig und mit anderen
Dingen beschäftigt; da sie oft nur 1-3 Zuhörer hatten, wurde ihre Verminderung

89



Als Beer am 17. Sept. 1611 starb 1, hinterließ er laut seinem erhaltenen
Testament vom 2. Sept. 1611 seine fahrende und liegende Habe dem

Spital Isenheim, seine Bibliothek den Brüdern 2 des Klosters Isenheim.
Das Bargeld sollte ebenfalls den Mönchen zufallen bzw. zum Unterhalt
eines ständigen Chirurgen beitragen. Das Silbergerät wurde zum Verkauf
bestimmt; der Erlös sollte für die Armen verwendet werden. Die
Briefschaften fielen an den befreundeten Frater Laurentius Coler, die «intimae
litterae» sollten verbrannt werden. Das Testament3 spiegelt die Liebe
und Fürsorge des Suffragans Beer für 'sein' Kloster und Spital Isenheim
wider, dessen Administrator er 36 Jahre lang war und wo er seinen

ständigen Wohnsitz hatte.
Beers Vorgänger Tettinger hatte in einer optimistischen Äußerung

1593 die Richtung angedeutet, in die sich der Katholizismus in Deutschland

gegen Ende des 16. Jhd. bewegte : Er sei voller Reue über die

Aufgabe der Rechte und Güter in Basel (Vertrag von 1585) und den

Herrschaften, «und wollte ich von Gott wünschen, daß wir sovil gellt
in Lannden oder doch umb Verzinsung möchten aufnehmen, daß den

Baßlern ihr gellt möcht wiedergeben, die Pfandschafften gelöst, und
bei dieser füglichen Zeitt, dha die underthanen selbs willig und geneigt

whären, dem stifft seine land und Leuth wider zugezogen werden
möchten» 4.

Die Erfolge der Gegenreformation und inneren Reform nährten den

Optimismus auf den Wiedergewinn der aufgegebenen Gebiete. Den

genau umgekehrten Weg ging weithin das protestantische Bewußtsein:
Man fühlte sich saturiert und zog sich zum Schutze der 'reinen' Religion
in sich selbst zurück. Der Basler Kleine Rat versagte sogar den
katholischen Untertanen des Bistums jegliche Hilfe bei protestantisierenden
«Sunderungen» außerhalb der Legalität eines Konzils: «Im fai aber,
das die (katholischen) underthonen kunftiglichs der Religion halbenn
usserhalb Einem General(-) oder National Concilio ytzit Sunderungen

vorgeschlagen. Die drei Mediziner lasen vor allem aus Galen und Hippokrates
und gingen nur selten in die medizinische Praxis (Sektionen u. a.) (H. Schreiber
II, 1401; 150 1).

1 M. Tschamser II, 338/39.
2 Daraus geht überhaupt erst hervor, daß das Kloster 1611 wieder besetzt war und

keineswegs vakierte, wie bislang angenommen wurde.
3 AaEB Porrentruy A 102/1 : Testament v. 1611, Sept. 2.
4 Zitiert nach : K. Gauss, Der Badener Vertrag zwischen Basel und dem Bischof

und Domkapitel von Basel vom Jahre 1585 und seine Geschichte, in: Basler Zs.
1 Gesch. u. Altertumskunde 21, 1923, 232.

90



fürnemmen, welche Einem Byschoff von Basell zuwider sin wurden,
das dann wir Inen darinnen hilff zuthnudt und sy darby zuschirmen

nit schuldig syend... Darin ist unnser meynung, das ye Sin theyl den

andern und dessen angehorigenn by sinem Christenlichem glouben
verpliben lassen solle»1. Auch das war ein erstaunlicher Wandel in der

gegenseitigen Beurteilung inmitten der Gegenreformation, daß die
reformierten Basler, die nach landläufiger Überzeugung den Katholiken
schroffer gegenüberstanden als die Lutheraner, dem alten Glauben das

Prädikat «Christenlich» nicht versagten.

1 StA Basel-Stadt, Bistum Basel A 3 (15. u. 16. Jhd.), fol. 31 (undatiertes Concept
aus den Jahren um 1560).

91


	Die Basler Weihbischöfe des 16. Jahrhunderts

