Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 62 (1968)

Artikel: Studien zur Vita Heinrich Seuses
Autor: Holenstein-Hasler, Anne-Marie
Kapitel: E: Geistliches und weltliches Rittertum
Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

seine Lehre werden in beispielhafter Weise von seiner geistlichen
Tochter befolgt '.

Die zweite These tiberzeugt unmittelbar. Gegen die erste spricht die Tat-
sache, daB3 der Weg des Dieners eindeutig im Mittelpunkt steht, wihrend
der Weg der Tochter nur in schematischer Abkiirzung erscheint — was
Ch. Pleuser auch bestitigt:

Bis zum 45. Kapitel tritt Elsbet in den Hintergrund, den Vordergrund
bilden Seuses Trosterzdahlungen, die thematisch Seuses Werdegang wie-
derholen ... Hinter dem Vordergrund dieser Trostgeschichten, deren
thematische Abfolge den Weg Elsbets ahnen lassen, geht Elsbet selbst
thren Weg zum christférmigen Leiden 2

Uber den inneren Weg Elsbets ist die Autorin weitgehend auf Riick-
schliisse angewiesen: «... Eine lange Zeit liegt zwischen dieser AuBerung
Elsbets (98, 21-24) und der nidchsten, von der wir erfahren (114, 9)» 3.

Diese schematische Abkiirzung schlieft jedoch auch meiner Ansicht
nach nicht aus, dal Elsbet, wie Ch. Pleuser formuliert, «zum Prototyp
der geistlichen Tochter» wird: «... an ithrem Lebensbeispiel wird gezeigt,
wie die Nonnen die Lehre ihres geistlichen Vaters befolgen sollen» *.

E. GEISTLICHES UND WELTLICHES RITTERTUM

Die Interpretation des Militia-Motivs muBte {iber das 21. Kapitel hin-
ausgreifen, weil dieses mit den folgenden Kapiteln einen geschlossenen
Sinnzusammenhang bildet. Ich habe auf die Reihe dieser kurzen Er-
zdhlungen ° den Begriff der «aventure» iibertragen, was noch der Recht-
fertigung bedarf. Es schien jedoch sinnvoll, zuvor die aufgedeckten Linien
in den Untersuchungen zum Ostertag des Dieners und zur Bedeutung
der geistlichen Tochter fiir die Struktur der Vita noch weiter zu ver-
folgen 6.

Nach diesem Versuch kehren wir nun abschlieBend zum Ausgangspunkt
unserer Betrachtungen, zum Vergleich mit dem héfischen Rittertum,
zuriick. Die Wirkungen des héfischen Romans auf die Struktur der Mysti-

Seuse-Studien, S. 149 {.

Seuse-Studien, S. 158. Hervorhebungen vom Verf.
Seuse-Studien, S. 158 f{.

Seuse-Studien, S. 149.

Kap. 23 bis 28. S. 0. S. 302 ff.

S. 0. S. 309-326.

L= Y L I - I

326



kervita hat J. Schwietering bereits untersucht !. Dem Begriff der Ritter-
schaft in Seuses Werk hat neulich M. Bindschedler eine Studie gewid-
met 2, in der dieses Rittertum als Inbegriff der Leidensbereitschaft um-
rissen und der ritterlichen Haupttugend ménnlicher Kampftiichtigkeit
gegeniibergestellt wird: «Der ritterliche Mensch ist und bleibt, auch bel
aller GroBmut dem Feind gegeniiber, (...) ein kdmpferischer, ein von
Grund auf aktiver Mensch» 3. Daraus ergibt sich ein scheinbarer Wider-
spruch, der sich aber auflésen laBt, wenn man das Gespriach mit dem
Knappen berticksichtigt: *

Aus diesen Worten wird deutlich, daB3 die ritterlichen Tugenden des

Nicht-Verzagens und der mannlichen Selbstbeherrschung, wie sie das

weltliche Rittertum auszeichnen, auch in Seuses Bild eines Ritters als
wesentlich erscheinen.

Die Autorin kommt zum Schlul}, «da3 Seuses Begriff der Ritterschaft, das
ist seine unverzagte ritterliche Leidensbereitschaft, trotz scheinbarer
Widerspriiche nicht véllig abseits steht von dem, was weltliche Dichter
iiber ritterliches Wesen gesagt haben» °.

Dieses «nicht vollig abseits Stehen» liBt auf entscheidende Unter-
schiede zur weltlichen Ritterschaft schlieBen und dringt zu einem Ver-
gleich. Die Unterschiede kristallisieren sich in der Auffassung der aven-
ture, wie sie die haufig zitierten Verse 530-537 im «Iwein» umschreiben:

ich heize ein riter und han den sin
daz ich suochende rite

einen man der mit mir strite,

der gewafent si als ich.

daz priset in, ersleht er mich.
gesige aber ich im an,

sO hat man mich wie einen man,
und wirde werder dann ich si.

In der kdmpferischen Auseinandersetzung mit dem Gegner soll die aven-
ture das Mal3 der Ehre sichtbar werden lassen. An dieser Assoziation halt
auch die Vita fest: «sid nu got wil, daz ich riter sie, weri ich denne loblich
in einem strite riter worden, so weri es mir dest lieber» ¢. In seiner Ant-

S.0.S8.191 u. 302.

S. 0. S.193.

Seuse-Studien, a. a. O. S. 235,
Deutsche Schriften, S. 149,
Seuse-Studien, a. a. O. S. 230.
Deutsche Schriften, S. 55, 30-56, 1.

S U e W RN e

327



wort sichert der Jingling dem Diener diese Bewidhrung seiner Ritter-
schaft im Kampf zu!. Darin stimmen somit weltliche und geistliche
Ritterschaft iiberein. Mit dem Hinweis auf die Ahnlichkeit betont aber
die Vita zugleich die Andersartigkeit im Sinne einer Steigerung. Was der
Jungling hierauf an kiinftiger aventure verheiBt, widerspricht bereits
vollig den hofischen Vorstellungen ritterlicher Bewdhrung. Zwar folgt
der «usker uf sines nehsten heilsamen behulfenheit» 2, der auf den ersten
Blick dem Wesen der Aventuren-Kette in den Artusromanen entspricht,
die ebenfalls im Dienste des Nichsten steht und «ein einziger Weg der
Hilfe, Befreiung, Erlosung anderer ist» 3. Die Andersartigkeit ist aber
offensichtlich, schenkt doch die Vita der Schilderung hilfreicher Taten
wenig Aufmerksamkeit; sie richtet ihr Augenmerk auf das Miterleiden,
nicht auf die «erbermde» im ritterlichen Sinn, die sich als hilfreiche Tat
zum Schutz der Rechtlichkeit manifestiert und saelde und ére unmittel-
bar mehrt.

Hoéfische Analogien zu Seuses Sturz in Schmach, Unehre und duBerste
Gefdhrdung diirfen aber nicht iibersehen werden. Wie der Diener darin
das Innerste seines Wesens erfahrt, ebenso kommen die Artusritter in der
Stufenfolge ithrer Kampfe zu sich selbst *, wobei die Selbstfindung wie bei
Seuse ein Losen der «selbstbefangenen Ichhaftigkeit» > bedeutet. Der
Ritter beteiligt sich jedoch aktiv an der Wiederherstellung des Ordo,
in welchem 1thm das HoéchstmaB menschlicher Moglichkeit als Achtung
der Welt und Liebe Gottes zuteil wird, indem er sich «seiner Verstandes-
kridfte recht bedient, seinen Willen ziigelt und steigert, dumpfe Triebe
unterdriickt, das Gute erkennt, anstrebt und verwirklicht» ®. Er besteht
das Ausgesetztsein in die Fremde, in das feindliche Aullen, und verdient
sich damit selbst das Ziel der ¢saelde» und «ére», wihrend der Diener in
ungeschiitztem Preisgegebensein an die feindliche Welt seine Ohnmacht
erfahren muB3, aus der ihn keine innerweltliche Macht erretten kann. Seine
aventure kann letztlich nicht bestanden werden, sondern ist Bereitung
auf das gnadenhafte Ereignis des Sterbens und Auferstehens in Christus,

1 ¢bis ane sorge, dir sol noh strites gniig werden! Wer die geischlichen riterschaft
gotes wil unverzageklich firen, dem sol vil me gedranges begegnen, denn es ie
tete hie vor bl den alten ziten den verrdmten heldemn, ...» Deutische Schriften,
S. 56, 2-5.

2 Deutsche Schriften, S. 63, 8.

P. WapNEwWsKI, Hartmann von Aue. Sammlung Metzler. Stuttgart, 1962, S, 61.

M. WEHRLI, Roman und Legende im Hochmittelalter, a. a. O. S. 435.

P. WapNEwWsK], a. a. O. S. 50.

P. WAPNEWSKI, a. a. O. S. 38.

N W s W

328



das jede innerweltliche Ordnung aufsprengt. M. Wehrli schreibt in seiner
Untersuchung von « Roman und Legende im deutschen Hochmittelalter»:

Das Leben des Heiligen drangt hinaus in den Tod, ins Jenseits, das Leben
des Artusritters endet idealistisch in einem sakularisierten Jenseits, d. h.
in der Utopie oder im Mdirchen, im zeitlos-seligen Dasein der Artus-
runde .

Eine Uberschneidung von Roman und Heiligenvita wird gerade an dieser
Stelle greifbar: In die Sphire der Vita verweist das transzendierende
Ziel 2, in jene des Romans das radikale Ungesichertsein, die Undurch-
sichtigkeit der Situation, die fehlende Transparenz und die fehlende Be-
ruhigung im Wunder 3.

Wir haben nun weiter zu fragen, ob die aventure als Erfahrung der
Ohnmacht, die in der Mystikervita Seuses in scheinbar paradoxer Uber-
héhung zur Bejahung der Ohnmacht in der Gelassenheit fiihrt, eine dem
Rittertum vollig fremde Kategorie sei.

Die Parallele finden wir im «Parzival» Wolframs von Eschenbach, und
zwar setzt sie bezeichnenderweise in dem Augenblick ein, den A. Haas
«Durchbruch zu Parzivals Eigentlichkeit» nennt *. Cundries Fluchrede °
markiert diesen Einschnitt, den wir mit Seuses Berufung zur Militia ver-
gleichen kénnen: Parzival und der Diener sind auf dem selbstbestimmten
Weg in eine Sackgasse geraten, die in der Katastrophe endet und als
Ausweg nur die totale Verdemiitigung offen 1iBt. Wie der Diener durch
die Berufung zur Militia christiana endgiiltig in das Mysterium Christi
einbezogen wird, das Untergang und gnadenhafte Auferstehung bedeutet,
ebenso ist die Verdemiitigung in Wolframs Roman das Ereignis, das
Parzivals « Vergangenheit und Zukunft unter das Gesetz und die Ver-
fiigung Christi stellt» 6. Beide erwartet ein dhnlicher Leidensweg, den wir
in der Figur Jobs, die auf Christus zu beziehen ist, vorgebildet fanden:
Verlust der Ehre und des Ansehens 7, Verlust der Freude und Verlust der
Trostungen Gottes 2.

A.a. 0. S. 436.

S. o. S. 309 fi.

S. 0. S. 302-308.

«Parzival» V., 312-3109,

A. Haas, Parzivals tumpheit bei Wolfram von Eschenbach. - Berlin,1964. S. 131,
A. Haas, a. a. 0. S. 132,

Cf. A. Haas, a. a. O. S, 132.

Parzivals «Gotteshal3».

LT T - SV RSy SR K )

329



Die geistesgeschichtlichen Hintergriinde fiir diese «neue Handlungs-
ebene nicht mehr eines bloB hofischen, sondern eines christlichen
Ritters» ! hat W. Bumke in seinen «Studien zum Ritterbegriff im 12. und
13. Jahrhundert» gekldrt, worin er nachweist, daBl das urspriingliche
Dienstwort «ritter» nur unter dem EinfluB der christlichen Militia-Vor-
stellungen zu einer Auszeichnung werden konnte. Es ist flir unsern Zu-
sammenhang von eminenter Bedeutung, dass«der adlige Rittername
seinem Ursprung und seinem Wesen nach ein Bildungsgedanke ist» 2, an
dem die christlichen Tugenden der Humilitas und Misericordia konsti-
tutiv beteiligt sind als « Traum vom adligen Menschen, der die Demut in
seinen Adel aufgenommen hat» 3. Die Affinitit Seuses zum Rittertum
erscheint in ganz anderem Licht, sobald wir dieses mehr als Bildungsidee
denn als soziale Wirklichkeit betrachten.

Die hier vorweggenommene Gleichsetzung der diemiite Parzivals und
der Gelassenheit des Dieners mul3 begriindet werden. L. Boros * gibt eine
phinomenologische Erhellung der Demut, die den Kern beider Begriffe
trifft. Er umschreibt sie als duBerste Kraft der Liebe, welche diese zur
Selbstlosigkeit befahigt.

Der Mensch findet sein eigentliches Wesen, indem er sich dahingibt. Erst
indem er sich fraglos schenkt und sein verfiigbares Sein andern zur
Verfiigung stellt, bewahrt er sich selbst und erlangt seine Vollendung.
Der Mensch kann sich nur halten, indem er den gierigen Griff seiner
Selbstsucht lockert, indem er sich nicht mehr an sich selbst klammert.
Das menschliche Dasein ist seinshaft auf eine Ekstase hin gebaut: Es
findet sich selbst nur dadurch, daf3 es sich aussetzt ... °.

Indessen hat menschliche Demut nie den Charakter eines verwirklichten
Seins:

Das Ringen um die Demut ist ein Versuch, das Unvollendbare zur
Vollendung zu bringen. Erst im Tode wire der Mensch, wenn er zudem
seinen Zustand bewuBt nachzuvollziehen verméchte, dermaflen seins-
haft «von sich genommen», daB3 er fahig wire, vollendet demiitig zu sein,
das heiB3t das vollendete Sein zu erreichen, indem er sich vollends ver-
liert 6.

A. Haas, S.132.

W. BUMKE, a. a. O. S. 114,

W. BUMKE, a. a. O. S. 147.

L. Boros, Der anwesende Gott. — Olten, 1964. S. 33 fi.
L. Boros, a. a. O. S. 34.

L. Boros, a. a. O. S, 41.

I SV T N VR N

330



Ganz vollendete Demut findet sich nur in der Gestalt Jesu !. Mit innerer
Folgerichtigkeit fihrt darum der Weg der Verdemiitigung Parzivals zum
Karfreitagsgesprich mit Trevrizent, in dem ihm die tiefste Sinnhaftigkeit
seines Weges als Nachfolge Christi aufgeschlossen wird. « Demut ist so das
Eigentlichste und tiefste Kriterium christlichen Selbstverstindnisses
tiberhaupt, weil darin, und einzig darin, eine analogische ‘Nachfolge
Christi’ moglich, ja faBbar ist», schreibt A. Haas und verweist auf
E. Przywaras Darstellung einer Theologie der Demut. Ich {ibernehme
dieses Zitat, weil wir im Aventurenweg der Vita den Diener in der
dullersten Erfahrung der Ohnmacht auf der Stufe der Gelassenheit ebenso
in Christus hineinsterben sahen.

Teilnahme am Leben dieses Herrn bis zur Einheit des «Sinnes und
Sinnens» mit [hm als unserem eigentlichen Ich (Gal. 2, 19-20) steht
darum in Eins mit der « Demut» als Seinem «Sinn und Sinnen»: «das sei
Sinn und Sinnen in euch, was auch (ist) in Jesus als dem Christus, der
in der Gestalt Gottes bestehend ...» So ist Demut Mitvollzug des Ab-
stiegs Gottes: in die «Gestalt des Sklaven», horig ... bis zum Tod ...
des Kreuzes 2,

Gewinnt im «Parzival» die héfische Aventure musterhaft das Element der
christlichen Demut hinzu, so kénnen wir nun anderseits von der Vita
Heinrich Seuses sagen, daB sie dem Schema der Mystikervita die Aventure
im wolframschen Sinn einfiigt im «Einbezug profaner, neuer Wirklich-

keiten, indem hier die Welt als Fremde, als Gefahrdung erscheint, die v ¢

bestanden werden mubl ohne die GewiBheit erbaulicher Beruhigung im
Wunder» 3. Die Feststellung von A. Haas, in den spritualitdtsgebundenen
Viten heldischer Heiliger sel das Leben vor der Conversio biographisch
und stilistisch ausgespart oder nur in ein paar kiimmerlichen Anmerkun-
ggﬁ_ fesfgehalten, wihrend es im héfischen Roman und speziell im Parzival
beinahe den Hauptplatz einnehme und zur Exemplaritit des Helden
gehore, 1dBt sich auch auf die Struktur der Vita Heinrich Seuses iiber-
tragen, die zwar am Anfang iiber den «geswinden ker» berichtet, die
eigentliche Conversio aber erst mit der Berufung zur Ritterschaft ein-
leitet und sie keineswegs als einmaliges Ereignis, sondern als stufen-
welsen, je in der Gefihrdung erprobten Vollzug darstellt. Diese innere

! 1. Boros, a. a. 0. 5. 49 1.

2 E. Przywara, Demut, Geduld, Liebe. Diisseldorf, 1960. Zit. Haas, S. 288. Vgl.
hiezu o. S. 311.

3 M. WEHRLI, Roman und Legende, a. a. O. S. 435.

331



Verwandtschaft mit der Romanstruktur wird evident im Vergleich mit
dem Autbau der Schwesternviten der Elsbet Stagel, die formelhaft nach
dem Schema ‘Tugendstreben und nachfolgende Wunder’ ordnet !.

M. Wehrli weist in seinem Aufsatz «Strukturprobleme des mittelalter-
lichen Romans» ? auf den Zeitbegriff des klassischen Ritterromans hin:
«Diese Zeit ... fithrt in thren Ursprung zuriick, den sie im Grunde nie
verlassen hat. Sie tritt zuriick in dem MaB, als sich das Wesen des Men-
schen vollendet» ®. Entsprechend diesem Miinden der Romanhandlung
in das zeitlose «Mdrchengliick des Artusfriedens» * finden wir im Schlul3-
kapitel des ersten Teils der Vita 3 jenen Zustand des inneren Friedens, den
wir als «himelrich» bezeichnet haben °. «Der sele ruowe» und «des libes
froide» werden Parzival zuteil 7; «frid und frod in allen dingen» und
ewiges Leben verheiBt die Vita dem, der ithr Muster erfiillt 8.

1 W. BLANK, a. a. O. S. 152.

2 M. WEeHRLI, Strukturprobleme des mittelalterlichen Romans. Wirkendes Wort 10
(1960). S. 334-344,

M. WEHRLI, Strukturprobleme, a. a. O. S. 344.

M. WEenRLI, Strukturprobleme, a. a. O. S. 344.

S. 0. S. 309 fI. «Der frohliche Ostertagy.

8. 0. S, 315,

Parzival 782, 29 1,

S. 0. S. 315. Deutsche Schriften, S. 95, 32.

e = W s W

332



	Geistliches und weltliches Rittertum

