
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 62 (1968)

Artikel: Studien zur Vita Heinrich Seuses

Autor: Holenstein-Hasler, Anne-Marie

Kapitel: E: Geistliches und weltliches Rittertum

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


seine Lehre werden in beispielhafter Weise von seiner geistlichen
Tochter befolgt '.

Die zweite These überzeugt unmittelbar. Gegen die erste spricht die
Tatsache, daß der Weg des Dieners eindeutig im Mittelpunkt steht, während
der Weg der Tochter nur in schematischer Abkürzung erscheint - was
Ch. Pleuser auch bestätigt:

Bis zum 45. Kapitel tritt Elsbet in den Hintergrund, den Vordergrund
bilden Seuses Trosterzählungen, die thematisch Seuses Werdegang
wiederholen Hinter dem Vordergrund dieser Trostgeschichten, deren
thematische Abfolge den Weg Elsbets ahnen lassen, geht Elsbet selbst
ihren Weg zum christförmigen Leiden 2.

Über den inneren Weg Elsbets ist die Autorin weitgehend auf
Rückschlüsse angewiesen: «... Eine lange Zeit liegt zwischen dieser Äußerung
Elsbets (98,21-24) und der nächsten, von der wir erfahren (114, 9)»3.

Diese schematische Abkürzung schließt jedoch auch meiner Ansicht
nach nicht aus, daß Elsbet, wie Ch. Pleuser formuliert, «zum Prototyp
der geistlichen Tochter» wird: «... an ihrem Lebensbeispiel wird gezeigt,
wie die Nonnen die Lehre ihres geistlichen Vaters befolgen sollen» 4.

E. GEISTLICHES UND WELTLICHES RITTERTUM

Die Interpretation des Militia-Motivs mußte über das 21. Kapitel
hinausgreifen, weil dieses mit den folgenden Kapiteln einen geschlossenen

Sinnzusammenhang bildet. Ich habe auf die Reihe dieser kurzen
Erzählungen 5 den Begriff der «aventure» übertragen, was noch der
Rechtfertigung bedarf. Es schien jedoch sinnvoll, zuvor die aufgedeckten Linien
in den Untersuchungen zum Ostertag des Dieners und zur Bedeutung
der geistlichen Tochter für die Struktur der Vita noch weiter zu
verfolgen 6.

Nach diesem Versuch kehren wir nun abschließend zum Ausgangspunkt
unserer Betrachtungen, zum Vergleich mit dem höfischen Rittertum,
zurück. Die Wirkungen des höfischen Romans auf die Struktur der Mysti-

1 Seuse-Studien, S. 149 f.
2 Seuse-Studien, S. 158. Hervorhebungen vom Verf.
3 Seuse-Studien, S. 158 f.
4 Seuse-Studien, S. 149.
5 Kap. 23 bis 28. S. o. S. 302 ff.
6 S. o. S. 309-326.

326



kervita hat J. Schwietering bereits untersucht l. Dem Begriff der Ritterschaft

in Seuses Werk hat neulich M. Bindschedler eine Studie gewidmet

2, in der dieses Rittertum als Inbegriff der Leidensbereitschaft
umrissen und der ritterlichen Haupttugend männlicher Kampftüchtigkeit
gegenübergestellt wird: «Der ritterliche Mensch ist und bleibt, auch bei

aller Großmut dem Feind gegenüber, ein kämpferischer, ein von
Grund auf aktiver Mensch»3. Daraus ergibt sich ein scheinbarer
Widerspruch, der sich aber auflösen läßt, wenn man das Gespräch mit dem

Knappen berücksichtigt: 4

Aus diesen Worten wird deutlich, daß die ritterlichen Tugenden des

Nicht-Verzagens und der männlichen Selbstbeherrschung, wie sie das
weltliche Rittertum auszeichnen, auch in Seuses Bild eines Ritters als
wesentlich erscheinen.

Die Autorin kommt zum Schluß, «daß Seuses Begriff der Ritterschaft, das

ist seine unverzagte ritterliche Leidensbereitschaft, trotz scheinbarer

Widersprüche nicht völlig abseits steht von dem, was weltliche Dichter
über ritterliches Wesen gesagt haben»5.

Dieses «nicht völlig abseits Stehen» läßt auf entscheidende Unter
schiede zur weltlichen Ritterschaft schließen und drängt zu einem
Vergleich. Die Unterschiede kristallisieren sich in der Auffassung der aventure,

wie sie die häufig zitierten Verse 530-537 im «Iwein» umschreiben:

ich heize ein riter und hân den sîn
daz ich suochende rite
einen man der mit mir strife,
der gewâfent sì als ich.
daz priset in, ersieht er mich.
gesige aber ich im an,
sô hat man mich wie einen man,
und wirde werder dann ich sì.

In der kämpferischen Auseinandersetzung mit dem Gegner soll die aventure

das Maß der Ehre sichtbar werden lassen. An dieser Assoziation hält
auch die Vita fest : «sid nu got wil, daz ich riter sie, weri ich denne loblich
in einem strite riter worden, so weri es mir dest lieber» 6. In seiner Ant-

1 S. o. S. 191 u. 302.
2 S. o. S. 193.
3 Seuse-Studien, a. a. O. S. 235.
4 Deutsche Schriften, S. 149.
5 Seuse-Studien, a. a. O. S. 239.
6 Deutsche Schriften, S. 55, 30-56, 1.

327



wort sichert der Jüngling dem Diener diese Bewährung seiner Ritterschaft

im Kampf zu l. Darin stimmen somit weltliche und geistliche
Ritterschaft überein. Mit dem Hinweis auf die Ähnlichkeit betont aber
die Vita zugleich die Andersartigkeit im Sinne einer Steigerung. Was der

Jüngling hierauf an künftiger aventure verheißt, widerspricht bereits

völlig den höfischen Vorstellungen ritterlicher Bewährung. Zwar folgt
der «usker uf sines nehsten heilsamen behulfenheit »2, der auf den ersten
Blick dem Wesen der Aventüren-Kette in den Artusromanen entspricht,
die ebenfalls im Dienste des Nächsten steht und «ein einziger Weg der

Hilfe, Befreiung, Erlösung anderer ist»3. Die Andersartigkeit ist aber

offensichtlich, schenkt doch die Vita der Schilderung hilfreicher Talen

wenig Aufmerksamkeit; sie richtet ihr Augenmerk auf das Miterleiden,
nicht auf die «erbermde» im ritterlichen Sinn, die sich als hilfreiche Tat
zum Schutz der Rechtlichkeit manifestiert und saelde und ère unmittelbar

mehrt.
Höfische Analogien zu Seuses Sturz in Schmach, Unehre und äußerste

Gefährdung dürfen aber nicht übersehen werden. Wie der Diener darin
das Innerste seines Wesens erfährt, ebenso kommen die Artusritter in der

Stufenfolge ihrer Kämpfe zu sich selbst4, wobei die Selbstfindung wie bei
Seuse ein Lösen der «selbstbefangenen Ichhaftigkeit»5 bedeutet. Der
Ritter beteiligt sich jedoch aktiv an der Wiederherstellung des Ordo,
in welchem ihm das Höchstmaß menschlicher Möglichkeit als Achtung
der Welt und Liebe Gottes zuteil wird, indem er sich «seiner Verstandeskräfte

recht bedient, seinen Willen zügelt und steigert, dumpfe Triebe
unterdrückt, das Gute erkennt, anstrebt und verwirklicht»6. Er besteht

das Ausgesetztsein in die Fremde, in das feindliche Außen, und verdient
sich damit selbst das Ziel der «saelde» und «ère», während der Diener in

ungeschütztem Preisgegebensein an die feindliche Welt seine Ohnmacht
erfahren muß, aus der ihn keine innerweltliche Macht erretten kann. Seine

aventure kann letztlich nicht bestanden werden, sondern ist Bereitung
auf das gnadenhafte Ereignis des Sterbens und Auferstehens in Christus,

1 «bis ane sorge, dir sol noh strifes gnüg werden! Wer die geischlichen riterschaft
gotes wil unverzageklich füren, dem sol vil me gedranges begegnen, denn es ie

tete hie vor bi den alten ziten den verrâniten lielden, ...» Deulsche Schriften,
S. 56, 2-5.

2 Deutsche Schriften, S. 63, 8.
3 P. Wapnewski, Hartmann von Aue. Sammlung Metzler. Stuttgart, 1962. S. 61.
4 M. Wehrli, Roman und Legende im Hochmittelalter, a. a. O. S. 435.
5 P. Wapnewski, a. a. O. S. 50.
6 P. Wapnewski, a. a. O. S. 38.

328



das jede innerweltliche Ordnung aufsprengt. M. Wehrli schreibt in seiner

Untersuchung von «Roman und Legende im deutschen Hochmittelalter»:

Das Leben des Heiligen drängt hinaus in den Tod, ins Jenseits, das Leben
des Artusritters endet idealistisch in einem säkularisierten Jenseits, d. h.
in der Utopie oder im Märchen, im zeitlos-seligen Dasein der Artusrunde

'.

Eine Überschneidung von Roman und Heiligenvita wird gerade an dieser

Stelle greifbar: In die Sphäre der Vita verweist das transzendierende

Ziel2, in jene des Romans das radikale Ungesichertsein, die Undurch-
sichtigkeit der Situation, die fehlende Transparenz und die fehlende

Beruhigung im Wunder 3.

Wir haben nun weiter zu fragen, ob die aventure als Erfahrung der

Ohnmacht, die in der Mystikervita Seuses in scheinbar paradoxer
Überhöhung zur Bejahung der Ohnmacht in der Gelassenheit führt, eine dem

Rittertum völlig fremde Kategorie sei.

Die Parallele finden wir im «Parzival» Wolframs von Eschenbach, und

zwar setzt sie bezeichnenderweise in dem Augenblick ein, den A. Haas
«Durchbruch zu Parzivals Eigentlichkeit» nennt4. Cundries Fluchrede 5

markiert diesen Einschnitt, den wir mit Seuses Berufung zur Militia
vergleichen können : Parzival und der Diener sind auf dem selbstbestimmten

Weg in eine Sackgasse geraten, die in der Katastrophe endet und als

Ausweg nur die totale Verdemütigung offen läßt. Wie der Diener durch
die Berufung zur Militia Christiana endgültig in das Mysterium Christi
einbezogen wird, das Untergang und gnadenhafte Auferstehung bedeutet,
ebenso ist die Verdemütigung in Wolframs Roman das Ereignis, das

Parzivals «Vergangenheit und Zukunft unter das Gesetz und die
Verfügung Christi stellt»6. Beide erwartet ein ähnlicher Leidensweg, den wir
in der Figur Jobs, die auf Christus zu beziehen ist, vorgebildet fanden:
Verlust der Ehre und des Ansehens ", Verlust der Freude und Verlust der

Tröstungen Gottes 8.

1 A. a. O. S. 436.
2 S. o. S. 309 ff.
3 S. o. S. 302-308.
4 «Parzival» V. 312-319.
5 A. Haas, Parzivals tumpheit bei Wolfram von Eschenbach. - Berlin,1964. S. 131.
6 A. Haas, a. a. O. S. 132.
7 Cf. A. Haas, a. a. O. S. 132.
8 Parzivals «Gotteshaß».

22 329



Die geistesgeschichtlichen Hintergründe für diese «neue Handlungsebene

nicht mehr eines bloß höfischen, sondern eines christlichen
Ritters» 1 hat W. Bumke in seinen «Studien zum Ritterbegriff im 12. und
13. Jahrhundert» geklärt, worin er nachweist, daß das ursprüngliche
Dienstwort «ritter» nur unter dem Einfluß der christlichen Militia-Vorstellungen

zu einer Auszeichnung werden konnte. Es ist für unsern
Zusammenhang von eminenter Bedeutung, dass «der adlige Rittername
seinem Ursprung und seinem Wesen nach ein Bildungsgedanke ist » 2, an
dem die christlichen Tugenden der Humilitas und Misericordia konstitutiv

beteiligt sind als «Traum vom adligen Menschen, der die Demut in
seinen Adel aufgenommen hat»3. Die Affinität Seuses zum Rittertum
erscheint in ganz anderem Licht, sobald wir dieses mehr als Bildungsidee
denn als soziale Wirklichkeit betrachten.

Die hier vorweggenommene Gleichsetzung der diemüte Parzivals und
der Gelassenheit des Dieners muß begründet werden. L. Boros 4 gibt eine

phänomenologische Erhellung der Demut, die den Kern beider Begriffe
trifft. Er umschreibt sie als äußerste Kraft der Liebe, welche diese zur
Selbstlosigkeit befähigt.

Der Mensch findet sein eigentliches Wesen, indem er sich dahingibt. Erst
indem er sich fraglos schenkt und sein verfügbares Sein andern zur
Verfügung stellt, bewahrt er sich selbst und erlangt seine Vollendung.
Der Mensch kann sich nur halten, indem er den gierigen Griff seiner
Selbstsucht lockert, indem er sich nicht mehr an sich selbst klammert.
Das menschliche Dasein ist seinshaft auf eine Ekstase hin gebaut: Es
findet sich selbst nur dadurch, daß es sich aussetzt 5.

Indessen hat menschliche Demut nie den Charakter eines verwirklichten
Seins:

Das Ringen um die Demut ist ein Versuch, das Unvollendbare zur
Vollendung zu bringen. Erst im Tode wäre der Mensch, wenn er zudem
seinen Zustand bewußt nachzuvollziehen vermöchte, dermaßen seinshaft

«von sich genommen», daß er fähig wäre, vollendet demütig zu sein,
das heißt das vollendete Sein zu erreichen, indem er sich vollends
verliert 6.

1 A. Haas, S 132.
2 W .Bumke a. a. O. S. 114.
3 W .Bumke a. a. O. S. 147.
4 L. Boros, Der anwesende Gott
5 L Boros, a. a. O. S. 34.
6 L. Boros, a. a. O. S. 41.

Ölten, 1964. S. 33 ff.

330



Ganz vollendete Demut findet sich nur in der Gestalt Jesu 1. Mit innerer

Folgerichtigkeit führt darum der Weg der Verdemütigung Parzivals zum
Karfreitagsgespräch mit Trevrizent, in dem ihm die tiefste Sinnhaftigkeit
seines Weges als Nachfolge Christi aufgeschlossen wird. «Demut ist so das

Eigentlichste und tiefste Kriterium christlichen Selbstverständnisses

überhaupt, weil darin, und einzig darin, eine analogische 'Nachfolge
Christi' möglich, ja faßbar ist», schreibt A. Haas und verweist auf
E. Przywaras Darstellung einer Theologie der Demut. Ich übernehme
dieses Zitat, weil wir im Aventürenweg der Vita den Diener in der
äußersten Erfahrung der Ohnmacht auf der Stufe der Gelassenheit ebenso

in Christus hineinsterben sahen.

Teilnahme am Leben dieses Herrn bis zur Einheit des «Sinnes und
Sinnens» mit Ihm als unserem eigentlichen Ich (Gal. 2, 19-20) steht
darum in Eins mit der «Demut» als Seinem «Sinn und Sinnen»: «das sei
Sinn und Sinnen in euch, was auch (ist) in Jesus als dem Christus, der
in der Gestalt Gottes bestehend ...» So ist Demut Mitvollzug des
Abstiegs Gottes: in die «Gestalt des Sklaven», hörig bis zum Tod
des Kreuzes 2.

Gewinnt im «Parzival» die höfische Aventure musterhaft das Element der
christlichen Demut hinzu, so können wir nun anderseits von der Vita
Heinrich Seuses sagen, daß sie dem Schema der Mystikervita die Aventure
im wolframschen Sinn einfügt im «Einbezug profaner, neuer Wirklichkeiten,

indem hier die Welt als Fremde, als Gefährdung erscheint, die •H-t-
bestanden werden muß ohne die Gewißheit erbaulicher Beruhigung im
Wunder»3. Die Feststellung von A. Haas, in den spritualitätsgebundenen
Viten heldischer Heiliger sei das Leben vor der Conversio biographisch
und stilistisch ausgespart oder nur in ein paar kümmerlichen Anmerkungen

festgehalten, während es im höfischen Roman und speziell im Parzival
beinahe den Hauptplatz einnehme und zur Exemplarität des Helden

gehöre, läßt sich auch auf die Struktur der Vita Heinrich Seuses

übertragen, die zwar am Anfang über den «geswinden ker» berichtet, die

eigentliche Conversio aber erst mit der Berufung zur Ritterschaft
einleitet und sie keineswegs als einmaliges Ereignis, sondern als jstufen-
weisen, je in der Gefährdung erprobten Vollzug darstellt. Diese innere

1 L. Boros, a. a. O. S. 49 f.
2 E. Przywara, Demut, Geduld, Liebe. Düsseldorf, 1960. Zit. Haas, S. 288. Vgl.

hiezu o. S. 311.
3 M. Wehrli, Roman und Legende, a. a. O. S. 435.

331

i

c



Verwandtschaft mit der Romanstruktur wird evident im Vergleich mit
dem Aufbau der Schwesternviten der Elsbet Stagel, die formelhaft nach
dem Schema Tugendstreben und nachfolgende Wunder' ordnet 1.

M. Wehrli weist in seinem Aufsatz «Strukturprobleme des mittelalterlichen

Romans»2 auf den Zeitbegriff des klassischen Ritterromans hin:
«Diese Zeit führt in ihren Ursprung zurück, den sie im Grunde nie
verlassen hat. Sie tritt zurück in dem Maß, als sich das Wesen des

Menschen vollendet»3. Entsprechend diesem Münden der Romanhandlung
in das zeitlose «Märchenglück des Artusfriedens»4 finden wir im Schlußkapitel

des ersten Teils der Vita 5 jenen Zustand des inneren Friedens, den

wir als «himelrich» bezeichnet haben 6. «Der seie ruowe» und «des libes
fröide» werden Parzival zuteil7; «frid und fröd in allen dingen» und
ewiges Leben verheißt die Vita dem, der ihr Muster erfüllt8.

W. Blank, a. a. O. S. 152.
M. Wehrli, Strukturprobleme des mittelalterlichen Romans. Wirkendes Wort 10

(1960). S. 334-344.
M. Wehrli, Strukturproblemc, a. a. O. S. 344.
M. Wehrli, Strukturprobleme, a. a. O. S. 344.
S. o. S. 309 ff. «Der fröhliche Ostertag».
S. o. S. 315.
Parzival 782, 29 f.
S. o. S. 315. Deutsche Schriften, S. 95, 32.

332


	Geistliches und weltliches Rittertum

