
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 62 (1968)

Artikel: Studien zur Vita Heinrich Seuses

Autor: Holenstein-Hasler, Anne-Marie

Kapitel: D: Des Dieners geistliche Tochter

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Und disü Vergangenheit mag nit wol ganz bliben, die wil lib und sei bi
einander sind ; wan so der mensch sich selb iez hat gelassen und wenet
sin vergangen in gote nah des sinsheit, sich selber niemer her wider ze

nemene, geswind in einem ogenblik so ist er und sin schalk her wider
komen uf sich selben, und ist der selb, der er och vor waz, und hat sich
aber und aber ze lassen '.

Das Bild einer Perlenschnur drängt sich auf : Jede Perle wäre ein auf den

ewigen Augenblick bezogener Akt in einem zeitlichen Augenblick. In
solcher Reihung hat die Vita die Übungen des anfangenden und die Leiden

des zunehmenden Menschen dargestellt. Die beiden entscheidenden

Einschnitte in der Berufungsvision am Anfang, in welcher der «himel-
smak» der erstmals aufblitzenden Erfahrung der eigentlichen Wirklichkeit

den ersten «ker» bewirkt, und der Berufung zur Ritterschaft
markieren die Stufen einer Ordnung, nach der sich der «widerfluß des geistes»
in seinen Ursprung zu vollziehen hat.

Wenn der Stufenbau der Vita auf diesen Durchbruch in das Ewige und

Eigentliche hin angelegt ist, muß die Zeitlichkeit als Fremde erscheinen.

Wir haben bereits bei Gregor dem Großen den Zusammenhang zwischen
den Militia/Tentatio-Vorstellungen und der Vorläufigkeit des Irdischen
festgehalten, wonach das Leben nur Phase, Durchgang zur Heimat ist 2.

Terra aliena, Exil und «eilende» nennt sie das Mittelalter. Hier ist ein

entscheidender Unterschied zwischen dem Job-Kommentar Gregors und
der Haltung des Mystikers nicht zu übersehen: Die «Moralia» verstehen
die Spannung auf das Ende hin vor allem bezüglich des leiblichen Todes.

Die Vita setzt anstelle des leiblichen Todes den Durchbruch zur Gelassen- \
heit als mystisches Sterben in Christus, das im Absterben des
Eigenwillens das leibliche Sterben vorwegnimmt.

D. DES DIENERS GEISTLICHE TOCHTER

Je länger wir über dem ersten Teil der Vita verweilten und uns darin
vertiefteTr;--desJ:o deutlicher trat ihre Struktur zutage, die - genau dem

Prolog der Vita entsprechend -, die Figur des Dieners auf der Stufe des

anfangenden, zunehmenden und vollendeten Menschen zeigt. Wir treten
deshalb an den zweiten Teil der Vita mit der Frage heran, was denn hier
überhaupt noch zu sagen übrigbleibe.

1 Deutsche Schriften, S. 161, 4-10.
2 S. o. S. 270 ff.

317

0



Das 33. Kapitel stellt die geistliche Tochter des Dieners vor. Die
folgenden drei Kapitel beschäftigen sich wieder, und zwar teilweise recht

spielerisch, mit dem Beginn des mystischen Lebens. Geschichten über das

Wirken des Dieners im Kreis der Gottesfreunde enthalten das 37., 39.,

41. und 42. Kapitel. Breiten Raum nimmt die verleumderische
Kindsunterschiebung ein (38. Kapitel), die thematisch dem 20. bis 31. Kapitel
zugeordnet werden kann. Dazwischen schieben sich belehrende Gespräche
über das Leiden (40. Kapitel). Allegoresen bringen das 43. u. 44. Kapitel
mit der Serafsvision und dem Streitgespräch zwischen Seuse und dem

Knappen x. Merkt man sich zudem die von C. Gröber als Einschübe
bezeichneten Stellen 2, verstärkt sich der Eindruck des Disparaten. Ziemlich

lose reihen sich hier anmutige Klostergeschichten, die nicht über das

bereits im 1. Teil der Vita Gesagte hinausgehen. 155, 8 schließt mit dem

Hinweis: «Mit sölichen strengen Übungen und mit gotlichen bilden Jesu
Cristi und siner lieben fründen waz der anvang diser heiligen tohter
gebildet ».

Wir nehmen gern zur Kenntnis, daß der geistliche Vater selber die

Tochter mahnt, diese eher kindliche Stufe zu überwinden 3. Es folgt nun
der theoretische Teil der Vita mit eigentlich mystischen Belehrungen,
die nach bewährten Mustern 4 teilweise als Gespräch zwischen Lehrer und
Schüler gestaltet sind (Kapitel 46-53). Ganz am Schluß wird der Faden
der Vita nochmals aufgenommen und der selige Tod der Tochter
geschildert.

So betrachtet, bildet der zweite Teil der Vita einen fast bedauerlichen

Anhang, der die Geschlossenheit des Werks in Frage stellt. Wir stehen

vor dem Problem, weshalb die erzählenden Teile nicht in den ersten Teil
der Vita eingebaut wurden, ist doch ihr ergänzender Charakter teilweise

so stark, daß wir sie bereits früher in die Untersuchung einbezogen haben.

Dem Verständnis öffnet sich ein neuer Weg, wenn wir den Aussagen
über Seuses fröhlichen Ostertag vollen Wert beimessen, die sich im Wort
des Galaterbriefes 2, 20 zusammenfassen lassen «Vivo autem iam non

ego, vivit vero in me Christus» 5. Damit ist der dem Menschen vorgezeich-

S o S. 293.
C. Gröber, S. 180.
Deutsche Schriften, S. 156, 1-3: Fro tother, es weri nu wol zit, daz du fürbaz in
ein nehers giengist, und dich uss dem nest biltlichs trostes eins anvahenden
menschen uf erlupftist.
Ch. Pleuser, a. a. O. S. 147; J. Bühlmann, a. a. O. S. 14 f.
S. o. S. 309-317.

318



nete Weg durchlaufen; er hat in der Gelassenheit jene Haltung erreicht,
welche dem Heilsplan Gottes, den Menschen zur Gottebenbildlichkeit
zurückzuführen, keinen Widerstand mehr entgegensetzt: «Et haec
hominis est perfectio, similitudo Dei»l. Wie Job ist er durch sein Leiden
dem Urbild Christus gleich geworden. Das Verständnis für die
Gesamtkonzeption der Vita hängt nun davon ab, ob wir den für das Denken jener
Zeit selbstverständlichen Schritt zu vollziehen gewillt sind, wonach der
Mensch durch die vollkommene lmitatio Christi selbst zum Imitabile
wird. Wenn sich die geistliche Tochter am Exemplum des Dieners heranbildet,

wird sie durch ihn, weil er selbst ja auf Christus hin transparent
geworden ist, die Christusförmigkeit erreichen. Daß dies grundsätzlich
von seiten des Dieners keine Anmaßung bedeutet, ergibt sich aus der

Tatsache, daß zuvor ja seine Willenshingabe und die Preisgabe seiner

selbst geschildert wurde. Zudem dürfen wir nicht übersehen, daß er
damit in völliger Übereinstimmung mit der theologischen Tradition stand,
die sich nicht zuletzt auf Paulus berufen konnte: «Imitatores mei estote,
sicut et ego Christi» 2. Indem die Gläubigen Paulus nachahmen, ahmen sie

Christus nach 3 und werden dadurch ihrerseits zu Vorbildern - im Sinne
des Mittelalters zu Vitenfiguren 4. Diesen Exempelcharakter der Hauptfiguren

betont die Vita, indem sie den Namen Seuses nur in der
Einleitung nennt5, um nachher stets vom «diener» zu sprechen. Ebenso wird
die geistliche Tochter nur in der Einleitung zum zweiten Teil mit ihrem
Namen eingeführt.

Paulus bereits verknüpft mit der Aufforderung zur Nachahmung die

Vorstellung von der Glaubensverkündigung als einer geistlichen Vaterschaft

: «... nam in Christo Iesu per evangelium ego vos genui »6. Gal. 4, 19

setzt dafür das Bild der Mutterschaft: «Filioli mei, quos iterum parturio
donec formetur Christus in vobis. »

Im Gedankenkreis der Logosgeburt7, der seinerseits eng mit der Lehre
über die Kirche und Maria verknüpft ist8, gelangte die Vorstellung der

1 Zit. E. Gilson, S. 282: Guillaume de Saint-Thierry, Epist. ad fratres de Monte
Dei, II, 16; PL 184, Sp. 348.

2 1 Cor. 11, 1. Cf. die weiteren Aufforderungen zur Nachahmung des Paulus 1 Cor. 4,
16; Gal. 4, 12; Phil. 3, 17; 2 Thess. 3, 7.

3 1 Thess. 1, 6.
4 S. o. S. 259.
5 Deutsche Schriften, S. 7, 1.
6 1 Cor. 4, 15; cf. Philemon 10 «... pro meo filio, quem genui in vineulis», ähnlich

auch 3 Joh. 4.
7 Zur Lehre über die Gottesgeburt s. o. S. 220 ff.
8 S. o. S. 226.

319



geistlichen Vater- und Mutterschaft zur vollen Entfaltung. Die
vollkommenen Seelen, in denen der Logos schon ganz Gestalt angenommen
hat, können auch anderen Seelen das Logosleben schenken 1. «Zur Kirche
geworden, wirken sie nun mit zur Geburt und Erziehung anderer Kinder,
indem sie im Schöße ihrer Seele wie in einem Mutterleibe den makellosen
Willen des Logos gestalten» 2. Weil das Verbum dem Willen des Vaters

entspringt, kann der Mensch, dessen Wille mit dem Willen des Vaters
identisch geworden ist, in seinem Herzen oder im Herzen eines andern den

Logos weiterzeugen. Ebenso zeugt er Christus, wenn er die Veritas in
seinem Intellekt empfängt oder weiterverkündet. Insofern er den Logos
weiterzeugt, ist er Vater. Diesen Gedankengang finden wir ausgeführt
bei Hugo von St. Viktor 3. Er muß im Mittelalter weite Verbreitung
gefunden haben, weil das Hervorbringen des Verbums im Glauben und
das Nähren durch gute Werke Gegenstand der Brevierlektion der 3. Nokturn

an Marienfesten war 4.

Auf die Struktur der Vita bezogen, erkennen wir nun, daß das Leben
des Dieners dieser Gesetzmäßigkeit folgt. Elisabet Stagel wird erst
eingeführt, als der Diener das Ziel der Gelassenheit erreicht hat und von
ihm das Wort Hugos von St. Viktor gilt: «Si igitur eadem est voluntas
tua et voluntas Patris, idem est filius tuus et Filius Patris»5. Fortan sind

von ihm keine Fortschritte mehr zu berichten. Was er über sich selbst

der Tochter erzählt, soll in ihr das Verbum weiterzeugen und nähren,

oder, um in der bisher verwendeten Terminologie zu bleiben, es dient
dazu, die Tochter zur Christusförmigkeit zu führen.

Stets ist mit der Vorstellung vom Zeugen und Empfangen des Logos
auch das Nähren verbunden 6. Während die Vita im Vater-Tochter-
Verhältnis ersteres stillschweigend übergeht und, vielleicht bereits nicht
mehr im vollen Bewußtsein dieser Zusammenhänge, einfach voraussetzt,
spielen die Metaphern von Speise und Trank eine auffallend große Rolle.

Einen Ausgangspunkt finden wir in dem Joh. 4, 34 überlieferten
Herrenwort: «Meus cibus est ut faciam voluntatem eius qui misit me ...»

Auf die Menschen in der Nachfolge Christi wendet die Vita dieses Bild

1 Origenes. Methodius. Cf. H. Rahner, «Gottesgeburt», a. a. O. S. 364, Anm. 54.
2 Symph. II, 8. Zit. bei H. Rahner, «Gottesgeburt», a. a. O. S. 364, Anm. 54.
3 S. o. S. 226.
4 S. o. S. 226.
5 S. o. S. 226.
6 Cf. die Ausführungen o. S. 230 sowie M. Bindschedler : Seuses Auffassung von

der deutschen Sprache, in: Philologia deutsch. - Bern, 1965. S. 59 ff.

320



der Willenseinung an : «... sü werdent von in selb getriben mit einem

jamrigen turste hin zu dem willen gotes und siner gerehtikeit und der
wille gottes smakt in so wol...»1

Durch seine Hingabe an den Willen des Vaters, die sich im Tod
vollendet, wird Christus selbst zur Speise 2, und in Analogie dazu kann nun
die gelebte Erfahrung des Dieners auf dem Weg zur Gelassenheit ebenfalls

zur Speise für die ungeübte Tochter werden. (Es fällt übrigens auf,
daß die Vita in der soeben zitierten Stelle ähnlich wie das 10. Buch der
«Confessiones» das Bild der mystischen Speisung in die Schlußbetrachtung
aufnimmt. Nachdem Augustinus seine Sorgen auf den Herrn geworfen
hat, schließt er mit den Worten : «Nicht sollen mich schmähen die
Hochmütigen, daß ich meinen Lösepreis vor Augen habe und esse und trinke
und spende davon und mich als ein Armer daran zu sättigen verlange» 3.

Ausdrücklich stellt die Tochter den Bezug zu Christus her, wie sie den

Diener um die geistliche Speise seiner Lehre bittet, die er nicht zu weit
entfernt, sondern in seiner eigenen Erfahrung suchen soll. Wir finden hier

genau den Vorstellungskreis des «alere verbum»:

Si sprach: «herr, ich han gehöret sagen, daz der pellicanus sölicher natur
sie, daz er in sich selber bisset und sinù jungü kind in dem neste von
veterlicher minne mit sinem eigen blüt spiset. Ach herr, und da mein ich,
daz ir ze glicher wise also mir, üwerm turstigen kinde, tugent und mit
geischlicher spise üwer guter lere furent, und nit ze verr süchent, denn daz
ir uch selb nahe grifent ; wan so es üh ie neher ist gewesen in usgewùrkter
wise, so es ie enpfenklicher ist miner begirigen seie » 4.

Der Diener erklärt sich bereit, ihr seinen - im Vergleich zu Meister
Eckharts süßer Lehre - groben Trank zu reichen. In dieser Gemeinschaft
zwischen Lehrer und Schülerin dürfen wir eine Analogie zur Eucharistiegemeinde

sehen, in die auch die Leser eingeschlossen sind, weil sie ja
durch die geistliche Tochter an der Erfahrung des Dieners teilhaben
sollen 5.

In ähnlicher Weise wird die Liebes- und Todes-Erfahrung Tristans und
Isoldes im NachVollzug durch die Leser der «edelen herzen brot» 6. Wir
erinnern uns an dieser Stelle nochmals, daß auch der Diener in der An-

1 Deutsche Schriften, S. 95, 4.
2 Joh. 6, 35; Luc. 22, 19 f.
3 Conf. 10, 43.
4 Deutsche Schriften, S. 99, 1-9.
5 Deutsche Schriften, S. 7, 12: «do schreib si es alles an, ir selb und och andren

menschen ze einem behelfe, ...».
6 Tristan V. 228-240.

321



gleichung an den sterbenden und auferstandenen Herrn durch einen

geistigen Tod hindurchgegangen ist, ehe er seine Erfahrung als Speise
reicht 1. In diesem Sinn heißt es im 3. Brief des Briefbüchleins, heiliges
Vorbild sei, wer «eintweder herzenblût, aid aber libes und herzen blût»

vergossen hat 2.

Ein Gesicht umschreibt das Verhältnis des Dieners zu seiner Tochter
in den folgenden Bildern :

do waz im * vor in der selben gesihte, wie du ** kemist in gende für
in stan, und mit grossem ernst knüwetastdu nider für in und neigtast
din antlüt eben uf sin herz, und knüwetast also mit dinem geneigten
antlüt uf sinem herzen ein gut wil, Also nam der brüder wunder ab
diner getürstekeit, und doch do stund es dir als als heilklich ane, daz er
es dir gütlich gestatet. Waz dir da uf dem eilenden herzen geneiget der
himelsch vater gnaden teti, daz weist du vil wol, und man sah es an dir;
wan nah einer guten wile rihtest du dich uf, - do ward din antlüt so frôlich
und so gnadenrich gestalt, daz man es kuntlich brûfen mohte, daz dir
got neiswas sunder gnaden hat getan und noh tun wil dur daz selb herze,
also daz got dur von gelopt und du getröstet wirst 3.

(* dem Diener, der seine Vision der Tochter ** in einem Brief mitteilt)

Offensichtlich soll hier die Mittlerfunktion des Dieners dargestellt werden.
Die Begriffe «herz» und «getürstekeit», denen wesentliches Gewicht
zukommt, verweisen uns auf die Zusammenhänge mit der Johannesmystik,
die wir für die Interpretation der Vision vom Minnespiel bereits

beigezogen haben. Dort erkannten wir den Diener in der lmitatio des

Liebesjüngers, der, am Herzen der Ewigen Weisheit ruhend, die Geheimnisse
des Vaters erfuhr; Augustinus spricht vom «bibere in secreto»4. Nun
stillt die Tochter ihre «getürstekeit» am Herzen des Dieners, durch das

der himmlische Vater zu ihr spricht. Die Reihe der Analogien erreicht
hier eine beträchtliche Länge, erkennen wir doch das Ruhen des Logos
am Herzen des Vaters, das Ruhen des Liebesjüngers an der Brust des

Herrn und das Ruhen der Seele des Dieners am Herzen der Ewigen Weisheit

als mögliche Bezüge. Eine ähnliche Reihe von Mittlerfunktionen
erwähnt übrigens Elisabet Stagel in der Vorrede zu ihren Schwestern-
viten 5. Vorbild der Heiligkeit ist der himmlische Vater, Mittler sein Sohn,

1 Cf. für diesen Zusammenhang auch das bereits oben S. 259 Gesagte.
2 Deutsche Schriften, S. 368, 1.
3 Deutsche Schriften, S. 101, 15-28.
4 S. o. S. 227.
5 Das Leben der Schwestern von Töß, beschrieben von Elisabet Stagel. Hrsg. von

Ferd. Vetter. In: Deutsche Texte des Mittelalters. Bd. 6. Berlin, 1906. S. 12.

322



der die Heiligkeit des Dominikus, des Petrus und Thomas wirkt, so daß

sie lautere Spiegel werden 1.

Was hier in eine bildhafte Formel gefaßt ist, wird lebend nach

vollzogen. Es ist aufschlußreich, diese Nachfolge als eine Entfaltung des

Christusbildes in einzelnen Zügen zu verfolgen. Im 16. Kapitel wird
berichtet, wie Seuse eine Beichte über sein ganzes Leben ablegt (43, 13).

Später erzählt er davon seiner Schülerin, um sie in die Anfänge des

geistlichen Lebens einzuführen, wobei er seiner eigenen Erfahrung dadurch
Verbindlichkeit gibt, daß er sie als Nachahmung der Büßerin Magdalena
schildert 2. Gewiß wären ihm Dutzende ähnlicher Büßerfiguren aus Viten
und Legenden präsent gewesen, doch ist Magdalena gewissermaßen das

Urbild aller, weil sie ihre Schuld Christus selber bekannte, während die

andern, wie der Diener auch, bei einem Menschen, «der an gotes stat da
sizzet» 3, beichten. «Dis bilde nam dû tohter vil eben in ir herze» 4 und
bemüht sich, es nachzuahmen. Es ist bezeichnend, wie weit sie in der

Reproduktion des biblischen Bildes geht, obgleich sie die räumliche
Entfernung zwingt, ihr Bekenntnis auf eine Wachstafel zu schreiben: «Do

stund ze hindrest dar an also: 'min gnediger herr, nu vali ich sündiger
mensch für ùwer fusse und bit üch, daz ir mit üwerm minnerichen herzen
mich widerbringent in daz götlich herz, und daz ich üwer kind heisse in
zit und in ewikeit'» 5. Wie Magdalena zu Füßen des Herrn fiel, kniet die

Tochter vor dem Diener. Hier geschieht jedoch mehr als bloße äußere

Nachahmung, denn sie lebt in der Überzeugung, daß der Diener kraft
seines minnereichen Herzens das Bild des Herrn repräsentiert. Seiner

Mittlerfunktion bewußt, fragt dieser sich, wie Christus sich in analogen
Fällen verhalten hat: «... waz sol ich, din diener, hier zu sprechen? Si

sucht die richeit dez herren in sinem knehte» 6. Ehe er der Tochter gegenüber

als Mittler des göttlichen Erbarmens auftritt, («daz du begert hast

von gote dur den diener, daz ist beschehen»), kniet er selber als Bittender
vor Gott und gibt seiner Bitte eine objektivierte Form, indem er an

Matth. 9, 22 anknüpft7.

1 Für den wichtigen Begriff des Spiegels cf. Deutsche Schriften 92, 2; 97, 1 ; 172, 5;
237, 7; 242, 18; 263, 12; 277, 8.

2 Deutsche Schriften, S. 99, 21-100, 4.
3 Deutsche Schriften, S. 99, 28.
4 Deutsche Schriften, S. 100, 5.
5 Deutsche Schriften, S. 100, 15-18.
6 Deutsche Schriften, S. 100, 20.
7 Deutsche Schriften, S. 100, 30 : Confide filia, fides tua te salvam fecit.

323



Daß wir mit diesen Hinweisen auf das Vater-Tochter-Verhältnis einen

wesentlichen Zug im Denken Seuses herausgegriffen haben, bestätigt eine

Untersuchung von P. E. M. Filthaut:

Der Vater-Kindgedanke mit all seiner Vertraulichkeit, seinem Verstehen
und Helfen findet in Seuses Anreden immer neue Ausdrucksformen :

Meine herzlieben Kinder, liebe Kinder, zarte Kinder, meine Kinder,
Gottes Kinder und meine viel Lieben, gute Kinder, gute Tochter, Frau
Tochter, mein Kind, mein Herzenskind, mein liebes, wohlgeratenes
Kind, mein zartes Kind. Weder Tauler und erst recht nicht Eckhart
kennen diese trauten Anreden und die in ihnen zum Ausdruck kommenden

geistlichen Bindungen und Verpflichtungen '.

Wir haben uns abschließend mit dem Stellenwert dieser weitverzweigten
Analogien im Lehrer-Schüler-Verhältnis zu befassen. Zu Beginn des zweiten

Teils der Vita tritt die Tochter mit «hohen Fragen» an den Diener
heran. In einem sanften Verweis läßt er sie wissen, sie hätte sich vorerst

mit dem «ersten Beginn» zu befassen. Dazu gehört die Beschäftigung
mit «guten heiligen bilden». Was wir darunter zu verstehen haben, geht
aus dem Kontext hervor: Es geht um die Angleichung an das Leben und
Leiden Christi, die von Gottesfreunden exemplarisch vorgelebt worden
ist. Sogleich wird aber die Vorläufigkeit dieser ersten Stufe betont, die
schließlich im «Abfallen der Bilder» überwunden wird 2. 155, 8 betont
denn auch markant das Ende dieser Phase im Leben der Elisabet : «Mit
sölichen strengen Übungen und mit gotlichen bilden Jesu cristi und siner
lieben fründen waz der anvang diser heiligen tohter gebildet»3.

Ch. Pleuser 4 weist darauf hin, daß Seuse, «der sehr zu differenzieren

pflegt», Elsbet bis zum 45. Kapitel «geischlichü tohter» nennt, vom
45. Kapitel an jedoch «heiligü tohter» (154, 3). «Das Attribut 'heilig'
erhalten bei Seuse nur Menschen wie die Seherin Anna, d. h. Menschen, die
sich durch hohe Tugenden auszeichnen und deren Begnadung offenbar

1 E. M. Filthaut, «Heinrich Seuse in dominikanisch-priesterlicher Sicht. In: Seuse-

Studien, a. a. O. S. 289.
2 Deutsche Schriften, S. 98, 16.
3 Cf. auch 155, 15 -20: Dc disü heiligü tohter nah der guten 1ère ires geischlichen

vaters uf ellü stuk bildricher heilikeit wol waz nah dem ussern menschen geberret
als ein lindes wehsli bi dem füre, daz der forme dez insigels enpfenklich ist worden,
und och dur daz spieglich leben Cristi der der sicherst weg ist, waz ordenlich lang
zit gezogen, do schreib ir ire geischliche vater also: Fro tohter, es weri nu wol zit,
daz du fürbaz in ein nehers giengist,

4 Seuse-Studien, a. a. O. S. 159.

324



ist. Elsbets anfangender Weg ist hier beendet: nach ihren schweren

Übungen mußte sie ein christ förmiges Leiden lernen und wurde durch

beispielhafte Erzählungen auf den Weg gewiesen»1.
Nun folgt die Unterweisung in hohen Fragen, die in «hohe Seligkeit»

mündet 2. Mit wenigen Andeutungen wird die Tochter am Schluß der

Vita auf der Stufe der Vollendung gezeigt, soweit diese in der Zeit
erreichbar ist3. Fortan sind Bilder überflüssig: «La din fragen fürbaz sin,
los selb, waz got in dir Sprech »4 ruft der Diener der heiligen Tochter zu
und erklärt damit seine Mittlerfunktion als überholt.

«Dir ist nu fürbaz nit me ze tûne, denn gotlichen frid in stiller
rûw haben, und frólich ze beiten der stunde diner zitlichen Vergangenheit

in die volkomen ewigen selikeit»5. Mit den Schlüsselworten, die ich

gesperrt habe, ist der Bogen zum Schluß des 1. Teils der Vita geschlagen.
Der zweite Teil endet gleichsam mit dem 'ostertag' der Tochter 6, der

sogleich überhöht wird durch ihren Tod und die Vollendung im
Vergehen in die bloße Gottheit, das gleichzeitig als Parallele und endgültige
Antwort auf die Frage des Dieners am Ende des ersten Teils zu deuten

ist, womit denn Gott die leidenden Menschen ergötze. Betraf die Frage
damals den Lohn in der Zeit, so wird sie hier in der Erscheinung der Tochter

in ihrer überzeitlichen Erhöhung beantwortet7.
Die bereits erwähnte Untersuchung von Ch. Pleuser bestätigt diese

Ergebnisse. Sie betont eindringlich die große Bedeutung der geistlichen
Tochter für die Kompositionsidee der Vita. Ch. Pleuser sieht für die

Betrachtung der Vita zwei mögliche Blickpunkte, aus denen sich auch

zwei Kompositionsschemata für die Vita ableiten lassen :

1. «Die Vita der E. Stagel selbst steht im Mittelpunkt. In einer
Vorgeschichte, ähnlich der Vorgeschichte mittelhochdeutscher Epen,
wird der Werdegang von Elsbets Lehrer berichtet, er hat schon 'mit
leben ervolget, was er nun dur 1ère bewisen' kann ...»

2. Seuses Vita steht im Mittelpunkt Als er diesen Weg [d. h. geduldiges
Ertragen aller Heimsuchungen, der Verf.] lange genug gegangen ist,
kann er zum Lehrer anderer werden. So geht er lehrend und geduldig
leidend seiner ewigen Rückkehr in Gott entgegen. Sein Leben und

1 Seuse-Studien, a. a. O. S. 159.
2 Deutsche Schriften, S. 194, 12.
3 «als man es denn in der zit mag haben», Deutsche Schriften, S. 194, 13.
4 Deutsche Schriften, S. 194, 15.
5 Deutsche Schriften, S. 194, 18-21.
6 S. o. S. 309.
7 Deutsche Schriften, S. 194, 23-195, 2.

325



seine Lehre werden in beispielhafter Weise von seiner geistlichen
Tochter befolgt '.

Die zweite These überzeugt unmittelbar. Gegen die erste spricht die
Tatsache, daß der Weg des Dieners eindeutig im Mittelpunkt steht, während
der Weg der Tochter nur in schematischer Abkürzung erscheint - was
Ch. Pleuser auch bestätigt:

Bis zum 45. Kapitel tritt Elsbet in den Hintergrund, den Vordergrund
bilden Seuses Trosterzählungen, die thematisch Seuses Werdegang
wiederholen Hinter dem Vordergrund dieser Trostgeschichten, deren
thematische Abfolge den Weg Elsbets ahnen lassen, geht Elsbet selbst
ihren Weg zum christförmigen Leiden 2.

Über den inneren Weg Elsbets ist die Autorin weitgehend auf
Rückschlüsse angewiesen: «... Eine lange Zeit liegt zwischen dieser Äußerung
Elsbets (98,21-24) und der nächsten, von der wir erfahren (114, 9)»3.

Diese schematische Abkürzung schließt jedoch auch meiner Ansicht
nach nicht aus, daß Elsbet, wie Ch. Pleuser formuliert, «zum Prototyp
der geistlichen Tochter» wird: «... an ihrem Lebensbeispiel wird gezeigt,
wie die Nonnen die Lehre ihres geistlichen Vaters befolgen sollen» 4.

E. GEISTLICHES UND WELTLICHES RITTERTUM

Die Interpretation des Militia-Motivs mußte über das 21. Kapitel
hinausgreifen, weil dieses mit den folgenden Kapiteln einen geschlossenen

Sinnzusammenhang bildet. Ich habe auf die Reihe dieser kurzen
Erzählungen 5 den Begriff der «aventure» übertragen, was noch der
Rechtfertigung bedarf. Es schien jedoch sinnvoll, zuvor die aufgedeckten Linien
in den Untersuchungen zum Ostertag des Dieners und zur Bedeutung
der geistlichen Tochter für die Struktur der Vita noch weiter zu
verfolgen 6.

Nach diesem Versuch kehren wir nun abschließend zum Ausgangspunkt
unserer Betrachtungen, zum Vergleich mit dem höfischen Rittertum,
zurück. Die Wirkungen des höfischen Romans auf die Struktur der Mysti-

1 Seuse-Studien, S. 149 f.
2 Seuse-Studien, S. 158. Hervorhebungen vom Verf.
3 Seuse-Studien, S. 158 f.
4 Seuse-Studien, S. 149.
5 Kap. 23 bis 28. S. o. S. 302 ff.
6 S. o. S. 309-326.

326


	Des Dieners geistliche Tochter

