Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 62 (1968)

Artikel: Studien zur Vita Heinrich Seuses
Autor: Holenstein-Hasler, Anne-Marie
Kapitel: C: Geistliches Rittertum

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Finalitat dieser Lebenshaltung in der Vita wurde bereits als Aus-
richtung auf Gott umschrieben. Der Vergleich mit der Theologie des
Rittertums setzt die Untersuchung des Militia-Gedankens in der Vita
voraus.

C. GEISTLICHES RITTERTUM

«Des menschen leben uf disem ertrich ist nit anders denn ein riterschaft.»
(Vita 55, 19).

Mit «minnereicher und ritterlicher Romantik» sei die Vita umrankt,
bemerkt C. Grober ! und verweist auf die Kapitel 20 und 44 2. Nun mar-
kiert aber das 20. Kapitel einen Einschnitt von kapitaler Bedeutung. Es
soll deshalb untersucht werden, ob der Militia-Gedanke tatsdchlich nur
als Rankenwerk eingeflochten wurde, oder ob er Wesentliches zur Aus-
sage der Vita beitrigt und den Kontext zu erhellen vermag, vielleicht
dariiber hinaus sogar fiir die Struktur bedeutsam ist.

Bevor wir uns der Interpretation der Einzelheiten zuwenden, gilt es,
die Stellung des Kapitels innerhalb der Vita zu bedenken. Es nimmt das
eigentliche Leitmotiv, den Weg zur Gelassenheit wieder auf, das erstmals
im@_._ﬁapitel m Zusammen}iang mit einer Erscheinung Meister Eckharts
kurz erwidhnt wurde. Von ihm begehrte der Diener zu wissen, «wie du
menschen in got stindin, du der nehsten warheit mit rehter gelassenheit
ane allen falsch gern gnfig werin», und welches die beste Ubung hiezu
wire. Auf die bedeutsame Antwort des Meisters wird noch zuriickzu-
greifen sein: «er sol im selb nah sin selbsheit mit tiefer gelassenheit ent-
sinken, und ellu ding von got nut von der creatur nemen, und sich in ein
stille gedultkeit sezzen gen allen wulfinen menschen»3. Von Johannes
Flterer erfihrt er, ebenfalls in einem Gesicht, «daz mit * wetinders und
nuzers dem menschen weri, denn da der mensch in gelassenheit von got
im selber gedulteklich us giengi und also got dur got liessi» 3.

! C. GROBER, a. a. 0. S. 118,

2 Das Thema «Ritterschaft» erscheint auBBerdem in den Deutschen Schriften aus-
driicklich an folgenden Stellen: 36, 7—48, 22 -64, 15-91, 34 - 205, 8 - 240, 26 ff. -
252,14 - 362, 14 — 365, 15 - 310, 22 ff. — 398, 12.

3 Deutsche Schriften, S. 23.

4 Wohl ein Erratum. Sinngemil: «nit wetlinders und nuzers ...»

5 Deutsche Schriften, S. 23.

261



Die selbstgewihlten Ubungen mit ihrem starken Ich-Bezug verdringen
dieses Thema, bis der Diener im 19. Kapitel darauf verwiesen wird, daf3
er immer noch in sich selbst verhaftet sei:

«lug inwert genote, so vindest du dich selb noch eigenlich und merkst,
daz du noh mit allen dinen ussren tbungen, die du dir selb usser dinem

eigen grund an tet, bist ungelassen ze enpfahene frémd widerwerti-
keit ...» 1.

Ahnlich schildert das BAW den Ubergang zu einer neuen Phase:

Es waz ein Mensche in Cristo, der hatte sich in sinen jungen tagen getubet
nach dem ussern menschen uf ellu du stuke, da sich anvahendu menschen
pflegent ze tibenne, und beleip aber der inr mensch ungetibt in sin selbs
nehsten gelazenheit und bevand wol, das im neiswaz gebrast, er enwiste
aber nit waz. Und do er daz langu zit und vil jaren getreib, do wart im
eins males ein inker, in deme er wart getriben zt im selben, und ward
in im gesprochen also: du solt wissen, daz inrlichu gelazenheit bringet
den menschen zu der nehsten warheit 2.

Wichtig scheint mir in diesem Bericht der Hinweis auf das seelische
Unbehagen, das ihn erfaflte. (... und bevand wol, das im neiswaz gebrast,
er enwiste aber nit waz.) H. Delacroix schildert diesen Zustand, der eine
neue Stufe mystischer Erfahrung einleitet, folgendermafBen:
«... période d’inquiétude, d’oscillation, de malaise, ol le sujet cherche
sans savoir nettement ce qu’il cherche, se sent vaguement dirigé, sans

savoir ol on le méne, fait effort pour renoncer a l’effort et s’abandonner
a la passivité qui s’ébauche ...» ?

Das 19. und 20. Kapitel bieten Illustrationen zu diesem Entwicklungs-
prozeB. Wihrend das 19. Kapitel in didaktischer Absicht den Vorgang
in eine Art Lehrgesprich kleidet, bringt das 20. Kapitel die beriithmte
Vision von der Einkleidung des Ritters. Die deutlichen Parallelen zur
héfischen Ritterschaft verleiten zu-einer einseitigen Interpretation, welche
den Gehalt zu spielerischer Nachahmung verharmlost.

Dabel ist jedoch zu bedenken, daB eine Meditation von Job 7,1 die
folgenden Bilder evoziert. Das oben S. 195 ff. iber Seuses Verhdltnis zur
Schrift Gesagte muB3 deshalb auch hier beriicksichtigt werden; m. a. W.:
wir haben uns den Gehalt, den das Stichwort «Militia» fiir Seuse haben
mochte, zu vergegenwirtigen. Neben der Deutung von Job 7,1 in der

1 Deutsche Schriften, S. 54, 19 ff.

2 Deutsche Schriften, S. 326, 6 ff.

3 H. DELACROIX, Les grands mystiques chrétiens. Paris, 21938. S. 346. Zit. BizET,
Henri Suso, a. a. O. S. 196.

262



kirchlichen Tradition haben wir die sich assoziativ ergebende Verkniip-
fung mit der paulinischen Vorstellung der Waffenrtistung und des wei-
teren mit dem Begriff der «Militia christiana» einzubeziehen.

Eine gewisse Kiinstlichkeit dieses Vorgehens 148t sich nicht bestreiten,
1st doch das héfische Rittertum selbst, besonders in der Darstellung des
hofischen Romans, ohne das Ferment der Militia christiana nicht denk-
bar . Weil Seuse aber mit den Schriften der Viter auch in direktem
Kontakt stand, 148t sich die Trennung methodisch rechtfertigen. Eine
allfdllige Einseitigkeit soll das Kapitel {iber sein Verhiltnis zum hofischen
Rittertum korrigieren.

I. JoB 7,1 1N DER TRADITION DER KIRCHENVATER

Aus dem Kontext gelost, weckt die Stelle «Militia est vita hominis
super terram» (Job 7, 1) die Assoziation an Aktivitdt, ja geradezu an
Aggressivitdt. Dies widerspricht dem zentralen Thema des Buches Hiob,
dem geduldigen Ausharren in der Versuchung und dem duldenden Uber-
Sich-Ergehen-Lassen der Widerwirtigkeiten; in den fixierten Bezeich-
nungen «der geduldige Job» und «der leidende Job» driickt sich diese
allgemeine Vorstellung aus. Diese Ziige stehen auch in den Interpre-
tationen der Kirchenviter im Vordergrund 2

1. Interpretationen der Viter bis zu Gregors « Moralia in Job»

a) Job als Vorbild der Geduld

TERTULLIAN «De Patientia» 3

O felicissimum illum quoque, qui omnem patientiae speciem adversus
omnem diaboli vim expunxit, ...

Neque enim a respectu Dei tot doloribus avocatus, ille est; sed constitit
nobis in exemplum et testimonium, tam spiritu quam carne, tam animo
quam corpore patientiae perpetrandae; ut neque damnis saecularium,
nec amissionibus carissimorum, nec corporis quidem conflictationibus
succidamus.

(cf. auch unten S. 266 unter Militia)

1 Cf. M. WEHRLI, Roman und Legende im deutschen Hochmittelalter. — In: Worte
und Werte. Festschrift far Bruno Markwardt. Hrsg. von G. Erdmann und A. Eich-
staedt. Berlin, 1961.

2 Fir die Zusammenstellung war ich auf die Register der «Patrologia», ed. Migne
angewiesen, deren Zuverlissigkeit von sehr unterschiedlichem Wert ist.

* PL, Bd. 1, 8p. 1382 f.

263



HieroNYMUS «Epistola LIII»?

«Job exemplar patientiae».

AucUSTINUS widmet in seinem Traktat «De Patientia» der Geduld Jobs
das XI. Kapitel 2.

Talem illum Job sanctus expertus est, utraque tentatione vexatus, sed
in utraque stabili patientiae robore et armis pietatis invictus.

Hervorzuheben ist die psychologische Umschreibung der Geduld als
Willenshaltung. Die Ausrichtung des Willens auf Gott ist das.einzige, was
ihm nicht genommen werden kann. So erscheint die Patientja letztlich
dennoch als aktives Prinzip: |
Ubi autem ista perpessus in Deo suo mansit immobilis, ejus affixus est
voluntati, quem non posset ammittere nisi propria voluntate; et pro iis

quae perdidit eum qui abstulit tenuit, in quo inveniret quod nunquam
periret ...

Seine Geduld bewahrt er sowohl in kérperlichem Leiden als auch gegen-
iber seiner Frau und seinen Freunden. Sie wird zum Heilmittel gegen
Inverstand und Torheit 3.

Nicht Siindenstrafe ist der Grund seines Leidens, sondern die Erpro-
bung seiner Geduld ¢. — Ahnlich fithrt der Weg Seuses zur Gelassenheit
nach Meister Eckharts Rat iiber das geduldige Ertragen wolfischer Men-
schen 3.

b) Verleumdung, Demiitigung, Verlassenheit

TERTULLIAN cf. unter a. «amissionibus carissimorumb».

Hivarius «Tractatus in CXVIII Psalmumy» ®: («Redime me in calumnis
hominum. »)

Job ist das Beispiel eines Menschen, der den Verleumdungen seiner Niach-
sten ausgesetzt ist. «... sub nomine fratrum inimici sunt, sub nomine
amicorum hostes sunt.»

PL,; Bd. 22, Sp. 545.

PL, Bd. 40, Sp. 615.

PL, Bd. 40, Sp. 616.

PL, Bd. 44, Sp. 305 «De Perfectione justitiae hominis». Cf. die Frage des Dieners
S. 56, 13.

5 8. 0. 8. 78.

¢ PL, Bd. 9, Sp. 618.

- W N -

264



AvucusTINUS «In Psalmum LV», Vers 131

[Job] remansit solus a facultatibus, solus a familia, solus a filiis ...

Cass1opoR «Expositio in Psalterium» Psalm 37, 11-13 2

In dem wvon Ireunden und Verwandten verlassenen Menschen sieht
Cassiodor den beispielhaft leidenden Job.

In dhnlicher Weise wird Job inden « Deutschen Schriften » Seuses genannt :

Paulus waz diser welt ein hinwerf; Job und Tobias giengen daz selb pfad 3.

Wie durch das Verhalten seiner Schwester groe Schmach auf den Diener
fallt und selbst jene vor ithm fliehen, «die vor sin gesellen waren», setzt er
sich selbst zum Schicksal Jobs in Beziehung:

So er rat za sinen frunden suchte, so kertan su ir antlut unwertlich von

ime. Do gedahte er an den armen Job und sprach: «nu maf8 mich der
erbarmherzig got trosten, sid ich von aller der welt gelassen bin» *.

Die Parelle der in den Kapiteln 23, 24 und 25 geschilderten Leiden zur
Verlassenheit Jobs ist offensichtlich 3.

c) Stnn der Versuchung durch das Leiden

Sinn des Leidens ist die Erprobung. Weil Job sie bestand, wurde er
zum Exemplum.

Der Gedanke der Erprobung geht aus Job 7,1, der fiir unsern Zu-
sammenhang zentralen Stelle, selbst hervor. Die Septuaginta setzt «Er-
probung, Priifung, Versuchung» anstelle des engern Begriffs «militia» der
Vulgata. Ein Reflex davon findet sich bei Gregor d. Gr. in den «Moralia» .

TERTULLIAN «De fuga in persecutione» 7

Gott gibt dem Teufel Gewalt, Job zu versuchen, damit dieser sich be-
wihre. Der Teufel hitte jedoch keine Gewalt iiber Job, wenn sie ihm nicht
von Gott eingerdumt wiirde.

PL, Bd. 36, Sp. 660.

PL, Bd. 70, Sp. 275 1.

Deutsche Schriften, S. 367, 25; 440, 22.
Deutsche Schriften, S. 71, 8 fi.

S. u. S. 296.

S. u. S. 269.

PL, Bd. 2, Nr. 105.

N v e W e

18 265



AMBROSIUS «De Paradiso» c. 21

Denique hujus malitia Job sancti viri fecit esse virtutem et patientiam
clariorem. Hujus malitia justitiam ejus exercuit; ut certaret et vinceret,
et victoriam corona sequeretur. Nemo enim nisi qui legitime certaverit,
coronatur.

AUGUSTINUS «In Ioannis Evangelium tractatus XLI; c. 9» 2

Ideo autem ille probatus est, non quia latebat Deum coronandus, sed ut
innotesceret hominibus imitandus.

« De Perfectione justitiae hominis» 3 c. XI.

Job quare tanta passus
Non enim propter multa peccata ejus factae sunt ei multae contritiones,
sed propter probationem patientiae.

« Confessiones » 10, 28; cf. auch 10, 32.
Ist «des Menschen Leben auf der Erde nicht Versuchung» ohne Unterlal3?

d) Mazlitia

Der scheinbare Untergang ist ein glorreicher Krieg; in diesem Para-
doxon liegt die Parallele der Leiden Jobs zur Mlhtla Chnst1

HiLARIUS «Tractatus in LXVIII Ps.» *

Sancto enim Job post illud universarum passionum gloriosissimum
bellum ... Dominus revelavit dicens: (Job XXXVIII, 16 {.).

ZENO hebt in seinem «Tractatus de patientia» ®> hervor:

Ultramorem diabolus pugnat, sed Job dissimulando plus pugnat.

AMmBRros1us sieht in Job das christliche Paradoxon: ¢

Fortior enim erat aeger Job quam sanus fuerat, secundum quod scriptum
est quia «virtus in infirmitatibus consumatur» (2 Cor.7,9). Ergo et
Job cum infirmaretur, tunc validior erat.

Die folgende Metapher jedoch klammert das Paradoxon aus:

Hujus malitia justitiam ejus exercuit; ut certaret et vinceret, et victo-
riam corona sequeretur. Nemo enim nisi qui legitime certaverit, coro-
natur ”.

\
A

PL, Bd. 14, Sp. 294 C.

PL, Bd. 35, Sp. 1697.

PL, Bd. 44, Sp. 305.

PL, Bd. 9, Sp. 473 A.

PL, Bd. 11, Sp. 317 1.

PL, Bd. 14, Sp. 868 B.

PL, Bd. 14, Sp. 294 C. Cf. Bd. 15, Sp. 1469 B.

N W e W N -

266



HieronyMUS betont, daB der Kampf einem unsichtbaren Feind galt .

UGUSTINUS «De Patientia»
A De Patientian» 2

Talem illum Job sanctus expertus ® est, utraque tentatione vexatus, sed
in utraque stabili patientiae robore et armis pietatis invictus. Nam prius
illaeso corpore cuncta quae habebat amisit, ut animus ante suae carnis
cruciatum, subtractis rebus quas magni pendere homines solent, frange-
retur, ..

« Sermones de Diversis » Sermo cccxLIir *

O virum putrem et integrum!

o foedum et pulchrum!

o vulneratum et sanum!

o in stercore sedentem et in coelo regnantem!
Si amamus, imitemur: ut imitemur, laboremus.
Adjuvas certantem qui certamen indixit.

Das «certamen» Jobs vereinigt in sich dieselben Gegensiitze wie die Militia
Christi, in der Untergang und Sieg unlésbar verkniipft sind. Seine Militia
ist deshalb Figura der Militia Christi und soll nachgeahmt werden °.

In Job 29, 14 taucht eine Allegorese der Kriegskleider auf:

Justitia vestitus eram,
et circumdedi mihi judicium sicut chlamydem 6.

Dazu gibt Augustinus folgenden Kommentar: 7

Nam et ista vestis belli magis solet esse quam pacis, ubi adhuc expugna-
tur concupiscentia, non ubi erit plena sine aliquo prorsus hoste justitia,
novissima inimica morte destructa.

Die Militia 1st zeitlich begrenzt (cf. Job 7, 1). Sie dauert nur solange, als
die Concupiscentia nicht durch den Tod besiegt ist.

CassioDOR «Expositio in Psalterium» Ps. xxxvir 8

Hic enim psalmus ... totus ad beati Job vivacissimam pertinet passio-
nem, qui superator fuit vitae mortalis, carnis suae debellator, triumphator
ingentium suppliciorum; scilicet ut poenitentibus onera sua reddantur

PL, Bd. 26 «Commentarii in librum Job», Sp. 671 A.

PL, Bd. 40, Sp. 615.

Auch hier ein Reflex der griechischen Variante von Job 7, 1.

PL, Bd.. 39, Sp. 1511.

Cf. fur diesen Zusammenhang den folgenden Abschnitt e.

Die Vulgata dagegen gibt folgende Variante: Iustitia indutus sum et vestivi me
sicut vestimento et diademate iudicio meo.

7 De Perfectione justitiae hominis» PL, Bd. 44, Sp. 305.

8 PL, Bd. 70, Sp. 271,

(= Y T N

267



levia, dum gravissimae tentationis referentur exempla. Consuetudo est
enim Scripturae divinae, ut cum exercitatissimus miles Christi afflictus
dicitur, tironis inde animus efficacius imbuatur.

Die Ausdriicke superator, debellator, triumphator stempeln Job wieder-
um zur Figura Christi.

Seine Militia wird zum Vorbild fiir den Knappen (tiro), womit wie bei
Seuse der Anfinger im geistlichen Leben gemeint sein diirfte, cf. Vita 55,
25: «Bis riter! Du bist unz her kneht gesin, und got wil, daz du nu riter
siest.»

e) Job Figura Christi

TERTULLIAN «De Patientia» ! c. X1V

Job wird durch sein Ungliick gekreuzigt. Er harrt in Geduld aus und
gleicht dadurch dem Urbild der Geduld, Christus.

ZENO «De Job» 2

Job ... Christi imaginem praeferabat:
Job justus, verax, dives fuit.

Job diabolus ter tentavit.

Job facultates, quas habuit, amisit.
Job ulceribus maculatus est. etc.

HieroNyMUS «Commentarii in librum Job» 3

Job, qui dolens, vel magnum interpretatur, figuram Christi portavit.

AUGUSTINUS «Sermo ad Catechumenos» 4

Ergo humiliatum Job exaltavit, elatum diabolum humiliavit ...

. Die Erniedrigung Jobs wird mit der Erh6hung Christi am Kreuz in Be-

. ziehung gesetzt und erhalt daher ihre Sinngebung.' Weil Job sich giinzlich
ergab wie Christus am Kreuz und nicht mehr nach dem «fines» Gottes
fragte, erhielt er alles zuriick.

PL, Bd. 1, Sp. 1328 A.
PL, Bd. 11, Sp. 439 fi.
PL, Bd. 26, Sp. 655 B.
PL, Bd. 40, Sp. 633.

- W RN

268



« De peccatorum Meritis et Remissione »1:

«Job praevidit Christum ad passionem venturum»

« De Natura et Gratia»?

Job prophezeite Christus, weil er sich der Stinde enthielt.
CAssIODOR cf. unter d), s. o. S. 267.

2. Gregor der Grofe

Es rechtfertigt sich, den Beitrag Gregors des GroBen zur Interpretation
des Buches Job gesondert darzustellen, weil seine « Moralia in librum Job»
fiir die Spiritualitit des Mittelalters von hervorragender Bedeutung
waren :

Grégoire est donc bien un écrivain original. Il I'était au regard de ses
contemporains. Si, aux modernes, il le parait peu, c’est que sa grande

figure a dominé tout le moyen age, et que les thémes grégoriens ont
imbibé profondément toute la spiritualité de la chrétienté occidentale 3.

Die Zitate in den « Deutschen Schriften»* beweisen, daB3 Seuse die
«Moralia» kannte. Zudem entsprach die Haltung Gregors der seinen, war
doch auch Gregor der GroBe vorwiegend Praktiker, der sich mit den
Schwierigkeiten des Alltags auseinandersetzte 5. Auch muBl man sich in
diesem Zusammenhang vergegenwartigen, dal der Kommentar aus An-
sprachen entstanden ist, die Gregor vor Ménchen in Konstantinopel zwi-
schen 579 und 589 gehalten hat 6. Er folgte dabei dem Text des biblischen
Buches, ohne sich um eine Systematisierung seiner Ausfithrungen zu be-
miihen, was einen Uberblick beinahe verunméglicht. Im Hinblick auf die
Vita empfiehlt es sich, von seiner Interpretation von Job 7, 1 auszugehen.

! PL, Bd. 44, Sp. 161.

2 PL, Bd. 44, Sp. 283.

3 GREGOIRE LE GRAND, Morales sur Job. Introduction et notes de R. Gillet O. S. B.
Traduction de A. de Gaudemaris O. S. B. Sources chrétiennes. Paris, 1952. S. 14.

* Cf. Anm. zu 383, 3; 388, 20; 455, 12; 505, 9; 521, 10.

> GREGOIRE LE GRAND, a. a. O. S. 15: «L'’intuition premiére du mystique est 1'expé-
rience de la transcendance divine communiquant sa force toute-puissante a une
faiblesse, la noétre ... — Pour un esprit concret comme celui de Grégoire, la méme
expérience sera ressentie dans une sensibilité qu’auront aiguisée les difficultés de
chaque jour, l'infirmité du corps, la misére de I’homme constatée en soi et dans
les autres, toute la postérité, en un mot, du péché d’origine.

® GREGOIRE LE GRAND, a. a. O. S. 10.

269



Gregor beriicksichtigt sowohl die Septuaginta als auch die Vulgata .
Seiner Ansicht nach sind «tentatio» (Septuaginta) und «militia» (Vulgata)
jedoch nur in der duBerlichen Wortgestalt verschieden, dem Sinne nach
bezeichnen sie dasselbe.

Hoc in loco [Job 7, 1] translatione veterl nequaquam militia hominis,
sed tentatio vocatur. Sed si utriusque verbi sensus aspicitur, diversum
quidem est quod exterius resonat, sed unum eumdemque concorditer
intellectum format 2.

Von groBer Bedeutung ist die Bemerkung, die «fentatio» sei dem Leben
des Menschen nicht nur akzidentell beigegeben, sondern der Simm der
irdischen Existenz liege darin, dal sie als stindige Erprobung vollzogen
werde.

Notandum vero, quod haec eadem vita hominis non tentationem habere
dicitur, sed ipsa tentatio esse perhibetur 3.

In der Ubersetzung der Vita schimmert etwas von dieser Auffassung
durch: «Militia est etc.; des menschen leben uf disem ertrich ist nit anders
denn ein riterschaft» (55, 19).

Daraus ergeben sich bestimmte Folgen fiir das Verhdlinis zur Zeit.
Es ist bereits angelegt in Job 7, 1 {. als Spannung auf das Ende hin *. In
der Deutung des zeitlichen Aspekts wahlt Gregor statt «tentatio» den
Begriff «militia», weil sich damit deutlicher die Vorstellung einer zeit-
lichen Ausdehnung verbinden 14Bt. Er betont vor allem die Vorldufigkeit
und Endlichkeit:

Vita nostra militia, quia ut haec, crescendo decrescit ac finitur °. ... quid-
dam nobis appellatione militiae amplius quam nomine tentationis innui-
tur. Militia ergo est vita hominis super terram, quia et ... unusquisque
dum quotidie ad vitae terminum per temporum augmenta tendit,
augendo vitam, vivere desinuit ©.

1 S o.S. 265.

2 PL, Bd. 75, 5p. B05.

3 PL, Bd. 75, 5p. 805.

4 Militia est vita hominis super terram, et, sicut dies mercennarii, dies eius. Sicut
servus desiderat umbram, et sicut mercennarius praestolatur finem operis sui, ...
Cf. auch Job. 14, 14: Putasne mortuus homo rursum vivat ? Cunctis diebus, quibus
nunc milito, exspecto, donec veniat immutatio mea.

¥ PL, Bd. 75, Sp. 807,

¢ PL, Bd. 75, Sp. 807.

270



Militia est vita ..., quia dum per spatia temporum crescere appetit ab
eodem spatio, quod pendendo colligit, crescendo pertransit '. Dies itaque
hominis vera et aeterna sapientis recte mercennarii diebus comparantur,
quia praesentem vitam, viam non patriam, militiam non palmam de-
putat 2

[Zu Job 11, 14: Cunctis diebus, quibus nunc milito, exspecto donec
veniat immutatio mea.] Qui itaque immulationem suam tanto desiderio
exspectat, quam sit de resurrectione certus insinuat; et cursus vitae
praesentis quantum despiciat innotescit, qui hunc militiam appellat.
Per militiam quippe semper ad finem tenditur, et quotidie conclusionis
terminus exspectatur 3.

Sehr deutlich geht aus diesen Zitaten hervor, daB die Militia-Vorstel-
lungen Gregors mit dem BewuBtsein von der Vorldufigkeit der irdischen
Existenz verkniipft sind; das gegenwirtige Leben ist der Weg, nicht die
Heimat. Die Militia/Tentatio ist Phase, Durchgang zur Heimat ¢ Das
Mittelalter, auch hierin Gregor verpflichtet, wird dafiir den Begriff der
«terra aliena» setzen, der vom mittelalterlichen Bildungsgedanken nicht
zu trennen ist. M. Bindschedler fithrt dazu aus:

Die terra aliena, das Exil oder das «ellende», wie das deutsche Wort
lautet, scheint dem mittelalterlichen Lehrer wie dem Dichter eine uner-
laBliche Voraussetzung fiir alle «Erfahrung», nicht nur der dufleren,
sondern auch der inneren, der geistigen Welt °.

Seuses «Abenteuer», von denen die Vita im AnschluB an seine Ernennung
zum Ritter berichtet, miissen auch von diesem Gesichtspunkt her be-
leuchtet werden °.

Threm Wesen nach ist die Militia bei Gregor militia spiritualis, denn
der stindige Kampf ist Folge der Siinde. Im Siindenzustand wird der
Mensch geboren und trdgt darum den Feind in sich selbst.

... inserto infirmitatis vitio nascimur, et quasi nobiscum hostem dedu-
cimus, quem cum labore superamus ...’

In diesem Sinn wird Job bereits in der Einleitung vorgestellt als « Job,
qui certamen spiritalis pugnae sustinuit» 8.

PL, Bd. 75, Sp. 808.

PL, Bd. 75, Sp. 808.

PL, Bd. 75, Sp. 99%4.

Cf. AucusTINUs: « Usus est quod acceperat, tanquam bonus viator; possedit, non
possessus est.» « De Tempore Barbarico». PL, Bd. 40, Sp. 704.

M. BINDSCHEDLER, Der Bildungsgedanke im Mittelalter. DVjS 29, 1955. S. 34.
S.u.8.302 1.

PL, Bd. 75, Sp. 805.

PL, Bd. 75, Sp. 517.

o W N e

0w - O W

271



Job wird mit einer belagerten Stadt verglichen und diese Metapher
nach allen Seiten hin ausgefithrt 1. Seine Militia wird als Verteidigung
geschildert; der Wortschatz der Metapher bleibt im Feld der Patientia,
des Ertragens und Erdauerns. Als einzige « Waffe» wird der Schild ge-
nannt, der lediglich der Abwehr dienen kann 2.

Zur Patientia tritt die Humilitas hinzu, ja sie ist der eigentlich tragende
Grund fiir die Haltung des Erdauerns und Ausharrens. «Tunc vero in
Deo plene proficiscimus, cum a nobis ipsis funditus defecerimus» 3. Die
Verwandtschaft mit Seuses zentralem Anliegen der Gelassenheit ist hier
offensichtlich.

In der Haltung der Humilitas wird sichtbar, weshalb Job als Figura
Christi gedeutet werden kann, denn die Demut erhdlt ihren Sinn aus dem
Beispiel, das der Erloser hinterlassen hat:

Quid enim in hac vita aliud quam dejectionem, sputa, ludibria, mortem-
que intuentium oculis ostendit ? Sed per haec infima transitur ad summa,
per haec dedecora quae praecedunt aeterna nobis et gloriosa pollicentur *.
Nam quia beatus Job venturi Redemptoris speciem teneat, etiam nomine
demonstrat. Job quippe interpretatur dolens °.

Unde et necesse fuit ut etiam beatus Job, qui tanta incarnationis ejus
mysteria protulit, eum quem voce diceret et ex conversatione signaret ;
et per ea quae pertulit, quae passurus esset ostenderet; tantoque verius

passionis illius sacramenta praediceret, quanto haec non loquendo tan-
tummodo, sed etiam patiendo prophetaret ©.

Es wird nun immer deutlicher, wie eng die Militia Jobs mit dem Christus-
formig-Werden im berithmten Programm der Vita verkniipft ist.

Aus den «Moralia» lassen sich aber auch Hinweise entnehmen, welche
fir die Struktur der «Vita» bedeutsam sind. In «Moralia» 24, 25-36 7 be-
schreibt Gregor einen dreifachen Wechsel von Erprobung und Tréstung,
von «tristitia» und «laetitia». Ohne diese Feststellung pressen zu wollen
und den Anspruch zu erheben, damit das Strukturproblem der «Vita» zu
16sen, ziehe ich kurz des Leben Seuses zum Vergleich heran. Ich folge da-
bei den Formulierungen R. Gillets in seiner Einfithrung zu den « Moralia»: 8

PL, Bd. 75, Sp. 518-520.
PL, Bd. 75, Sp. 519.
PL, Bd. 76, Sp. 241.
PL, Bd. 76, Sp. 340.
PL., Bd.75, Sp. 525.
PL, Bd. 75, Sp. 524.
PL, Bd. 76, Sp. 300-307.
«Morales», a. a. O. S. 56.

@ N b e W N

272



Dieu fait passer les élus de la tristesse a la joie ... en trois périodes de
leur vie: au moment de la conversion, apres les tentations qui suivent,
enfin un peu avant la mort.

1. Phase: «au moment de la conversion»

Das 1. Kapitel schlieBt die Schilderung der Unruhe, in welche die
FFurcht vor der Entscheidung den Diener trieb, mit den Worten: «Dar
umbe gie er ellend und lieblos und enzoh sich mit groser gezwungenheit,
daz im dur na wart ein grossu susekeit» 1. Diese SiiBigkeit erfahrt er in
der Vision am Agnestag, die seine Konversion besiegelt und ihn mit
tiefer Ireude erfiillt. « Die kreft siner sele waren erfullet dez stssen himel-
smakes ... Diser himelscher smak bleib im dur na vil zites und gab im
ein himelsch senung nah got» 2.

2. Phase: «aprés les tentations qui suivent»

Die folgenden Erprobungen, in der Sprache der Vita «die Schule der
Gelassenheit», bilden die auf das 19. und 20. Kapitel anschlieBenden
«Abenteuer» in der Fremde der Welt 3. Sie finden ihren AbschluBl im
32. Kapitel der « Vita», das den «fréhlichen Ostertag» des Dieners schil-
dert, wo ihm als eine Art Vorwegnahme des Zustandes himmlischer
Vollendung ¢wunsches gewalt» gewdhrt wird *.

3. Phase: «un peu avant la mort»

Als Exempel irdischer Vollendung (im Sinn der dritten Stufe bei Gregor
dem GroBen) tritt im 2. Teil der «Vita» Elisabeth Stagel, die geistliche
Tochter, an die Stelle des Dieners. IThren gliicklichen Heimgang kenn-
zeichnen «gottlicher Frieden», «stille Ruhe», «fréhliches Erwarten» der
Todesstunde °.

1 Deutsche Schriften, S. 10, 7.

2 Deutsche Schriften, S. 11, 14.

3 S. u. S. 302 das Kapitel «Die aventure als Erfahrung der Ohnmacht».

* S.u. S. 309 das Kapitel «Der frohliche Ostertag».

5> Deutsche Schriften, S. 194, 16. S. u. S. 317 das Kapitel «Des Dieners geistliche
Tochter».

273



II. MILITIA CHRISTIANA

Dem Geist der Bergpredigt steht jeglicher Kriegsgedanke diametral
gegeniiber. Merkwiirdigerweise finden sich dennoch zahlreiche kriegeri-
sche Metaphern in den Schriften des Neuen Testaments, auf die spiter
die kirchliche Theologie immer wieder zuriickgriff. A.von Harnack
kommt in seiner Studie «Militia Christi» ! zu folgendem Ergebnis:

Zu den sittlichen Ermahnungen mull man sich wenden, wenn man die
Geschichte des kriegerischen Elements in der dlteren Kirche aufkldaren
will; denn nur in ihnen hat es sich entwickelt. Hier begegnet uns sofort
bei Paulus eine Anzahl von kriegerisch lautenden Ermahnungen und
Bildern, und wir gewahren, daB sie ihren Ursprung an den Bildern der
alttestamentlichen Propheten haben 2. Bei der ausgefiihrtesten Allegorie
dieser Art (Eph. 6, 10-18) ist dies besonders deutlich. Zugleich aber zeigt
eben die Ausfithrung, daB3 wirklich A(!)lles, die Waffenriistung und der
Kampf, rein geistlich gemeint ist. Ausdriicklich wird gesagt, daB es sich
um das «Evangelium des Friedens» handelt. Dadurch wird der ganzen
Schilderung der Charakter einer evhabemen Paradoxie gegebem und das
militdrische Element im Grunde wieder aufgehoben. (Hervorhebungen vom
Verf.)

Eine Ubersicht iiber die einschligigen Stellen soll dies erhirten.

1. Militia ber Paulus

a) Die Waffenriistung als christliches Paradoxon

Einzelheiten der Waffenriistung nennen Eph. 6, 13-17 und I Thess. 5, 8.
Es kommen vor: armatura Dei; lorica iustitiae; pedes calceati; scutum
fidei; galea salutis; gladius spiritus, quod est verbum Dei; lorica fidei et
caritatis; galea spes salutis.

1 A.v. HarNAcKk, Militia Christi. Die christliche Religion und der Soldatenstand in
den ersten drei Jahrhunderten.
Neudruck Wissenschaftliche Buchges. Darmstadt, 1963. S. 12,
2 Cf. Sapientia 5, 17: Ideo accipient regnum decoris et diadema speciei de manu
Domini:
quoniam dextera sua teget eos
et bracchio sancto suo defendet illos.
Accipiet armaturam zelus illius
et armabit creaturam ad ultionem inimicorum.
Induet pro thorace iustitiam
et accipiet pro galea iudicium certum,
sumet scutum inexpugnabile aequitatem,
Acuet autem duram iram in lanceam,
et pugnabit cum illo orbis terrarum contra insensatos.

274



Hiufig wird nur der Oberbegriff « Waffen» gebraucht.

Rm 6, 13 «Sed neque exhibeatis membra vestra arma iniquitatis peccato;
sed exhibete vos Deo tanquam ex mortuis viventes et membra vestra
arma tustitiae Deo.» Aus Rm 13, 12. 14 geht hervor, daf3 Christus selber
anzieht, wer die Waffen des Lichtes anzieht. Die Geistigkeit der Waffen
wie des Kampfes betont 2. Cor. 10, 3 {f. Aus dem Zusammenhang schliel3-
lich, in dem in 2. Cor. 6, 7 «arma iustitiae a dextris et a sinistris» genannt
werden, wird vollends das Paradoxon dieser Militia deutlich, die 1m Er-
tragen von Drangsalen jeglicher Art besteht.

Wenn hier das ohnméchtige Preisgegebensein geradezu zum Stigma der
Militia gemacht wird, leuchtet in dieser Metapher das Paradoxon, das zen-
trale «Argernis» des christlichen Glaubens auf: «...; nos autem praedi-
camus Christum crucifixum, Iudaeis quidem scandalum, gentibus autem
stultitiam, ipsis autem vocatis Iudaeis atque Graecis Christum Dei vir-
tutem et Dei sapientiam; quia quod stultum est Dei sapientius est homi-
nibus, et quod infirmum est Dei fortius est hominibus» 1 Cor. 1, 23-25.

b) Der Kampf fiir das Evangelium

Die ausfiihrlichste Umschreibung dieses Kampfes gibt 2 Cor. 10, 3-5:

In carne enim ambulantes non secundum carnem militamus. Nam arma
militiae nostrae non carnalia sunt, sed potentia Deo ad destructionem
munitionum, consilia destruentes et omnem altitudinem extollentem se
adversus scientiam Dei et in captivitatem redigentes omnem intellectum
in obsequium Christi ...

Im selben Kapitel folgt eine eigentliche Illustration zum Begriff des gei-
stigen Kampfes in der Schilderung der Leiden, die der Apostel um des
Evangeliums willen ertrug. Ich zitiere sie ausfiihrlich, weil sich in Seuses
«Abenteuern» eine gewisse Ahnlichkeit mit den Leiden des Apostels
Paulus findet 1.

... in itineribus saepe, periculis fluminum, periculis latronum, periculis
ex genere, periculis ex gentibus, periculis in civitate, periculis in soli-
tudine, periculisin mari, periculis in falsis fratribus; in labore et aerumna,
in vigiliis multis, in fame et siti, in ieiuniis multis, in frigore et nuditate.
Praeter illa, quae extrinsecus sunt, instantia mea cotidiana, sollicitudo
omnium ecclesiarum. Quis infirmatur et ego non infirmor? quis scandali-
zatur, et ego non uror? Si gloriari opportet, quae infirmitatis meae sunt
gloriabor: Deus et Pater Domini nostri Jesu Christi, qui est benedictus
in saecula, scit quod non mentior (2 Cor. 10, 26-31).

L §.u. 8. 306

275



Der Ruhm dieser Militia liegt ausdriicklich in der Schwachheit um Christi
willen. Wiederum wird das «Argernis» sichtbar: anstelle ZuBerster Kraft-
anstrengung tritt dulerste Selbstpreisgabe.

... et [Deus] dixit mihi: Sufficit tibi gratia mea, nam virtus in infirmitate
perficitur. Libenter igitur gloriabor in infirmitatibus meis, ut inhabitet
in me virtus Christi. Propter quod placeo mihi in infirmitatibus meis,
in contumeliis, in necessitatibus, in persecutionibus, in angustiis pro
Christo: cum enim infirmor, tunc potens sum (2 Cor. 12,9 1.).

Die iibrigen Belegstellen brauchen die Kampfmetapher als feste For-
mel, die den Hintergrund des Korintherbriefs veraussetzt 1.

2. Militia christiana tn der Lehre der Kirchenvdter

a) Griechische Viter

CLEMENS VON ALEXANDRIEN betont die Gewaltlosigkeit der Militia
Christi, die kein Blut vergieBt und deren Waffen nicht verwunden
koénnen 2.

ORIGENES wurde der Vater des Gedankens, daBB der Asket, der sich
weltlicher Geschifte enthilt (ihm sollte bald der Ménch folgen), der
eigentliche Streiter Christi sei 3. «Dieser fiithrt einen unablissigen Kampf
wider die Siinde, ja er sieht Ddmonen * und zwingt sie in heifem Ringen
nieder; er, und nur er ist also der Soldat, den Paulus im Epheserbrief
schildert ... Die Waffen dieser Krieger sind Gebet, Fasten, Meditation,
gute Werke, Gerechtigkeit und Frommigkeit, Sanftmut, Keuschheit und
Enthaltsamkeit» 5. Ausdriicklich wird die Geistigkeit des Kampfes be-
tort 8.

1 Cf. Phil. 1, 27-30; 2, 25; 4, 3; Kol. 2,1; 1 Tim. 1, 18; 2 Tim. 2, 3.

2 PG Bd. 8, Sp. 235 «Cohortatio ad gentes» ...; Christo autem, pacificum carmen
ad limites usque terrae afflanti, pacificos suos milites congregare non licebit?
Congregavit quidem, o homo, sanguine et verbo incruentum exercitum, cui regnum
coelorum tradidit ... Ita nos Apostolus pacifice ordonat. Haec nostra sunt arma,
vulneribus prorsus impervia ...

3 «De princ.» I11, 2. 5; IV, 24. LomATzscH, 21, p. 316 f. u. p. 454. Zit. A. v. HARNACK,
a.a. 0. S.98.

* In Iesu Nave hom. 4. LomaTzscH, 11, p. 46. Zit. A. v. HARNACK, a. a. O. S. 100.

5 A.v. HarNack, S.28. Cf. In Iesu Nave hom. 16. LomaTzscH, 11, p. 150. Zit.
A. v. HARNACK, a. a. O. S. 102.

6 In Iesu Nave hom. 15. LomaTzscH, 11, p. 130. Zit. A. v. HARNACK, a. a. O. S. 102.

276



Der Miles Christi ist Gefangener Christi, ja Besiegter. Die Militia-
Vorstellung kann somit zum Bild der mystischen Gelassenheit werden,
die einen «Untergang» impliziert !. Es findet sich auch bereits der Gedanke
der mystischen Stufen, der Seuses Militia-Idee prigt 2

Im Hinblick auf die Vita Heinrich Seuses ist die folgende Stelle als
seltene Parallele zu Seuses «Ritterschuhen» hervorzuheben.

(Die Kdampfe, die das AT erzidhlt, sind geistlich zu verstehen, ebenso
wie Matth. 11, 12.) «Oremus ergo, ut ef nostri pedes tales sint, tam spe-
ciosi, tam validi, qui possint, calcare cervices inimicorum, qui possint
ita caput calcare serpentis, ut calcaneum nostrum mordere non possint» 3.

CYRILL VON JERUSALEM betont den ekklesiologischen Aspekt der Militia.
(Wie bereits im Zusammenhang mit der Theologie der Gottesgeburt, fehlt
er auch in der Militia Seuses *.) Der Name, der einige Zeit vor der Taufe
gegeben wurde, ist Berufung zur Militia. Durch die Taufe tritt der Mensch
aus dem Lager des Teufels in das Lager Christi iiber. Christus priagt dem
Getauften das «militare sigillum» ein. Durch die Confirmatio verleiht er
die Waffenriistung 3.

JOHANNES CHRYSOSTOMUS betont in seinem Kommentar zum Epheser-
brief den passiven Charakter der Militia Christi. Es gilt, die «insidias
diaboli», nicht (offene) Kampfe und Kriege zu bestehen ¢, ein Gedanken-
gang, der sich sehr gut mit Seuses Ausgesetztsein in der Welt, das auf
seine Berufung zur Militia folgt, vereinbaren 148t. Die Parallele wird noch

! Tn Num. hom. 18. LomartzscH, 10, p. 227. Zit. A.v. HArRNACK, a.a. O. S. 99.
«Adscendens in altum captivam duxit captivitatem. (Eph. 4, 8): «Utinam ergo
me et captivum habeat semper Christus Iesus, et me ducat in praedam suam, et
ego tenear eius vinculis alligatus, ut et ego dici merear ‘Vinctus Tesu Christi’ sicut
Paulus de semetipso gloriatur.»

In Iesu Nave hom. 15. LomaTzscH, 11, p. 136. Zit. A. v. HARNACK, a. a. O. p. 102.
«Si recte sub Iesu duce militamus, debemus in nobismet ipsis abscindere vitia.»

2 In Iesu Nave hom. 11. LomaTzscHh, 11, p. 110. Zit. A. v. HARNACK, a. a. O. S. 101.
«Saepe diximus, duplicem esse Christianorum pugnam. Perfectis quidem et falibus,
qualis erat Paulus et Ephesii... adversus spiritualia nequitiae in coelestibus,
inferioribus vero et nondum perfectis pugna adhuc adversus carnem et sanguinem
geritur.»

3 In Iesu Nave hom. 12. LomaTtzscH, 11, p. 113 ff. Zit. A. v. HARNACK, a.a. O.
S. 101, Cf; u. 5. 295.

* Cf. oben 8. 223.

3> PG Bd. 33, Sp. 334 «Procatechesis» I.

¢ PG Bd. 62, Sp. 158 «In Epistolam ad Ephesios Commentarius»: Et induite vos
armaturam Dei, ut possitis stare adversus insidias diaboli. Non dixit «Adversus
pugnas», neque, «adversus bella», sed « Adversus insidias»; neque enim incaute et
aperte nobiscum bellum gerit inimicus, sed ex insidiis.

277



deutlicher durch den Hinweis «Mundus in Scriptura malos homines
aliquando significat.»

b) Lateinische Vater

TERTULLIAN setzt die Armatura als Allegorese des sittlichen Verhaltens
ein !. Die eigentlichen Milites Christi sind die Mdrtyrer. Sie werden er-
mahnt, die Miihsal der Kerkerhaft als Exercitium auszuhalten 2. Thre
Waffenriistung ist die Armatura nach Eph. VI, 11 3. Im Mirtyrer offen-
bart sich am deutlichsten die Paradoxie der Militia Christi:

Exurimur: hic est habitus victoriae nostrae, haec palmata vestis, tali
curru triumphamus *.

In mystischer Verinnerlichung entspricht dem leiblichen Tod der Mir-
tyrer der Weg zur Gelassenheit, der das «wetlinde undergene» mitein-
schlieBt . A. v. Harnack schreibt zur weiteren Entwicklung des Topos °.

In dem nédchsten Jahrhundert nach Tertullian sind die Predigten und die
Ermahnungen in der abendldndischen lateinischen Kirche angefiillt von
den militdarischen Bildern des Soldatendienstes, der militarischen Dis-
ziplin und des Kampfs. Man darf geradezu sagen, dal3 dieses Schema und
diese Bilder die hdufigsten unter allen waren, und daB3 besonders Cyprian,
dessen Traktate und Briefe mehr gelesen wurden als die heiligen Schrif-
ten, sie vollends eingebiirgert hat. Alle hier einschldgigen Stellen zu
sammeln, wire ein zweckloses Unternehmen. Es geniigt, die Haupt-
gesichtspunkte kennen zu lernen, unter denen die «militia Christi» (auch
caelestis militia) dargelegt und angewendet wurde:

1) die Taufe bleibt das «sacramentum», der Fahneneid

2) Christus ist der «imperator»

3) Sind alle Christen «milites», so sind doch die Konfessoren und Méar-
tyrer die eigentlichen Krieger, bzw. die Offiziere Gottes; denn sie
streiten mit den Dadmonen und kimpfen sie durch ihre Bekenntnisse,
ithre Wunden und ihren Tod nieder.

1 «De virg. vel. 15» Zit. A.v. HarRNACK, a.a. O. §.109: confugit virginitas ad
velamen capitis quasi ad galeam, quasi ad clypeum.

«De virg. vel. 16» Zit. A. v. HArRNACK, a. a. O. S. 109: induc armaturam pudoris,
circumduc vallum verecundiae, murum sexui tuc strue, qui nec tuos emittat
oculos, nec admittat alienos.

«Ad Martyres», PL, Bd. 1, Nr. 624.

«De corona», PL, Bd. 2, Nr. 77.

«Apol.» 50, Zit. A. v. HARNACK, a. a. O. S. 105.

Cf. Deutsche Schriften, S. 440, 25 u. 441, 1 1.

A. v. HARNACK, a. a. O. S. 40.

(-} w £ w [ ]

278



Fir unsern Zusammenhang mul3 der Kommentar des HIERONYMUS zum
Epheserbrief gesondert erwdhnt werden, bildet er doch die Grundlage
zahlreicher spiterer Kommentare !. Er gibt vor allem den wesentlichen
Gedanken weiter, dal3 Christus selber Armatura sei.

Ex his quae infra legimus, et his quae in Scripturis omnibus de Domino
Salvatore dicuntur, manifestissime comprobatur, omnia arma Dei quibus
nunc indui iubemur, intellegi Salvatorem; ut unum atque idem sit
dixisse Induite vos omnia arma Dei; quasi dixerit: Induite Dominum
Jesum Christum (Rom XIII, 14). Si enim cingulum veritas est, et lorica
justitia est: Salvator autem et veritas (Joan. XIV, 6), et justitia nomina-
tur (1 Cor. 1, 30), nulli dubium quin ipse et cingulum sit et lorica. Itaque
juxta haec, ipse erit et praeparatio Evangelii pacis et scutum fidei, et
galea salutaris, et gladius spiritus, quod est verbum Deli, et vivens sermo
et efficax, et acutus super omnem gladium ex utraque parte acutum
(Hebr. IV, 13). Quae autem alia arma Dei possumus existimare, quibus
induendus est qui habet adversum diaboli dimicare versutias excepta
virtute, quae Christus est *.

Damit ist die M/itia ausdriicklich mit dem zweiten Punkt des Programms
der Vita verkniipft, mit dem Gebildet-Werden mit Christus 3.

Bei PETRUS CHRYSOLOGUS findet sich eine Stelle, die das Paradoxon der
Militia Christiana besonders betont :

«De injuria aequo animo toleranda»

Quanta sit coelestia philosophiae magnitudo, quanta virtus militiae
Christianae, hodie docuit Dominus, sic dicendo: Si quis te percusserit
in dexteram maxillam tuam, praebe illi et alteram (Matth. V) *.

BENEDIKT vON NURsIA nahm den Militia-Gedanken in seine Ménchsregel
auf, ein Vorgang von geradezu unabsehbarer Bedeutung, wenn man den
Einflul seiner Regel auf die Geistigkeit des Mittelalters bedenkt. «Das
Leben des Monchs ist nach den Worten des heiligen Benedikt ein Kriegs-
dienst, der Christus, dem wahren Konig, geleistet wird» 3. Miles Christi
wird der Monch durch Verzicht auf den eigenen Willen. Aus dieser Wil-
lenshingabe erwichst seine Kraft:

! SmaracDus, «Collect. in Epist. et Ev.», «Hebdomada XXII post pentecoste»
PL, Bd. 102, Sp. 491-495. RHABANUS MAURUS, «Expositio in epistolam ad Ephe-
sis» PL, Bd. 112, Sp. 466 ff. Havymo voN HALBERSTATT, « Homiliae in Epp. Pauli»
Homilia I1I. PL, Bd. 118, Sp. 808.

HieroNvyMUs, « Comment. in Epist. ad Ephes.» PL, Bd. 26, Sp. 577 A.

Deutsche Schriften, S. 168, 10.

Sermo XXXVIII, PL, Bd. 52, Sp. 306 B.

H. EmoND, Geistlicher Kriegsdienst. In: A. v. HARNAcK, Militia Christi, a. a. O.
5153,

W e W N

279



Ad te ergo nunc mihi sermo dirigitur, quisque abrenuntians propriis
voluntatibus Domino Christo vero Regi militaturus oboedientiae for-
tissima atque praeclara arma sumis .

Ergo praeparanda sunt corda et corpora nostra sanctae praeceptorum
oboedientiae militanda 2.

3. Die monastische Tradition

Die Allegorese der Waffenriistung in Eph. 6 wurde fortan im Sinne der
benediktinischen Spiritualitit in extenso kommentiert. Dabei blieb man
ganz innerhalb des bereits durch die Tradition umrissenen Bezirks der
Militia spiritualis. Die Militia saecularis als geschichtliche — und doch
wohl auch von den Ménchen erfahrene « Wirklichkeit» — hinterlie(3 in den
Kommentaren, soweit ich sie iiberblicken kann, keinen Reflex. Der offen-
sichtliche Widerspruch der Riistung aus «patientia» und ¢mansuetudo» 3
zur weltlichen Ritterschaft wird nicht diskutiert; das Moénchstum er-
scheint als in sich geschlossene Welt.

Dies entspricht der Feststellung W. Brauns *, der von einem Abstand
spricht, der Christentum und Waffenhandwerk durch viele Jahrhunderte
innerlich voneinander entfernt gehalten habe. «Militia christiana und
Militia saecularis blieben uniiberbriickbare Gegensitze» >. Er erwidhnt in
diesem Zusammenhang die Formel «conversio militiaey, die fiir den Ein-
tritt Adliger ins Kloster gebraucht wurde ¢. Ebenso deutlich formuliert
G. Erdmann: ?

! Prolog 6 — nach C. BUTLER «Benedicti regula monasteriorum» 31935. Zit. bei
EMmoND, a. a. 0. S. 133.

2 Prolog Nr. 104.

Cf. auch Cap. 1, 2; 61, 24; 2, 54 der Regel.
S. 0. S. 264 Augustinus zur Willenshingabe als aktives Prinzip.

3 M. BINDSCHEDLER, Seuses Begriff der Ritterschaft, a.a. O. S. 237, bemerkt zur
Untersuchung A.v. HArRNACKS: «Eine Erweiterung dieser Begriffsgeschichte in
Richtung Mittelalter und Neuzeit ist m.W. noch nicht im Zusammenhang erfolgt. »
Auch hier kénnen nur einige Linien angedeutet werden.

+ W. Braun, Studicn zum Ruodlieb; Ritterideal, Erzdhistiuktur und Darsteilungs-
stil. Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
Volker. NF. Berlin 1962.

> W. Braun, a. a. O. S. 31.

6 W. BRAUN, a. a. O.S. 31 Anm. 42; cf. auch G. ERpMANN, a. a. O. S. 183 «Desertio
militiae».

7 C. ErRpDMANN, Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens. Stuttgart, 1935.

280



Die tiefe Kluft, die in alter Zeit zwischen Frommigkeit und Kriegertum
bestand, hatte sich auch im Begriff der militia Christi ausgepragt: die
«Ritterschaft Christi» war unkriegerisch und stand im Gegensatz zur
militia saecularis. Sie bestand in Gebet und Askese, in guten Werken
und geistlicher Wirksamkeit oder auch im Martyrium fiir den Glauben;
mit dem Waffenhandwerk vertrug sie sich nicht. Die tatsdchliche Uber-
brickung der Kluft durch die Idee des christlichen Rittertums machte
sich in der fest gewordenen Sprache der Begriffe nur langsam geltend.

Im folgenden zitiere ich einige Belege fiir den Militia-Gedanken im mona-
stischen Maittelalter.

SEDULIUS SCOTUS

«State ergo»: Ne moveamini de acie, sed stabilem figite gradum super
petram Christum.

«Succincti lumbos»: Zona continentiae quia igitur lumbi in generatione
semper accipiuntur et semine, videtur nobis accinxisse lumbos suos, qui
nequaquam uxeri debitum reddit, nec servit libidini.

«Loricam justitiae»: Sicut lorica multis circulis et hamulis intexitur, ita
justitia diversis virtutum connectitur speciebus.

«Et calceati pedes»: Docet fiduciam praedicationis opportunae et impor-
tunae, ut calceatus audenter ambulet L.

In Zusammenhang mit Eph. 6, 16 2 kommt Sedulius nochmals auf den
Panzer zu sprechen und gibt die folgende Deutung, die mir fiir die mona-
stische Grundhaltung typisch erscheint:

«Sumite ... scutum fidei, in quo possitis omnia tela nequissimi ignita
restinguere» ... « Et loricam» inquit: charitas ipsa nempe est quae vitalia
pectoris nostri circumdans atque communiens, lethalibus perturbatio-
num objecta vulneribus, contrarios retundit ictus, nec ad interiorem
hominem nostram jacula zabuli penetrare permittit, omnia suffert, omnia
patitur, omnia sustinet >.

RuaABANUS MAURUS:

Ex his quae infra legimus, et his quae in Scripturis omnibus de Domino
salvatore dicuntur, manifestissime comprobatur omnia arma Dei, quibus
nunc indui iubemur, infellegi Salvatorem, ut unum atque idem sit dixisse:

! «Collect. in Epist. ad Eph.» PL, Bd. 103, Sp. 210.

2 (...; in omnibus sumentes scutum fidei, in quo possitis omnia tela nequissimi ignea
exstinguere.»

3 PL, Bd. 103, Sp. 211.

19 281



Induite vos omnia arma Dei, quasi dixerit: Induite Dominum Jesum
Christum, sienim cingulum veritas est, et lorica justitia, Salvator autem
et veritas et justitia nominatur, nulli dubium quin ipse cingulum sit et
lorica .

WALAFRID STRABO gibt in seinen «Glossa ordinaria» zu Eph. 6, 11 ff.
ebenfalls eine ausfithrliche Deutung der Armatura-Allegorese, wihrend
der Militia-Gedanke stark in den Hintergrund tritt 2

HAvyMO VON HALBERSTATT

Nolite confidere in vestra fortitudine, neque in meritis vestris, neque in
potentia principium hujus saeculi, sed in Domino et potentia virtutis
ejus confortamini. «Induite armaturam Dei» ...

Tunc induunt electi Christum, quando virtutes quae in Christo sunt,
peradjutorium illius assumunt ... omnes virtutes quas scitis in illo esse
in vos assumite ...

Appellatur agnus et leo et vitulus. Induite vos justitiam, veritatem,
patientiam, charitatem, castitatem, mansuetudinem. Estote agnus, id
est mites; leo, fortes in fide ... *

Als Beispiel eines «miles Christianus» zieht HILDEBERTUS CENOMANENSIS
Job heran. Hier ist von duBleren und inneren Kdmpfen die Rede; erstere

betreffen aber nicht weltliche Ritterschaft, sondern die Versuchung von

aullen.

Oportet, ..., strenuum Christi militem fortissimam in se civitatem Ninive
subvertere, et ejus superbum regem, id est diabolum superare, qui quam
fortissimus est ... Vincit enim omnia labor improbus, et conscendit ad
ardua virtus. Hujus militiae formam beatus Job in se ostendit et docet,
qui hujus hostis graves tentationes et rebelliones, damno rerum amissa-
rum, filiorum orbitate, propriae carnis maceratione expertus est. Experto
igitur credendum est, qui tam exteriorem quam interiorem cum eo
habuit pugnam.

Sed miles Christi asperitate verborum non movetur, nec in desperationem
trahitur ...

Licet autem tot certamina intus et extra sustinuerit ...

Sed tamen militem quicunque in Christi militia vult exerceri, satagat
imitari, et ut expeditius militet, mole terrenorum non impediatur nego-

1 PL, Bd. 112, Sp. 466 ff. « Enarrat. in Epist. ad Eph.».
2 PL, Bd. 114, Sp. 599 ff.
3 PL, Bd. 118, Sp. 808 «Homiliae in Epp. Pauli. Homilia I1I».

282



tiorum, quia juxta illud Apostoli: «Qui in agone contendit, ab omnibus
se abstinet» (1 Cor. 19, 15). Et alibi: «Nemo militans Deo implicat se
saecularibus negotiis» (2 Tim. 2, 4) 1.

Zu diesem Kampf sind jene Waffen notig, welche die Allegorese im
Epheserbrief aufzdhlt. Als Lohn steht die «perfecta Dei cognitio» in
Aussicht:
Pro hoc acquirendo, militia est vita hominis super terram, sicut autem
homo temporaliter accipitur, sic et vita.

Nachdem er so Epheserbrief und Job im einen Gedankenkreis der Militia-
Vorstellungen verkniipft hat, bezieht er alles Gesagte auf das Urbild
Christus:
Opportet igitur nos milites esse Christi, ut cum eo vivamus in gloria,
quoniam equitatus ejus nostra salvatio, et fota vita ejus in militia fuit
super terram. Unde «Contristatus sum in exercitatione mea» (Ps. 54, 3).

Et ejus vita, nostra debet esse disciplina; passus est enim pro nobis,
nobis relinquens exemplum, ut sequamur vestigia ejus 2.

Wir dirfen festhalten: Form und Gesetz der «militia spiritualis» ist
Christus.

Von besonderem Gewicht ist der Kommentar RicHARDS voN St. VIK-
TOR zu Hohelied 3, 8. In der Deutung der Armatura folgt er zundchst den
iibrigen Kommentatoren. Er hebt dann besonders den Triumph der
Humilitas hervor: «In illa milites Christi contra hostes vires accipiunt» 3,
und anerkennt somit das christliche Paradoxon. Das Schwert ist die
Liebe Gottes; durch sie war die Seele Jesu verwundet. Daran kniipft er
den fiir die bernhardinische Mystik typischen gefithlsbetonten Compassio-
Gedanken und bereichert so die Tradition der Militia Christi mit dem
Moment des Mitleidens aus Liebe. Uber den allegorisch-sittlichen Gleich-
niswert hinaus, der bisher im Vordergrund stand, kann die Militia nun
zum Bild mystischer Leidensnachfolge werden:

Pro his, o homo, te vulneret gladius amoris, et pertranseat animam tuam

gladius doloris. Iste gladius bis acutus est, amore vulnerat, et sic intelli-
gentiam aperit mentemque illuminat *.

1 Sermones de diversis: De militia Christiana. PL, Bd. 171, Sp. 867 {.

2 Dito.

3 Explicatio in Cant. Cantic. PL, Bd. 196, Sp. 440 C. Im Kontext: In illa milites
Christi contra hostes vires accipiunt, nam ibi fortitudo Dei infirmata est, ut nos

roboraremur.
+ PL, Bd. 196, Sp. 442 B.

283



Eine Sonderstellung nimmt BERNHARDS VON CLAIRVAUX « Liber ad Milites
Templi» ein. Hier wird vom Ménchtum her ein Briickenschlag zwischen
weltlicher und geistlicher Ritterschaft versucht. Charakteristikum bleibt
aber auch hier der Gegensatz: «Quantum ab invicem differant Dei saecu-
lique militia» 1. Aus dem Widerspruch sucht sich Bernhard zu retten,
indem er aus den Rittern M&nche macht. Wihrend aber bei Haymo von
Halberstatt 2 «agnus» und «leo» noch Bilder fiir das innere Paradoxon
der Christusnachfolge waren, das als fruchtbare Spannung erlebt wird,
fillt das Bild bei Bernhard in die Widerspriichlichkeit der Militia chri-
stiana und der Militia saecularis auseinander:

[Milites templi] cernuntur et agnis mitiores, et leonibus ferociores, ut
pene dubitem quid potius censeam appellandos, monachos videlicet, an
milites 3.

Den geschichtlichen Rahmen, in welchen diese AuBerung zu stellen ist,
suchen die beiden folgenden Kapitel zu umreiBen.

4. Militia christiana in der Legende

Der fragmentarische Uberblick iiber den theologischen Gehalt der
Militia-Allegorese bedarf der Ergdnzung durch eine wenigstens skizzen-
hafte Darstellung der zunehmenden Anndherung zwischen Kirche und
Soldatenstand, die sich de facto unter dem Druck der geschichtlichen Ver-
héltnisse ergeben hat, wihrend sich die Bibelkommentare bis ins hohe
Mittelalter hinein mit stereotypen Wiederholungen des Gedankengutes
der Viter begniigten.

W. Braun hat sich in seiner Studie zum «Ruodlieb» mit der stufenwei-
sen Anndherung des Verhdltnisses von Kirche und Kriegerstand befal3t ¢,
welche die Herausbildung eines christlichen Ritterideals erméglichte. Er
fand diese Entwicklung — mit G. Erdmann — in der Geschichte der Le-
gende gespiegelt. Ich kann mich darum hier mit einer Skizzierung seiner
Ergebnisse begniigen.

a) In der vorkonstantinischen Zeit gehéren alle Legenden aus dem
Soldatenstand zum Typus der Passio. Der Miles Christi ist Martyrer °.

! «Liber ad Milites Templi» PL, Bd. 182, Sp. 926 A.
2 S.0.S. 282

* PL, Bad.182, Bp. 927 B.

+ W. BrRAUN, a. a. O. S. 32 ff.

5 Vgl. hiezu o. S. 276.

284



b)

d)

Seit Konstantin war ein christliches Herrscherideal méglich, von der
Ausbildung einer christlichen Standesethik fiir den Soldatenstand
konnte aber nicht die Rede sein. In der «Vita Martini» ist der Zwie-
spalt zwischen Soldatenstand und christlichem Liebesgebot noch un-
iiberbriickbar; der Heilige ist eher Ménch denn Soldat und verweigert

den Kampf: «Christi ego miles sum, pugnare mihi non licet » *.

Wihrend Jahrhunderten hielt die Legende am Motiv der Conversio
in Gestalt einer spiteren Moénchwerdung fest *. Odo von Cluny war
der erste, der in der «Vita Geraldi» {iber diesen Status hinausfiihrte.
«... die Erfullung bestimmter Pflichten, nimlich Schutz der Christen-
heit, Vogt der Witwen und Waisen, Wahrer des Rechts und des
Friedens zu sein, sei die dem Adel zukommende Form der Militia
Christi, die auf andere Weise vom Madrtyrer durch Standhaftigkeit
im Glauben bis in den Tod, von den Bekennern durch thren Kampf
fiir die Wahrheit und von den Mdnchen durch Gotteslob, Gebet und
Heiligung ihres Lebens geleistet werde. Einer conversio militiae
bedarf es hier also nur insofern, als der Ritter die Aufgaben seines
Standes nicht nur irdischer Ziele oder um seines eigenen Ruhmes,
sondern um Gottes willen auf sich zu nehmen hat ... An die Stelle des
Legendentypus von der conversio militis tritt die Vita des ritterlichen
Heiligen» 3.

SchlieBlich bezeichnet der « Ruodlieb» den Punkt, wo das in der Le-
gende zuerst literarisch gestaltete Bild ritterlicher Militia Christi in den
Bereich der weltlichen Dichtung hiniibertritt *. Bezeichnenderweise
aber wurde die mittelalterliche Ritterdichtung zunidchst nicht von
den Rittern selbst, sondern von den Moénchen und Geistlichen fiir die
Ritter geschaffen °. Fur unsern Zusammenhang bedeutungsvoll er-
scheint mir die Feststellung W. Brauns, der Ruodlieb sei eine Frucht
der benediktinischen Klosterkultur ¢, W. Braun definiert diese Dich-
tung nach riickwirts und vorwirts als «umformende Zusammen-
fassung des in seiner [des Dichters] Bildungswelt Lebendigen zu einem
weit in die Zukunft hinausgreifenden Wunschbild eines christlich
erneuerten und verwandelten Lebens» 7.

Aus dieser Ubersicht geht hervor, daBl der Ordo-Gedanke des Rittertums
zwar mit dem Ideenkreis der Militia christiana eng verbunden ist, dal3
wir aber anderseits seit Odo von Cluny zunehmend mit der Eigengesetz-

W. Braun, a. a. O. S. 34.
W. BrRAUN, a. a. O. S. 34.
W. BrRaUN, a.a. 0. S. 34 f
W. Braun, a. a. O. S. 44.
W. Braun, a.a. 0. 5.70

Cf. 0. S. 279, Ansatzpunkte in der Benediktinerregel.
W. BrRAUN, a. a. O. S. 106.

285



lichkeit des christlichen Rittertums zu rechnen haben, von der sich die
monchische Militia betont abhebt . Dies wird bei der Untersuchung von
Seuses Rittertum zu beriicksichtigen sein.

5. Militia christiana und Kreuzziige

Das Ideal christlichen Rittertums, das im « Ruodlieb» erstmals Gestalt
annimmt, weist bereits auf die klassische Zeit des héfischen Rittertums
um 1200 hin 2. Dazwischen aber schieben sich die AuBerungen der frithen
Kreuzzugszeit mit ithren viel hidrteren und dem Geist des Christentums
widersprechenden Ziigen. Hier nun verduBerlicht das spannungsgeladene
Paradoxon der Militia christiana, das im «Ruodlieb» unter Einflul der
monastischen Tradition ausgehalten wird, zum Begriff des «heiligen
Krieges» 3.

Nach C. Erdmann * finden sich die ersten AuBerungen des neuen Gei-
stes nicht in der Kirchenlehre, sondern in Zeugnissen aus der Praxis °.
«Die tatsichliche Uberbriickung der Kluft durch die Idee des christlichen
Rittertums machte sich in der fest gewordenen Sprache der Begriffe nur
langsam geltend °. Die begriffliche Anerkennung des bewaffneten Kamp-
fes fiir die Kirche als Militia Christi, als Gottesdienst, mit andern Worten
die Verpolitisierung einer religiésen Vorstellung, wurde durch Gregor VII.
vollzogen 7.

Von nun an ist die Militia Christi ein doppeldeutiger Begriff. Die zu-
nehmende «Parallelisierung militarischer und monchischer Grof3taten» in
den Viten des 11. Jahrhunderts «bringt die kirchlich-kriegerische Grund-
stimmung scharf zum Ausdruck» 8. «... Ganz von selbst stellte sich der
Gedanke einer Zusammengehdrigkeit von heiligem Leben und helden-

! In der Praxis duBert sich dieser Sachverhalt im Verbot des Waffentragens fir
Ménche und Kleriker, sowie im Verbot, sich an Kreuzziigen zu beteiligen, es sei
denn als Seelsorger. Cf. C. ERDMANN, a. a. O. S. 310.

2 W. BrRAUN, a. a. O. S. 31; Cf. auch S. 42, wo die wesentlichen Unterschiede zwi-
schen Ruodlieb und klassischer héfischer Dichtung herausgestellt werden.

3 In diesem Zusammenhang ist Bernhards von Clairvaux Versuch zu sehen, die
duBere Wirklichkeit der Kreuzziige mit dem Geist des Mdnchtums zu vereinen.
Cf. oben S. 284.

* C. ERDMANN, a.a. 0. S. 71 {.

5 C. ERDMANN, a. a. 0. S. 75 (Schwertleite) und S. 77 (Schwert- und Fahrtensegen).
¢ C. ERDMANN, a. a. O. S. 183.

7 C. ERDMANN, a. a. O. S. 186.

8 C. ERDMANN, a.a. 0. S. 262 {.

286



haftem Kriegertum ein, insbesondere im Hinblick auf die Heiden-
kimpfe» I. So konnte der Kreuzzug zu einem ritterlichen Gottesdienst
werden, den man als die wahre Aufgabe des Kriegerstandes der profanen
Militia gegeniiberstellte 2.

Das Dienst-Lohnverhdltnts weltlichen Vasallentums wurde insofern in
den geistlichen Bereich iibertragen, als ein wichtiges Argument der wer-
benden Kreuzzugspredigt die Siindenvergebung war, die als Lohn in
Aussicht gestellt wurde 3. F.-W. Wentzlaff-Eggebert bemerkt dazu:

Dem Lehensgedanken gleicht sich die Kreuzzugsideologie besonders
leicht an, weil Gott im heiligen Krieg der Kriegsherr ist, aus diesem
Lehensverhdltnis des Ritters zu Gott die selbstverstindliche Teilnahme-
pflicht erwidchst und Gott den Lohn fiir die Dienste des Kreuzritters
festlegt und nach dem Lehensrecht zu diesem Lohn verpflichtet er-
scheint *.

Die groBe Bedeutung des Dienst-Lohngedankens spiegelt sich in der
deutschen Kreuzritter-Dichtung 3, wobei besonders Hartmanns von Aue
Kreuzlied symptomatisch ist (MSF 209, 37), das den Lohngedanken nicht
nur auf das Seelenheil, sondern gleichzeitig auf irdische Anerkennung
ausrichtet ® und damit grundsitzlich den «Wert der Welt und ihrer
Ordnung» anerkennt. Im Lied 218, 5 erscheint darum sein Entschluf3 zur
IFahrt auch von ¢schildes ambet» her als beispielhaft fiir seinen Stand ’
und entspricht damit seiner ritterlichen ére.

! C. ERDMANN, a. a. 0. S. 263. Vgl. als Ergdnzung hiezu J. BUMKE, a. a. O. S. 112 f.
u. S. 147 iiber den EinfluB der Militia christiana auf den Ritterbegriff.

2 Eine eigentliche Verritterung des Transzendenten 1aBt sich in diesem Zusammen-
hang bereits im 11. Jahrhundert nachweisen.
WENTZLAFF-EGGEBERT, FRIEDRICH-WILHELM, Kreuzzugsdichtung des Mittel-
alters; Studien zu ihrer geschichtlichen und dichterischen Wirklichkeit. Berlin,
1960, S. 12 1{.: «... bei der Belagerung von Jerusalem soll die Vision eines himm-
lischen Ritters mit leuchtenden Waffen den letzten AnstoB zur Eroberung der
Stadt gegeben haben (15. 7. 1099). In eine dhnliche Richtung deutet die hiufige
Erscheinung von Engeln und Heiligen als Mitkimpfer im Kreuzfahrerheer. Ritter
in weiBen Ristungen kommen dem Heer zu Hilfe, Engel und Heilige eilen ihm
voran. Der Erzengel Michael und der heilige Georg, die als Mitstreiter christlicher
Heere schon vor den Kreuzziigen verehrt wurden, werden zu besonderen Schutz-
heiligen der Kreuzfahrer.

3 C. ERDMANN, a. a. O. S. 316 {.

* F.-W. WENTzZLAFF-EGGEBERT, Kreuzzugsidee und mittelalterliches Weltbild.
DV;S 30, 1956, S. 77.

5 F.-W. WENTzLAFF-EGGEBERT, Kreuzzugsgedanke, a. a. O. S. 191, 198, 199.

6 F.-W. WENTzLAFF-EGGEBERT, Kreuzzugsdichtung, a. a. O. S. 198.

7 F.-W. WENTzZLAFF-EGGEBERT, Kreuzzugsdichtung, a. a. O. S. 201.

287



Die Theologie des Leidens und der Askese, welche wir als Charakteristi-
kum der aus der Zeit der Kirchenviter {ibernommenen monastischen
Militia-Auffassung herausgestellt haben, wird durch den Lohngedanken
iiberdeckt . Selbst wenn Seuse von den Ausliufern der Kreuzzugsidee
noch beriihrt worden wire, diirfte 1hr Beitrag zur Ausformung seiner
geistlichen Ritterschaft kaum wesentlich sein. Das Bild, das I'.-W. Wentz-
laff-Eggebert von dieser spiten Zeit entwirft, mag dies belegen:

Alle Entbehrungen dienen nur dem Ziel, der Vergeltung Gottes am Tage
des Gerichts vorzubeugen. Eine innere Wendung zu Gott ist damit nicht
verbunden. Das Kreuz selbst hat seinen Symbolwert fiir die compassio
des Menschen mit dem Leiden Christi verloren. Nach Neidharts, Frei-
danks und Tannhédusers Kreuzliedern und Spriichen ist der Weg frei zur
reinen Didaxe und zum Morale. Er 6ffnet sich im dichterischen Werk des
Strickers 2.

ITI. MILITIA CHRISTIANA ALS WEG ZUR GELASSENHEIT IN DER VITA

Als Ergebnis der vorausgehenden Untersuchung steht nun fest, daf
«militia christiana» in erster Linie ein Terminus des geistlichen Lebens
war, der dessen extreme Pole der dufersten Anstrengung in der Askese
einerseits und des Absterbens und Untergangs anderseits umspannt und
somit gerade durch das in ithm enthaltene Paradoxon den Weg zur Chri-
stusférmigkeit zu bezeichnen imstande ist.

Der Begriff wurde doppeldeutig durch die Verbindung mit der Ge-
dankenwelt des Rittertums, wobei aber zu beachten ist, dall monastische
und rutterliche Militia christiana als zwei Moglichkeiten im Sinne des
mittelalterlichen Ordo-Gedankens grundsitzlich unterschieden wurden.
F.-W. Wentzlaft-Eggebert hat dafiir die zugespitzte Formulierung ge-
prigt, Grundlage des monchischen Ritterideals sei der christliche Opfer-
gedanke, wihrend der Lohngedanke in den Vorstellungen des hofischen
Ritterideals, gerade und insofern es Militia christiana sein will, domi-
niere 3.

! Cf. auch F.-W. WENTZLAFF-EGGEBERT, Kreuzzugsidee, a. a O. S. 77: Man kdnnte
in etwas zugespitzter Formulierung soweit gehen, da man den christlichen Opfer-
gedanken als Grundlage fiir das monchische Ritterideal ansieht, wihrend der
christliche Lohngedanke, eng verbunden mit den Vorstellungen des mittelalter-
lichen Lehenswesens, als Grundlage des hofischen Ritterideals erscheint.

2 F.-W. WENTzZLAFF-EGGEBERT, Kreuzzugsdichtung, a. a. O. S. 315.

4 8.6, 5, 287.

288



Ebenso zugespitzt stelle ich nun beziiglich der Ritterschaft Seuses die
Frage, ob sie monastischer oder hofischer Art sei !, wobei wir entsprechend
seiner Situation von vorneherein mit Mischformen zu rechnen haben. Vor-
erst nehmen wir eine Charakterisierung zur Kenntnis, die fiir das gingige
Seusebild der Literaturgeschichte typisch ist.

Mit der hofischen Vorstellungswelt zeigt sich die religiose Literatur des
13. und 14. Jahrhunderts schon durch die in ihr so hdufig begegnenden
Bilder und Vergleiche der 1itterlichen Waffentitigkeit verbunden % An
und fiir sich ist der Gedanke des geistlichen Kdampfertums wesentlich
dlter und hat er bereits in der Zeit der Kirchenviter Eingang in die
christliche Literatur gefunden ...

Als Erbteil der vorausgehenden Zeit, wenn auch in weniger grobding-
licher Fassung und nur noch selten als handgreifliches Ziel auf den
Kampf gegen die Ungldubigen oder gegen die Michte der Finsternis
bezogen, haben die ritterlichen Vorstellungen in der religidsen Literatur
des 13. und 14. Jahrhunderts noch immer ihre Bedeutung besessen. Nach
wie vor begegnen Aufforderungen, die kriegerische Riistung anzulegen,
unter Christi Banner zu fechten, im Kampf wie ein echter Ritter stand-
haft und mutig auszuharren ... 3.

Neue Vorstellungen verbinden sich mit den herkdmmlichen Motiven,
wenn Seuse etwa das Nacherleben der Passion als Knappendienst auf-
falt .. %,

Am weitesten in der «Verritterung» der Vorstellungen geht wohl Seuse,
wenn er die Wechselfille des geistlichen Lebens als von Gott gesandte
Aventiiren betrachtet, zu denen ihn ein Bote des Himmels eigens mit
der ritterlichen Kleidung ausgeriistet und durch den Hinweis auf die
Taten der berithmten Helden der weltlichen Dichtung gestiarkt hat ... °.

;. Weise bemerkt dann, die kriegerischen und ritterlichen Motive stamm-
ten zwar aus der Tradition des christlichen Schrifttums, doch sei in ihrer
mehr hofischen Zuspitzung ein wesentlicher Unterschied «zwischen der
frithen ritterlichen Periode des 11. und 12. Jahrhunderts und der Zeit
der Hochgotik festzustellen» ©.

Den zunehmenden EinfluB des héfischen Elements wird man vor allem
in einer fortschreitenden Entheroisierung, in einer Abschwichung der
kriegerischen und ritterlichen Vorstellungen zu glattender Eleganz und
zu dem kleineren Format einer mehr mondédn gefiarbten Zierlichkeit und
Anmut erblicken diirfen 7.

1 Zur héfischen Militia christiana s. o. S. 284 u. 286.

2 Cf. hiezu die Stellenangaben bei Banz, a. a. O. S. 65 ff.

3 G. WEisEg, Die geistige Welt der Gotik. — Halle, 1939. S. 153.
+ G. WEISE, a. a. O. S. 155.

5 G. WEISE, a. a. O. S.156.

¢ G. WEISE, a. a. O. S. 156.

7 G. WEISE, a. a. O. S. 156.

289



Zu G. Weises Feststellungen sind die folgenden Bemerkungen und Vor-
behalte zu machen:

1. Weise erwihnt die Tradition der Viter, beriicksichtigt aber die Eigen-
art dieses geistlichen Kdampfertums nicht, in dem «das militérische
Element im Grunde genommen wieder aufgehoben wird»!. Ferner
stellt er nicht in Rechnung, daB diese Tradition im Ménchtum durch
das Mittelalter hindurch lebendig bleibt und fiir Seuse eine direkte
Beeinflussung noch wahrscheinlich ist.

2. Den Verlust der «grob-dinglichen Fassung» der Vorstellungen vom
religiosen Kampf, die «fortschreitende Entheroisierung» fiihrt Weise
auf den EinfluB} des hofischen Elements zuriick. Im Lichte der mona-
stischen Tradition besehen, kann aber der Miles christianus gar nicht
entheroisiert werden, weil er seinem Wesen nach ein unkriegerischer
Held ist.

Ohne den formalen EinfluB des hofischen Elements anzuzweifeln, ver-
suche ich nun, das Seusebild G. Weises durch eine Untersuchung zu er-
ginzen, die der Frage nachgeht, wie denn Seuse selber seine Ritterschaft
auffaBte. Meine Darstellung darf sich aber nicht auf jene Stellen be-
schrinken, wo wértlich von Ritterschaft die Rede ist; denn vorerst kann
noch nicht feststehen, in welchem MaB die Ideen des Verfassers unter
dem Zwang der vorgegebenen Sprachformen héfische Fairbung — und das
besagt fiir jene Zeit spielerisch gefarbte Zierlichkeit — annehmen muBten?.
Wichtige Aussagen sind somit dem Kontext zu entnehmen.

Anmerkungsweise sei — ohne Anspruch auf Vollstdndigkeit — auf einige
Wendungen im Horologium verwiesen, die eindeutig die Vertrautheit
Seuses mit Wortschatz und Vorstellungsgehalt der patristisch-mona-
stischen Militia-Allegorese belegen:

Horol. 29, 6-26: (mit auffallenden Parallelen zur Berufung zur Ritter-
schaft in der Vita:)

Hec est enim via per quam itur, hec porta per quam introitus ad desi-
deratum finem conceditur. Qua propter depone nunc omnem cordis tui
formidolosum timorem, et indue animum virilem. Constanter age et in
acie fortiter mecum consiste; quia non decet famulum deliciari, ubi
viderit dominum suum tam strennue decertare. Respice oculo mentali
numerum forcium David; inter quos si spiritualiter eterno regi mili-

1 S. 0. S. 274 Zit. A. v. HARNACK. Zur Auffassung der «passio» als Knappendienst
S. 0. S. 268.
2 Cf. hiezu J. SCHWIETERING, Autorschaft, a. a. O. S. 121.

290



taturus annumerari desideras, necesse est ut pristinam ignaviam deponas,
et exemplo trium forcium David, inter prospera videlicet et adversa
equanimiter te habendo, tamquam per mediam acliem inimicorum tran-
seas, ..., teipsum videlicet exponendo laboribus cunctis, ut eius solius
pareas beneplacito voluntatis. Induere sicut gygas stola bellica; accipe
armaturam meam. Non precedat sed sequatur armiger dominum suum;
quia de calice de quo bibi potaberis, et adversa que pertuli, tu quoque
pro posse spiritualiter pacieris. Nempe cor tuum ob cottidianam morti-
ficacionem sensualitatis racioni contrariantis, et inpetum multarum
tribulacionem te dileccioni mee disponencium angustiabitur, et quo-
dammodo sudore sanguineo perfundetur ...

Horel. 122, 26-29

Non tantum solent homines mundani terreno militi strennue in tornea-
mento decertanti intendere, quantum tota celestis frequencia favere et
intendere solet homini spirituali viriliter militanti in via.

Horol. 136, 16 f.
... per quod milites probatissimi in acie Christi constituti strictissime
examinantur.

Horol. 170, 7-10

Et ideo ex hiis omnibus brevissimam perfeccionis formulam, quatuor
verbis expressam, prout rudimentis milicie spiritualis congruit, peto
michi tradi.

Hovol. 170, 33-171, 2

Puritas namque cordis inter omnia exercicia spiritualia sibi quodammodo
tamguam quedam finalis intencio, ac laborum omnium retribucio, que
in hac vita miles Christi emeritus recipere consuevit, sibi vendicat prin-
cipatum.

1. Von wetundem undergene

Nachdem die Vorarbeiten gemacht sind, haben wir uns nochmals den
Zusammenhang, in den sie sich einfiigen, zu vergegenwirtigen. Wir
gingen S. 261 und f. von der Feststellung aus, das 20. Kapitel: der Vita
markiere mit der Berufung zur Ritterschaft einen wichtigen Einschnitt
im Leben Seuses. Nach den Aussagen 52, 6-53, 4 ist die erste Stufe ab-
geschlbéSen 1, Der Diener tastet nach der neuen Lebensform, was das

! Do der diener sélich ubig leben nach dem ussern menschen, als da vor enteil stat
geschriben, hat gefliret von sinem ahtzehenden jare unz uf sin vierzegst jar, und
elll sin natur verwiistet was, daz nut me dur hinder waz, denn sterben ald aber
von derley Ubunge lassen, do lieB er dur von, und ward ime von got gezdget, daz

201



19. Kapitel zum Ausdruck bringt, indem es mit einer Frage schlieBt:
«owe, wenn sol ich iemer ein reht gelassenr mensch werden?» !

Das 20. Kapitel wahrt den Zusammenhang, insofern es dieselbe Proble-
matik darstellt, doch erscheint der Diener hier auffallend «naiv» und
unbelehrt. Es geht hier weniger um die Fortsetzung einer Entwicklungs-
geschichte — der Diener ist ja im 19. Kapitel ausfiihrlich {iber das Wesen
der Gelassenheit 2 belehrt worden — sondern in pddagogischer Absicht
soll hier ein neues Exempel die Eigenart der neuen Stufe demonstrieren.
An der Figur des Dieners soll vorerst sichtbar werden, daB} sich die
menschliche Natur auf jeder Stufe erneut gegen den Willen Gottes
striubt. Diese Spannung zwischen den eigenen Vorstellungen und dey
«rehten ordenhaftir, der sich der Mensch einzufiigen hat, wird S. 55, 1-
58, 3 zum ergentlichen Kompositionsprinzip.

55, 7-13 schildert sein Aufatmen, nachdem 1hm die dullern Ubungen
abgesprochen worden sind. Es wird aber sogleich als vermessen bewertet,
weil es nicht dem MaB entspricht, das ihm von Gott her gesetzt ist. Den
Gegensatz zwischen seinem Sinnen und dem, «¢was got uber in hate
gedaht» unterstreicht der Schmerzensruf «cowe».

Als Inbegriff der Wiinsche des Dieners steht in bedeutsamer Haufung
das Wort «gemach», das nach Lexer * Ruhe, Wohlbehagen, Bequemlich-
keit, Annehmlichkeit und Pflege ausdriickt. Nach Triibner * erscheint
«gemach» des oftern in Verbindung mit Ruhe und Frieden und steht in
Gegensatz zu allem, was diese stért. Es kann sogar fiir den Himmels-
frieden und die Seligkeit stehen. Aufschlufireich fiir unsern Zusammen-
hang ist Triibners Hinweis auf das Zustande-Kommen der iibertragenen
Bedeutung aus der allgemeinen Bedeutung «Zimmer»:

Der Bauer, der miide vom Felde heimkehrt; der Jdger, der aus dem
Walde das erlegte Wild nach Hause trug; der Ritter, der nach langer
Kriegsfahrt ermattet der heimatlichen Burg zuritt — sie alle empfanden
die bergenden Rdume des Hauses als eine Stdtte der Ruhe und des

Behagens. Daher tritt neben den konkreten Sinn die Bedeutung von
Gemach als Bequemlichkeit, Ruhe °.

di strenkheit und die wisen alle sament nit anders weri gewesen, denn ein gliter
anvang und ein durprechen sines ungebrochen menschen, und meinde, er musti
noch firbaz gedrungen werden in einer anderley wise, sdlti iin iemer reht be-
schehen.

Deutsche Schriften, S. 54, 32.

Deutsche Schriften, S. 54, 1-8.

M. LExER, Mittelhochdeutsches Taschenwérterbuch. — Stuttgart, 301961.
Triibners Deutsches Worterbuch. — Berlin, 1939. Bd. 3, S. 86.

Triibners Deutsches Worterbuch, a. a. O. S. 86.

W o W N -

292



Ebenso verlangt der Diener, ermattet von den iibermidBigen Anstren-
gungen der Askese, nach Ruhe:

«nu dar, lieber herr, nu wil ich hinnan fur ein mussig und ein fries leben
han, und wil mir wol lassen sin. Ich wil minen turst mit win und mit
wasser wol blizen, ich wil ungebunden uf minem strosak schlafen, des
ich dik mit jamer han begert, daz mir daz gemach vor minem tod von

got wurdi. Ich han mich selber gnu lang verderbet, es ist zit, daz ich

hinnan fur geruwe» .

In dieser Verfaltheit nun wird er in einer « Entsunkenheit» zum Ritter-
dienst berufen und assoziiert mit dem Stichwort «riterschaft» hofische
Bilder des Wohlbehagens: «Ich pflege hinnan fur vil lieber mins ge-
maches» 2. Von den mit «gemach» evozierten Wunsch-Vorstellungen
eines monddn verfeinerten hofischen Lebens hebt sich umso schroffer die
geistliche Ritterschaft Gottes ab:

Du wenest, got hab dir dinu joch ab geleit und dinu band hin geworfen,
und sulest nu gemaches pflegen: es gat noch nit also, got wil dir dinu
band nit ab legen, er wil su1 allein endren und wil s vil swerer machen,
denn su ie wurden °.

Der Bericht will offensichtlich demonstrieren, daB3 der Mensch auf dem
Weg zur Gelassenheit immer wieder aus der in eigenem Wollen und aus
eigenen Vorstellungen vorweggenommenen Ruhe aufgescheucht werden
muB. Daraus erkldrt sich die Unvertrautheit des Dieners mit den For-
derungen der geistlichen Ritterschaft, welche die Vita an dieser Stelle
priasumiert. Wir stoB3en hier auf die fiktive Haltung einer Rollenfigur,
die nicht mit der tatsdchlich gelebten Erfahrung Heinrich Seuses identisch
sein kann, der ja im Horologium mit der Verwendung der Begriffe «militia
spiritualis» und «militia Dei» belegt hat, dafl ihm die monastische Tra-
dition durchaus geliufig war °.

Eine dhnliche Beobachtung machte R. Senn * beziiglich des Gesprichs
mit dem Knappen im 44. Kapitel der Vita. Wird der «tumbe» Diener, wie
ihn Christine Pleuser in diesem Zusammenhang nennt ¢, im 20. Kapitel
iber geistliche Ritterschaft belehrt, so hat er im 44. Kapitel den Un-

1 Deutsche Schriften, S. 55, 7-13.

2 Deutsche Schriften, S. 55, 29.

3 Deutsche Schriften, S. 56, 6-10.

* Cf. Horologium, S. 169. S. 0. S. 290 f.
5 R. SENN, a. a. 0. S. 60,

6 In: Seuse-Studien, a. a. O. S. 153.

293



erfahrenen im weltlichen Bereich zu spielen. Die Bemerkungen Senns
tiber den literarischen Charakter dieser Unterweisung, deren didaktische
Absicht die Frage nach der Eigenerfahrung Seuses in den Hintergrund
drdngt, lassen sich mit umgekehrten Vorzeichen auch auf die Situation
des Dieners im 20. Kapitel anwenden, kénnen wir doch einem Mdénch die
ginzliche Unerfahrenheit in geistlicher Ritterschaft nach all dem Ge-
sagten nicht zuerkennen. Nur aus der Bildungsabsicht der Vita erklirt
sich diese Darstellungsweise. Anhand der IFigur des Dieners, die in der
Art eines Mannequins durch verschiedene Situationen hindurchgefiihrt
wird, soll der Leser zu bestimmten Einsichten gelangen.

Wir kommen nun zur niheren Interpretation der Investitur des Dieners
zum geistlichen Ritter. Die Vita setzt als Ausgangspunkt die Betrachtung
eines heiligen Textes. Wie gewohnt sitzt der Diener in seinem Betstuhl
(55, 18); die Beschiftigung mit der Schrift gehort zu seinen tdglichen
Gewohnheiten. Wir haben sie nicht als bloBe Lektiire zu verstehen, son-
dern als ein Tun des ganzen Menschen, bei dem Gedéchtnis, Gefithl und
sinnenhafte Vorstellungen gleicherweise wie die intellektuellen Fihig-
keiten beteiligt sind !. Dicht und logisch nicht ganz zu entwirren ist
denn auch das Geflecht der Assoziationen, das sich aus der Lektiire von
Job 7, 1 ergibt. Als Aufhinger greife ich einige Stichworte heraus: Job -
Militia — Ritterschuhe und Ritterkleider — Knecht/Ritter — Leiden.

Offensichtlich haben die visuellen Vorstellungen dieser Investitur zum
geistlichen Ritter in der Schwertleite ihr weltliches Vorbild. Beschrinkt
man sich aber auf diesen Vergleich, st68t man auf sinnstérende Schwierig-
keiten; denn nach den Angaben der Vita (52, 8) war der Diener zu jenem
Zeitpunkt ungefahr vierzig Jahre alt und stand somit auf der Héhe des
Mannesalters, ein merkwiirdiger Gegensatz zum Jiinglingsalter, in dem
der hofische Knappe die Schwertleite empfing. Ferner fehlt in der Vita die
Ubergabe der Waffe; es ist lediglich von der Riistung die Rede. Bild-
gehalt und Sinngehalt lassen sich somit schwerlich zur Deckung bringen,
wenn man sie ausschlieBlich aus der Perspektive des weltlichen Ritter-
tums betrachtet: Wirkt ein Ritter ohne Waffen nicht als klagliche IFFigur —
etwa Rennewart im Willehalm - und gibt sich einer nicht der Licherlich-
keit preis, wenn er als reifer Mann nachholen will, was Sache des Jiing-
lings ist?

Die Schwierigkeit entféllt, wenn wir diese Formen als Bild-Gewand fiir
Vorstellungen aus der Tradition der Viter erkennen. Wir haben bei

1 8. 0. 5.195-197.

294



Cass1oDoOR das Verhiltnis «miles-tiro» als Bild fir die Stufen des geist-
lichen Lebens gefunden. Job ist Miles (in Seuses Sprache «Ritter»), dessen
Vorbild die Seele des Tiro (in Seuses Sprache des « Knechts») durch-
trankt 1.

ORIGENES unterscheidet in der Militia spiritualis ebenfalls zwei Stufen.
Wihrend auf der unteren Stufe der Kampf gegen Fleisch und Blut geht,
haben die «perfecti» gegen geistige Machte zu bestehen 2.

Beim Problem des unbewaffneten Ritters ist zunidchst die auffallende
Ubereinstimmung der Illustration mit den Aussagen des Textes zu be-
achten; im Bild fehlen die Waffen ebenfalls. Uber die Angaben des Textes
hinaus wird die Ausriistung des Ritters lediglich durch einen Giirtel,
einen Schild und einen Topfhelm ergdnzt 3. Helm und Schild dienen aber
ausschlieBlich der Defensive. Die Ubereinstimmung mit GREGORS DES
(GROSSEN Kommentar zu Job ist auffallend. Auch dort hat die Militia
Verteidigungscharakter, einzige «Waffe» ist der Schild. Das Haupt-
gewicht liegt auf der Haltung des Ertragens und Ausharrens *. Dieselbe
Auffassung liBt sich in der monastischen Tradition belegen >.

Unmotiviert erscheint in der [llustration der Giirtel. Gerade er aber ist
in der Armatura-Allegorese (nach Eph. 6, 14) ein oft zitiertes Komponens
monastischer Askese ©. Merkwiirdigerweise hebt der Bericht der Vita die
«riterschih» besonders hervor. Auf sie richtet sich hauptsichlich die
Aufmerksamkeit des Dieners. «Calceati pedes in praeparatione evangelil
pacis» heilit es in Eph. 6, 15, und in entsprechender Deutung taucht das
Motiv in den Kommentaren auf’. Einen moglichen Bezug zu Seuses
geistlicher Ritterschaft darf man vielleicht in der Tatsache sehen, daB die
Vita in den folgenden Kapiteln von einer eigentlichen Aussendung des
Dieners in die Fremde der Welt berichtet.

Noch bestimmender als in der Armatura-Allegorese wird die theolo-
gische Tradition als eigentliche Norm greifbar, wenn wir nach dem Sinn
der geistlichen Ritterschaft fragen. Typus ist vorerst Job (Vita 55, 19).
Nach dem Ausweichversuch wird der Diener unerbittlich auf das Gesetz
seiner Militia verwiesen. Er bezeichnet sich selbst als unaufhérlich durch

. 0. 5. 268.

.0.5.276, Anm., 6.

bb. 9, S. 151; cf. hiezu die Angaben K. BIHLMEYERS, Deutsche Schriften S. 51*.
o. S. 272

o. S. 280 ft.

0. S. 281 bei SEDULIUS ScoTus.

o. S. 277, S. 281.

295



das Leiden Erprobten (Vita 56, 10-18). Diese Erprobung ist nach den
Worten der Vita wie be1 GREGOR DEM GROSSEN eine Erprobung bis zum
AuBersten 1. Eine bedeutsame Rolle spielt in der typologischen Deutung
die Dreizahl der Versuchungen Jobs; er wird dadurch Figura Christi, der
“ebenso vom Teufel dreimal versucht wurde 2. Drei kiinftige Leiden werden
auch dem Diener genannt (Vita 57, 1-24), dreifach sind die im 21. Kapitel
geschilderten seelischen Note.

Demiitigung 3, Verleumdung * und Verlassenheit 5 sind die {iber Job ¢
wie iiber den Diener verhidngten Leiden. Diese Angleichung an das Vor-
bild Jobs ist per definitionem auch eine Angleichung an Christus, ein
Christusformig-Werden 7. Die Vita driickt diesen Bezug bildhaft aus:
Wie dem Diener in solcher Weise das Wesen der Militia dargetan worden
ist, wirft er sich bebend vor Angst «kruzwise» auf die Erde und gleicht
sich durch sein Gebet dem Herrn am Olberg an: 8

Der diener erschrak hier ab, daz elltu sin natur erzitrete, und wust uf
toblich und viel da nider an die erde in kruzwise, und rufte zi got mit
schriendem herzen und mit huwlender stimme und bat in, mdht es sin,
daz er in denne uberhitoe dez grofen jamers dur sin milten veterlichen guti;
mohti es aber nitt sin, daz demn der himelsch wille siner ewigen ovdnung an
tme volbraht wurde °.

Deutlich kommt der Bildungsgedanke zum Ausdruck in der Bitte, es
mochte ihm gemidB der ewigen Ordnung geschehen. An dieser Stelle ist
nochmals an die Regel Benedikts zu erinnern, die den Ménch auf Grund
seiner Willenshingabe in den Ordo der Militia Christi einreiht 10,

1 Vita 56, 18: Du miust ze grunde in allen dingen gestichet werden, sol dir recht
beschehen. — GREGOR D. GR., Tunc vero in Deo proficiscimus a nobis ipsis funditus
defecerimus. Cf. o. S. 272,

Z 8. 0. 5.268.

3 Deutsche Schriften, S. 57, 7-10: wan in dinen vordren tibungen wurde du in den
luten gross erhaben, aber hie wirst du under geschlagen und mist ze nihth werden.

* Deutsche Schriften, S. 57, 12 ff.: und es wirt geschehende, daz an dien steten, da
du sunderlich lieb und traw siihst, daz du da gross untriw und gross liden und
ungemach wirst habende.

5 Deutsche Schriften, S. 57, 19 ff.: und wil dich lassen darben und torren, daz du
baide, ven got und ven aller der wclt solt gelassen werden, und must von irinden
und vienden berlich durehtet werden.

6 S.o.S. 264, S. 270 und 282.

7 S.0.S. 268, 279 u. 283.

8 Cf. Lk. 22, 42 ff.; Mt. 26, 38 ff., 42 ff.; Mk. 14, 34 ff., 39.

9 Deutsche Schriften, S. 57, 25-30.

108, 0, 5, 279,

296



Ich komme zu folgendem Ergebnis: In ihrer spirituellen Bedeutung ist
Seuses Militia-Auffassung eindeutig mit der patristisch-monastischen
Linie verkniipft. Es fillt auf, daB die Vita keinen ritterlichen Heiligen wie
Georg, Sebastian und Mauritius nennt, die von den Kreuzfahrern beson-
ders verehrt worden waren und Seuse durch die Legenda aurea bekannt
sein mubBten !. Von der Kreuzzugdichtung trennt ihn ein noch radikalerer
Unterschied, insofern der dort dominierende Lohngedanke hier durch die
Betonung der Leidenshingabe verdringt wird. Was wir als Paradoxon
der Militia bei Paulus erarbeitet haben, trifft auch fiir die Militia Seuses
zu 2, der sich mit Vorliebe auf unkriegerische Heilige beruft, in denen der
Untergang des Eigenwillens in dufBlerster Demut oder im Martyrium
manifest wird 3. IThr Gesetz ist letztlich das Gesetz des Weizenkorns, das
stirbt, um fruchtbar zu werden: «In dem undergang werdent ellu ding
volbracht. Do Cristus gesprach: In manus tuas, zehant do waz es: Con-
summatum est» *. «Sigelos werden ist gotes frunden han gewunnenn» 3.

Es muB nun jeder Verdacht entfallen, Seuses Rittertum koénnte blof3
spielerische Beschidftigung gewesen sein. Vielmehr deckt es sich in seiner
inneren GesetzmdBigkeit mit dem Grundgesetz des christlichen Lebens-
vollzugs, das J. Leclercq in seiner Einleitung zu einer Sammlung von
Texten Bernhards von Clairvaux ¢ folgendermafBen umschrieben hat:

Gerade von (...) seinem Standorte aus macht uns der Mystiker das christ-
liche Mysterium greifbar, sichtbar und zum einleuchtenden Beispiel
nach seinem Grundgesetze: « Wenn das Weizenkorn nicht stirbt, bringt
es keine Frucht; ist es aber in den Tod gegangen, so bringt es viele
Frucht» (Joh. 12, 24). Der Mensch muB sich zuriicklassen, um iiber sich
hinauszuwachsen; und je mehr er sich zuriicklaBt, desto mehr erstarkt
er oder, besser gesagt, erstarkt und wirkt in ihm die Gnade.

Cf. C. ERpMANN, a.a. 0. S. 77. S. 0. S. 287.

S. 0. S. 274 ft.

Cf. Deutsche Schriften, S. 367, 21-368, 1.

Deutsche Schriften, S. 167, 9.

Deutsche Schriften, S. 166, 14.

BERNHARD VON CLAIRVAUX, Die Botschaft der Freude. Texte iiber Askese, Gebet
und Liebe. Licht vom Licht, Neue Folge III. Mit einer Einleitung von J. Leclercq.
Einsiedeln-Ziirich-Kéln, 1953. S. 24,

o w e W [+ p—

20 297



2. Der Hund mit dem Fuftuch

Unmittelbar an die Berufung zur Ritterschaft schlie3t sich das Erleb-
nis mit dem Hund an, der in den Kreuzgang des Klosters eingedrungen
war und mit einem Stiick Tuch ein wildes Spiel trieb.

Der Diener sitzt in seiner Zelle und iiberdenkt die neuen Einsichten.
«... 1n fror, wan es winter was ...» ! setzt der Bericht hinzu. Wir erinnern
uns, daB bisher die Jahreszeiten und einzelnen Tage meist nur im Hin-
blick auf ihre I'unktion im Kirchenjahr oder in ihrer Bedeutung fiir die
Ubungen des Dieners Erwihnung fanden. Hier aber wird der Diener der
Eigengesetzlichkeit der nicht stilisierten Natur unterworfen.

Dann vernimmt er gar in seinem Innern die Anweisung wahrzunehmen,
was auBerhalb der von ihm in mihvoller Zucht beherrschten Welt vor
sich geht: «ti uf der celle venster, und lig und lern!» ? Es ist nicht mehr
die vertraute Welt der Meditation, nicht mehr die Einkehr in die ge-

wohnten bergenden Rdume, in denen ihm die neue Einsicht aufgeht,
sondern das ungezihmte, wilde Spiel eines Hundes: «Er tet uf und laget
hin: do sah er einen hund, der l1uf enmitten in dem krizgang und trig ein
verschlissen flisstich umbe in dem munde, und hat wunderlich geberde
mit dem fastich; er warf es uf, er warf es nider, und zarte 16cher dar in» 3.

In dieser kurzen Schilderung ist die Eigenart des spielenden Hundes
trefflich eingefangen. Wir ermessen den ganz neuen Standort des Ver-
fassers, wenn wir uns das Verhdltnis der héfischen Dichtung zum Tier
vergegenwirtigen. H. Naumann * schreibt dazu, nachdem er die groBe
Tierfreudigkeit der ritterlichen Kultur erwahnt hat:

Meist aber fehlt jedes Bemiihen um Einfiihlung in Wirklichkeit und
Eigenart des tierischen Daseins, um eine Deutung vom Tier selbst her;
man hat gar nicht die Absicht, sich in das Wunder des tierischen Lebens
hineinzuspiiren. Man deutet es so vom.Menschen her, wie man etwa das
Kind vom Erwachsenen her deutet. Es gibt fast so wenig wirkliche Tiere

! Deutsche Schriften, S. 58, 4.

2 Deutsche Schriften, S. 58, 5. Man denkt hier unwillkiirlich an die «Confessionesy,
wo Augustinus im 12. Kapitel des 8. Buches durch die Stimme eines Knaben oder
Madchens aus der ¢grabenden Selbstschau»s gelést wird: « Nimm es, lies es, nimm
es, lies es!» — Der Ort ist dem des letzten Gespriches mit Monika dhnlich, das
Augustin an einem Fenster, das in den Garten innerhalb des Hauses ging, mit
seiner Mutter fithrte (9. Buch, 10. Kapitel).

3 Deutsche Schriften, S. 58, 6-9.

+ H. NaumaxN, Deutsche Kultur im Zeitalter des Rittertums. In: Handbuch der
Kulturgeschichte 1. — Potsdam, 1936. S. 186.

298



wie wirkliche Kinder in diesem Bereich ... So eben erscheint auch das
Tierische nicht in seiner vitalen Wirklichkeit, in seinem Eigenleben,
sondern in seiner Funktion fiir den Menschen.

Freilich ist die Naturbeobachtung noch nicht Selbstzweck. Das in seiner
Eigenart erkannte Spiel mit dem FuBtuch wird zum Gleichnis fiir den
Menschen, der sich aber gerade auch im Gleichnis nicht mehr als Be-
herrscher fiihlt, wie das etwa fiir die im «Erec» erwahnten Hunde selbst-
verstindlich ist !, sondern als den diesem andern Preisgegebenen: «Also
sah er uf und ersufzet inneklich, und ward in ime gesprochen: ‘reht also
wirst du in diner brider munde’» 2.

Damit ist die thematische Verkniipfung mit den vorausgegangenen
Leidensprophezeiungen gegeben, mit denen sich der Diener eben noch
befal3t hat. Nach den Angaben der Vita legt er sich die Deutung nicht
selbst zurecht, sondern ‘es wird in thm gesprochen’. Tatsichlich ist die
Deutung des mit dem FuBtuch spielenden Hundes durch die Bilder des
21. Psalmes vorgegeben, den die Tradition der Kirche auf Christus be-
zieht. Fiir die Todesnot des Gerechten, welcher dem Spott und der Ver-
achtung preisgegeben ist, setzt der Psalm das Bild des getffneten Lowen-
rachens und wiitender Hunderudel:

Deus, Deus meus, respice in me, quare me dereliquisti?
Longe a salute mea verba delictorum meorum.

aperuerunt super me os suum,
sicut leo rapiens et rugiens

Quoniam circumdederunt me canes multi,
concilium malignantium obsedit me,

Erue a framea, Deus, animam meam,
et de manu canis unicam meam 2.

Ebenso Setzt-ﬁ'Psalm 24 (58) 7 das Bild des kldffenden Hunderudels fiir die
feindlich gesinnten Menschen.

Convertentur ad vesperam et famem patientur ut canes
et circuibunt civitatem.

! «hunde, die smannes willen titen». «Erec» 7155-7183.
2 Deutsche Schriften, S. 58, 9.
3 Ps.21,1-2.14.17. 21.

299



Diese Bilder mégen u. a. jene typologischen Vorstellungen des Mittel-
alters mitbestimmt haben, welche den Hund fiir die Heidenwelt oder gar
fiir den Teufel setzten !. Der Abstand ‘Seuses von dieser Denkweise 1Bt
sich anhand des Preisliedes Hildegards von Bingen auf die Kriegsschar
der Apostel ermessen, das mit verwandten Bildern arbeitet 2. Niher steht
ithm die Art, wie in «Taulers Bekehrung» das Motiv der streunenden
Hunde behandelt wird: «Und als er es allerminnest wenet, so sint im die
hunde uf dem halse und lagent ime vil me, danne e» 3. Was hier als Bild
der Verfolgung steht, wird jedoch in der Vita zum Ausdruck der Er-
fahrung des Preisgegebenseins.

Wurde ihm die Deutung des Erlebnisses eben noch eingesprochen, voll-
zieht der Diener nun aus eigenem Willen den entscheidenden Sprung zur
Selbstpreisgabe, indem er seine Zustimmung gibt: :

Er gedaht in im selb: «sid es anders nut mag gesin, so gib dich dar in,
und lug eben, wie sich daz fusstuch * swigende ubel lat handlen; daz tu
och du!» (58, 11-13).

Bisher hat er sich selbst zu formen versucht, fortan wird er von auBen
her geformt werden, wobel wiederum das Paradoxon bedeutsam wird, das
bereits im Militia-Motiv enthalten war; dieser Formungsprozel wird
wesentlich ein Entstaltet-Werden sein. Die FuBtuch-Szene ist somit ein
erster Schritt zur existentiellen Erfahrung dessen, was in der Berufung
zur Ritterschaft in eine allgemein geldufige Allegorese gefaf3t war. Wir
entdecken hier eine erstaunliche Dichte der Komposition, die den zen-
tralen Gedanken des neuen Abschnittes einen Schritt weiter in die ge-
lebte Erfahrung hineinfithrt: Das Ziel ist nicht im selbstbestimmten
«formare» sondern nur in der Zustimmung zum «fieri» zu erreichen 3.

1 F.-W. WENTZLAFF-EGGEBERT, Kreuzzugsdichtung, a.a. O. S. 34, verweist auf
Rhabanus Maurus, «De rerum natura».
Der Teufel als hellehunt begegnet schon im alem. Georgslied (Vers 59) aus dem
Ausgang des 9. Jhs. Neumann (Anm. zum Gregorius, Vers 332) vermutet Ver-
kniipfung mit griech.-rém. Cerberus-Vorstellungen.
2 «Schwertumgiirtet
Entlie das Lamm dich
Unter die wiitenden Hunde ...»
Zit. bei E. BENzZ, 2. a. C. S. 28.
3 Taulers Bekehrung. Krit. untersucht von H. S. DENIFLE. StraBburg 1879, S. 76.
4 Bei Cassian ist das Linnen das Zeichen der Abtotung. Cassian, Collationes I,
47. ¢. 3. Sammtl. Schriften. 2 Bde. Kempten 1879.
- Cf hlezu die Bemerkung von Peter Schéublin. «All die qualvollen und selbst-

worfen hat, weiten smh zur FahlngLt der ngabe an dle anderen denen er sich

300



Wie die Zusdtze zum Briefbiichlein in Spruchform belegen, die nach
Art der Kontrafakte als geistliche Unterhaltung zirkulieren mochten, mul3
dem Freundeskreis Seuses der innere Zusammenhang zwischen der Be-
rufung zur Ritterschaft und der FuBtuch-Szene unmittelbar einsichtig
“gewesen sein. Hinter 397, 11-14 ! steht die Figur Jobs. Seinem Vorbild
gemdlB mul der Gottesfreund Demiitigung, Verleumdung und Verlassen-
heit ertragen 2. Das FuBtuch taucht bereits als Chiffre fiir den der MiB-
handlung preisgegebenen Menschen auf, und als weiteres Element aus
dem Bereich der oben erwidhnten Einfliisse im 20. Kapitel erkennen wir
das Bild der streunenden Hunde, wobei sich die sprachliche IFormulierung
deutlich an Psalm 21 anlehnt. Zwanglos kommt in der Antwort der
Ewigen Weisheit die geistliche Ritterschaft hinzu, die durch die Berufung
auf das Vorbild der Miartyrer deutlich als Militia spiritualis gekennzeich-
net wird °.

Wir erinnern uns nun, daBl der Diener schon im 6. Kapitel durch
Meister Eckhart darauf verwiesen worden war, alle «wulfinen menschen» *
geduldig zu ertragen. Dahinter stehen wohl dhnliche Vorstellungen wie
in der FuBtuch-Szene, und es fillt auf, daB sie auch hier bereits mit der
Frage nach der Gelassenheit — der Ausdruck taucht an dieser Stelle
erstmals auf — in Zusammenhang gebracht werden. Der Rat des Meisters

zuvor verweigert hat. Diese Schilderung spiegelt den wesentlichen ‘ker’ in Seuses
Leben, seine Befreiung von ‘sich’. Wer glaubt, Seuses Werk nur mit groBen Vor-
behalten wirdigen zu dirfen, der werfe dieses Erlebnis und seine Folgen in die
‘Waagschale, um zu einer ungetriibt positiven Einschdtzung zu gelangen.
P. ScHAuBLIN, Zur Sprache Jakob Boehmes. — Diss. Ziirich, 1964. S. 187.
1 Herzenfrdd han ich verlorn,
ze grossem leid bin ich geborn.
Min grossu clag die lit dar an,
daz ich miss sin ein armer man.
K. Bihlmeyer verweist auf Job Kap. 3 ff.
Eigenwillen maB ich lan,
ich m4B durch got gezomet gan.
Er hat mir min er da hin,
menglichs fasstich muss ich sin.
Die ublen hund hant mich zerkretzet,
bdse zungen hant mich geletzet
cf. Ps. 21, 14. 17. 21.
3 Schow die martrer unverdrossen,
die ir blit durch got hant vergossen!
Ir frumen ritter, gehabent uch wol,
kein liden uch erschrecken sol!
+ Deutsche Schriften, S. 23, 12. S. 0. S. 261.

[

301



bleibt freilich ohne Echo. Ohne die Problematik der selbstquilerischen
Ubungen, die iiber das MaB eines gesunden Empfindens hinausgehen, zu
verneinen, erkennen wir in ihnen insofern ein bedeutsames Element in der
Struktur der Vita, als sie den Versuch einer Selbsterlésung ad absurdum
fithren. Erst nach diesem Scheitern aus innerer Notwendigkeit kann des-
halb das Stichwort «Gelassenheit» wieder aufgenommen werden.

3. Die Aventiwre als Erfahrung der Ohnmacht

Die auf die Investitur bis zum Schlull des 1. Teils der Vita folgenden
Kapitel straubten sich gegen eine Zusammenschau, solange die Echt-
heitsfrage und das damit verkniipfte Problem der Autobiographie im
neuzeitlichen Sinn den Blickpunkt bestimmten. Auch der Vergleich mit
dem auperlich verstandenen Bild des Minneritters versagt hier. J. Schwie-
tering hat mit seinem Aufsatz «Zur Autorschaft der Seuse Vita»! die
Diskussion aus der Stagnation gelost, indem er darlegte, daB3 nicht nur
einzelne Motive auf den ht_';ﬁg:hen Roman verweisen, «sondern vor allem
Aufbau und Gliederung im Sinne einer Kontinuitit des Geschehensy 2.
Demnach folgt nun fiir den Diener auf die Investitur die Reihe der ¢aven-
turen», die thm wie dem weltlichen Ritter «sein eigenes Wesen erschlie-

"Ben» 3. In diesem Sinn soll der Begriff im folgenden verwendet werden.
Vorerst sollen hier die Thematik der «aventuren» und das vorliufige Ziel,
zu dem sie am Schlufl des 1. Teils der Vita hinfithren, untersucht werden.
Der Vergleich mit der aventure des hofischen Romans bleibt einem ab-
schlieBenden Kapitel vorbehalten *.

Das 21. Kapitel beleuchtet nochmals die seelische VerfaBtheit des
Dieners, die ihm zum Vorwurf gemacht worden ist; als in sich selbst Ver-
hafteten erweisen ihn die Glaubenszweifel, die Schwermut und die An-
fechtung wegen Simonie. Der Beginn des folgenden Kapitels fat die im
19. und 20. Kapitel gewonnenen Einsichten zusammen:

Do er vil jaren siner inrkeit hate pflegen, do ward er von got getriben
mit mengerley offenbarunge uf sines nehsten heil, daz er dem och gnug

! In: Mystik und héfische Dichtung. — Tiibingen, 1960.

2 J. SCHWIETERING, a. a. O. S. 116.

3 M. TH. HOFSTETTER, Suche und Weg in Wolframs «Parzival». NZZ 19. Juni 1966,
Nr. 2702.

+ S, u. S. 326.

302



s6lti sin. Was im eblich grosses lidens vieli uf dis gut werk, daz waz ane
zal und ane mass, wie menger sel och dur in gehulfen wurdi .

«Den Schritt aus dem Innern in ein noch unbekanntes Draufien» (mit Be-
dacht entnehme ich diese Formulierung dem Aufsatz von M. T. Hof-
stetter) bezeichnet die Vita als «usker uf sines nehsten heilsamen behulfen-
heit» 2. Es folgen drei Visionen, die wohl wegen dieses Stichwortes hier
eingefligt wurden. Der eigentliche Spannungsbogen setzt sich im 23. Ka-
pitel fort im Bericht iiber die dreifache Verleumdung wegen Raubes
wichserner Votivgaben, wegen Vortduschung eines Blutwunders an
einem Kruzifix und wegen falscher Lehre. Verwundet mit «grosser unere
und verschmeht» 3, gleicht er dem leidenden Job. Die Vita stellt aus-
driicklich den Bezug zur Todesangst Jesu am Olberg her * und tént das
Militia-Motiv an im Engel, der als Jiingling mit dem Psalmvers 30, 25
« Viriliter agite» frohlich mahnend auftritt. Zu seinen Lebzeiten noch wird
der Diener seiner Voraussage nach selbst einen fréhlichen Lobgesang an-
stimmen. Damit ist auf den Schluf} des ersten Teils der Vita hingewiesen,
der mit dem «frélichen ostertag» endet 5.

Die Weit auferhalb des Klosters als Erfahrung des Ungeschiitztsetns, ja
als Machtbereich des Bésen, ist auch das Hauptmotiv des 24. Kapitejls.
Die Schwester des Dieners bricht aus dem geistlichen Stand aus; auf einer
Ausfahrt fallt sie in Siinde und entlduft: «do gie su1 usser ir samnung und
verluf sich, er enwust nit war» 6. Der Bruder erfihrt vorerst das Fremd-
sein im seelischen Bereich, denn seine Freunde wenden sich beschdmt von
ithm ab. In seiner Verlassenheit vergleicht er sich wiederum mit Job:«Do
gedahte er an den armen Job und sprach: ‘nu mif mich der erbarmherzig
got trésten, sid ich von aller der welt gelassen bin’» 7. Es gilt, zeitliche
Ehre zu opfern und menschliche Scham zu iiberwinden. Um die Schwester
zu retten, gibt er sich selbst der Welt preis und tut einen weiteren Schritt
im Vollzug seiner Berufung, «FuBtuch» zu sein, indem er zu ihr «in die
tiefe Lache springt» 8. |

Deutsche Schriften, S. 63, 9-13.

Deutsche Schriften, S. 63, 8.

Deutsche Schriften, S. 69, 8.

Deutsche Schriften, S. 69, 11 «Und nam in sinen mut die totlichen angst, die
Cristus leid uf dem berge.»

S. u. S. 309.

Deutsche Schriften, S. 70, 24.

Deutsche Schriften, S. 71, 9.

Deutsche Schriften, S. 71, 3.

E T I

|m ~1 & W

303



Auffallend ist die genaue Bezeichnung des Tages, an dem er sich zu
seiner Schwester aufmacht. Vordergriindig gilt es, mit dem Hinweis auf
den Agnestag, der auf den 21. Januar fillt, die kidlteste Jahreszeit zu
umschreiben. Weiter unten folgt der Ausruf: «Owe, zartil'_jungfrow sant
Agnes, wie ist mir din tag so biter worden!» ! Hier wird wohl an das Gliick
des ersten Anfangs erinnert, wo ihm am Agnestag in einem Gesicht die
Freude der Vollendung geoffenbart wurde, die der Bericht mit den Be-
griffen «himelrich», «himelsches wunder», «himelsche blike», «stisser himel-
smak», «himelscher smak» und «himelsche senung nach got» wiederzu-
geben versucht 2. Diese Evokation schafft den Kontrast zur aktuellen
Situation. Wir haben uns zu vergegenwirtigen, dall Agnes Mirtyrerin
wurde, um ihre Jungfriulichkeit zu retten. Seine Schwester aber lebt ihm
eine siindige Gegenlegende vor und hat sich mit ihrer Verfehlung den
himmlischen Lohn verscherzt. Mit der indirekten Andeutung dieses Kon-
trastes wird eine Stilisierung erreicht, die sich dhnlich auch im 41. Kapitel
belegen laBt, wo der Diener eine «spunzierende» Nonne auf den rechten
Weg zuriickzufiihren sucht. Wiederum sind wir versucht, in der Angabe
«eins tages umb sant Margareten tag» 3 nur eine Zeitbestimmung zu
sehen. Auch hier erscheinen aber die tatsichlichen Verhiltnisse bei ge-
nauerem Hinsehen als Umkehrung der Margareten-Legende: An Mar-
garete trat auf dem Feld der Verfithrer heran; auf dem Feld sucht der
Diener die verlorene Tochter und miiht sich, sie zuriickzufiihren. Als
siindiges Gegenbild bleibt die Nonne statt in der Tugend in der Siinde
«standhaft». Margarete lief sich eher das Haupt abschlagen, als dal} sie
thren himmlischen Briutigam verlassen hitte; die Nonne wollte sich
eher das Haupt abschlagen, als daB3 sie ihre Siinde beichtete *.

Wenn im Bericht die Schwester ihren Bruder mit dem guten Hirten
vergleicht, der den verlorenen Schafen nachgeht, so kénnte dies, abge-
sehen vom biblischen Gleichnis, auch eine Assoziation an die Martyrerin
Agnes sein, der als Attribut in Malerei und Plastik ein Lamm mitgegeben
wird °.

Die Giiltigkeit des Begriffs «Gegenlegende» beschrankt sich jedoch
nicht nur auf die Motive, sondern charakterisiert auch die Figur des
Dieners, die als das Gegenteil eines von der Macht Gottes geschiitzten

1 Deutsche Schriften, S. 71, 29.

2 Deutsche Schriften, S. 10 f.

3 Deutsche Schriften, S. 136, 13.

* Deutsche Schriften, S. 136, 20.

5 O. WIMMER, Die Attribute der Heiligen. — Innsbruck, 1964, S. 59.

304



und gestirkten Helden erscheint. Er rettet seine Schwester nicht durch
eine machtvolle Tat, sondern in Kraftlosigkeit. Vom Sturz in den Bach
durchndft, zitternd, frierend und weinend, ist er offensichtlich eine klig-
liche Figur, und seine innere Not — ein Begriff, den die Legende nicht
kennt — iibersteigt noch die dullere !. «Owe, min got, wie hast du mich
gelan!» verweist eindringlich auf das Urbild der Ohnmacht, den leidenden
Christus am Kreuz 2.

Im 25. Kapitel dominieren auf den ersten Blick die Schilderungen des
derben Jahrmarktvolkes, die der Komik nicht entbehren. Thematisch
figen sich die Ereignisse in den Zusammenhang der vorausgehenden
Kapitel; Demiitigung, Verleumdung und Verfolgung, Angst und Ohn-
macht widerfahren dem Diener. Scheinbar fehlt hier die Sihndeutung.
Wir finden sie jedoch im Gebet: «Ich bevil dir huit minen ellenden geist,
und la dich erbarmen minen kleglichen tod, wan su sind nahe bi mir,
die mich wen toden!» 3 K. Bihlmeyer verweist auf Psalm 21, 12, dessen
Thematik wir bereits als verwandt mit dem IFuBtuch-Erlebnis heraus-
gestellt haben *. Hier nun taucht er in der Art eines Leitmotivs wieder auf
und setzt die Leiden des Dieners zum Leiden des Herrn in Parallele.

Die Problematik der literarischen Vorbilder, die sich fiir die Begegnung
mit dem Morder im 26. Kapitelerbringen lassen und die autobiographische
Echtheit in Frage stellen, entfillt vom Standpunkt unserer Betrachtungs-
weise. Die innere Einheit der Kapitelreihe wird dadurch nicht unter-
brochen, sondern der Bericht greift lediglich das Thema angstvoller Ver-
lassenheit und Ohnmacht nochmals auf. Ein Bezug zum leidenden Chri-
stus klingt in der Bitte des Morders an, die an den rechten Schicher
denken 1dBt: «Bitent got, daz er mir armen morder an miner jungsten
hinvart dur uch ze staten komen» 3.

«Von wassernot» (Kap. 27) schlieBlich schildert das Preisgegebensein
an die elementaren Machte. Er entrinnt mit knapper Not dem Ertrinken
und Erfrieren. Und wiederum tendiert der Bericht daraufhin, seine
Schwiche hervorzuheben. Selbst als Geretteter bleibt er eine klagliche
Figur, das genaue Gegenteil eines wunderbar geretteten Legendenheiligen.
Offensichtlich soll hier wiederum ein Existenzgefithl zum Ausdruck

! Deutsche Schriften, S. 71, 18: «... und waz siner inren not als vil, daz er der usren
wenig ahtete.»

Deutsche Schriften, S. 78, 14.

S. o. S. 299 ff.

Deutsche Schriften, S. 80, 24.

Deutsche Schriften, S. 71, 24.

[T R O )

305



kommen, welches der Sicherheit des Legendentypus widerspricht 1. In
diesem Sinne miiBten wohl die Feststellungen Ch. Pleusers 2 zur Uber-
nahme traditioneller Bildelemente aus Legenden differenziert werden.
Meiner Ansicht nach geht es hier nicht um die Demonstration der Er-
wahlung durch besondere Gnadenerweise, sondern um die Erfahrung der
Schwiche. Traditionelle Motive erhalten hier einen neuen Gehalt.

Dieser Haltung der Vita kommt der 2. Korintherbrief mit dem Lob der
Infirmitas 11, 30 ff. sehr nahe: « Wenn denn gerithmt sein muf}, will ich
mich der Erweisungen meiner Schwachheit rithmen.» Wir erinnern uns nun
der bereits oben gemachten Feststellung, der Ruhm der paulinischen
Militia liege in der Schwachheit um Christi willen 3. Nun fallen uns die
Parallelen zwischen Seuses « Abenteuern» und den im selben Kapitel des
2. Korintherbriefes geschilderten Leiden des Apostels auf: Er ist Diener
Christi «in Todesgefahren», «auf Reisen», in «Gefahren durch Fliisse», «in
Gefahren durch Riduber», in «Gefahren unter falschen Briidern», «in Ge-
fahren vom eigenen Volk», in «Gefahren von Heiden» (fiir Seuse wohl die
feindliche Welt jenseits der Klostermauern). Wie Paulus kennt der
Diener die Miihsal durchwachter Nichte, Hunger und Durst, Fasten,
Kilte und BloBe, dazu die Sorge um die Gemeinde der Gottesfreunde,
das Mitleiden mit den Schwachen, das Erleiden von Argemis "

Wenn wir uns nach diesem gerafften Uberblick erinnern, daB3 der Diener
in jenem entscheidenden Zeitpunkt zu Beginn der neuen Erfahrungen
«uf sines nehsten heilsamen behulfenheit» gewiesen worden war, taucht
die Frage auf, ob denn der Sinnzusammenhang gewahrt sei; lie dieser
Auftrag nicht hilfreiche Taten, etwa im Sinne der Abenteuer Erecs und
Iweins erwarten? Indessen akzentuiert der Bericht nicht das Tun, son-
dern Passio und Compassio. Es wird deutlich, dafl die Nichstenliebe hier
vor allem unter dem Aspekt der Loslosung von sich selbst relevant wird.

Die letzten Kapitel des ersten Teils der Vita bestdtigen diese Beob-
achtungen und bringen die ausdriickliche Deutung. In-der fiir die didak-
tische Absicht geeigneten Dialogform enthilt das 29. Kapitel eine Ab-
rechnung mit Gott. Die zentrale Forderung wird wiederholt: « Du mist

! Als Beispiele wunderbarer Macht iber das Element Wasser erwdahnt H. GUNTER,
a.a. 0.5.166ff, Felix von Nola, der den Fliissen befiehlt, Hilarion, der dem Meer
befiehlt, ferner Dialogi 111, c. 9. 10. 19. Cf. auch CAEsARIUS vON HEISTERBACH,
Liber Miraculorum III, a.a. O. S.166, «De peregrinus in aquis submersis, de
quibus submersis virgo Maria unum vivum obtinuit.»

2 Aa.0.5.147f1.

¥ 8.0, 18,275,

+ 2 Cor. 11, 23-26.

306



dir selb als gar under gan»!. Ein Hinweis auf die den Wélfen preis-
gegebenen Schafe nimmt das Leitmotiv des 21. Psalms wieder auf:

Sih, dis ist der alte volkomen weg, den der lieb Cristus lert sin junger,
do er sprach: «ligent, ich send 1 als du schefli under die wolfe» (86, 1 ff.).

Die duBerste Erfahrung des Preisgegebenseins im Tod steht noch bevor.
Will die Vita bildnisgebend den Weg des Menschen bis zum Eingang in die
«bloBe Wahrheit» (Prolog) weisen, so muf3 in der exemplarischen Figur
des Dieners auch diese Erfahrung enthalten sein. In diesem Sinn haben
wir das 30. Kapitel « Wie er von lidenne eins males kam uf den tod» als
normgebend fiir das Sterben zu lesen. Die Frage nach der psychologischen
und physiologischen Wahrscheinlichkeit darf demnach in den Hinter-
grund treten.

Der Vers «Deus, Deus meus, respice in me» aus dem 21. Psalm geht
dem «Erlebnis» als Verdichtung der Todesahnung voraus. Mit dem Hin-
weis, diesen Psalm habe der sterbende Christus in seiner Verlassenheit am
Kreuz gesprochen, ist von Anfang an der Bezug zum Sterben des Herrn
vorgegeben 2. Ferner entnehmen wir dem deutschen Zusatz, dal3 der Tod
hier als Erfahrung duBerster Verlassenheit dargestellt werden soll. Im
Tod als Inbegriff der Kraftlosigkeit gipfeln die Leidenserfahrungen des
Dieners: «do hindergie in ein kraftlosi, daz in duchte, daz im von amaht
wolti gebresten und daz er iez musti aller ding vergan» 3. Nun erst erfiillt
sich die Forderung «Du miust dir selb als gar under gan» ¢, denn in der
volligen Preisgabe seiner selbst liegt die Moglichkeit zur totalen Hingabe:
«Sines geistes gegenwurf, under dannen do er also vergangen lag, waz
nit anders denn got und gotheit, war und warheit na ewiger insweben-
der einikeit ... Nu nim ich einen lidigen abker von allen creaturen, und
ker mich hin zG der blossen gotheit in den ersten ursprung der ewigen
selikeit!» 3

Auf diese duBerste Erprobung folgt im 31. Kapitel die lehrmiBige Aus-
wertung der Leidenserfahrung. Sie wird als participatio mystica am

! Deutsche Schriften, 85, 30.

2 Deutsche Schriften, S. 87, 6: «Den salmen sprach der ellend Cristus, do er an dem
galgen des cruzes in sinen néten von dem himelschen vater und von menlich ge-
lassen was.»

3 Deutsche Schriften, S. 87, 19 1.

* Deutsche Schriften, S. 85, 30.

5 Deutsche Schriften, S. 88, 10. S. 89, 26.

307



Leiden Christi dargestellt, durch dessen Kraft alles zum ewigen Lob des
Vaters gereicht 1. Als Bild fiir die Nachfolge dient die ritterliche Gefolg-
schaft:

Hier umbe wir, dez keiserlichen herren frumen riter, erzagen nit, wir,

des wirdigen vorgengers edlen nachvolger, gehaben uins wol und liden
nit ungern (91, 34-92, 1).

Das Dienst-Lohn-Verhiltnis iberhcht der zentrale Gedanke der Militia
christiana als Communio im Leiden, die zur Christusférmigkeit fiithrt:
«Mich dunket eins in der warheit: ob joch got glichen lon wélti geben den
lidenden und den nit lidenden nah disem lebene, gewerlich, wir séltin
dennoch den lidenden teil uf nemen allein durch der glichheit willen, wan
lieb glichet und huldet sich liebe, wa es kan ald mag» (92, 3-7).

Wenn im folgenden die Gemeinde der Leidenden mit dem Bild eines
weiten Ringes, in dessen Mitte Christus Platz nimmt, zur Darstellung
gelangt, denken wir unwillkiirlich an die Vorbereitungen zu einem Tur-
nier, wo sich die «frumen riter» um ithren «keiserlichen herrn» scharen.
Doch sogleich zerflieBen die Konturen und machen den hier auffallend
unanschaulichen Vorstellungen vom Lebensbrunnen Platz:

«...und sezzen dich, zarter truter unschuldiger bule, enmiten under uns
in den ring dero selben lidenden menschen, und zerspreiten unser tur-
stigen adren wit uf ginende von grosser begirde gen dir, usklinglender,
gnadenricher brunne ... (92, 16-19).

Nun, da der Mensch seiner selbst entbildet und aus Selbstverhaftung
gelost ist, wird er zur Christusférmigkeit befdhigt: «... in diner gewaltigen
vermugentheit wirt elli unglichheit abgeleit» (92, 27).

Wir haben in den auf die Berufung zur Ritterschaft folgenden Ereig-
nissen eine Illustration zu 2 Kor. 4, 10 erkannt: «Allzeit tragen wir das
Sterben Jesu an unserem Leib umher». Das Leiden bleibt jedoch 1n der
paulinischen Theologie nicht Selbstzweck, sondern bereitet die Offen-
barung der Herrlichkeit vor: «... damit auch das Leben Jesu an unserem
Leibe offenbar werde.» Zu diesem Héhepunkt strebt die Darstellung der
Vita im 32. Kapitel und schlieBt damit den ersten Teil 2

! Deutsche Schriften, S. 90, 17; 91, 21.

2 CH. PLEUSER verharmlost die Bedeutung der SchluBkapitel, wenn sie dazu be-
merkt: «Die drei folgenden Kapitel [30. 31. 32.] sind nur noch Ausklang des ersten
Teils der Vita,» a. a. 0. S. 155.

308



4. Der fréhliche Ostertag

Die Worte «an dem frolichen ostertag» ! intonieren die festliche Ge-
stimmtheit im letzten Kapitel des ersten Teils der Vita. Ausdriicke der
I'reude und des inneren Friedens wie «frdlich» 2, «ergezzunge» 3, «frid» #,
«frod» 3, «frid und frod» ¢, «got und frid» 7, «wlnne und fréd» ® bestimmen
den Wortschatz. Es scheint mir wesentlich fiir das Verstdndnis dieses
Kapitels, daB3 der Gehalt des Ausdrucks «ostertag» vorerst genau be-
stimmt wird. Dabei kénnen wir uns auf die Studie von Werner Fechter
stiitzen ?, deren Ergebnisse, wonach das Wort in Minnesang und Epik
verschiedenen Gehalt hatte, fiir unsern Zusammenhang sehr aufschlull-
reich sind.

In die Ndhe der kithnen Aussage Reinmars 1°, die Herrin sei sein Auf-
erstehungstag, mit dem ein neues Dasein anhebt, ist Seuses Formulierung
S. 27,1 zu riicken, wo er die Ewige Weisheit als seinen Ostertag preist.
Die Metapher, «die weder einen Zeitpunkt noch eine Handlung oder eine
Eigenschaft, sondern eine Person als Ganzheit in ihrer Bedeutung fiir
den Sprechenden» ! meint, ist offensichtlich dem Minnesang entlehnt.
Seuse schlieft den Kreis, indem er sie wieder in die religiése Sphire zu-
riickfithrt 12

In der Eptk dagegen wird die Metapher eher auf einen Zeitpunkt be-
zogen. In Hartmanns «Iwein» markiert sie eine «einmalige, entscheidende
Wende» 13, Die Zeitspanne leidvoller Priifung, gewissermafen die Fasten-
zeit, ist fir Iwein zu Ende gegangen. Nach Reue, Schuldbekenntnis und
gutem Vorsatz hat er von Laudine Vergebung erlangt. Seine IFreuden sind
vom Grab auferstanden: «ditz ist diu stunde, / die ich wol iemer heizen
mac / miner vreuden 6stertac» (8118-20). In dhnlichem Sinnzusammen-

! Deutsche Schriften, S. 93, 4.
2 93, 13. 26. 28.

3 8.93, 6.

4 5,93,17; 95, 3.

5 S.94, 27,

6 S. 94, 30; 95, 32.

7 8.95, 22.

8 S. 94, 3.

9

W. FECHTER, Ostern als Metapher in mittelhochdeutschen Dichtungen. PBB 85,
1963.

104Si ist min dsterlicher tac» MF 170, 19.

1L'W. FECHTER, a. a. O. S. 293.

12W. FECHTER, a. a. O. S. 295,

13W. FECHTER, a. a. O. S. 291.

309



hang steht das Wort auch im 32. Kapitel der Vita. Hier wie im «Iwein»
ist der Bezug zum Ablauf des Kirchenjahres greifbar, wo ebenfalls auf die
Leidenszeit die osterliche Zeit als Inbegriff einer Zeit der Freude fdlgt.

"In der zeitlichen Bestimmung zu Beginn des Kapitels haben wir also
nicht eine Datierung in unserm Sinn zu sehen, sondern die Andeutung
eines heilsgeschichtlichen Faktums, das den Rahmen {iir die persénliche
Erfahrung vorgibt. Dasselbe beobachteten wir bereits im Zusammenhang
mit dem Agnes- und Margarethentag !, wo das Datum ebenfalls nicht der
Orientierung im zeitlichen Vorher und Nachher diente, sondern den iiber-
zeitlichen Bezug zu heiligen Figuren herstellte. Die folgenden Ausfiih-
rungen werden noch verdeutlichen, weshalb die Vita wohl bestimmte Tage
nennt, auf Jahreszahlen jedoch keinen Wert legt 2

Ein Unterschied zwischen der zitierten Stelle im «Iwein» und der Vita
ist allerdings nicht zu iibersehen. Hartmann braucht den Ausdruck
«ostertag» als Metapher fiir die vollendete Freude, die auf den Durchgang
durch das Leiden folgt; die Vita dagegen will den wesenhaften Nach-
vollzug und die endlich erreichte Einheit mit Christus darstellen. «Oster-
tag» umschreibt hier nicht nur die seelische VerfaBtheit des Dieners,
sondern meint gleichzeitig eine mystische Wirklichkeit.

Zu Beginn des Kapitels begehrt der Diener von Gott zu wissen, «waz
ergezzunge du menschen in diser zit von got soltin enpfahen, du dur in
menigvalteklich hetin geliten» (93, 6). Wir halten sogleich fest, da3 hier
nicht nach dem ewigen Lohn gefragt wird, sondern nach der Trostung
«in diser zit». Im dreifachen Wechsel zwischen «tristitia» und «gaudiumy»,
zwischen Erprobung und Tréstung in den «Moralia» Gregors des Groflen 3
wire nun die zweite Phase abgeschlossen, die im 19. Kapitel mit dem
Eintritt in die Schule der Gelassenheit begonnen hat. Sie ist nun durch-
laufen; denn in der Antwort, die der Diener von Gott her vernimmt, wird
er erstmals zu den gelassenen Menschen gezdhlt. Gerade hier ist die Dis-
kretion der Vita zu beachten, die jede Verherrlichung der Person des
Dieners umgeht, indem sie nun von allen leidenden, gelassenen Menschen
iberhaupt spricht. Ferner stellt sich der Diener nicht als direkt in der
zweiten Person Angesprochener dar, sondern an ihn richtet sich exempla-
risch die Botschaft, die allen gilt und wohl absichtlich distanzierend von
der zweiten in die dritte Person iibergeht: « Frowent #ch wol gemuteklich,



ellu lidendlu gelassni menschen, wan #7e gedultekeit sol herlich gelopt
werden; ... S# sind mit mir erstorben, st son och mit mir frolich erstan» 1.

Hier zitiert die Vita den zentralen paulinischen Gedanken des Sterbens
und Auferstehens in Christus, wobei sie sich eng an Romer 6, 8 anlehnt:
«S1 autem mortuil sumus cum Christo, credimus quia simul etiam vivemus
cum Christo.» Wenn wir nun den ersten Teil der Vita als Ganzes iiber-
blicken, lassen sich deutlich zwel Phasen dieses «Sterbens» unterscheiden:
eine erste vor der Berufung zur Militia, die sich als dullere Nachahmung
des leidenden Christus in blutigen Kastelungen verstand, und die ver-
geistigte Imitatio in der «Abenteuerreihe», die auf die Berufung folgte.
Hier erwies sich das Sterben als Hingabe des Eigenwillens. Das 32. Kapi-
tel spricht an anderer Stelle von der « Entgangenheit seiner selbst» - und
von der « Verlorenheit des eigenen Willens» 3. Nachdem er so immer und
iiberall das Leiden Jesu an seinem Leib getragen hat, wird nun nach
2 Cor. 4, 10 auch das Leben Jesu an seinem Leib offenbar. Wir haben
bereits erwihnt, dafl Gal. 2, 20 (Vivo autem iam non ego, vivit vero in me
Christus) die meistzitierte Schriftstelle in den Werken Seuses ist. Durch
alles Rankenwerk hindurch erweist sich nun dieses Wort als eigentlicher
Zielpunkt des Bildungsweges in der Vita, ja geradezu als Prinzip ihrer
inneren Einheit. Die fiir das spite Mittelalter typische Verengung auf die
Askese hin ist hier nicht zu iibersehen.

Osterlicher Verherrlichung, die aber jeder Selbstverherrlichung kon-
trar ist, wird der Mensch schon in dieser Zeit entgegengefiihrt. Diese fiir
den noch folgenden zweiten Teil wesentliche Einsicht formuliert L. Boros,
von den Paulus-Briefen ausgehend, folgendermafen:

Ein unfaBbares Ereignis: Der Mensch, der zweifelnde, innerlich zer-
rissene, unruhige und in sich unsichere, wird von der Herrlichkeit um-
strahlt und wird ein Christus fiir seine Mitmenschen, Ebenbild Christi.
« Wir bieten durch offene Verkiindigung der Wahrheit uns selbst vor Got-
tes Angesicht dem Gewissensurteil eines jeden Menschen dar» (2 Cor. 4,
2-3). Denn: «Nicht uns selbst verkiinden wir ja, sondern Christus Jesus
als den Herrn ..., auf dessen Antlitz die Herrlichkeit Gottes leuchtend
wurde» (4, 5-6). Dies aber immer im Bewuftsein: «Diesen Schatz tragen
wir freilich in irdenen GefiBen.» Woraus sich ergibt: auch der Uber-

1 Deutsche Schriften, S. 93, 8-13.

2 Deutsche Schriften, S. 94, 27.

3 Deutsche Schriften, S. 95, 4. Cf. auch 340, 27, wo von der Gelassenheit als Lésung
von «eigenschaf» die Rede ist und 336, 10-25, wo sie als Entwerden und Versinken
in den Willen Gottes umschrieben wird.

311



schwang unserer Kraft ist Gottes eigen und kommt nicht von uns.
«Allenthalben bedringt, sind wir doch nicht erdriickt; ratlos, doch nicht
mutlos; verfolgt, doch nicht verlassen; niedergeworfen, doch nicht ver-
loren» (4, 7-10). In einem bedrdangten, ratlosen, verfolgten und nieder-
geworfenen Menschen bricht der Uberschwang des Wahrheitsleuchtens
durch .

Auch nach E. Gilson betrachtet die Geistigkeit des Mittelalters die hoch-
ste Vollkommenheit dann als erreicht, « quand I'homme n’est plus que
le sujet porteur de I'image de Dieu» 2.

Drei unschitzbare Gaben sind der Lohn des Menschen, der mit Christus
gestorben und mit ihm neu erstanden ist: Wunsches Gewalt 3, géttlicher
Friede und mystische Liebeseinung *. Ihre Bedeutung wird nun im wei-
teren Verlauf des 32. Kapitels entfaltet, wobei sich die Dreiheit als unteil-
bare Trinitas erweist. Die Bitte des Dieners, die Ewige Wahrheit mdchte
ihn tiefer in dieses Geheimnis einfiithren, soweit es in Worten {iberhaupt
zu fassen sel, leitet zu einer lingeren theologischen Erkliarung tber, die
der Ewigen Wahrheit in den Mund gelegt wird. Wir erkennen darin eine
Sinndeutung und gleichzeitig den kronenden Abschlul3 des vom Diener
durchlaufenen Weges.

Knotenpunkt ist der Begriff der Gelassenheit, der nach riickwirts als
totaler Verzicht («entsinkene im selben und allen dingen») * und nach vor-
wirts als Versinken in Gott («dero sin und miit sind als gar vergangen in
got») ® nochmals umschrieben wird. Als Folge davon erleben die ge-
lassenen Menschen alles mit dem «BewufBtsein» Gottes: Sie sind «als gar
vergangen in got, daz su1 neiswi umb sich selber nut wussen, denn sich und
elll ding ze nemene in ire ersten ursprunge» ’. Diese Einheit mit Gott
ist eine Einheit des Willens: «Und dar umbe hein su als groBen lust und
wolgevallen in einem ieklichen dinge, daz got tut, als ob sin got lidig
und mussig stande und es inen na ire sinne hab geben us ze wurkenn» 8.
Aus der Identitit ihres eigenen Willens mit dem Willen Gottes empfinden
sie alles, was auf den Willen Gottes hin geschieht, als Auswirkung ihres

L. Boros, Betrachtung iiber die Wahrhaftigkeit. — Orientierung, 31. Januar 1966.
E. GiLson, L’Esprit de la philosophie médiévale. — Paris, 19482, S. 283.

Cf. die Anm. K. BIHLMEYERS: wunsches gewalt (optio bonorum) = Vermdégen
alles Heil und Segen zu schaffen.

Deutsche Schriften, S. 93, 14-20.

Deutsche Schriften, S. 94, 11.

Deutsche Schriften, S. 94, 11 f,

Deutsche Schriften, S. 94, 13 f.

Deutsche Schriften, S. 94, 14.

WO e

-

o = o w

312



eigenen Wollens. Sie stehen iiber Zuflerem Ungemach, das sie wohl noch
empfinden, doch ist ihre Freude dauernd und vollkommen, weil sie durch
die Loésung ihrer Selbstverhaftung, «von ire selbs entgangenheit» !, in das
gottliche Wesen aufgenommen sind, in dem es weder Leid noch Betriib-
nis, sondern nur Frieden und Freude gibt 2.

Ganz im Sinne der bernhardinischen Mystik wird hier die Einung als
«unum consentibile» verstanden 3. Die Siinde ist demnach nichts anderes
als ein Mangel an Ubereinstimmung mit dem Willen Gottes und Mangel
an «verlornheit des eigen willen» *. Wir diirfen den Passus 94, 10-95, 12
als eine Umschreibung der christlichen Ireiheit deuten, die paradoxer-
weise nur jenem zuteil wird, der zuvor auf den Eigenwillen verzichtet hat.
Wunsches Gewalt und Besitz des inneren Friedens, die erste und die
zwelte der Gaben, werden in diesen Erlduterungen nicht getrennt. Viel-
mehr geht aus dem Zusammenhang hervor, dal der Besitz géttlichen
Friedens ebenso wie ¢wunsches gewalt» eine Folge des Durchbruchs ist,
der in der Hingabe des Eigenwillens vollzogen wurde.

Wenn die Gabe des I'riedens ein Wesensmerkmal der Vollendung ist,
haben wir nach ihrer Funktion in der Struktur der Vita zu fragen. Ein
Vergleich mit den «Confessiones» drangt sich auf: «... denn geschaffen
hast Du uns zu Dir, und ruhelos ist unser Herz, bis dall es seine Ruhe
hat in Dir» 5. Auffallend ist die Parallele in der Einleitung der Vita, wo
der junge Monch als ungesammelter Mensch erscheint, der die Ziel-
richtung seines Lebens noch nicht erkannt hat:

Hier inne waz er doch von got neiswi bewaret, daz er ein ungentigde in
im vand, wa er sich hin kerte zu den dingen, du ime begirlich waren, und
duht in als es weri neiswaz anders, daz sin wildez herz friden sdlte, und
was im we in siner unrawigen wise. Er hate alle zit ein widerbissen und
konde doch im selb nit gehelfen, unz daz in der milte got dur von ent-
ledgot mit einem geswinden kere .

Unruhe und Ungeniigen stehen auch hier am Ausgangspunkt des Weges.
Sie sind nicht Gegenpole des Friedens, sondern notwendiger Motor der
Bewegung auf das Ziel hin. Diesen Sachverhalt stellt E. Gilson dar, wenn
er die Zielrichtung der Liebe wie folgt umschreibt: «... le fait sur lequel

Deutsche Schriften, S. 94, 27.
Deutsche Schriften, S. 94, 25-30.
Cf. J. BERNHART, a. a. O. S. 38.
Deutsche Schriften, S. 94, 30-95, 4.
Confessiones, 1. Buch, 1. Kapitel.
Deutsche Schriften, S, 8, 8-14,

S U e W N -

21 313



repose toute conception chrétienne de l'amour, c’est que tout plaisir
humain est désirable, mais qu’aucun ne suffit» .

Wihrend nach E. Gilson die epikurische und stoische Askese rein
negativ den Verzicht verlangte, ohne einen Ausgleich anzubieten, ist die
christliche Askese positiv: «Au lieu de mutiler le désir en niant son objet,
elle comble le désir en lui en révélant le sens»?. Wenn nichts von dem,
was dem Menschen gegeben ist, seinen Wiinschen geniigen kann, liegt
der Grund darin, daB sein Streben die Welt iibersteigt. Es bleibt nur die
Wahl, sich mit Giitern zu begniigen, die ihn unbefriedigt lassen, oder aber
auf diesen Wunsch selbst zu verzichten. «Mais pour compenser ce renonce-
ment», die Vita nennt es Gelassenheit, «qu’allons-nous donner a 'homme ?
Tout. Et c’est pourquol les étapes du renoncement médiéval sont autant
de conquétes, les démarches victorieuses d'un désir qui lache 'ombre
pour la proie» 3.

Wenn wir nun mit geschirftem Blick die Vita auf das Thema des
Strebens nach Frieden hin ansehen, bestitigt sich die Annahme, der
Friede sei ein Wesensmerkmal der Vollendung, die nur der gelassene
Mensch erreicht. Negativer Beweis dafiir ist die groBe Unruhe, welche
den Diener ergriff, als ihn die selbstgewihlten Ubungen mit ihrer starken
Betonung der eigenen Leistung nicht aus seiner Selbstverhaftung zu
befreien vermochten. Ich habe diese Phase, welche die Berufung zur
Ritterschaft vorbereitet, oben Seite 262 darzustellen versucht. Sehr deut-
lich geht aus der dort zitierten Stelle aus dem Biichlein der Wahrheit
hervor, da3 die Unruhe nicht als Gegenkraft des Friedens zu deuten ist,
sondern als jenes Prinzip, das den Menschen zum Eigentlichen treibt.
Das BAW spricht vom ‘Getriebenwerden zu sich selbst’, was wir in diesem
Zusammenhang wohl als ‘Getriebenwerden zum Wesentlichen’ verstehen
diirfen, weil daraus die Einsicht resultiert, dal nur Gelassenheit den
Menschen zur letzten Wahrheitserkenntnis befdhige. Ausdriicklich for-
muliert das 19. Kapitel der Vita, es gelte, die hochste Kunst der Gelassen-
heit zu lernen, «du dich in gotlichen frid sol sezzen» *. Wir erkennen nun
eine eigentliche Kompositionsklammer, deren erster Bogen vom Anfang
bis zur Mitte reicht, wihrend ein zweiter Bogen die Mitte mit dem Schlul3
des ersten Teils der Vita verbindet, wo sich die eben zitierte VerheiBung
im Gliick des Ostertages erfiillt. Nun 1st sich die Anspannung, nun fillt

e r—————

E. GiLson, a. a. O. S. 267.
E. GiLson, a. a. O. S. 268.
E. GiLson, a. a. O. S. 268.
Deutsche Schriften, S. 53, 15.

- w [ —

314



die Conditio der Unruhe, «bis dal} es seine Ruhe hat in Dir», weg. Sehr
eindriicklich macht der Bericht dies greifbar im Lachen des Dieners, das
aus seinem Innersten hervorzubrechen scheint: «... do sprang er uf und
ward inneklich lachende, daz es in der kapell, da er inne waz, lute erhal»!.
Hier wird die innere Beruhigung dessen, der sich am Ziel weil}, physisch
sichtbar. Es spricht fiir die innere Wahrheit der Vita, daf3 sie an dieser
Stelle diese bedeutsame Einzelheit erwdhnt. Wir erinnern uns in diesem
Zusammenhang, daB der Diener vor der Berufung zur Ritterschaft eine
falsch verstandene Ruhe fiir sich vorwegnehmen wollte, eine Ruhe, die
sein Eigenwillen diktierte, und die thm von Gott abgesprochen wurde 2.
Diese Haltung ist nun iiberwunden, der Diener hat sich in das Mal ein-
gefligt, das thm von Gott her gesetzt ist.

Bedeutsam sind hier wie bei der Berufung zur Ritterschaft genaue
raumliche Angaben eingeflochten. Galt es dort, ihn aus dem vertrauten
Gemach hinauszuwelisen, so ist der Diener nun aus der Fremde heim-
gekehrt zu echtem Bei-Sich-Sein im Kloster.

Im ganzen Bericht iiber den Ostertag des Dieners geht es letztlich um
die Darstellung des Zustandes erreichten I'riedens, oder bildhafter, des
«himelriches». War in der Einleitung des Kapitels noch vom langen
Warten der unruhigen Herzen die Rede 3, so schrumpft am Ende die
zeitliche Perspektive in nichts zusammen; das Leben erscheint nur noch
als teilweise vorweggenommene Seligkeit:

Ich wil geswigen alles dez liehtrichen trostes und himelschen lustes, mit
den got verborgenlich sin lidenden frunde dik uf enthaltet. Disi men-
schen sind neiswi reht als in dem himelrich; waz in geschiht ald nut
geschiht, waz got tut in allen sinen creaturen oder nut tut, daz kumt in
alles z dem besten. Und alsus wirt dem menschen, der wol liden kan,
sins lidens in der zit ein teil gelonet, wan er gewinnet frid und fréd in
allen dingen, und na dem tod folget im daz ewig leben *.

Hier wird der gelebte Augenblick vollig transparent auf das «himelrich»
hin. Wie aber haben wir diesen Begriff zu umschreiben? Es ist aufschluB3-
reich, sich an die Haufung des Wortes «himel» in der Berufungsvision am

1 Deutsche Schriften, S. 93, 27.

2 5.0.8.2921,

3 «Und wan langes beiten unriwigen herzen we tit, so sol fur dis gegenwirtiges
stundli eins einigen ogenblikes lang dis liep nit gesparet werden, denn nu an vahen
und es eweklich niessen, als verr es denn die tddemlich menscheit nach eins
ieklichen gelegenheit minr und me mag erliden. Deutsche Schriften, S. 93, 21-25.

* Deutsche Schriften, S. 95, 28.

315



Agnestag zu erinnern . Was dort als VerheiBung fiir Augenblicke auf-
leuchtete, wird nun am SchluB des ersten Teils der Vita als Zustand der
Erfiillung geschildert, auch dies ein Beleg fiir die sorgfiltige und bewufte
Komposition. Beziiglich des theologischen Gehaltes kommt uns der
SchluB des 2. Teils der Vita erginzend zu Hilfe, der in konzentrierter
Form den mystischen Weg darstellt 2. Wohl die wichtigste Illustration der
Vita (Abb. 11 bei K. Bihlmeyer) ist deutend beigegeben. Dem Kommen-
tar entnehmen wir den Hinweis, der fiir das Verstdndnis der Struktur der
Vita grundlegend ist: «Das ganze figurenreiche Bild ... veranschaulicht ...
den Werdegang der Mystik im einzelnen Individuum; der Weg ist durch
eine kraftige rote Linie, welche die Figuren verbindet und jeweils in der
Gegend des Herzens in ein Ringlein (der Seelengrund, vgl. 192, 4 {.) ein-
miindet, bezeichnet» 3. Dieses rote Ringlein entspricht dem «bilde gotes
in den vernunftigen gemite, daz och ewig ist. Dar umbe usser dem
grossen ringe, der da betutet die ewigen gotheit, flissent us nah bildricher
glichnust kleint ringli, du och bezeichen mugen den hohen adel ire
vernunftekeit» *.

Die Illustration verdeutlicht einen wesentlichen Aspekt des Bildungs-
begriffes, der die Eigenart der Vita pragt: Hier wird nicht in erster Linie
eine kontinuierliche Entwicklung auf ein Ziel hin dargestellt, sondern der
Durchbruch zu einer Wirklichkeit, die der Mensch von Anfang an.in.sich

_trdgt, in der Illustration bildhaft mit den roten Kreisen angedeutet. Weil
das Hauptereignis im Durchbruch zu dem besteht, was vor aller Er-
fahrung bereits existiert, hat die Vita wenig Interesse an der Darstellung
einer zeitlichen Kontinuitdt und verkniipft das Ganze nicht kausal zu
seelischen Zusammenhingen. Der Augenblick ist insofern von Belang,
als der Mensch sich in ihm auf den Durchbruch vorbereitet oder sich
dieser Durchbruch ereignet. Als ¢himelreich» haben wir demnach nicht
.ein_Jenseits.nach dem-Tod zu fassen, sondern dieses Vergangensein in
Gott als Ziel des mystischen Weges, das in jedem Augenblick erreicht ist,
«da der mensch mit einem ufgebene sines frien willens sich got lasset» >.

Im Nacheinander der Zeitlichkeit aber kénnen diese Willensakte stets

widerrufen werden:

S. o. S. 304.

Deutsche Schriften, S. 190, 2-194, 9.

Deutsche Schriften, S. 54*.

Deutsche Schriften, S. 192, 2-5.

Deutsche Schriften, S. 161, 1. Zur Bedeutung des mystischen Weges cf. A. WIN-
KELHOFER, a. a. 0. S, 229-231.

[ T O T ST

316



Und dist vergangenheit mag nit wol ganz bliben, die wil lib und sel b1
einander sind; wan so der mensch sich selb iez hat gelassen und wenet
sin vergangen in gote nah des sinsheit, sich selber niemer her wider ze
nemene, geswind in einem ogenblik so ist er und sin schalk her wider
komen uf sich selben, und ist der selb, der er och vor waz, und hat sich
aber und aber ze lassen .

Das Bild einer Perlenschnur dridngt sich auf: Jede Perle wire ein auf den
ewigen Augenblick bezogener Akt in einem zeitlichen Augenblick. In
solcher Reihung hat die Vita die Ubungen des anfangenden und die Lei-
den des zunehmenden Menschen dargestellt. Die beiden entscheidenden
Einschnitte in der Berufungsvision am Anfang, in welcher der «¢himel-
smak» der erstmals aufblitzenden Erfahru.ng der eigentlichen Wirklich-
keit den ersten «ker» bewirkt, und der Berufung zur Ritterschaft mar-
kieren die Stufen einer Ordnung, nach der sich der «widerflul} des geistes»
in seinen Ursprung zu vollziehen hat.

Wenn der Stufenbau der Vita auf diesen Durchbruch in das Ewige und
Eigentliche hin angelegt ist, muf3 die Zeitlichkeit als Fremde erscheinen.
Wir haben bereits bei Gregor dem GroBlen den Zusammenhang zwischen
den Militia/Tentatio-Vorstellungen und der Vorldufigkeit des Irdischen
festgehalten, wonach das Leben nur Phase, Durchgang zur Heimat ist 2.
Terra aliena, Exil und «ellende» nennt sie das Mittelalter. Hier ist ein
entscheidender Unterschied zwischen dem Job-Kommentar Gregors und
der Haltung des Mystikers nicht zu iibersehen: Die «Moralia» verstehen
die Spannung auf das Ende hin vor allem beziiglich des leiblichen Todes.
Die Vita setzt anstelle des leiblichen Todes den Durchbruch zur Gelassen-
heit als mystisches Sterben in Christus, das im Absterben des Eigen-
willens das leibliche Sterben vorweg_r;irnmt.

D. DES DIENERS GEISTLICHE TOCHTER

Je linger wir iiber dem ersten Teil der Vita verweilten und uns darin
vertieften;~desto deutlicher trat ihre Struktur zutage, die — genau dem
Prolog der V1ta*entsprechend —, die Figur des Dieners auf der Stufe des
anfangenden, zunehmenden und vollendeten Menschen zeigt. Wir treten
deshalb an den zweiten Teil der Vita mit der Frage heran, was denn hier

WP

iiberhaupt noch zu sagen iibrigbleibe.

! Deutsche Schriften, S. 161, 4-10.
2 S.0.8S.270 f.

317



	Geistliches Rittertum
	Job 7, 1 in der Tradition der Kirchenväter
	Militia christiana
	Militia Christiana als Weg zur Gelassenheit in der Vita


