
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 62 (1968)

Artikel: Studien zur Vita Heinrich Seuses

Autor: Holenstein-Hasler, Anne-Marie

Kapitel: VI: Die Idee des Dienstes

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(Ill, 14)
(112, 20)
(113, 4

(111, 8

(111. 15)

(112, 31)

Diese ausgesprochen höfischen Züge des Marienbildes mögen einige
Zitate ergänzen :

du rein küngin in eren und wirdekeit
obrest fürstin von himelrich
himelfürstin

in dem himelschen hofe von dem frôlichen ingesinde
allem himelschen her
ein genemer dienst

In offensichtlichem Widerspruch zur Vita steht demnach die Feststellung
Bizets: 1

La dévotion mariale de Suso s'adresse principalement, selon la tendance
amorcée de son temps, à la vierge des douleurs. Elle a un caractère
pénitenciel prononcé, qui exclut la fiction des galanteries courtoises.

Neben dem Bild der Schmerzensmutter war dem gotischen Zeitalter die

Vorstellung des Jenseits als eines himmlischen Hofstaates, in dem Maria
als Königin auftritt, seit Mechthild von Magdeburg geläufig 2.

Indessen gibt aber die Vita diesen Schilderungen nicht allzuviel
Gewicht. Im Unterschied zu Vita VII-XII werden sie nicht als Exemplum
zur Nachahmung erzählt, sondern sollen die kranke Elsbet unterhalten 3.

Der Anlaß ist also derselbe, den L. Berthold für das Singen der Kontrafakte

nennt4; auch diese Geschichten passen in den Rahmen der Rekrea-

tion, wo man in gelösterer Weise über Gott und heilige Dinge zu

sprechen pflegte.

VI. Die Idee des Dienstes

Wie sich in der Einleitung ergeben hat, sieht die Literaturgeschichte
im Dienst der Ewigen Weisheit einen in den geistlichen Bereich
übersetzten Minnedienst5. Die Untersuchung hat nun gezeigt, daß keine

eindeutige Tendenz besteht, vorwiegend höfische Formen zu imitieren.
Die Frage bleibt offen, ob die Idee zu diesem Dienst dem höfischen
Bereich entstamme.

1 J.-A. Bizet, Minnesang, a. a. O. S. 32.
2 G. Weise, Die geistige Welt der Gotik. DVjS-Buchreihe, Bd. 25. - Halle, 1939.

S. 159 ff. Zur höfischen Luft der Mariendichtung cf. auch W. Muschg, a. a. O.
S. 89.

3 Deutsche Schriften, S. 109, 31 ff.
4 L. Berthold, Beiträge zur hochdeutschen geistlichen Kontrafaktur vor 1500. -

Diss. Marburg, 1923. S. 26.
5 S.o. S. 186 f.

257



Als einen der wesentlichsten Charakterzüge der höfischen Gesittung
hat G. Weise «die Tendenz zu einer verkünstelnden Stilisierung der
Lebensformen»1 herausgestellt. Die Verwandtschaft mit der Haltung
Seuses springt in die Augen. Was der Dichter dem höfischen Publikum
vermittelte - «nicht Gelehrsamkeit, sondern eher ritterlich-höfische
Lebenshaltung»2 - ist dem Prolog gemäß auch das Ziel der Vita. Mit
ihrer Tendenz zur Stilisierung ist sie also eindeutig einem Zug ihrer Zeit

verpflichtet. Bewußt begnüge ich mich damit, diese Übereinstimmung
zwischen weltlicher und geistlicher Literatur festzustellen und klammere
die Frage nach der gegenseitigen Abhängigkeit aus 3, um das Werk selbst

nach der Idee des Dienstes zu fragen.
Einen Schlüssel zum Selbstverständnis Seuses gibt uns das Horologium

mit dem Dictum : Sapientis est ordinare 4. Der Prolog des Exemplars
weist in dieselbe Richtung. Es soll gezeigt werden, in «weler ordenhafti ein

reht anvahender mensch sol den ussern und den inren menschen richten
nah gotes aller liepsten willen»5, und wie man mit «rehter ordenhafti»
zur letzten Wahrheit gelangt6. An entscheidender Stelle im letzten

Kapitel der Vita taucht der Begriff wieder auf 7.

Nach 1 Cor. 10, 31 8 darf nichts dieser Ausrichtung auf Gott entgehen ;

keine Fähigkeit des Körpers und Geistes bleibt von dieser Durchdringung
der ganzen Existenz unberührt. Dies ist der Sinn des Rates der Väter,
der nach Horol. 172 in jedem Augenblick, selbst bei den alltäglichsten
Verrichtungen, zu befolgen ist9.

1 J. Weise, a. a. O. S. 74.
2 H. Brinkmann, Zu Wesen und Form mittelhochdeutscher Dichtung. - Halle,

1928. S. 19: Der Dichter ist Erzieher zu höfischer Bildung und sittlichem Handeln.
Das gilt besonders vom höfischen Roman. Der Held des Epos wird als Vorbild
gepriesen, seine Tugend zur Nachahmung empfohlen, Der Hörer soll daran
«ein saelic bilde nemen».

3 Cf. den Aufsatz von M. Wehrli :Roman und Legende im deutschen Hochmittelalter.

In: Worte und Werte. Festschrift für Bruno Markwardt. - Berlin, 1961.
4 Horol. 210, 25.
5 Deutsche Schriften, S. 3, 4.
6 Deutsche Schriften, S. 3, 17.
7 Deutsche Schriften, S. 192, 14.
8 Sive ergo manducatis sive bibitis, sive aliud quid facitis, omnia in gloriam Dei

facite.
9 Horol. 172, 22 ff. : Sive igitur comedas, sive bibas, sive aliquid aliud facias, semper

hec vox pü patris resonet in auribus tuis, ...: Fili my ad cor redeas, ab omnibus
quantum possibile est teipsum abstrahendo. Mentis oculum semper in puritate
et tranquillitate custodias, intellectum a formis rerum infirmarum preservando.
Voluntatis affectum a curis terrenorum penitus absolvas, summo bono amore
fervido semper inherendo. Memoriam quoque iugiter sursum elevatam habeas,

258



Die Übungen im VII-XII Kapitel samt den darauf folgenden
Kasteiungen machen allerdings nur einen Teil dieser «brevis doctrina» zur
Durchformung des Lebens aus; sie sind der vorbereitende Teil, der nach
52, 6 der Vita nur den «äußeren Menschen» erfaßt und später innerlich
überholt werden muß. Über ihren Sinn wird uns weiter unten das

Horologium Aufschluß geben.
Vorerst haben wir uns der mittelalterlichen Auffassung von «doctrina»

und «philosophia» zu erinnern, die mit diesen Begriffen den Lebensvollzug
selber meint, und zwar den Lebensvollzug in Christus, der die Summe der
Weisheit ist l. (Damit ist auch wieder der Gedankenkreis der Gottesgeburt

berührt 2.)

Aus dieser Auffassung erwächst die hohe Bedeutung des Beispiels, der

lmitatio, die sich sowohl auf Christus selbst als auch auf christus-förmige
Menschen - Heilige - bezieht. Was hingegen nur mit Worten verkündet
wird, überzeugt nicht: «... eorumque doctrina 3 non ex vita atque exer-
ciciorum frequencia, sed ex affirmacione processif sola»4.

Deshalb stehen die Altväter in so hoher Ehre, weil sie «die geübtesten
und gelebtesten»5 sind.

Treuer Diener und Nachfolger Christi aber kann nur jener sein, der

sich in brüderlicher Liebe für die andern verpflichtet fühlt :

Siquidem fidelis servus et prudens apostolici ordinis ymitator existens,
non solum sibi sed et saluti animarum et proximorum utilitati intendere
fraterne caritatis obligacione tenetur 6.

Der Diener bittet deshalb um Anweisung, wie das Brot für die «parvuli»
zu brechen sei und erhält das bereits zitierte «Sapientis est ordinare»

zur Antwort, und zwar geschieht diese Ausrichtung auf Christus «exemplo

magis quam verbo» 7. Mit dem Stichwort «parvuli» fällt uns die Lösung

per contemplacionem divinorum ad superna tendendo, ita ut tota anima tua cum
omnibus potenciis suis et viribus in deum collecta, unus fiat spiritus cum eo: In
quo summa perfeccio vie cognoscitur consistere. Hec igitur brevis doctrina pro
vite tue formula tibi sit tradita, in qua summa summarum tocius perfeccionis
consistit.

1 S. o. S. 200 f.
2 S. o. S. 218.
3 S. o. S. 200 f.
4 Horol. 152, 21.
5 Deutsche Schriften, S. 328, 4.
6 Horol. S. 210, 10.

' Horol. 210, 9.

259



der schwierigen Frage zu, weshalb die Vita so ausführlich den Dienst des

Dieners schildere, der später als überholt erklärt wird. «Parvuli» heißen
nämlich nach 1 Cor. 3, 1 1 jene, die noch nicht geistig (spiritualiter),
sondern immer noch irdisch (carnaliter) denken. Diesen Unmündigen
gebührt leichtere Speise 2.

Die Vermutung, Vita VII-XII sei den parvuli als Anfängern im
geistlichen Leben zugedacht, bestätigt das Horologium in überraschend
deutlicher Weise. Der Schüler bittet die Ewige Weisheit: «...da modum

aliquem hanc gratiam (desponsationis) secundum diversos gradus parti-
cipandi... Nec universalia ut soles documenta de hac re proponas, sed ad

singularia ac particularia et quedem levia et conmunia descendas,

tamquam si nutrix parvulis suis lac prebeat, non solidum cibum» 3.

Hierauf gibt die Ewige Weisheit konkrete Anweisungen, weil Beispiele
mehr zu bewegen vermögen als Worte 4. Es folgt ein analoger Bericht
zum Namen-Jesus-Kult im IV. Kapitel der Vita 5; für das Verhalten bei
Tisch 6, den Neujahrstag 7, die Fasnacht8 und den Maibeginn 9 werden
Übungen vorgeschlagen, wie es die Überschrift zum 7. Kapitel in Aussicht
stellte: «... quomodo per cottidiana quedam levia exercicia debeant se

continue in eiusdem amore renovare» 10.

So gesehen, haben wir also in den oben untersuchten Formen des

Dienstes Illustrationen zum Horologium vor uns, die als Exempla für die
Schüler dienen mochten. Der Verdacht, Seuse habe sich selbst in Szene

gesetzt, entfällt. Wir haben im «Diener» vielmehr eine Rollenfigur vor
uns wie im «discipulus» des Horologium, ein objektiviertes Ich also, das

gerade durch diese Stilisierung darstellbar geworden ist. Die Berichte sind
darum, wie J.-A. Bizet formuliert, «commandées plutôt par l'intention
d'édifier que par le désir de se raconter» n. Lebenshaltung wird also hier,

genau wie im ritterlich-höfischen Roman, vermittelt.

1 Et ego, fratres, non potui vobis loqui quasi spiritualibus, sed quasi carnalibus:
tanquam parvulis in Christo lac vobis potum dedi non escam,

2 Zu dieser Unterscheidung cf. Bernhards Ansprachen zum HL 1,1.
3 Horol. S. 219, 13 ff. 20 ff.
4 Horol. S. 221, 11.
5 Horol. S. 221, 14-223, 3.
6 Horol. S. 223, 14.
7 Horol. S. 224, 31-225, 16.
8 Horol. S. 225, 16-25.
9 Horol. S. 225, 25-32.
10 Horol. S. 215, 14.
11 J.-A. Bizet, Henri Suso, a. a. O. S. 85.

260



Die Finalität dieser Lebenshaltung in der Vita wurde bereits als

Ausrichtung auf Gott umschrieben. Der Vergleich mit der Theologie des

Rittertums setzt die Untersuchung des Militia-Gedankens in der Vita
voraus.

C. GEISTLICHES RITTERTUM

«Des menschen leben uf disem ertrich ist nit anders denn ein riterschaft. »

(Vita 55, 19).

Mit «minnereicher und ritterlicher Romantik» sei die Vita umrankt,
bemerkt C. Gröber 1 und verweist auf die Kapitel 20 und 44 2. Nun
markiert aber das 20. Kapitel einen Einschnitt von kapitaler Bedeutung. Es

soll deshalb untersucht werden, ob der Militia-Gedanke tatsächlich nur
als Rankenwerk eingeflochten wurde, oder ob er Wesentliches zur Aussage

der Vita beiträgt und den Kontext zu erhellen vermag, vielleicht
darüber hinaus sogar für die Struktur bedeutsam ist.

Bevor wir uns der Interpretation der Einzelheiten zuwenden, gilt es,

die Stellung des Kapitels innerhalb der Vita zu bedenken. Es nimmt das

eigentliche Leitmotiv, den Weg zur Gelassenheit wieder auf, das erstmals
im 6. Kapitel im Zusammenhang mit einer Erscheinung Meister Eckharts
kurz erwähnt wurde. Von ihm begehrte der Diener zu wissen, «wie du
menschen in got stûndin, du der nehsten warheit mit rehter gelassenheit
ane allen falsch gern gnüg werin», und welches die beste Übung hiezu

wäre. Auf die bedeutsame Antwort des Meisters wird noch zurückzugreifen

sein: «er sol im selb nah sin selbsheit mit tiefer gelassenheit
entsinken, und ellù ding von got nüt von der creatur nemen, und sich in ein
stille gedultkeit sezzen gen allen wùlfinen menschen»3. Von Johannes
Fûterer erfährt er, ebenfalls in einem Gesicht, «daz mit4 wetünders und

nuzers dem menschen weri, denn da der mensch in gelassenheit von got
im selber gedulteklich us giengi und also got dur got liessi»5.

C. Gröber, a. a. O. S. 118.
Das Thema «Ritterschaft» erscheint außerdem in den Deutschen Schriften
ausdrücklich an folgenden Stellen : 36, 7-48, 22-64, 15-91, 34-205, 8-240, 26 ff.-
252, 14 - 362, 14 - 365, 15 - 310, 22 ff. - 398, 12.
Deutsche Schriften, S. 23.
Wohl ein Erratum. Sinngemäß: «nit wetünders und nùzers ...»
Deutsche Schriften, S. 23.

261


	Die Idee des Dienstes

