Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 62 (1968)

Artikel: Studien zur Vita Heinrich Seuses
Autor: Holenstein-Hasler, Anne-Marie
Kapitel: VI: Die Idee des Dienstes

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diese ausgesprochen hdfischen Ziige des Marienbildes mogen einige
Zitate ergidnzen:
du rein kungin in eren und wirdekeit

obrest furstin von himelrich
himelfurstin

allem himelschen her

( )
( )
( )
in dem himelschen hofe von dem frélichen ingesinde (111, 8 )
( )
ein genemer dienst ( )

In offensichtlichem Widerspruch zur Vita steht demnach die Feststellung
Bizets: !
La dévotion mariale de Suso s’adresse principalement, selon la tendance

amorcée de son temps, a la vierge des douleurs. Elle a un caractere
pénitenciel prononcé, qui exclut la fiction des galanteries courtoises.

Neben dem Bild der Schmerzensmutter war dem gotischen Zeitalter die
Vorstellung des Jenseits als eines himmlischen Hofstaates, in dem Maria
als Konigin auftritt, seit Mechthild von Magdeburg geldufig °.

Indessen gibt aber die Vita diesen Schilderungen nicht allzuviel Ge-
wicht. Im Unterschied zu Vita VII-XII werden sie nicht als Exemplum
zur Nachahmung erzihlt, sondern sollen die kranke Elsbet unterhalten 3.
Der AnlaB ist also derselbe, den L. Berthold fiir das Singen der Kontra-
fakte nennt *; auch diese Geschichten passen in den Rahmen der Rekrea-
tion, wo man in gelosterer Weise iiber Gott und heilige Dinge zu
sprechen pflegte.

VI. DIE IDEE DES DIENSTES

Wie sich in der Einleitung ergeben hat, sieht die Literaturgeschichte
im Dienst der Ewigen Weisheit einen in den geistlichen Bereich iiber-
setzten Minnedienst 3. Die Untersuchung hat nun gezeigt, daB keine
eindeutige Tendenz besteht, vorwiegend Adfische Formen zu imitieren.
Die Frage bleibt offen, ob die Idee zu diesem Dienst dem héofischen Be-
reich entstamme.

1 J.-A. Bizet, Minnesang, a. a. O. S. 32.

2 G. WEIsE, Die geistige Welt der Gotik. DVjS-Buchreihe, Bd. 25. — Halle, 1939.
S. 159 ff. Zur hofischen Luft der Mariendichtung cf. auch W. MuscHg, a. a. O.
S. 89.

3 Deutsche Schriften, S. 109, 31 ff.

+ L. BERTHOLD, Beitrige zur hochdeutschen geistlichen Kontrafaktur vor 1500. —
Diss. Marburg, 1923. S. 26.

3 S.0.5.186 f.

257



Als einen der wesentlichsten Charakterziige der hofischen Gesittung
hat G. Weise «die Tendenz zu einer verkiinstelnden Stilisierung der
Lebensformen» ! herausgestellt. Die Verwandtschaft mit der Haltung
Seuses springt in die Augen. Was der Dichter dem héfischen Publikum
vermittelte - «nicht Gelehrsamkeit, sondern eher ritterlich-hofische
Lebenshaltung» ? — ist dem Prolog gemil3 auch das Ziel der Vita. Mit
ihrer Tendenz zur Stilisierung ist sie also eindeutig einem Zug ihrer Zeit
verpflichtet. BewuBt begniige ich mich damit, diese Ubereinstimmung
zwischen weltlicher und geistlicher Literatur festzustellen und klammere
die Frage nach der gegenseitigen Abhidngigkeit aus ?, um das Werk selbst
nach der Idee des Dienstes zu fragen.

Einen Schliissel zum Selbstverstdndnis Seuses gibt uns das Horologium
mit dem Dictum: Sapientis est ordinare *. Der Prolog des Exemplars
weist in dieselbe Richtung. Es soll gezeigt werden, in «weler ordenhafti ein
reht anvahender mensch sol den ussern und den inren menschen richten
nah gotes aller liepsten willen» 3, und wie man mit «rehter ordenhafti»
zur letzten Wahrheit gelangt ®. An entscheidender Stelle im letzten
Kapitel der Vita taucht der Begriff wieder auf 7.

Nach 1 Cor. 10, 31 8 darf nichts dieser Ausrichtung auf Gott entgehen;
keine Fahigkeit des Korpers und Geistes bleibt von dieser Durchdringung
der ganzen Existenz unberiihrt. Dies ist der Sinn des Rates der Viter,
der nach Horol. 172 in jedem Augenblick, selbst bei den alltiglichsten
Verrichtungen, zu befolgen ist °.

1 J. WEISE, a. a. O. S. 74.

2 H. BRINKMANN, Zu Wesen und Form mittelhochdeutscher Dichtung. — Halle,
1928. S. 19: Der Dichter ist Erzieher zu hofischer Bildung und sittlichem Handeln.
Das gilt besonders vom hofischen Roman. Der Held des Epos wird als Vorbild
gepriesen, seine Tugend zur Nachahmung empfohlen, ... Der Hérer soll daran
«ein saelic bilde nemen».

3 Cf. den Aufsatz von M. WEHRLI:Roman und Legende im deutschen Hochmittel-

alter. In: Worte und Werte. Festschrift fiir Bruno Markwardt. — Berlin, 1961.

Horol. 210, 25.

Deutsche Schriften, S. 3, 4.

Deutsche Schriften, S. 3, 17.

Deutsche Schriften, S. 192, 14.

Sive ergo manducatis sive bibitis, sive aliud quid facitis, omnia in gloriam Dei

facite.

® Horol. 172, 22 ff.: Sive igitur comedas, sive bibas, sive aliquid aliud facias, semper
hec vox pii patris resonet in auribus tuis, ...: Fili my ad cor redeas, ab omnibus
quantum possibile est teipsum abstrahendo. Mentis oculum semper in puritate
et tranquillitate custodias, intellectum a formis rerum infirmarum preservando.
Voluntatis affectum a curis terrenorum penitus absolvas, summo bono amore
fervido semper inherendo. Memoriam quoque iugiter sursum elevatam habeas,

0 N

258



Die Ubungen im VII-XII Kapitel samt den darauf folgenden Ka-
steiungen machen allerdings nur einen Teil dieser «brevis doctrina» zur
Durchformung des Lebens aus; sie sind der vorbereitende Teil, der nach
52, 6 der Vita nur den «duBleren Menschen» erfal8t und spiter innerlich
iiberholt werden muB. Uber ihren Sinn wird uns weiter unten das Horo-
logium Aufschlu3 geben.

Vorerst haben wir uns der mittelalterlichen Auffassung von «doctrina»
und « philosophia» zu erinnern, die mit diesen Begriffen den Lebensvollzug
selber meint, und zwar den Lebensvollzug in Christus, der die Summe der
Weisheit ist !. (Damit ist auch wieder der Gedankenkreis der Gottes-
geburt beriihrt 2.)

Aus dieser Auffassung erwichst die hohe Bedeutung des Beispiels, der
Imitatio, die sich sowohl auf Christus selbst als auch auf christus-féormige
Menschen — Heilige — bezieht. Was hingegen nur mit Worten verkiindet
wird, iiberzeugt nicht: «... eorumque doctrina 3 non ex vita atque exer-
ciciorum frequencia, sed ex affirmacione processit sola» *.

Deshalb stehen die Altviter in so hoher Ehre, weil sie «die geiibtesten
und gelebtesten» 3 sind.

Treuer Diener und Nachfolger Christi aber kann nur jener sein, der
sich in briiderlicher Liebe fiir die andern verpflichtet fiihlt:

Siquidem fidelis servus et prudens apostolici ordinis ymitator existens,
non solum sibi sed et saluti animarum et proximorum utilitati intendere
fraterne caritatis obligacione tenetur °.

Der Diener bittet deshalb um Anweisung, wie das Brot fiir die «parvuli»
zu brechen sei und erhilt das bereits zitierte «Sapientis est ordinare»
zur Antwort, und zwar geschieht diese Ausrichtung auf Christus «exemplo
magis quam verbo» 7. Mit dem Stichwort «parvuli» fillt uns die Lésung

per contemplacionem divinorum ad superna tendendo, ita ut fofa anima tua cum
omnibus potenciis suis et viribus in deuwm collecta, unus fiat spiritus cum eo: In
quo summa perfeccio vie cognoscitur consistere. Hec igitur brevis doctrina pro
vite tue formula tibi sit tradita, in qua summa summarum tocius perfeccionis
consistit.

S.o0. S.200f.

S.o0.S.218.

S. 0. S. 200 f.

Horol. 152, 21.

Deutsche Schriften, S. 328, 4.

Horol. S. 210, 10.

Horol. 210, 9.

~-N O W e W R e

259



der schwierigen Frage zu, weshalb die Vita so ausfiithrlich den Dienst des
Dieners schildere, der spéter als iiberholt erkldart wird. « Parvuli» heien
namlich nach 1 Cor. 3, 1! jene, die noch nicht geistig (spiritualiter), son-
dern immer noch irdisch (carnaliter) denken. Diesen Unmiindigen ge-
biihrt leichtere Speise 2.

Die Vermutung, Vita VII-XII sei den parvuli als Anfingern im geist-
lichen Leben zugedacht, bestadtigt das Horologium in iiberraschend deut-
licher Weise. Der Schiiler bittet die Ewige Weisheit: «... da modum
aliquem hanc gratiam (desponsationis) secundum diversos gradus parti-
cipandi ... Nec universalia ut soles documenta de hac re proponas, sed ad
singularia ac particularia et quedem levia et conmunia descendas, tam-
quam si nutrix parvulis suis lac prebeat, non solidum cibumn» 3.

Hierauf gibt die Ewige Weisheit konkrete Anweisungen, weil Beispiele
mehr zu bewegen vermogen als Worte *. Es folgt ein analoger Bericht
zum Namen- Jesus-Kult im IV. Kapitel der Vita 3; fiir das Verhalten bei
Tisch ®, den Neujahrstag 7, die Fasnacht ® und den Maibeginn ® werden
Ubungen vorgeschlagen, wie es die Uberschrift zum 7. Kapitel in Aussicht
stellte: «... quomodo per cottidiana quedam levia exercicia debeant se
continue in elusdem amore renovare» 0,

So gesehen, haben wir also in den oben untersuchten FFormen des
Dienstes Illustrationen zum Horologium vor uns, die als Exempla fiir die
Schiiler dienen mochten. Der Verdacht, Seuse habe sich selbst in Szene
gesetzt, entfdllt. Wir haben im «Diener» vielmehr eine Rollenfigur vor
uns wie im «discipulus» des Horologium, ein objektiviertes Ich also, das
gerade durch diese Stilisierung darstellbar geworden ist. Die Berichte sind
darum, wie J.-A. Bizet formuliert, «commandées plutét par l'intention
d’édifier que par le désir de se raconter» '*. Lebenshaltung wird also hier,
genau wie im ritterlich-héfischen Roman, vermittelt.

1 Et ego, fratres, non potui vobis loqui quasi spiritualibus, sed quasi carnalibus:
tanquam parvulis in Christo lac vobis potum dedi non escam, ...

2 Zu dieser Unterscheidung cf. Bernhards Ansprachen zum HL 1, 1.
3 Horol.'S. 219, 13 ff. 20 ff.

* Horol. S. 221, 11.

5 Horol. S. 221, 14-223, 3.

¢ Horol. S. 223, 14.

7 Horol. S. 224, 31-225, 16.

8 Horol. S. 225, 16-25.

? Horol. S. 225, 25-32.

10 Horol. S. 215, 14.

11 T.-A. Bi1zeT, Henri Suso, a. a. O. S. 85.

260



Die Finalitat dieser Lebenshaltung in der Vita wurde bereits als Aus-
richtung auf Gott umschrieben. Der Vergleich mit der Theologie des
Rittertums setzt die Untersuchung des Militia-Gedankens in der Vita
voraus.

C. GEISTLICHES RITTERTUM

«Des menschen leben uf disem ertrich ist nit anders denn ein riterschaft.»
(Vita 55, 19).

Mit «minnereicher und ritterlicher Romantik» sei die Vita umrankt,
bemerkt C. Grober ! und verweist auf die Kapitel 20 und 44 2. Nun mar-
kiert aber das 20. Kapitel einen Einschnitt von kapitaler Bedeutung. Es
soll deshalb untersucht werden, ob der Militia-Gedanke tatsdchlich nur
als Rankenwerk eingeflochten wurde, oder ob er Wesentliches zur Aus-
sage der Vita beitrigt und den Kontext zu erhellen vermag, vielleicht
dariiber hinaus sogar fiir die Struktur bedeutsam ist.

Bevor wir uns der Interpretation der Einzelheiten zuwenden, gilt es,
die Stellung des Kapitels innerhalb der Vita zu bedenken. Es nimmt das
eigentliche Leitmotiv, den Weg zur Gelassenheit wieder auf, das erstmals
im@_._ﬁapitel m Zusammen}iang mit einer Erscheinung Meister Eckharts
kurz erwidhnt wurde. Von ihm begehrte der Diener zu wissen, «wie du
menschen in got stindin, du der nehsten warheit mit rehter gelassenheit
ane allen falsch gern gnfig werin», und welches die beste Ubung hiezu
wire. Auf die bedeutsame Antwort des Meisters wird noch zuriickzu-
greifen sein: «er sol im selb nah sin selbsheit mit tiefer gelassenheit ent-
sinken, und ellu ding von got nut von der creatur nemen, und sich in ein
stille gedultkeit sezzen gen allen wulfinen menschen»3. Von Johannes
Flterer erfihrt er, ebenfalls in einem Gesicht, «daz mit * wetinders und
nuzers dem menschen weri, denn da der mensch in gelassenheit von got
im selber gedulteklich us giengi und also got dur got liessi» 3.

! C. GROBER, a. a. 0. S. 118,

2 Das Thema «Ritterschaft» erscheint auBBerdem in den Deutschen Schriften aus-
driicklich an folgenden Stellen: 36, 7—48, 22 -64, 15-91, 34 - 205, 8 - 240, 26 ff. -
252,14 - 362, 14 — 365, 15 - 310, 22 ff. — 398, 12.

3 Deutsche Schriften, S. 23.

4 Wohl ein Erratum. Sinngemil: «nit wetlinders und nuzers ...»

5 Deutsche Schriften, S. 23.

261



	Die Idee des Dienstes

