Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 62 (1968)

Artikel: Studien zur Vita Heinrich Seuses
Autor: Holenstein-Hasler, Anne-Marie
Kapitel: V: Formen des Dienstes

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

V. FORMEN DES DIENSTES

Die folgenden Ausfithrungen beziehen sich vor allem auf Kapitel VII-
XII der Vita, auf jene Kapitel also, die stets als Beispiele fiir Seuses
Minnedienst zitiert werden. Sie bilden innerhalb der Vita einen Block
von ziemlich einheitlicher stilistischer Pragung. Gewohnheiten des tig-
lichen Lebens, Brauche im weltlichen Jahr und das Kirchenjahr geben die
Anlisse zu Seuses «Dienst» I. Das Berichtete gibt aber nur einen Aus-
schnitt wieder, denn das XXXVI. Kapitel iberliefert weitere Ubungen.
In jenem Rahmen erscheinen sie aber weit spielerischer als bloBe Unter-
haltung tiber gottliche Dinge, die nicht mit allzu groem Ernst belastet
sind. Die Uberschrift dieses Kapitels charakterisiert aber auch den Dienst
im 1. Teil der Vita; es sind kindliche Andachtsformen eines jungen,
anfangenden Menschen 2.

Zwischen diesen Spielen und den in den folgenden Kapiteln geschil-
derten Kasteiungen 3 scheint ein Abgrund zu liegen, der die innere Einheit
der Vita gefihrdet. Dennoch verbindet sie ein gemeinsamer Kern: die
«andaht», durch die sich der Diener auf eine gegebene Form ausrichtet
und sich ihr anverwandelt; Versuche also, von sich selbst entbildet zu
werden. Uber ihre Tauglichkeit freilich urteilt die Vita erst spiter.

P. Dempe hat in diesem Zusammenhang von «Ichdarstellung im Bild»
gesprochen: * «Das erlebende Ich hat sich den geheiligten Stoff anver-
wandelt und bedient sich seiner zur ‘religiésen Ubung’.» Ob diese Formu-
lierung nicht zu sehr auf ein Verfiigen iiber den Stoff schlieBen 1d8t?
MiiBte nicht gleichzeitig gezeigt werden, wie sich der Diener selbst dem
Stoff, der hier immer als vorgeprigte Form gegeben ist, anverwandelt’

Dieses Problem und die bereits angeténte Irage, ob Seuse sich hier als
Minnesinger auf geistlichem Gebiet verstand, verlangt eine nihere Be-
trachtung der einzelnen IFormen seines Dienstes.

! Cf. R. SENN, a. a. O. S. 38: «Der zugrunde liegende Ausgangspunkt ist nicht eine
bestimmte aber unpersoénliche Vorstellung, sondern ein raumzeitlich bestimmtes,
persoénliches Erlebnis. »

2 Deutsche Schriften, S. 109, 28: « Von kintlichem andaht eins jungen anvahenden
menschen. »

3 Cf. Kapitel XIII-XVIII.

* P. DeEmPE, Die Darstellung der Mater dolorosa bei Heinrich Seuse. Stoff und Stil.
Diss. Berlin, 1953 (Masch.), S. 126.

250



1. In weler ordnung er ze tisch gie

Bizet reiht die Haltung des Dieners bei Tische unter die Zahl der Be-
merkungen, die den Diener tiber gewthnliche menschliche Bedingungen
hinauszuheben versuchen und darum den autobiographischen Charakter
in Frage stellen!. Diese Bedenken entfallen jedoch, wenn man das
VII. Kapitel neben hofische Tischzuchten stellt. Die Vergleichspunkte
liefert eine Sammlung von Thomas P. Thornton 2. Aus seiner Einleitung
geht hervor, daB Tischzucht in der klassischen Zeit eine Selbstverstind-
lichkeit war. Zur Zeit Seuses wurde sie auch in den niederen Stinden
nachgeahmt und fand als literarische Gattung weite Verbreitung durch
das ganze Spatmittelalter 3.

Beim Vergleich des VII. Kapitels mit den von Th. Thornton gesammel-
ten Texten tauchen mehrere Parallelen zu Seuses «Tischzucht» auf. Be-
reits Tannhdusers dltester deutscher Text aus der Mitte des 13. Jahr-
hunderts forderte auf, beim Essen der Gegenwart Gottes zu gedenken *.
Ebenso bittet der Diener die Ewige Weisheit um ihre «zarten gegen-
wurtikeit» (24, 16).

Bei Tisch ladet er den Gast ein, zu seiner Rechten Platz zu nehmen,
wie es dem Wirt auch in der Tischzucht der Clara Hitzlerin zufillt, dem
Gast den Platz anzuweisen 3,

Nach den Regeln der aus dem 12. Jahrhundert stammenden Thes-
mophagia, die spater auch im deutschen Sprachbereich auftauchten, soll
man nicht in die Schiissel greifen, ehe der Herr sich bedient hat, selbst
wenn die Offnung weit genug wire 6. So 148t auch der Diener der Ewigen
Weisheit dem Herrn den Vortritt: «nu grife vor dar und isse mit dinem
kneht» (24, 23).

Wie es im héofischen Bereich als unhoflich gilt, iiber die Speisen her-
zufahren 7, so schimt sich auch der Diener, wenn er sich gierig darauf

gestiirzt hat (25, 26).

1 J.-A. Bizet, Henri Suso, a. a. O. S. 47.
? Hofische Tischzuchten, hrsg. von TH. P. THORNTON. Texte des spaten Mittelalters.
Berlin, 1957.

3 Tischzuchten, a. a. O. S. 10.
* Tischzuchten, a. a. O. S. 38.
5 Tischzuchten, a. a. O. S. 66.
6 Tischzuchten, a. a. O. S. 24.
7 Tischzuchten, a. a. O. S. 24.

251



Auch das Trinken in Gegenwart des Herrn war durch ein Zeremoniell
geregelt: Quomodo sit bibendum coram domino . Es gilt, den Trunk zu
bemessen, ungeachtet des Durstes. Solches Mall auferlegt sich auch der
Diener in der Vita (24, 25-32).

SchlieBlich ist noch iiber die umstindliche Teilung des Obstes zu spre-
chen (25, 19-25), wozu sich in den Thesmophagia analoge IFormen finden.
«De distributione ciborum» gibt dem Untergebenen Anweisungen, wie er
das Brot des Herrn zu schneiden habe, wobeli er die vor der Tiir Stehenden
nicht vergessen darf; denn auf diese Weise gibt er Gott einen Teil der
Gaben wieder zuriick 2. Ein eigentlicher Opfergedanke steht — wie bel
Seuse — hinter diesem Teilen. Bezeichnend fiir das Anfangsstadium des
Dieners scheint mir der fehlende Bezug zu einer menschlichen Tisch-
gemeinschaft; sein einsames Tun bewegt sich deshalb an der Grenze des
Spielerischen.

Die Formel von der Ubertragung «weltlicher» Formen in den religiésen
Bereich ist hier mit Vorsicht zu gebrauchen, haben doch zweifellos reli-
giose Vorstellungen bereits auf die Ausformung des hoéfischen Tisch-
zeremoniells eingewirkt, und es gilt hier J. Huizingas Hinweis auf das
liturgische Element der Hoflichkeit zu bedenken 3. Die Scheidung in
«weltlich» und «geistlich» schiene mir in diesem Zusammenhang eine
Konstruktion neuzeitlichen Denkens. Dies mag, neben den bereits er-
wihnten Beispielen eine Stelle aus den Thesmophagia belegen, wo deut-
lich mit dem Bezug auf Noa das Einwirken des moralischen Schriftsinns
sichtbar ist:

Bisz das der herr getruncken hat
Solt du nit essen spise wie vor
Sunder das dischtuch heb enbor

Mit dinen fingern das usstreck

Des herren kleidt do mit bedeck

Do mit wirstu der sunn genant

Der do bedeckt mit siner hant

Die scham des vatter als er lag

Von win, vnnd keiner witzen pflag *.

1 Tischzuchten; Thesmophagia, a. a. 0. S. 31.

2 Tischzuchten; Thesmophagia, a. a. O. S. 22,

3 J. Huizinga, Herbst des Mittelalters. — Miinchen, 1928. S. 56.
W. BrAUN, Studien zum Ruodlieb, a. a. O. S. 92, sieht in der Schilderung des
Zeremoniells bei den Mahlzeiten den benediktinischen Hintergrund.

4 Tischzuchten; Thesmophagia, a. a. O. S. 30. Zit. nach der Ubersetzung Sebastian
Brandts, um 1490.

252



Die Tischsitten des Dieners der Ewigen Weisheit lassen sich ohne inneren
Widerspruch zu dem bereits Gesagten auch als eigentliche Fortsetzung
der Liturgie deuten. Seuse sieht sich in der Rolle des Liebesjiingers beim
Abendmahl, wenn er sich gegen das Herz der Ewigen Weisheit neigt, die
ihm zur Seite sitzt (24, 19). Durch das Trinken nimmt er — in Fortsetzung
des MeBopfers — Anteil am Leiden des Herrn.

Wenn er schwerverdauliche Speisen gegen das minnewunde Herz des
Gekreuzigten hebt, damit sie ihm nicht schaden, findet sich fiir diese
Handlung ein Vorbild in den Legenden des Caesarius von Heisterbach .
Im Gegensatz zur Vorlage aber springt der Bericht der Vita nicht ins
Wunderbare iiber.

Ein wunderbares Ereignis schiebt sich nun allerdings zwischen die
Regel tiber das Trinken und jene tiber das Teilen des Obstes und durch-
bricht die stilistische Einheit. Die Assoziation «Obst» mag der Grund fiir
den Einschub sein (25, 3-18).

2. Wie er begie die liehimiss

Von einer verinnerlichten Legende, die auf Wunder verzichtet, kénnte
man im Zusammenhang mit der soeben erwihnten Anlehnung an Caesa-
rius von Heisterbach sprechen. Im gleichen Verhiltnis zu legendarischen
Vorbildern steht die LichtmeBfeier; auch hier ist das Tun Seuses von der
Pragekraft der Legende geformt, und der Sprung ins Wunderbare wird
hier ebenfalls nicht vollzogen.

Der Grund liegt wohl in der Tendenz des Kapitels, das dulere Tun
geistig zu durchdringen. Dies wird bereits in der Vorbereitung auf den
LichtmeBtag sichtbar; der Diener bereitet eine dreistringige, gewundene
Kerze durch das wihrend drei Tagen wiederholte Beten des Magnificat.
Esist anzunehmen, daf3 in diesen drei Tagen vor dem Fest in den Klostern
tatsdchlich die fiir die Liturgie nétigen Kerzen gedreht wurden.

Auch das Folgende ist ganz auf die geistige Aneignung des Gehalts
der Liturgie, vorab des Evangeliums vom Lichtmef3tag ausgerichtet.
Wenn Seuse die Mutter bittet, ihm das Kind zum KuB zu reichen, so ist
dies gelebte Meditatio 2. AuBler dem biblischen Vorbild des greisen Simeon

1 CAEsARIUS VON HEISTERBACH, Liber miraculorum II: De monacho, cui dominus
panem durum et insapidum bene sapere fecit.
2 S. 0. S.195.

253



mag ein dhnliches Ereignis, das von Gertrud von Helfta tiberliefert wird,
beispielhaft fiir seine Haltung gewesen sein. Von ihr wird berichtet, wie
sie am LichtmefBtag wahrend der Messe das Jesuskind auf dem Schof3
halten und herzen durfte . DaB ihre Vision der gleichen biblischen Quelle
entsprang, liegt nahe. Ahnliches wuBte bereits Caesarius von Heisterbach
zu berichten 2. In den Schwesternviten wurde das Motiv bekanntlich zu
einer eigentlichen Modeerscheinung.

Von ihnen unterscheidet sich die Vita hier ganz offensichtlich, geht es
doch nicht darum, einen auBerordentlichen Gnadenerweis zu schildern;
vielmehr soll ein Beispiel betrachtender Nachfolge gegeben werden. Nicht
als Wunderbericht, sondern als Exemplum gelebter Meditatio erschlieBt
sich hier der Gehalt. Es wird hier zwar die Artverwandtschaft von Medi-
tatio, Imitatio und Legende greifbar, gleichzeitig aber auch das Unter-
scheidungsmoment, das Seuses Haltung — oder vielmehr den Stil dieser
Darstellung - charakterisiert. Wiahrend die Legende die Erfahrung der
religiosen Wirklichkeit im korperlichen Bereich zu manifestieren sucht,
liegt hier das Gewicht ganz auf der innerlichen Haltung.

3. Newjahr, Fasnacht und Maibaum

In den Kapiteln VIII, XTI und XII bestimmen weltliche Brauche die
Form des Dienstes. o

Das VIII. Kapitel (Wie er begie daz ingend jor) ist die konsequente
Ubertragung eines Volksbrauches — K. Bihlmeyer hat dessen tatsichliche
Verbreitung zur Zeit Seuses nachgewiesen 3 — in die klosterliche Welt des
jungen Ménchs. Ankldnge an die Sprache des Minneliedes sind uniiber-
horbar, wenn er die Ewige Weisheit rithmt «mit lobe an schoni, an adel,
an tugenden, an zartheit, an friheit ...» (26, 19) und sie «frolicher ostertag,
mins herzen sumerwunne» nennt (27, 1). Seuse verfiigt hier frei tiber vor-
handene Formen, und aus ihrer Mischung entsteht sein ganz persénlicher
Dienst.

R

1 O. KARRER, Die groBe Glut. Textgeschichte der Mystik im Mittellater. Miinchen,
1926. S. 230/231.

2 Liber III, n. 44: De monachis, quibus Maria dedit filium suum, dum cantarent
illud responsorium « Verbum caro factum est et habitavit».

3 Deutsche Schriften, S. 26, Anm. 3 ff.

254



Starker als das VIII. betont das XI. Kapitel (Wie er begie die vasnaht)
das Distanznehmen zur Welt, deren Treiben als «geburen vasnaht», als
eigentliche Torheit erscheint. Auf die etwas abstrakten Vorstellungen
eines geistlichen Spiels mit Gott folgt ein Traumgesicht mit wenig gei-
stigem Gehalt. Es lief} sich an das Stichwort «vasnaht» anschlieBen, wirkt
aber in der Kapitelreihe als Fremdkorper.

Stdrker an die Vorstellungen der kirchlichen Tradition gebunden er-
weilst sich die Verehrung des Kreuzes als geistlicher Maibaum. Beinahe
alle Elemente des XII. Kapitels (Wie er begie den meigen) waren als
Allegorese im Denken des 14. Jahrhunderts vorhanden. Die Vorstellung
vom Kreuz als Lebensbaum ist bereits im Urchristentum mit der Deutung
Christi als neuer Adam gegeben. Augustinus setzte, wie Seuse !, den
Lebensbaum gleich mit der Frucht dieses Baumes, Christus 2. Wesentlich
zur allgemeinen Verbreitung des Gedankens im Mittelalter mag Venantius
Fortunatus mit den Hymnen « Vexilla regis prodeunt» und «Pange lingua,
gloriosi/Praelium certaminis» beigetragen haben, die in die Karfreitags-
liturgie aufgenommen wurden 3. Bei Bernhard erscheint wieder, wie bei
Augustinus, Christus selbst als der Baum des Lebens: «Kein Baum des
Waldes 1d8t sich mit diesem Baum vergleichen ..., so ist doch die Weis-
heit Gottes, Christus, allein der Baum des Lebens, allein das lebendige
Brot, das vom Himmel gekommen ist und der Welt das Leben gibt» 4.
Ahnlich hieB es bereits im Buch der Spriiche von der Weisheit Gottes:

Lignum vitae est his qui apprehenderint eam,
et qui tenuerit eam beatus (3, 18).

Wir stoBen hier wieder auf die selbstverstdndliche Identitdt der Ewigen
Weisheit mit Christus, und zwar nicht nur mit dem iiberzeitlichen Logos
der spekulativen Theologie, sondern mit dem gekreuzigten Christus der
Bibel. Diese Erkenntnis mildert in etwa den abrupten Ubergang zu den

! Deutsche Schriften, S. 33, 23: Daz ich dich, lebendu fruht, eweklich werd niessende.
Z AugusTINUs, De civ. Dei 13, 21. PL 41. Sp. 394.
3 Cf. die Rahmenstrophe des «Pange lingua», in der die vegetativen Elemente
besonders deutlich sind:
Crux fidelis, inter omnes
Arbor una nobilis;
Nulla silva talem profert
Fronde, flore, germine:
Dulce lignum, dulces clavos
Dulce pondus sustinet.
4 BERNHARD, Serm. in Cant. 48, 5. Cf. Hl 2, 3.

233



Kasteiungen des Dieners, deren Schilderung sich unmittelbar an die
Verehrung des Maibaums anschlieBt. Unvereinbar sind die Gegensitze
nur dem modernen Betrachter, dem diese Verbindungslinien entgehen,
die sich letztlich alle aus der allegorischen Deutung der Schrift ergeben.
Dem Mittelalter war es geldufig, im Maibaum ein Bild des Kreuzes zu
sehen 1. Bizet bemerkt dazu:
I1 était de regle, au sortir des fétes pascales, de présenter I’arbre de Mai
comme une image de la Croix; le rapprochement n’impliquait aucune
discordance dans l'esprit de la dévotion médiévale qui, avant de s’en-

foncer dans la méditation angoissée de la Passion, pencha vers une
interprétation joyeuse du mystere de la Croix Z.

Eine unmittelbare Ubertragung liegt auch beziiglich der Blumen in der
Vita nicht vor; Rosen, Veilchen und Lilien, mit denen der Diener seinen
geistlichen Maibaum schmiickt, sind die typischen Vertreter der Flora in
den Schriften der Mystik und des Minnesangs 3. Seuse verwendet hier
stereotypes Bildgut, das formelhaft immer wiederkehrt.

Demnach bleibt in bezug auf die Motive wenig eigene Erfindung iibrig.
Die Eigenart Seuses ist jedoch gerade im XII. Kapitel besonders deutlich
zu spiiren. Sie zu erfassen, wire Aufgabe einer stilistischen Untersuchung.

4. Hofische Vorstellungen

Reine hofische Formen haben wir bisher im Dienst der Ewigen Weis-
heit kaum gefunden. Eindeutig zu greifen sind sie aber im XXXVI. Ka-
pitel. Dabei fillt sogleich auf, daB jener Dienst nicht der Ewigen Weis-
heit, sondern Maria geweiht ist.

Thr windet der Diener zu Beginn des Monats Mai einen Kranz aus
Frithlingsblumen (110, 26-111, 4). Als Belohnung sieht er in einem Ge-
sicht den Himmel offen; Maria thront als «reine Kénigin in Ehren {iber
allem himmlischen Heer» (111, 5-16). Gleich einer hohen Dame von
threm Vasallen fordert sie seinen Dienst (111, 17-112, 5) und ld6t ihn zur
Strafe fiir fehlenden Eifer fern von Sonne und Mond gefangen liegen — ein
dhnliches Los, wie Lanzelot und Ulrich von Lichtenstein es zu erdulden
hatten *.

1 Deutsche Schriften, S. 33.

2 J.-A. Bizert, Minnesang, a. a. O. S. 101.

G. LUERS, a. a. O. S. 155.

Lanzelet, hrsg. von K, A. Haun, Frauenfeld 1845. Vers 1680. ... «in einen turn er
in warf, da er sunnen noch den manen sach». ULRICH VON LICHTENSTEIN, Frauen-
dienst, a. a. O. S. 329 ff.

3
4

256



Diese ausgesprochen hdfischen Ziige des Marienbildes mogen einige
Zitate ergidnzen:
du rein kungin in eren und wirdekeit

obrest furstin von himelrich
himelfurstin

allem himelschen her

( )
( )
( )
in dem himelschen hofe von dem frélichen ingesinde (111, 8 )
( )
ein genemer dienst ( )

In offensichtlichem Widerspruch zur Vita steht demnach die Feststellung
Bizets: !
La dévotion mariale de Suso s’adresse principalement, selon la tendance

amorcée de son temps, a la vierge des douleurs. Elle a un caractere
pénitenciel prononcé, qui exclut la fiction des galanteries courtoises.

Neben dem Bild der Schmerzensmutter war dem gotischen Zeitalter die
Vorstellung des Jenseits als eines himmlischen Hofstaates, in dem Maria
als Konigin auftritt, seit Mechthild von Magdeburg geldufig °.

Indessen gibt aber die Vita diesen Schilderungen nicht allzuviel Ge-
wicht. Im Unterschied zu Vita VII-XII werden sie nicht als Exemplum
zur Nachahmung erzihlt, sondern sollen die kranke Elsbet unterhalten 3.
Der AnlaB ist also derselbe, den L. Berthold fiir das Singen der Kontra-
fakte nennt *; auch diese Geschichten passen in den Rahmen der Rekrea-
tion, wo man in gelosterer Weise iiber Gott und heilige Dinge zu
sprechen pflegte.

VI. DIE IDEE DES DIENSTES

Wie sich in der Einleitung ergeben hat, sieht die Literaturgeschichte
im Dienst der Ewigen Weisheit einen in den geistlichen Bereich iiber-
setzten Minnedienst 3. Die Untersuchung hat nun gezeigt, daB keine
eindeutige Tendenz besteht, vorwiegend Adfische Formen zu imitieren.
Die Frage bleibt offen, ob die Idee zu diesem Dienst dem héofischen Be-
reich entstamme.

1 J.-A. Bizet, Minnesang, a. a. O. S. 32.

2 G. WEIsE, Die geistige Welt der Gotik. DVjS-Buchreihe, Bd. 25. — Halle, 1939.
S. 159 ff. Zur hofischen Luft der Mariendichtung cf. auch W. MuscHg, a. a. O.
S. 89.

3 Deutsche Schriften, S. 109, 31 ff.

+ L. BERTHOLD, Beitrige zur hochdeutschen geistlichen Kontrafaktur vor 1500. —
Diss. Marburg, 1923. S. 26.

3 S.0.5.186 f.

257



	Formen des Dienstes

