Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 62 (1968)

Artikel: Studien zur Vita Heinrich Seuses

Autor: Holenstein-Hasler, Anne-Marie

Kapitel: [I: Im Schnittpunkt der Einflisse : die Vision vom Minnespiel
Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anmerkungsweise sei auch festgehalten, daB die Ewige Weisheit als
Person bereits bei Gertrud der GroBen und Mechthild von Magdeburg in
ein Zwiegesprich eingefithrt wird 1.

II. IM SCHNITTPUNKT DER EINFLUSSE : DIE VIsioN voM MINNESPIEL

1. Der Ewnfluf8 der Patristik

Die Ausfiihrungen zu Seuses Bildungsweg ? legen nahe, dalB3 sein per-
sonliches Bibelstudium in stetem Kontakt mit den Interpretationen der
Viter und Kirchenlehrer stand. Ausdriicklich bestitigt dies der Prolog
zum BdW. Auf der Suche nach der Gelassenheit wird der Diener wie folgt
gelenkt:

Und wart des ersten gewiset zi dem kernen der heiligen schvift, us der
du ewig warheit redet, daz er da suchti und lagti, waz die aller gelertesten
und geleptesten, dien got sine verborgenen wisheit hat uf getan, als da

vor stat in latine, dur von hettin gesprochen, ald waz du heilig kvistenheit
dur von hielti, daz er uf sicherre warheit blibi 3.

Studium der Schrift und Studium ihrer Interpreten bildeten also auch
nach Seuses eigenen Angaben eine Einheit. Moglicherweise haben sogar
die Kommentare zu den Weisheitsbiichern, mit denen sich die Scholastik
mit Vorliebe beschiftigte *, Seuses Entdeckung der Ewigen Weisheit
mitbestimmt. Dazu ist aber sofort einzuschieben, dal3 er sich ihren Gehalt
nach den Angaben der Vita nicht mit Hilfe der scholastischen Methode
aneignete, sondern in der typisch monastischen Haltung der Meditatio.

Diese Aussagen des Exemplars decken sich ganz mit J. Leclercqs Fest-
stellung, neben dem Einfluf der Schrift miiBte dauernd auch die Lehre
der Viter beriicksichtigt werden. Er spricht von einem «recours constant
du moyen age aux Péres» und von einem «prolongement de 1'age patris-
tique dans le moyen dge monastique» 3.

Wie sich die patristische Tradition in der Vita mit andern Einfliissen
kreuzt und zu einer von der Personlichkeit Seuses geprdgten Aussage
werden konnte, soll nun am Beispiel der Vision vom Minnespiel gezeigt

J. BUHLMANN, a. a. O. S. 15.
S. 0. S.197-201.

Deutsche Schriften, S. 328.
J. LEcLERCQ, a. a. O. S. 86.
5 J. LECLERcQ, a. a. O. S. 87 f.

E O S

218



werden. Dieses Thema gibt zugleich Gelegenheit, die Sapientia-Logos-
Tradition, die im vorhergehenden Kapitel bereits erwidhnt wurde !, durch
die Zeit der Viter bis ins Mittelalter zu Seuse hin immer wieder zu be-
rithren.
Vorerst lasse ich den Bericht der Vita in extenso folgen:
Und eins males nach einem lidenden zite do geschah eins morgens fru,
daz er och umbgeben waz mit dem himelschen ingesinde in einer gesiht.
Do begert er von ire einem klaren himelfursten, daz er im zogti, in weler
wise gotes verborgnu wonung in siner sele gestalt were. Do sprach der
engel zu im also: «nu tu einen frélichen inblik in dich und lag, wie der
minneklich got mit diner minnenden sele tribet sin minnespil». Geswind
sah er dar und sah, daz der lip ob sinem herzen ward als luter als ein
kristalle, und sah enmiten in dem herzen ruweklich sizen die ewigen
wisheit in minneklicher gestalt, und bi dem sal3 des dieners sele in himel-
scher senung; du waz minneklich uf sin siten geneiget und mit sinen
armen umbvangen und an sin gbétlich herze gedruket, und lag also ver-
zogen und versofet von minnen under dez geminten gotes armen 2.

Man ist geneigt, diesen scheinbar sehr einfachen Sachverhalt als erotische
Wunschprojektion eines Monchs abzutun, dhnlich den Christ-Kind-
Spielen der Schwesternviten. Der Bericht scheint geradezu pradestiniert,
aus dem Zusammenhang gelést und als anmutige Legende von Mund zu
Mund weitergegeben zu werden. Beil niherem Hinsehen fdllt aber eine
merkwiirdige Distanziertheit auf: Der Diener erlebt das Minnespiel vor-
erst als Zuschauer. Nach der Darstellung der Vita war auch nicht seine
Sehnsucht danach der Ausgangspunkt, sondern das theologische Problem,
in welcher Weise Gott in seiner Seele wohne.

Der eindeutig erotische Bezug wird zudem relativiert durch das stili-
stisch merkwiirdige Phinomen eines maskulinen Demonstrativpronomens
und maskuliner possessiver Adjektive, die der Ewigen Weisheit zuge-
ordnet werden:

... und bi dem (der Ewigen Weisheit) sal3 des dieners sele ...

... di1 waz minneklich vf sin siten geneiget und mit sinen armen umbvan-
gen und an sin gétlich herze gedruket.

Die weiblichen Ziige der Ewigen Weisheit vermodgen die dahinterstehende
traditionelle Gottesvorstellung nicht ganz zu tiberdecken. Diese bleibt
immerhin so stark, daB sie sich gegen die grammatikalische Logik durch-
zusetzen vermag.

1 S, 0.8 215.
2 Deutsche Schriften, S. 20, 10-23.

219



Damit sind wir auf den Problemkreis der Gottesgeburt im Herzen der
Glaubigen verwiesen, dem Hugo Rahner eine ausfiihrliche Studie gewid-
met hat . Auf diesen Aufsatz stiitzte sich auch Hans Hof in seinen Unter-
suchungen zur «Scintilla animae bei Meister Eckhart» 2, die ich ebenfalls
beiziehe. Ich darf also darauf verzichten, alle wesentlichen Momente der
Wanderungen und Verwandlungen dieser Lehre nochmals in chronolo-
gischem Zusammenhang ausfiihrlich darzustellen 3.

a) Erbe der antiken Philosophie

20, 13 verlangt Seuse zu wissen, «in weler wise goles verborgnu wonung
in Siner sele gestalt were.» Darauf sieht er «enmiten in sinem kerzen» die
Ewige Weisheit sitzen. «Seele» und «Herz» sind hier Synonyma fiir das
Organ mystischer Erkenntnis. Diese Vorstellung vom Herzen als Symbol
des Inneren, «des geheimnisvoll Verborgenen im Menschen» * tibernahmen
die Kirchenviter aus der antiken Psychologie. Bereits Origenes sprach
in diesem Sinn vom «Allermittelsten in uns» ®. In der Ubersetzung des
Hieronymus und Rufinus lebt es weiter als «principale cordis» ®. Dieses
Innerste ist der Entstehungsort der Gedanken, der logoi. Schon bei Philo
war deshalb das Herz « Wohnort der Weisheit» 7, und Origenes formu-
lierte: «Cor in quo est mens et principalis intellectus» 8. Uberraschend
nahe der Auffassung des Ambrosius vom Herzen als «recessus sapen-

[

H. RAHNER, Die Gottesgeburt. Die Lehre der Kirchenviter von der Geburt Christi

im Herzen der Gldubigen. Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 59, 1935. — Jetzt

auch in «Symbole der Kirche», Salzburg 1964, S. 11-87.

2 H. Hor, Scintilla animae. Eine Studie zu einem Grundbegriff in Meister Eckharts
Philosophie. — Diss. Lund, 1952.

3 Cf. die Studie von A. WINKELHOFER in «Seuse-Studien», a. a. O. S. 213 ff.
Zu korrigieren ist die Feststeliung von R. Banz (Christus und die minnende
Seele. Zwei spatmhd. mystische Gedichte. Breslau, 1908, S. 115), die Lehre von
der Gottesgeburt im Gerechten sei ein Spezifikum der jingeren Mystik, sowie
G. LUERs, die das Entstehen des Motivs der Gottesgeburt und des Schwangerseins
von Gott zu einseitig aus dem Madonnenkult herleitet (Die Sprache der deutschen
Mystik, S. 65 u. 151).

+ H. RAHNER, a. a. 0. S. 335.

5 In Joh. 11, 36. Zit. nach Lieske, Die Theol. der Logosmystik bei Origines, S. 103.
Minster 1938. H. HorF, a. a. O. S. 163.

6 H. RAHNER, a. a. O. S. 353 Anm. 23; H. HorF, a. a. O. S. 163.

7 De spec. leg. I, 214. Zit. H. RAHNER, a. a. O. S. 335.

8 Lommatzsch XII, S. 165. Zit. H. RAHNER, a. a. O. S. 335.

220



tiae» ! — was H. Rahner mit «geheimnisvoller Ruheort der Weisheit»
wiedergibt — bleibt die Vita mit der Vorstellung vom «ruweklich sizen»
der Ewigen Weisheit im Herzen des Dieners 2.

b) Sapientia-Verbum und Trinitdtstheologie

Ein weiteres Hauptmotiv der antiken Philosophie wurde in die Lehren
der Kirchenviiter eingeschmolzen. Es lag nahe, das Entstehen der Ge-
danken als eine Geburt aus dem Herzen zu bezeichnen. Das Herz war
demnach nicht nur Wohnung, sondern auch Geburtsort der logoi und der
Weisheit 3. Damit ist neben den bereits erwdhnten Ansdtzen in der
Schrift 4 ein weiterer Ansatzpunkt fiir die Verkniipfung der Sapientia-
Vorstellungen mit dem Verbum Del gegeben, der fiir das richtige Ver-
stdndnis Seuses von grofler Bedeutung ist.

Die Vorstellung von der Geburt des Logos aus dem Herzen wurde fiir
die Entwicklung der Trinititslehre des Augustinus entscheidend:

Mit der beginnenden Trinitdtsspekulation iibertrug man die Anschauun-
gen von der Geburt der logoi aus dem Herzen, als eines psychologischen
vestigium Trinitatis, auf die Geburt des Logos aus dem Vater. Es ist
eine uralte, bis in die Anfinge der spekulativen Theologie hinauf zu
verfolgende Vorstellung: der ewige Valer gebiert aus seinem Herzen den
Logos °.

In Augustinus’ Analogie-Vergleich zwischen dem inneren Wort im Her-
zen, aufgefaBt als Ausdruck fiir das innere Denken und auch ausgedriickt
mit dem Begriff sapientia ® und dem Verbum-Sohn’ der géttlichen
Dreieinigkeit liegt das Grundschema ausgesprochen, nach welchem die
patristische Spekulation die Lehre von der Gottesgeburt im Herzen aus-
gestaltet hat 8 °.

I De paradiso 15, 74 CSEL 32, 1. Zit. H. RAHNER, a. a. O. S. 335.

Cf. BERNHARD, Ansprachen iiber das Hohelied

27, 8, 9. Die Seele als Thron und Wohnung Gottes

28, 8 Dic Weisheit wohnt im Herzen

69, 6 Der Vater als Nihrer, das Wort als Lehrer nehmen Wohnung im Herzen.
Belege bei H. RAHNER, a. a. O. S. 336.

S. 0. S. 215, Anm. 3.

H. RAHNER, a. a. O. S. 337.

M. Scamavus, Die psychologische Trinititslehre des hl. Augustinus. Beitrige der
Theol. Heft 11. Miinster, 1927. S. 334.

7 M. ScHMAUS, S. 335.

8 M. ScuMmAUSs, S. 355, Anm. 2,

9 Zit. bei H. Hor, a. a. O. S. 163.

(2]

S

221



Durch Vermittlung Augustins wird die Lehre der Viter an die mittel-
alterliche Theologie weitergegeben. IFiir Eckhart wird das Motiv des
verbum cordis als proles mentis zum Bild der Geburt des gottlichen
Logos-Verbums, des Sohnes, in der Seele.

Wir haben nun verschiedene Ausformungen dieser Grundidee zu ver-
folgen und zu untersuchen, in welcher Weise sie sich bei Seuse finden,
wobei gerade das Fehlen bestimmter Aspekte in der Vita aufschlufreich
sein kann.

¢) Taufgeburt

In der édltesten Theologie war die Lehre von der Gottesgeburt verkniipft
mit der Tauftheologie !. Tatian verstand die Taufgnade als ein Nach-
bilden des Logos in der Seele, wie der Logos selbst ein Abbild des Vaters
1st 2. Irendus und Hippolyt wiesen auf den ekklesiologischen Aspekt
dieser Taufgeburt hin, indem sie die Geburt des Logos aus der Jungfrau
Maria auf die Geburt des mystischen Leibes Christi aus der Jungfrau-
Mutter Kirche iibertrugen 3. Diesen Gedanken, dal sich in der Einzel-
seele das ereigne, was sich zunidchst in der Kirche als Braut und Mutter
Christi begibt — das Empfangen und Gebiren des Logos — baute Origenes
nach allen Seiten aus. Auf thn werden wir deshalb immer wieder zuriick-
greifen miissen.

Vorerst aber ist auf eine Linie hinzuweisen, die geradewegs auf Eckhart
zufiithrt; denn bei Origenes «taucht zum ersten Mal in der Geschichte der
Innerlichkeit jene mystische Frage auf, die von nun an nicht mehr ver-
stummen wird: ‘Was niitzt es mir, wenn Christus geboren wird aus der
heiligen Jungfrau, aber nicht in meinem Inneren?’» * Bei Eckhart wird
sie lauten:

Ez sprichet sanctus Augustinus, daz disiu geburt iemer geschehe. S6 si
aber in mir niht geschihet, waz hilfet mich daz? Aber daz si in mir ge-
schehe, di lit es allez an» °.

1 H. RAHNER, a. a. O. S. 339 ff.

2 TaTtIaN, Or. ad Graec. 5, 6. Zit. bei H. RAHNER, a. a. O. S. 340.
3 H. RAHNER, a. a. O. S. 347.

4 Jeremiashomil. 9, 1. Zit. bei H. RAHNER, a. a. O. S. 352.

5 Meister Eckhart, ed. Pfeiffer, S. 3.

222



Diese Betonung der subjektiven Seite der Gottesgeburt im Gefolge der
mittelalterlichen Verinnerlichung 1aBt den ekklesiologischen Aspekt mehr
und mehr in den Hintergrund treten und gibt die Imitatio Mariens oft der
Verniedlichung preis. Das Fehlen der kirchlichen Dimension bestimmt
auch den Charakter von Seuses « Minnespiel».

d) Gottesgeburt und Brautmystik

Wihrend bei Eckhart die eigentliche Lehre von der Gottesgeburt von
zentraler Bedeutung ist !, betont die Vision vom Minnespiel das Ein-
wohnen der Ewigen Weisheit im Herzen des Dieners. Die Vision lebt
wesentlich von den Vorstellungen der Brautmystik, die durch die bern-
hardinische Mystik Verbreitung fanden, letztlich aber auf die gleichen
Quellen wie Eckharts Gottesgeburt-Spekulationen zuriickgehen, namlich
auf Origenes, welcher in seinem Hoheliedkommentar die Horizonte so
weit aussteckte, dal3 sie spiter kaum je ganz auszumessen «und selbst
bei hochmystischen Deutungen des Hohenliedes kaum noch auszudehnen
waren» 2.

Bei Origenes ist die Hoheliedmystik noch ganz mit der Lehre von der
Gottesgeburt verkniipft 3. Durch die Taufgeburt wird die Seele Tempel
Gottes; seitdem ruht im tiefsten und heimlichsten Herzensgrund der
ewige Konig: «... habet ergo rex iste, qui est Sermo Dei, in ea anima quae
iam ad perfectum venerit, recubitum suum» *. Im innersten Grund der
Seele umarmt die Kirche oder die Seele den in ihr wohnenden Logos:
«... principale cordis, in quo Ecclesia Christum vel anima Verbum Dei
desiderii sul vinculis alligatum tenet et adstrictumn» 3.

Dies mutet wie eine Prifiguration der Vision Seuses an. Allerdings
f4llt bei Seuse ein Zweifaches auf: der stark betonte affektive Gehalt und
der fehlende Bezug auf die geschichtliche Wirklichkeit der Brautschaft
zwischen Christus und der Kirche. Dies charakterisiert seine Stellung in
der geistesgeschichtlichen Entwicklungslinie.

! H. RAHNER, a. a. O. S. 411.
Cf. ]J. BERNHART, Bernhardische und Eckhartische Mystik in ihren Beziehungen
und Gegensitzen. — Diss. Wiirzburg, 1912. S. 54:
«In der Vorstellung von der Gottesgeburt miinden alle Gedanken Eckharts».

2 F. OHLY, Hohelied-Studien. Grundziige einer Geschichte der Hoheliedauslegung
des Abendlandes bis um 1200. — Wiesbaden, 1958. S. 25.

3 H. RAHNER, a.a. 0. S. 352 {.

Origenes, Comment in Cant. II. Zit. H. RAHNER, a. a. O. S. 353, Anm. 23.

Ebd.

w

223



Origenes sah in der mystischen Deutung des Hohenliedes den Briutigam
ausschlieBlich als den iibergeschichtlichen Logos (sermo, verbum), wih-
rend er in der ftypologischen Deutung auf geschichtlicher Ebene von
Christus und der Kirche sprach. Dies wirkte bis zu Bernhard hin nach, der
in seiner Hoheliedpredigt Christus Wor¢ nennt, wenn er von ihm als dem
Seelenbriautigam spricht 1. Dieses Wort definiert er tibrigens wiederholt
im Sinne Seuses als Weisheit Gottes 2.

Wihrend die Exegese der vorhergehenden Jahrhunderte die Brawui-
schaft der Kirche in den Vordergrund riickte, vertauschte Bernhard die
Gewichte. Auch er ging zwar von der Auffassung des Hohenliedes als eines
Lobgesangs auf die Kirche und ihren géttlichen Brautigam aus, aber er
nahm stérkeren Anteil an der von Liebe erfiillten und ergriffenen Seele.

Diese Vertauschung der Gewichte, die zugleich eine Verlagerung von
der kirchlichen Heilsgeschichte in den Bereich der seelischen Erfahrung
bedeutet, ist kennzeichnend fiir die bernhardische Verinnerlichung der
Hohelieddeutung 3.

Wo die Untersuchung auch ansetzt, ergibt sich bei Bernhards Betrach-
tung des Hohenliedes eine Verlagerung des Gesichtspunktes aus der
Geschichtlichkeit des Geschehens an der Kirche in der Welt in die Ge-
schichtslosigkeit der seelischen Erfahrung in der Begegnung mit Gott,
die Verlagerung der irdisch und iiberirdisch zeitlichen Perspektiven in
die Weite des neuentdeckten inneren Herzraumes *.

Noch einen Schritt weiter in der Richtung Bernhards ging Wilhelm von
St. Thierry. Als erster bezog er seine Exegese des Hohenliedes ausschliel3-
lich auf das Verhiltnis Christi zur briautlichen Seele:

Non autem profundiora illa mysteria, quae in eo continentur, attentamus
de Christo et Ecclesia, sed cohibentes nos intra nos, et in nobismetipsis
nobismetipsos metientes, de sponso ac sponsa, de Christo et de Christiana
anima, sensum tantummodo moralem aliquem, in quo omnibus audere

1 Zu Bernhards Kenntnis des Origenes cf. F. OHLY, a. a. O. S. 141.

Z Ansprachen zum Hohenlied 51, 7: Was denken wir uns iibrigens, wenn es heil3t,
der WORT-Brautigam besitze eine Linke und eine Rechte? Hat etwa das, was
man Menschwort nennt, in sich abgesonderte korperliche Teile, ...? Viel weniger
146t dann jenes WORT, das Gottes ist und Gott ist, iiberhaupt Verschiedenheit
zu; ja, es ist der, der da ist (2. Mos. 3, 14), so einfach in seiner Natur, dal3 es keine
Teile hat, so eins, daB es nichts von Zahlen weil}. Es ist ja die WEISHEIT Gottes,
von der geschrieben steht: «Seine Weisheit kennt keine Zahl» (Ps. 146, 5).
Cf. Ansprache 85, 1: ... denn das Wort ist die Weisheit, ...
BERNHARD vOoN CLAIRVAUX, Das Hohelied nach der Ubertragung von M. A. Wol-
ters, hrsg. von der Abtei Mehrerau. — Wittlich, Georg Fischer. Bd. 5 und 6.

3 F.OnLy, a.a. 0. 5. 147.

¢ F, OnLy, a.a. 0. S. 156.

224



licet, pro sensus nostri paupertate perstringimus, laboris nostri non
alium requirentes fructum, quam similem materiae, id est amorem
ipsius .

Ohly nennt Wilhelm von St. Thierry den ersten mittelalterlichen Mystiker
des vom Geheimnis der Gottesliebe erfallten Herzens, das Raum der
Gotteserfahrung, Sitz der conscientia ist 2.

Damit 1st die Vision Seuses nicht nur vom Motiv, sondern auch vom
affektiven Gehalt her, bereits weitgehend umschrieben.

e) Gestaltungsprozefs

Im Grundgedanken der Gottesgeburt ist auch jene Entwicklungslinie
angelegt, die das Geborenwerden als stindigen GestaltungsprozeB3, als ein
Gottwerden, ein Christusgestalten, ein «fieri» und «formare» deutet. Sie
beeinflult den Vorstellungsgehalt der Vision vom Minnekosen zwar nicht
direkt, findet aber im oft zitierten « Programmy» der Vita Ausdruck:

Ein gelassener mensch maB entbildet werden von der creatur, gebildet
werden mit Cristo, und uberbildet in der gotheit 3.

Es legt sich somit nahe, in diesem Zusammenhang auch diese Linie kurz
zu verfolgen.

Bereits Hippolyt bezog die Logosgeburt nicht nur auf die Taufe, son-
dern auch auf die daraus erwachsende Sittlichkeit *. Auch diesem Gedan-
ken verlieh Origenes jene Formulierung, welche die Entwicklung wihrend
Jahrhunderten bestimmte.

In der Umformung der einzelnen Seele zum Bild des innewohnenden
Logos liegt der Uranfang des neuen Lebens aus Gott, und damit beginnt
in der Taufe die innerliche Einwohnung des neugeborenen Logos in der
Seele ... Das typisch Origenische aber ist nun, daB diese ruhende Gnade
aufgefaf8t wird als immanentes Prinzip des stets vorwidrtsdringenden
Lebens: der einwohnende Logos will wachsen: taglich mul er zu-
nehmen °.

1 PL 180, 476 A. Zit. bei F. OnLY, a. a. O. S. 162.

2 Conscientia ist bei Wilhelm von St. Thierry nicht mit « Gewissen» zu iibersetzen;
bedeutet vielmehr die Wahrnehmung des Ergriffenseins von der Gnade. F. OHLY,
a.a.0.5.165, Anm. 4.

3 Deutsche Schriften, S. 168.

* H. RAHNER, a. a. O. S. 351.

5 H. RAHNER, a. a. O. S. 351; S. 354.

225



Damit ist die Akzentverschiebung von der Geburt in der Taufe zum
Werden der Christusférmigkeit durch die guten Werke vorbereitet, die
fir die Stufenfolge in Seuses Mystik so bezeichnend ist. Tatsdchlich 146t
sich eine Stromung, die den asketischen Aspekt in den Mittelpunkt
riickt, tiber Ambrosius und Augustinus bis ins Mittelalter hinein ver-
folgen !. In diesem Wandel zum Mittelalter hin ist der sich mehr und
mehr ausprigende «marianische Einschlag» hervorzuheben:

Maria als der Typus der Jungfrau-Mutter, der Kirche; Maria als Vorbild
der jungfraulichen Seele: das Weihnachtsgeheimnis als der Anfang des
geistlichen Lebens; das sind von nun an die Hauptgedanken 2.

Das Hervortreten der Ichbeziehung, die wir weiter oben bereits fiir den
affektiven Bereich festgestellt haben, prigt ebenso auch die sittliche
Haltung.

H. Rahner verfolgt diese «wethnachtliche Innerlichkeit» 3 tiber Gregor
den GroBen, Beda und Rhabanus Maurus * bis zu Hugo von St. Viktor.
Hier taucht eine Uberlegung auf, die im Hinblick auf Seuses «Bildungs-
begriff» festgehalten werden muf 5.

Hugo von St. Viktor versteht die Gottesgeburt als eine Gestaltwerdung
des Willens des himmlischen Vaters im eigenen und fremden Herzen.

Quid est Filius Patris nisi virtus et sapientia Patris? Verbum Patris
Filius Patris, Voluntas Patris. Item voluntas hominis quid aliud est
quam quaedam proles mentis? Si igitur eadem est voluntas tua et volun-
tas Patris, idem est filius tuus et Filius Patris. Veritas, sapientia, voluntas
corde concipitur, et ex corde generatur. Si igitur idem vis, idem sapis,
quod Pater; eundem Filium habes quem Pater ... Potes eum gignere in
corde tuo, et in corde alieno, et potes eum concipere a corde tuo, et ab
ore alieno. Intellectu gignitur, consensu concipitur, affectu nascitur,
effectu nutritur. Quando veritatem intelligis, vel alium intellegere facis,
Christum gignis. Quando veritas tibi a te, vel ab alio persuadetur,
Christus veraciter concipitur. Ergo quando gignis, es pater; quando
concipis, es mater. Nosti voluntatem Dei, consensisti ei, et concepisti,
Amando parturias, operando nutrias. Vide quod in potestate cuiusque
relinquitur, utrumnam tantae prolis mater efficiatur °.

! H. RAHNER, a. a. O. S. 385.
2 H. RAHNER, a. a. O. S. 386.
3 H. RAHNER, a. a. 0. S. 392.
4 H. RAHNER, a. a. O. S. 393 f.
5 S.u. S. 320.

6 Richard von St. Viktor, Adnot. myst. in Ps. 28 (PL 196, 297 CD).
Cf. BEpa, In. Luc. 11, 28 (PL Bd. 92, 480 B).
Pulchre Salvator attestationi mulieris annuit, non eam tantummodo, quae verbum

226



So wird hier das «Lehren» zum «Zeugen» und «Bilden» des Logos im
Herzen des Zuhorers. Ich meine, in Seuses Verhiltnis zu seinen Schiilern,
vor allem zu Elisabeth, die er seine geistliche Tochter nennt, einen Aus-
laufer dieser Lehre zu sehen 1.

In einer andern Richtung verschob sich der Gedanke der Gottesgeburt
bei Gregor von Nyssa, von dem aus iiber Maximus Confessor eine Linie
zu Johannes Eriugena fiihrt, der als unmittelbare Quelle Meister Eckharts
gilt:

Nicht mehr die Taufumformung steht im Vordergrund, auch nicht einmal
die bloB sittliche Umformung in tugendlichem Leben. Bei Gregor wird
die Lehre von der Gottesgeburt zum Vollkommenheitsideal, zur Mystik 2.

Wiederum wird die Untersuchung von Seuses Militia-Idee zeigen, dal3
auch er von dieser Linie beriihrt wird, die den gnadenhaften Gestaltungs-
prozel als ein «Erleiden der Gottwerdung» sieht 3.

2. Die Viston vom Minnespiel und die zeitgenissische Mystik

E. Benz * und U. Weymann ° sehen in den Jesus-Johannes-Gruppen,
die damals im Bodenseegebiet verbreitet waren 6, ein unmittelbares Vor-
bild fiir die Vision Seuses; die Bildkompositionen entsprechen sich tat-
sdachlich genau 7.

Dei corporaliter generare meruerat, sed et omnes qui idem Verbum spiritaliter
auditu fidei concipere, et boni operis custodia vel in suo vel in proximorum corde
parere, et quasi alere studuerint asseverans esse beatos. (Nach R. Banz, a. a. O.
S.116: Brevierlektion der 3. Nokturn an Marienfesten).

1 S. u. S. 317 das Kapitel «Die geistliche Tochter».

2 H. RAHNER, a. a. 0. S. 373, S. 400 und S. 406.

3 H. RAHNER, a. a. 0. S. 379.
S. u. S. 261 das Kapitel «Geistliches Rittertumos.

* E. Benz, Christliche Mystik und christliche Kunst. DVjS 12, 1934 S. 22-48.

> U. WEYMANN, a. a. 0. S. 28.

6 Fiir den kunsthistorischen Hintergrund cf. 1. FUTTERER, Gotische Bildwerke der
deutschen Schweiz 1220-1440. — Augsburg, 1930.
Es sind 15 solcher Gruppen bekannt, die alle aus dem alemannischen Gebiet
stammen. Der Schwerpunkt liegt eindeutig bei den Frauenkléstern der Bodensee-
gegend. Einwandfrei ist eine solche Gruppe fiir Katharinental zu Beginn des
14. Jhs. nachgewiesen. Dieses als wundertitig verehrte Gnadenbild scheint Zen-
trum der Johannesverehrung gewesen zu sein. Cf. hiezu die Vita der Elsbeth
Heimburg, Katharinental (S. u. S. 230 in Anm. 4) und W. MuscHG, Mystik in der
Schweiz, a. a. O. S. 228-230, sowie Deutsche Schriften S. 114*.

7 U. WEYMANN, a. a. O. S. 27: Christus sitzt ruhig da. Neben ihm zur Linken die

227



Benz interpretiert diese Figurengruppe vom Kontext der Vita los-
gelost als eine Darstellung der Wesenseinheit der Liebenden:

Auf allen Bildern hat Johannes die Augen geschlossen, Christus allein
sieht, und zwar sieht er nicht auf Johannes, sondern gerade aus. Die
beiden Korper vereinigen sich zu einer Person. Johannes ist wie eine Art
Erweiterung der Achsel von Christus an den Leib Christi angefiigt. Der
Arm Christi unterbricht nicht die Achsellinie des Johannes, sondern
verldngert sich in den Arm des Jiingers. dessen Linie von der Gewand-
falte aufgenommen und wieder zuriickgerundet wird ... Auch die Gewand-
behandlung unterstreicht die vollige Verbindung der beiden Figuren. Der
Gewandzipfel Christi geht in den des Johannes iiber; beide erscheinen
als ein Stiick Tuch, das die beiden Oberkérper der beiden Figuren zu
eimem einzigen zusammenfaBt. Das ist die bildhafte Darstellung der unio,
in der der Mensch mere passive sich verhilt, in der alle seelischen und
geistigen Funktionen schweigen, die eigene Form ganz ausgetrieben und
in der Form des Sohnes untergegangen ist *.

(Hervorhebungen vom Verfasser).

Aus dem Kreis der Hoheliedmystik hebt auch U. Weymann die Vision,
wenn sie zum SchluB3 kommt, «dafl die Jesus-Johannes-Gruppe die Vor-
stellungen Seuses bestimmt und die Ansidtze zur Brautmystik verdringt
hat» 2.

Beide Argumentationen sind von bestechender Einfachheit. Es besteht
aber die Gefahr, daB hintergriindige Zusammenhidnge mit dem Ganzen
der Vita damit tibersehen werden. Der iiberzeugend erbrachte Nachweis
jedenfalls, daB3 Seuse die Katharinentaler Gruppe gekannt hat, darf nicht
dazu fithren, daB3 der Gehalt der Vision allein auf das Nacherleben dieses
Andachtsbildes reduziert wird. Um die Zusammenhinge richtig zu sehen,
miissen wir diese Gegebenheiten in den weiteren Rahmen der Johannes-
verehrung jener Zeit stellen und diese wiederum aus dem ganzen Kontext
der Mystik zu verstehen suchen.

Nach den Angaben U. Weymanns steht Seuse in seiner Zeit nicht ver-
einzelt da mit der Anschauung von der Unio als einem Neigen des Hauptes
gegen Jesu Brust und Herz 3. Als Beispiele fithrt sie mit R. Banz * Adel-

Seele des Dieners. Der Kopf Seuses hat sich «minneklich» auf Jesu Brust geneigt.
Jesus hat den Arm um ihn gelegt und driickt ihn an sein géttliches Herz. Der
Diener der ewigen Weisheit ist in tiefer Verziickung und Versunkenheit begriffen ...
E. BeEnz, a.a. O. S. 47.

U. WEYMANN, a. a. 0. S. 29.

U. WEYMANN, a. a. O. S. 28.

R. Banz, a. a. O. S. 57.

= W N =

228



heild Langmann und Gertrud die Grofe von Helfta! an. Mit beiden
gemeinsam hat Seuse das Ruhen am Herzen des Herrn. Im «Legatus
divinae pietatis» wird zudem ausdriicklich der Bezug zum Liebesjiinger
hergestellt, der in der Vita fehlt. Der Typus beschrdnkt sich als Vorstel-
lung also nicht auf das Verbreitungsgebiet der Jesus-Johannes-Gruppen.
Wichtiger als die I'rage nach kausaler Beeinflussung in der einen oder
andern Richtung ist fiir unsern Zusammenhang darum die Frage nach
dem Vorstellungsgehalt und der mystischen Aussage, die der figiirlichen
Darstellung und den bildhaften Visionen gemeinsam sind.

Dabel ist das Auslisungsmoment zu beachten. Es ist der Wunsch, ins
eigene Innere zu sehen. Das Motiv kommt hiufig in Schwesternviten vor,
wo Nonnen ihre Seele zu schauen geliistet.«Sie sahen ihren Leib sich 6ffnen
oder aber von der Brust an aufwirts kristallen werden und erblickten nun
darin ihre eigene Seele» 2. Krebs unterscheidet dabel zwei Grundtypen;
die Nonnen sehen ihre Seele — im Anschlul an ikonographische Dar-
stellungen — als (nacktes) Kindlein * oder als Licht.

Seuse unterscheidet sich hier insofern, als er vom theologischen Pro-
blem ausgeht, wie Gott in seiner Seele wohne. Durch diese I'ragestellung
erhilt die Vision — neben dem eigdeutig gegebenen Unio-Erlebnis -
didaktischen Wert. Sie geht damit auch iiber die Art der Verehrung hin-
aus, welche die Schwestern den figiirlichen Jesus-]Johannes-Gruppen
widmeten, indem sie «in der Gestalt des Liebesjiingers (nur) ... die symbol-
hafte Erfullung der eigenen tiefsten Seelenwiinsche erlebten» *.

Wir sind somit wieder auf den Gedankenkreis der Gottesgeburt ver-
wiesen und stehen vor dem Problem, ob er mit der Johannesverehrung
des 13. und 14. Jahrhunderts in innerem Zusammenhang stehe, oder ob
die Anlehnung der bildhaften Vorstellungen Seuses an die erwihnten
Skulpturen nur oberflichlich und zufillig sei.

Die Jesus-]Johannes-Gruppen sind vorerst einmal eine getreue Dar-
stellung von Joh. 73, 23 «Erat ergo recumbens unus ex discipulis elus
in sinu lesu, quem diligebat Iesus.»

! A. LangMaNN, hrsg. Ph. Strauch, S. 16: Do neigt sich ir sel uf unsern herren und
cr legt sein arm umb si, do si lang do gelag, do hiez er ...

S. Gertrudis Legatus divinae pietatis, ¢. 59; in Rev. Gertrudianae ac Mechtil-
dianae, ed. Solesmensium O. S. B. Monachorum curae. 2 vol. 1. Rev. Gertrudianac.
S. 485:

Qui blande suscipiens eam, inter suaves amplexus divino cordi suo eam applicuit.
E. KreBs, Die Mystik in Adelhausen. In: Festgabe fur H. Finke, 1904.

Cf. hiezu Deutsche Schriften 15, 10 ff. u. W. MuscHg, a. a. O. S. 229,

I. FUTTERER, a. a. O. S. 69.

& W F

229



Augustinus gab diesem Ruhen an der Brust des Herrn im « Tractatus 36
in Joh.»! die folgende Deutung, die spiter in das Stundengebet aufge-
nommen wurde und somit dem Mittelalter allgemein geldufig war: 2

Hoc ructabat quod biberat. Non enim sine causa de illo in isto Evangelio
narratur, quia et in convivio super pectus Domini discumbebat; de illo
ergo pectore in secreto bibebat; sed quod in secreto bibit, in manifesto
eructavit, ... quid erat ante incarnationem Unicus Patri, Verbum Patris,
coaeternus Generanti, aequalis e1, a quo missus est.

Eindeutig bringt Augustinus Joh. 13, 23 mit Joh. 1, 1 in Zusammenhang:

Deum nemo vidit unquam: unigenitus Filius, qui est in sinu Patris,
ipse enarravit.

Wie Christus als Logos am Herzen des Vaters ruht und von seinen Ge-
heimnissen Kunde gebracht hat, so erfuhr Johannes, am Herzen des
Herrn ruhend, gottliche Geheimnisse und «offenbarte» sie in seinem Evan-
gelium. Dieses mystische Innewerden driickt Augustinus aus mit dem
Topos des «bibere in secreto» 3.

Johannes ist also Typus Christi, der am Herzen des Vaters ruht, aber
auch Typus der Begnadigten, der «dilecti». So sehen ihn — in Anlehnung
an Augustinus - die Zeugnisse des #. und 13. Jahrhunderts *,

1 PL Bd. 35 Sp. 1663.
2 Brevier von der Oktav des Festes des heiligen Johannes.
1 CE ». 8. 237.
* — Gertrud die Grole, s. 0. S. 229, Anm. 1
— Legenda aurea iiber Johannes: ... Thm war gegeben die Erkenntnis der tiefsten
Geheimnisse Gottes. Ed. BEnz, S. 85.
— Hermann von Fritzlar, in: Dt. Mystiker des 14. Jhs., hrsg. F. Pfeiffer. Bd. 1,
S. 37: Des abendes, do unser herre wolde gén zu sime tode, do entslif Johannes
Gffe der brust unses herren, und ime wart geoffinbart, wie der sun geborn wére von
dem vatere.
- Elsbeth Heimburg, Katharinental. Buch der geistl. Armut. hrsg. Denifle, Mun-
chen 1877: Sanctus johannes ewangelist, der slief uf der brust Jhesus christi und
soug alle wisshait dar uz und verborgen heimlichkeit gottes ...
— Christus und die minnende Seele, hrsg. Banz. S. 274, Vers 318 ff.:
Kain iunger dir och nie gelicher getet.
Das ward ob dem nachtmal wol erzaigt,
Do er sich uf din gbtlich brust naigt.
Do sog er uss dem rechten grund,
Den er her nach wol tet kund
Mit siner ler, die er uns het geben,
Mit der wir besitzen mugent ewig leben.
— Liturgie des Johannesfestes. Responsorium zur 8. Lektion der Matutin:
Iste est Joannes qui supra pectus Dominus (?) in coena recubuit: Beatus apostolus,
cui revelata sunt secreta coelestina. Fluenta evangelii de ispo sacro Dominici
pectoris fonte potavit.

230



Besonders deutlich in bezug auf die Johannes-Nachfolge spricht ein
Gebet aus der Wende des 14. Jahrhunderts:

Wie der hl. Johannes an deinem Herzen ruhte, so umfange auch meine
Seele mit deinen goéttlichen Armen und driicke sie an dein heiliges Herz.
LafB sie aus dir gottliche Weisheit schépfen und gib ihr die GewiBheit,
daB sie in der ewigen Freude dich schauen werde in Seligkeit von An-
gesicht zu Angesicht .

Es dirfte nun deutlich geworden sein, dal der von Augustinus her-
kommende Gedanke eines mystischen Schlummers des Johannes an der
Brust des Herrn mit der Trinitdtsspekulation zu verbinden ist. Dadurch
erhilt die Vision vom Minnespiel innerhalb der Vita einen ganz bestimm-
ten Stellenwert. Sie darf als Stufe des mystischen Weges gelten, den das
11. Bild in K. Bihlmeyers Ausgabe der Deutschen Schriften ? als Ausflu3
und Wiedereinflu} in die Einfalt der blolen Gottheit darstellt 3. Als sinn-
verwandt erscheint nun 174, 1-5, wo aber anstelle des Ruhens in der
affektiven Liebeseinigung der eben erwihnte dvnamische Prozel3 tritt:

Eines tages waz im, wie daz veterlich herz in geischlicher wise neiswi

unsaglich ane alles mitel an sin herz zartlich geneiget were, und daz sin

herz eben gen dem veterlichen herzen begirlich ufgetan were, und duht

in, wie daz veterlich herz, die ewigen wisheit, minneklich und form-
losklich in sin herz spreche ...

Eine merkwiirdige Verkiirzung der Perspektiven fillt hier auf. Johannes
wird — wie iibrigens auch in der Vision 20, 15 f. — nicht erwdhnt. Der
Diener ist an seine Stelle getreten. Im Unterschied zu 20, 15 ff. geht es
aber hier nicht um die Erfahrung géttlicher Geheimnisse als Ausflull aus
der Gottheit, sondern der Blick richtet sich auf den Endpunkt des Pro-
zesses, den Wiedereinfall in die blofle Gottheit, der zum unmittelbaren
Ruhen am viterlichen Herzen selbst fithrt. Viterliches Herz und Ewige
Weisheit werden hier als gottliche Einheit erlebt *.

1 C. RICHSTATTER, Die Herz-Jesu-Verehrung des deutschen Mittelalters. Paderborn
1918 und 1919. S. 252.

2 Deutsche Schriften, S. 195.

3 Cf. Kommentar K. BIHLMEYER, Deutsche Schriften, S. 52*,

* Cf. fiir diesen Zusammenhang A. WINKELHOFER, a. a. O. S. 232: «Der Logos ist
bei Seuse als solcher aus dem gesamten innertrinitarischen Zusammenhang gelost.
Sein Hervorgang aus dem Vater biegt sich im Heiligen Geist wieder in seinen
Ursprung zuriick. (Seuses Mystik) ist nachbildhafter Nachvollzug des innertrini-
tarischen Lebens ...».

251



Im Lichte dieser Ausfiihrungen haben wir uns nun nochmals mit der
von E. Benz aufgestellten These zu befassen, die Figurengruppe sei eine
Darstellung der Wesenseinheit der Liebenden 1. Durch die enge Anlehnung
der Vita an diese Bildvorstellung wird die Frage, wie jene Zeit den Unio-
Charakter der Jesus-]Johannes-Gruppen gedeutet hat, auch fiir Seuse
relevant. Ein wichtiges Glied in der Argumentation von E. Benz bildet
der Mantel Jesu, der Johannes einhiillt. Er soll das vollige Verschmelzen
zu einem einzigen Wesen ausdriicken.

Nun hat aber R. Banz in einem andern Zusammenhang darauf hin-
gewiesen, daBl das Bedecken mit dem Mantel als ein biblisches und ger-
manisches Symbol fiir Verlobung und Vermidhlung gedeutet werden
kann 2. Gedankliche Beziige zwischen Johannesmystik und Brautmystik
sind also keineswegs ausgeschlossen. Diese Denkweise entspricht insofern
dem Kontext besser, als die Vita in der Frage der Verg6ttlichung in der
Linie der bernhardinischen Mystik bleibt, in der die Liebenden ihre
selbstindige Personlichkeit bewahren 3. Die Unio wird nicht als ontische
Verschmelzung, sondern als Vereinigung mit dem gottlichen Willen ver-
standen.

Aus dem Gesagten ergibt sich, daB die Vision keineswegs nur als
fromme Episode gewertet werden darf. Wenn E. Benz von einem «Sprung
ins Bild» redet, so ist dieses «Bild» keinesfalls auf das Andachtsbild allein
zu reduzieren; vielmehr miissen wir die Affinitit miteinbeziehen, die
Seuse von seiner Bildung und von der Grundauffassung seines mystischen
Weges her zum ganzen Bereich hatte, in dem die Figurengruppe entstand
und aus dem sie ihre Bedeutung bezog.

3. Bemerkungen zum Wortschatz

Im Zusammenhang mit Seuses Frage, «wie gotes wonung in siner sele
gestalt were» (20, 14), sei vorerst an einige Stellen in den Weisheits-
biichern erinnert, die das Wohnen der Weisheit unter den Menschen zum
Gegenstand haben: In seinem Hause ruht der Freund der Weisheit mit

1 S. o.S. 228.

2 R. BanNz, a. a. O. S. 105.

3 Cf. Deutsche Schriften S. 187 f.; J. BERNHART, Bernhardische und Eckhartische
Mystik. — Diss. Wiirzburg, 1912, S. 49, sowie F. OHLY, a. a. O. S. 152 {.

232



der Braut, genieBt ihre begliickende Gesellschaft ! und erquickt sich an
ihrer Freundschaft 2. Wihrend die Herrin ithm zur Seite ist, genieBt er
siiBen Schlaf 3.

Das Wohnen Gottes bei den Menschen ging als Topos in die Sprache
der Mystiker ein *.

Schwieriger zu bestimmen ist der Gehalt des zentralen Begriffs Minne-
spiel. Nach K. Bihlmeyers Anmerkung zu 417, 8 ist er der weltlichen
Liebeslyrik entlehnt. C. Heyer bezweifelt diese Annahme und neigt eher
dazu, ihn unter die zahlreichen eigenen Wortbildungen mit «minne» ein-
zureihen, die «fiir die gefithlvolle Darstellungsweise der Mystiker» charak-
teristisch sind 3. J.-A. Bizet gibt Parallelen zum ganzen Wortfeld «spilen»
in der weltlichen Dichtung und liefert auch Belege fiir das weltliche
«minne spil» 6. Leider untersucht er nicht, ob Bedeutungs-Unterschiede
oder -Verschiebungen vorliegen. Iiir den Gehalt bei Seuse gibt er folgende
Definition, die sich auf BAEW S. 234 stiitzt:

Il appelle der minne spil les alternatives de joie exaltante et de détresse
par ol passe l’amant mystique selon que la Sagesse le visite ou le déserte.
Cet emploi ne se rencontre pas chez les auteurs spirituels antérieurs ou
contemporains 7.

In Wirklichkeit aber ist «minne spil» in den Werken Seuses ein merk-
wiirdig schillernder Begriff. Um dies sichtbar zu machen, lasse ich die fiinf
Belege, die mir bekannt sind, mit ihrem Kontext folgen:

«nu tu einen frélichen inblik in dich und lug, wie der minneklich got mit
diner minnenden sele tribet sin minnespil» (20, 14)

«Got der hat in des gewennet: wenn im ein liden ab gie, so waz geswind
ein anders da bereit. Hie mite spilt got mit ime ane underlass, denne
einest do liess er in mussig gan; es werete aber nit lange» (82, 22-25).

Weisheit 8, 16.

Weisheit 8, 18.

Spriiche 3, 24 {.

G. LUERSs, a. a. O. S. 298.

C. HEYER, a.a. 0. S. 206: Ob aber das erscheinen dieses wortes in den werken
Seuses als eine entlehnung aus der hofischen lyrik aufgefat werden darf ... scheint
mir im Hinblick auf viele d4hnliche bildungen mit minne-, die zwar die mystik,
nicht aber die lyrik kennt, etwas zweifelhaft.

6 J.-A. Bizet, Minnesang, a. a. O. S. 26.

7 J.-A. BizeT, Minnesang, a. a. O. S. 26. Cf. im Horol. den Begriff «ludus amoris»,
S. 80.

16 233

w -+~ w 13 —



... ich [die Ewige Weisheit] bin von hoher geburt, von edlem geschlechte;
ich bin daz minneklich wort dez veterlichen herzen, in dem nah dem
minnerichen abgrunde miner naturlichen sunlichkeit in siner blozen
veterlicheit hein ein wunklich wolgevallen sini minneklichen ogen in
der stizen ufflammenden minne dez heiligen geistes ...

Ich spil in der gotheit der vréden spil, daz git der engel schar vroden als
vil, daz inen tusent jar sint als ein kleines stundli... Ird ogen sint in
minu geblenket, ir herz gegen mir geneiget, ir sel und ir mat ane underlaz
in mich gebdget. Wol im, der daz minnespil, den vrédentanz in himelscher
wunne an miner siten, ... iemer eweklich tretten sol!

Su werdent, die lieben, von miner stizen minne umbgeben und verswem-
met in daz einig ein ane gebildet minne und gesprochnu wort, und wer-
dent gefriet und geflozet in daz gut, dannan s geflossen sint. (224, 11-15;
224, 26-225, 3; 225, 15-18))

Ach herr, wer git mir, daz es nuwan lang werti! Wan geswind in eime
ogenblike wirt es verzucket, und bin denn bloz und gelazen, etwenn gnu
nah, als ob ich es nie hetti gewunnen, und daz es aber nach herzklichem
jamer wider kumt. Ach herr, bist du daz, oder bin ich es, oder waz ist es?
Entwurt der Ewigen Wisheit: Du bist und hast von dir nut denn gebre-
sten; ich bin es, und dis ist der minne spil.

Der diener: Herr, waz ist der minne spil?

Entwurt der Ewigen Wisheit: Alle die wile liep D1 liebe ist, so enweis
liep nit, wie liep liep ist; swenn aber liep von liep gescheidet, so enphindet
erst liep, wie lieb lieb was.

Der diener: Herr dis ist ein muliches spil ...

(234, 5-234, 10).

Wie sol oder mag dir [Maria] denne der himelsch kunig ut versagen?
Du macht wol sprechen: «min geminter mir und ich im»; ach, du gottes
und got din, und ir zwei ein ewiges grundloses minnespil, daz enkeine
zweiheit niemer me gescheiden mag! ...»

(267, 3-0).

Eines rehten minners art ist, daz er niemer ab lat, wie dick man ime
verseit, untz daz er sin gemintes liep nach wunsche erworben hat. Ach,
ewige wisheit, wie bistu ein so hoher meister, wie spilest du so togenlich

der minne spil, wie kanstu so wol tagen! ... Wer wolte so lange nach gan
als du? Weler wolt als gedulteklich beiten als du? ...
(417, 5-11).

Aus dem ganzen Bedeutungsspekirum steht in 20, 16 die Unio im Vorder-
grund. Dies riickt das Wort den weltlichen Belegen am nichsten, wo es
meist im engen erotischen Sinn gebraucht wird. Entsprechend der Grund-
bedeutung des Wortes «spilen» als hin- und herfahrende Bewegung kann
«minne spil» aber auch das Gegenteil bezeichnen, das Weggehen des

234



Briutigams ndmlich, der sich der Braut entzieht, um sie dadurch zu
groBerer Liebe zu reizen. Deshalb nennt der Diener in 234, 16 dieses
Spiel «mulich».

Der Grund fur die Abwesenheit des Briautigams aber liegt in der Natur
des Menschen selbst, in seiner «wandelberkeit» (234, 17) ; solange er nicht
die vollkommene Gelassenheit erreicht hat, wird er stets den Wechsel
zwischen fiihlbarer Gnade und geistlicher Trockenheit erleiden. Damit
fithrt der Begriff «minne spil» zu einem stets wiederkehrenden Thema der
Mystik 1. Von der Ewigen Weisheit her gesehen ist dieser Stachel nichts
anderes als eine Art des Werbens um die Seele, das in 417, 8 als Warten
(tagen, beiten) den Bedeutungsgehalt von «minne spil» mitbestimmt.

Letztes Ziel ist aber nicht das Ruhen am Herzen des Sohnes, wie es
20, 16 darstellt, sondern das Eingehen der Seele in das Minnespiel der
Trinitit selbst. Dies ist wohl der Sinn der Bilder in 224, 11-225, 15, die
vom innertrinitarischen ProzeB ausgehen, in dem der Sohn vor dem
Antlitz des Vaters spielt 2 und die Engel — hier wohl als Vertreter der
Schopfung aufzufassen — in dieses Minnespiel einbezieht, das sie wieder
einflieBen 148t in Gott, woher sie ausgeflossen sind. Das Minnespiel ist hier
einem I'reudentanz gleichgesetzt als Symbol der Bewegung alles Ge-
schaffenen, das aus dem ungeschaffenen Grund ausflie8t, um in der Unio
wieder mit ihm vereinigt zu werden 3. Vielleicht wirft dieser Zusammen-
hang ein Licht auf die Vision, die in der Vita auf 20, 10 ff. folgt: Engel
fordern den Diener zum Tanz auf. «Dis tanzen waz nit geschafen in der
wise, als man in diser welt tanzet; ez waz neiswi ein himelscher uswal
und ein widerinwal in daz wild abgrund der goétlichen togenheit» *.

So kann «minne spil» zum Vollendungstopos werden. 267, 5 bezieht
ihn in diesem Sinn auf Maria. Hier ist nicht nur eine Stufe auf dem Weg
zur Gelassenheit gemeint, wie sie die Kapiteliiberschrift zu 20, 16 an-
deutet 3, sondern der Begriff wird zum Bild dieser Gelassenheit selbst:

! Cf. BErRNHARD, in Cant. 32 n. 2; G. LUERs, «dirre», a.a. O. S.174. Dagegen
J.-A. BIzET, s. 0. S. 233.

2 Cf. ME1sTER EckHART: Der vater und der sun sachent nich der ersten sache, unde
der sun spilt in dem vater mit allen dingen, wan er iz im vl6z. Der sun spilt vor
dem vater mit allen dingen, der sun spilt under dem vater mit allen dingen. Der
vater gebar sinen sun mit der gotheit unde mit allen dingen. DENIFLE, ME lat.
Schriften, Arch. f. Lit. und Kirchenges. — Berlin 1886, S. 528, 35 ff. Zit. Bernhart,
S. 31.

3 Zum Tanzmotiv cf. G. LUERs, a. a. O. S. 267.

4 Deutsche Schriften, S. 21, 26. Cf. G. LUERS, «vliezen», a. a. O. S. 278.

> Von dem vorspil gbtliches trostes, mit dem got etlichii anvahendli menschen
reizzet.

235



... du gottes und got din, und ir zwei ein ewiges grundloses minnespil,
das enkeine zweiheit niemer me gescheiden mag! Gedenkent und ver-
gessent nit unser armen durftigen, die so jemerlich noch wallent in dem
sorklichen ellende! (267, 5-8).

Dieser Uberblick zeigt, daB ¢minne spily einen zentralen Begriff der
Mystik umschreibt. Seuse verwendet ihn im Sinne der allgemeinen Be-
deutung, die dem Terminus «spilen» in der Mystik eigen ist. Dies beweist
ein Blick auf die Einleitung zum betreffenden Abschnitt bei Grete Liiers:

Verbale Metapher zum Ausdruck sowohl des innertrinitarischen Pro-
zesses als auch der unio mystica. Verschiedene Bildvorstellungen sind in
diesem Komplex untereinander vermischt worden, z. B. spiln als Aus-
druck der Sonnenbewegung, spiln als Ausdruck der Minneakte = minne-
spil, spiln als Vorstellung einer musikalischen Bewegung. Bewegung aber
ist es iiberhaupt, was diesen metaphorischen Bildkomplex kennzeichnet.
Die Dynamik der Mystik kommt bei ihm zur Offenbarung. Die Bild-
vorstellung ist altererbt, besonders die mit astralen Momenten erfiillte.
Das spiln der sunne ist auf das spiln der Gottheit iibertragen worden ?.

Sonnenspil oder Minnespil, bei Seuse sind die verschiedenen Bildvor-
stellungen durchaus nicht unbedingt zu erweisen 2.

Vor dem Hintergrund dieses Bedeutungsspektrums wird die psychologie-
sierend verengende Frage miifig, ob in der Vision vom Minnespiel eine
erotische Wunschprojektion vorliege. Gerade durch die Tatsache, da(}
der Zusammenhang mit der Gottesgeburt und der Trinitdtsspekulation
eindeutig erwiesen ist, erhilt die weltlich-erotische Komponente, die mit
kithner Selbstverstindlichkeit einbezogen wird, jenen Stellenwert, der
die Vita — trotz aller Gefahrdung — iiber vergleichbare Darstellungen der
Nonnenviten hinaushebt.

An das Thema des «minne spils» schlieBt sich eng die Vorstellung der
Trunkenheit, in der Vision in drastischer Ubersteigerung als ein «ver-
sofet»-Sein bezeichnet. Es stellt sich die gleiche Frage wie oben fiir das
minne spil: Handelt es sich hier um eine unmittelbare Ubertragung der
irdisch-menschlichen Liebestrunkenheit, oder war auch hier die Tradition
mitbestimmend? Der kurze Bericht li3t kaum Folgerungen zu.

1 G. LUERs, a. a. O. S. 249.
2 G. LUERS, a.a. 0. S. 250.

236



Eine Parallele gibt das 4. Kapitel des BdW, das «von dem waren inkere»
handelt, «den ein gelazsener mensche durch den einbornen sun nemen
sol» 1. Dem Menschen, der mit Christus vollig eins wird, geschieht «in
unsprechelicher wise als einem trunken menschen, der sin selb vergisset,
daz er sin selbes nit ist, daz er im selb zemal entworden ist und sich zemal
in got vergangen hat und ein geist mit im worden ist in aller wise, ...» 2
Damit sind wir wieder in den Bereich der bernhardinischen Mystik ge-
langt, denn hier beniitzt der Verfasser, teilweise wortlich, Bernhards
«De diligendo Deo», c. 10 u. 15 3. Vita 187, 17-190, 2 gibt AufschluB3, was
mit diesem Versunkensein gemeint ist, und zwar wiederum in Anschlul}
an Bernhard von Clairvaux *.

Die Trunkenheit erscheint hier als Wesensmerkmal des Minnespiels,
von dem wir bereits gezeigt haben, daf3 es letztlich in den Urgrund der
Dreifaltigkeit miinden soll. Sie bezeichnet also nicht nur das affektive
Erleben eines ekstatischen Liebesmoments, sondern dieses letzte, unsag-
bare Eingehen in Gott.

Nun wird eine wichtige Verbindungslinie zu den Hintergriinden der
Johannesverehrung in den Mystikerkreisen sichtbar. Die Vision erscheint
auch von daher als Imitatio des Liebesjiingers Johannes, der an der
Brust des Herrn ruhend géttliche Geheimnisse trank 3. Der Vorstellungs-
gehalt der rhystischen Termini bestdtigt damit die These, die figiirliche
Darstellung der Jesus- Johannes-Gruppe habe die Vision beeinflu3t. Doch
hat nicht die Versenkung in das Bild allein die Vision produziert, sondern
deren ganzer Gehalt erklart sich nur aus dem reichen Untergrund der
Theologie, in dem Figurengruppe und Vision wurzeln.

! Deutsche Schriften, S. 333.

2 Deutsche Schriften, S. 336, 10-13.

3 Zum Thema «Trunkenheit» cf. auch BERNHARD, in Cant. 49, 1, wo Trunkenheit
ausschlieBlich auf die Erfahrung géttlicher Geheimnisse angewendet wird.

Cf. G. LUERs, «sligen» und «trunkenheit», a. a. O. S. 89 und S. 268.

In diser entsunkenheit so verget der geist, und doch nit genzlich, er gewinnet wol
etliche ecigenschaft der gotheit, mer er wirt doch naturlich got nit; daz ime ge-
schiht, daz geschiht von gnaden, wan er ist ein iht, geschaffen uss niht, daz ewek-
lich belibet; ...

Von dem inblike (in die Einheit der Dreifaltigkeit) entsinket der geist im selben
und aller siner selbsheit, er entsinket och der wurklichkeit siner kreften und wirt
entwiirket und entgeistet. Und daz lit an dem inschlag, da er uss sin selbsheit in
daz frémd sinsheit vergangen und verlorn ist, na stillheit der verklerten glanzen-
richen dunsterheit in der bloBen einvaltigen einikeit. (187, 23-188, 4; 189, 19—
190, 1).

3 8. 0. 8. 230.

-

237



4. Einfluf des Minnesangs

Die Frage nach dem EinfluB des Minnesangs stellt sich ganz konkret
beziiglich des zentralen Motivs des Einwohnens der Geliebten im Herzen.
Bereits E. Wechssler hat darauf hingewiesen, daf sich diese Vorstellung
auch im ritterlichen Liebeslied findet: « Dort ist es die Liebende, in deren
Herzen der Geliebte wohnt» 1. Nach E. Wechssler gehort das Bild zu den
internationalen Motiven der Volkskunde. Eindeutig entscheidet er sich
fiir diese Quelle aber nur bei zwei Belegen 2. «Bei den iibrigen 1a3t sich
kaum entscheiden, ob diese oder eine geistliche Quelle anzunehmen ist.
Jedenfalls aber reiht sich der Gedanke bei den mystisch gerichteten
Dichtern in ihre mystische Vorstellungsreihe ein: denn er dient darin als
ein notwendiges Glied» 3. Er findet sich in spédterer Zeit noch bei Ulrich
von Lichtenstein. Der angefithrte Beleg scheint mir besonders wichtig,
weil hier, wie bei Seuse, Einwohnen und Minnespiel verkniipft sind *.

Dem gleichen Motiv kommt aber bel Seuse ein ganz anderer Aussage-
wert zu als bei den Minnesdngern. Wihrend es in der Vita der Dynamik
des mystischen Prozesses eingeordnet wird, bleibt beispielsweise bei
Morungen der Dienst-Lohn-Gedanke im Vordergrund. J. Schwietering 3
hat diesen Unterschied hervorgehoben:

Wenn Heinrich von Morungen, der am starksten von der Mystik beriihrte
lyrischste Minnesdnger der Frithzeit, der das Bild von der Empfidngnis
der Geliebten im Herzen des liebenden Geistlichen nachpriagt (MF 127,
1 ff.), Minne ins Jenseits transzendiert, denkt er auch hier nicht an unio
mystica der Seelen, sondern bezeichnenderweise an die Fortsetzung des
hofischen Minnedienstes:

wénet ir ... ob ir mich toétet,
daz ich iuch danne niemer mé beschouwe ?

! E. WECHSSLER, Das Kulturproblem des Minnesangs. — Halle, 1909. S. 264.
z MF 3,1; 71, 18.
3 Cf. MF 42,19; 114, 35; 127, 1; 133,10; 194, 18; 154, 9. E. WECHSSLER, a. a. O.
S. 265.
4 ULrIicH vON LICHTENSTEIN: Vrouwen dienest. Hrsg. von Karl Lachmann. - Berlin,
1841.
S. 573, 8 der herz ist wol ein himelrich,
wan dar inne ist tugende vil:
die spilent da der minne spil,
mit héhen freuden alle zit
habent si da freuden hochgezit.
S. 574, 27 in dem herzen der vrouwe min
wold ich vil gern gesinde sin.
5 J. SCHWIETERING, a. a. 0. S. 5 {.

238



nein, iuwer minne hat mich des erndtet

daz iuwer séle ist miner séle frouwe.

sol mir hier niht guot geschén

von iuwerm werden libe,

s6 muoz min séle iu des verjén

dazs iuwerr séle dienet dort als elnem reinen wibe.
MF 147, 8.

Die andern in S. 238, Anm. 3 erwahnten Parallelen haben mit Seuse nur
das Motiv des Einwohnens im Herzen gemeinsam und sind ein Bild fiir
den dauernden Besitz der Geliebten. Es fehlt ihnen aber die Vorstellung
des liebenden Gegeniiber-Seins, die zum Minne-Spiel im Herzen des
Dieners gehort.

So haben wir auch hier mit dem charakteristischen Nebeneinander von
Mystik und héfischer Dichtung zu rechnen, und es ist sehr wahrscheinlich,
daB Seuse das Motiv auch aus dem Minnesang vertraut war. Ganz und
richtig zu erfassen und einzuordnen ist die Aussage der Vita aber nur im
Kontext der mystischen Tradition.

ITI. WIE ER DEN MINNEKLICHEN NAMEN JESUS UF SIN HERZ ZEICHENTE

Das IV. Kapitel gehért zu den bekanntesten Stellen der Vita, wurde
doch das THS-Zeichen zum Attribut Seuses in bildhaften Darstellungen.
In besonderem Mal} dringt sich eine nihere Betrachtung aber auch des-
halb auf, weil der Bericht einen ausdriicklichen Hinweis auf das Tun
weltlicher Minner enthilt und deshalb als Beleg fiir Seuses Selbstver-
stdndnis als geistlicher Ritter angefiithrt wird.

Nach Vita 16, 34 sucht er den Brauch weltlicher Minner nachzuahmen,
die «iru liep» auf ihr Gewand zeichnen; er aber méchte den Liebsten 1m
Herzen selber tragen. In dhnlicher Verinnerlichung und bereits auf Chri-
stus bezogen findet sich der Gedanke bei Hartmann von Aue, der beziig-
lich des Kreuzes auf dem Mantel der Kreuzzugsritter ! fragt:

waz touc ez if der wit,
ders an dem herzen niene hat? MF 209, 35.

! Zum Brauch der Kreuzesritter, im Kampf gegen dic Heiden das Zeichen des
Kreuzes auf Mantel und Riistung zu tragen, cf. WILLEHALM, 31, 23.

239



	Im Schnittpunkt der Einflüsse : die Vision vom Minnespiel

