Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 62 (1968)

Artikel: Studien zur Vita Heinrich Seuses
Autor: Holenstein-Hasler, Anne-Marie
Kapitel: A: Einleitung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A. EINLEITUNG

I. DAS SEUSEBILD DER LITERATURGESCHICHTE

In1 Gegensatz zur Diskussion iiber die Echtheitsfrage, in der die Vita
immer wieder in anderem Licht erschien, hielt sich die Bezeichnung
Seuses als « Minnesdanger auf geistlichem Gebiet» mit auffallender Konti-
nuitit in der deutschen Literaturgeschichte. Der folgende Uberblick soll
dies belegen und zum Ausgangspunkt meiner eigenen Uberlegungen
fiihren.

Der Beginn der Seuseforschung ist mit Diepenbrocks Ausgabe der
deutschen Schriften von 1828 zu datieren !. Allerdings handelte es sich
nicht um eine kritische Edition, sondern Seuse sollte die Gemiiter im
Sinne der katholischen Spatromantik «bewegen, erheben und erbauen» 2,
Joset Gorres’ Einleitung, inzwischen selbst zum literarhistorischen Doku-
ment geworden, ist aber in unserm Zusammenhang ausfiihrlich zu zitieren,
weil bereits hier Seuse mit dem Minnesang in Beziehung gebracht wurde:

Durch seine Gemiitsanlage zum «Amandus» bestimmt, «ist Suso in die
gemiitskrdaftige Zeit seines Jahrhunderts eingetreten, und es konnte
nicht fehlen, sie muBte selbst in der Richtung, die sie frither schon zum
Hoheren eingeschlagen, in einer ungemein poetischen Weise sich ent-
wickeln. Wohl waren in diesem Jahrhundert die Wasser fritherer Begei-
sterung schon im Abflauen, die Zeit der hochsten Flut im Ansteigen aller
Krifte hatte schon sich zu senken angefangen; der Mai jenes geistigen
Friihlings war schon voriibergegangen, aber immer noch war Wald und
Flur vom alten Minnesang durchklungen, und alles Volk gab sich mit
Singen und Sagen ab. Von so vielen Tonen angerufen, konnte der Wider-
hall, den der Reichbegabte in der Brust beschloB, nicht lautlos bleiben,
und er hat in seinen Schriften in jener schonen, klangvollen Sprache sich
ausgehalit, die nichts ist als reines, lauteres, sich in ihr verstrémtes
Gemiit, und durch die iiberall das alte Minnelied hindurchpulsiert. Aber

1 Seuses Leben und Schriften. Hrsg. DiEPENBROCK. Mit einer Einleitung von Josef
Gorres. Regensburg 1828.
2 Seuses Leben und Schriften. Zit. nach der 2. Auflage, Regensburg 1837, S. cxxxvI.

186



dieser schwibische Minnesdnger hat nicht irdischer Liebe seine T6éne und
seine Laiche zugesungen ... Und nicht etwa hat er im bloB lyrischen
Ergufll diese seine Minne ausgeatmet; episch hat er vielmehr sein Leben
in ihr gefa8t, und das Leben nun zu einem groBen Epos der Gottesliebe
ausgedichtet, ...» ..

Der Hinweis Gorres’” auf den Einflull des Adfischen Romans wurde zwar
von Ph. Strauch (siehe unten) weitergegeben, jedoch erst von J. Schwie-
tering eingehend untersucht (s. S. 191 dieser Arbeit). Er verdient deshalb
besonders hervorgehoben zu werden. Im Vordergrund stand nun fiir
lingere Zeit der Minnesinger Seuse.

In W. Wackernagels «Geschichte der deutschen Literatur» ? ging er als
«Minnesidnger in Prosa und auf geistlichem Gebiet» ein. W. Scherer 3
entwarf ein d&hnliches Bild:

Suso ist geradezu ein geistlicher Minnesdnger in Prééa\Zug um Zug iiber-
tragt er das Bild der irdischen Minne auf die himmlische. Er wei3 Natur-
schilderungen einzuflechten, indem er sie geistlich deutet; er verbindet
Frithling und Liebe, Winter und Trauer; er vergleicht die Frauen mit
Blumen, irdisch gesinnte Menschen mit den schweifenden Falken, und
geht so weit, Frau Venus und den «Meister von Minnen» Ovidius ein-
zufithren.

Schlief3lich charakterisierte er die Vita als «ein heiliges Seitenstiick zu
Ulrich von Lichtensteins unheiligen Liebesmemoiren»*. J.-A. Bizet >
bemerkte zu diesem Vergleich: «... Scherer force plutot les antinomies
entre la poésie courtoise, divertissement d'une société frivole, et ’exigence
ascétique de l'idéal chrétien ...»

Das von Gérres entworfene Seusebild - ein Ritter und Sdnger im Solde
der Gottesminne — nahm iiber sechzig Jahre spédter auch Ph. Strauch in
seine «Allgemeine deutsche Biographie» ¢ auf. Auch die Einleitung Bihl-

1 Seuses Leben und Schriften, a. a. O. 5. cx1x {.

2 W. WACKERNAGEL, Geschichte der deutschen Literatur, [2. Basel, 21879. S. 429,
3 'W. ScHERER, Geschichte der deutschen Literatur. — Berlin, 1883. S. 238 f.

‘W. SCHERER, a. a. O. S. 239.

J.-A. BizeT, Suso et le Minnesang. Thése compl. — Paris, 1945. S. 12.

Pu. StrAUCH, in: Allg. dt. Biographie 37, 177. — Leipzig, 1894: Aber nicht nur
lyrisch ist Suso’s Minnesprache, er hat vielmehr episch sein Leben in der Minne
zu fassen gesucht und dieses Leben nach Gérres’ schonem Wort zu einem groflen
Epos der Gottesliebe ausgedichtet. Bei Seuse ist alles Harmonie. Alles diirstet bei
ihm nach Schénheit und noch mehr als bei Mechthild von Magdeburg darf hier
von einem geistlichen Minnesang die Rede sein ... Suso ist ein Ritter und Sdnger

L= . B

187



meyers zur ersten kritischen Gesamtausgabe der «Deutschen Schriften»
fiigte keine neuen Ziige bei !

1915 folgten C. Heyers «Stilgeschichtliche Studien iiber Heinrich Seuses
Biichlein der Ewigen Weisheit» 2. Wichtig fiir unsern Zusammenhang
sind vor allem seine Ergebnisse beziiglich der Wortwahl : 3

Der vergleich mit dem traditionellen wortschatz der mhd prosa hat
ergeben, dall Seuse der wesentlich lehrhaft gestimmten geistlichen prosa
einen reichen schatz von neuen wortern mit ausgesprochen lyrischem
stimmungswert zugefiihrt hat, die vor seinem auftreten in der prosa
wenig gebraucht oder iberhaupt unbekannt waren. Die schopferische
leistung Seuses auf dem gebiet der wortwahl besteht also in der durch-
dringung der lehrhaft-erbaulichen sprache der geistlichen prosa mit
lyrisch-gefiihlsinnigen bestandteilen.

Jeglicher zweifel an dem einflul der sprache der poesie auf den wort-
schatz Seuses wird (...) beseitigt durch das erscheinen von woértern wie
gemeit, huglich, lieplich, minnerich, spilend, trutlich, uzerwelt, freuden-
rich, zart.

Wie selbstindig aber doch die wortwahl Seuses im grunde ovientiert ist,
beweisen epitheta wie ellende, inbrunstig, kleglich, leitlich, trostlos,
lutzelig, die weder in der prosa noch in der lyrik als sprachliches gemein-
gut gelten kénnen und als individuelle neuerungen Seuses angesehen
werden miissen.

Hier liegt also die erste systematische Untersuchung vor, deren Ergeb-
nisse es erlauben, Seuses Verhiltnis zur weltlichen Poesie und Prosa
genauer zu bestimmen. Was bisher als eine der Imitation benachbarte
bloBe Ubertragung erschien, wird im Licht der Erkenntnisse Heyers als
freres Verfiigen tiber vorhandene Formen sichtbar.

Dieser sorgfiltig differenzierenden Betrachtungsweise Heyers gegen-
iber bedeutete das Seusebild, das W. Muschg in seinem 1935 erschienenen
Werk «Die Mystik in der Schweiz» * entwarf, einen Riickfall in das Sta-
dium der Allgemeincharakteristiken, die durch ihr summarisches Vor-
gehen notwendigerweise vergrobern. Der Verfasser schreibt vom Gottes-

der Gottesminne, er huldigt ihr wie man es irdischer Lieb tut ... Immer aber redet
Seuse in der hofischen Liebessprache und auf Frau Venus, sowie auf Ovid, den
Meister der Minngc, beruft er sich mehr als einmal.

! Seusg, Deutsche Schriften. Hrsg. K. BIHLMEYER. Stuttgart, 1907. Unverdnderter
Nachdruck Frankfurt am Main, 1961. Vgl. S. 60*, 75%, 144*, 145*.

2 C. HEYER, Stilgeschichtliche Studien iiber Heinrich Seuses Biichlein der Ewigen
Weisheit. ZfdPh. 46 (1915).

3 C. HEYER, a. a. O. S. 201, 202.

* W. MuscHG, Die Mystik in der Schweiz. — Frauenfeld, 1935.

188



bild Seuses als von der «unverbliimtesten Ubertragung héfischer Ideologie
auf die religiosen Vorstellungen» !, spricht aber gleich darauf von einer
«siegreichen Rebellion der vorscholastischen Bilderwelt» im BAEW. Lei-
der umgeht er dann die Untersuchung, ob Seuse — von héfischen Vor-
stellungen herkommend - diese religiose Bilderwelt als eine Analogie
wiederentdeckt hat, oder ob er umgekehrt — von der vorscholastischen
Denkweise geprigt — in der hofischen Literatur jene Bilder und Aus-
drucksweisen vorfand, die er als IFormen fiir sein geistliches Werk in
deutscher Sprache benutzen konnte.

Wertvolle Dienste leistet die Dissertation des Theologen J. Biihlmann
dem Germanisten, der sich auf das Glatteis wagen mul}, wenn er den im
Zwischenfeld der Theologie und Germanistik liegenden Fragen nachgeht,
welche das Werk Seuses aufwirft 2. J. Bihlmann liefert Quellenmaterial
zur Christuslehre und Christusmystik Seuses. Die Frage, in welchem
Maf3 er Ankniipfungspunkte fiir seinen geistlichen Minnedienst und sein
geistliches Rittertum in der theologischen Tradition vorfand, wird nicht
niher untersucht.

Fast gleichzeitig wies C. Grober 3 mit seinem Werk, in welchem er das
gesamte IForschungsmaterial iiber Seuse aufarbeitete, auf die Gefahr ein-
seitiger literarhistorischer Betrachtung hin und versuchte in der zeit-
bedingten Form den giiltigen Kern freizulegen:

Fast alle Forscher haben Seuses Eigenart aus dem Wesen seiner Zeit zu
erldutern versucht und auf die Romantik des Rittertums und des Minne-
dienstes hingewiesen. Wir bestreiten es nicht, daB er auch ein Kind
seiner Zeit war — wer ist es nicht? — und daB sich in ihm ein romantisch-
ritterlicher Geist immer wieder unverkennbar offenbart — daher auch
sein Lieblingsausruf: « Waftfen!» und seine oftmalige Bezugnahme auf das
ritterliche Leben, Kidmpfen und Minnen -, aber wir stehen nicht an, zu
behaupten, daB er auch in einer andern Zeit — selbst der unsrigen - in

! «Als Diener der ewigen Weisheit ging Seuse in die Literaturgeschichte ein, so ist
er in seinen eigenen Schriften dargestellt. Schon dies zeigt an, daB3 er den Visionen
der Gottesminne verfallen ist ... Seine Gottheit ist ein Zwitter aus Korperlichkeit
und Abstraktion, erhaben gedacht und jedem MiBverstindnis preisgegeben. Kul-
turgeschichtlich betrachtet, bedeutet sie die unverblimteste Ubertragung dev hifi-
schen Ideologie auf die religidsen Vorstellungen ... In der religidsen Perspektive
steht man beim ‘Biichlein der Ewigen Weisheit’ der siegreichen Rebellion der
vorscholastischen Bilderwelt gegeniiber». W. MuscHg, a. a. O. S. 246.

J. BuHLMANN, Christuslehre und Christusmystik des Heinrich Scuse. Diss. theol. —
Freiburg i. U., 1942,

* C. GROBER, Der Mystiker Heinrich Seuse. Geschichte seines Lebens, Entstehung

und Echtheit seiner Werke. — Freiburg i. Br., 1941.

[~

189



seinem Leben «das groBe Epos der Gottesliebe» ausgedichtet hitte. Seine
Werke triigen dann wohl ein anderes Kleid und sprichen eine weniger
klangvolle Mundart, aber das Gottlichste und Tiefste seiner Liebe wiirde
in Uberzeitlichkeit bleiben. Denn ihr Ursprung und Ziel war das hochste
Gut, Gott, der sich keinem Wechsel unterwirft ... !

Diesem Spannungsverhiltnis zwischen Gehalt und zeitbedingter Form
widmete J.-A. Bizet seine Untersuchung «Suso et le Minnesang» ?, die
im ersten Teil («Les thémes») eine Fiille von Vergleichsmaterial bietet, um
dann im 2. Teil («La transposition») den Griinden der Wechselbeziehung
zwischen der Sprache Seuses und des Minnesangs nachzugehen. Auf seiten
Seuses sieht er den Ankniipfungspunkt fiir die Ubernahme literarischer
Motive aus dem Minnesang in der — besonders im Horologium — wieder-
holt ausgesprochenen Auffassung, es gebe nur eine Liebe, die auf der
hochsten Stufe Gottesminne ist 3:

Si I’amour est un dans son principe, il est normal qu’il s’exprime par
des signes identiques quel qu’en soit ’'objet: la transposition des motifs
littéraires s’autorise, si besoin en est, d’'une doctrine au moins implicite
qui en excuse les audaces. L’amant mystique connait les émois de tous
les amants; il traverse les alternatives de langueur et de joie exubérante.
A de certaines heures, il sent son coeur battre plus fort, il ne sait retenir
ni ses soupirs ni ses larmes. Suso céde volontiers a une sentimentalité
larmoyante qui flottait sans doute dans l'air du temps, mais qui dénote
aussi une certaine ingénuité naive et comme une incapacité a réprimer
une émotion sentie *.

Da die mittelalterliche Symbolik vom Niederen zum Hoéheren aufzu-
steigen pflegt, kann die hofische Liebe als Figur der gottlichen Minne
dienen 5. J.-A. Bizet stellt sich damit in Widerspruch zur Auffassung
W. Muschgs, der im Diener der Ewigen Weisheit eine unertragliche Ver-
quickung des religiésen und des weltlichen Bereichs — ein Merkmal deka-
denter Mystik — manifestiert sieht. J.-A. Bizet dagegen kommt zum
SchluB, Seuse habe aus dem Minnesang den Gehalt an religiésen Vor-
stellungen wieder in den geistlichen Bereich hiniibergenommen (den der
Minnesang selbst von dorther empfangen hatte), indem er in der Sprache
weltlicher Poesie die Ewige Weisheit verehrte:

1 C. GROBER, a. a. 0. S. 196.

2 J.-A. Bizet, Minnesang, a.a. O. S. 2.

3 J.-A. Bizet, Minnesang, a. a. O. S. 133-138.
* J.-A. BizeT, Minnesang, a. a. O. S. 136.

5 J.-A. B1zet, Minnesang, a. a. O. S. 168.

190



Si comme l’a soutenu l'auteur des «Deux sources de la Morale et de la
Religion», c’est la passion amoureuse qui a commencé par «plagier la
mystique», par lui emprunter «sa ferveur, ses élans, ses extases» !, Suso,
témoin attentif des derniers échos du Minnesang, ne fit que récupérer la
part du spirvituel, en usant du langage des poétes pour chanter la Sagesse
hypostatique. 11 avait pleinement conscience d’opérer une transposition
qui était une vestitution : indiquant aux assoiffés d’amour ce qu’il appelle
«le comble d’amoury, il leur fait entendre qu’ils n’ont fait jusque-la que
ronger I'os pour le relent de viande qu’ils y flairaient encore: os aridum
propter saporem carneum tenuem in eo relictum dentibus vestris roditis 2.
S’oubliant & parler la langue des Minnesdanger, a feindre leurs enthou-
siasmes et leurs dépits, il garde les yeux bien ouverts et sait ou il en
veut venir ... 3

Weniger im Sinne eines Abhingigkeitsverhiltnisses denn als zwei zu-
sammengehérige « Ausformungen mittelalterlichen Geistes», in denen «die
Zucht der inneren Bewahrung trotz aller Leidenschaftlichkeit des Ge-
fiihls» 4 lebt, sah F.-W. Wentzlaff-Eggebert das sprachliche Verhiltnis
von Mystik und Minnesang. Beziiglich der Eigenart Seuses trug sein
Werk wenig Neues zur Diskussion bei 5.

Eine neue Phase leitete J. Schwietering mit seinem Aufsatz «Zur Autor-

schaft der Seuse Vita» ¢ ein, indem er den Akzent vom Minnesdnger auf
den Minneritter verschob:

[N

H. BERGsON, Les deux sources de la Morale et de la Religion. 38¢ éd. Paris, 1942.
pp- 38-39: ... Quand on reproche au mysticisme de s’exprimer a la maniére de la
passion amoureuse, on oublie que c’est I'amour qui avait commencé par plagier
la mystique, qui lui avait emprunté sa ferveur, ses €lans, ses extases; en utilisant
le langage d’une passion qu’elle avait transfigurée, la mystique n'a fait que re-
prendre son bien (Zit. nach Bizet).

SEusE, Horologium. Zit. nach Ed. Bibliotheca Mystica sanctorum Ord. Praedi-
catorum Patrum. Monachii, 1923. S. 135 {.

3 J.-A. Bizet, Minnesang, a. a. O. S. 169 {.

F.-W. WENTzZLAFF-EGGEBERT, Deutsche Mystik zwischen Mittelalter und Neu-
zeit. Einheit und Wandlung ihrer Erscheinungsformen. — Tibingen, 21947. S. 47.
F.-W. WENTZLAFF-EGGEBERT, a. a. O. S. 127: Nur mit Mechthild zu vergleichen,
verliert er sich ganz in Wortschatz und Bilder des Minnesangs. Das alte Lehens-
verhiltnis wird beschworen. Wohl nirgends zu so spiter Zeit begegnen wir noch
so reinen Parallelen zur ritterlichen Lyrik. Am hochsten gesteigert ist dieser
dichterische Ausdruck an den Stellen, die sich auf Maria und auf die Liebes-
beziehung mit Gott beziehen ... Hier erdffnet sich uns die unauflosliche Ver-
flechtung von weltlichem und geistlichem Minnesang. Marienkult und Marien-
terminologie begegnen sich und entwickeln unmerklich die Zuge, die bei den
spateren Meistersingern wieder auftauchen.

J. SCHWIETERING, Zur Autorschaft der Seuse Vita. Erstmals 1953. Jetzt in: Mystik
und héfische Dichtung im Mittelalter. — Tibingen, 1960.

191



~

Das einseitig bezogene Bild vom geistlichen Minnesidnger 'mit dem An-
spruch, etwas Wesentliches iiber Seuse als Autor der Vita auszusagen,
hat das literarhistorische Problem der Vita eher verdunkelt als geklart ..
Seuse selbst hat das Bild vom geistlichen Minnesdnger nicht von 51Ch
gebraucht, er sieht sich unter dem Bilde des \Ilnner:tte?s bei dem der
Akzent auf dem ritterlichen Streiter liegt ...

Das Bild des geistlichen Rittertums sieht Schwietering in der Rollenfigur
des Dieners der LEwigen Weisheit mitenthalten 2. Besonders hervor-
gehoben sei fiir diesen Zusammenhang die Bemerkung iiber den Einflul}
des Minnesangs auf die Sprache Seuses: «Es ist ein auferlegter Zwang der
deutschen Sprache, unter dem die Frommigkeit Seuses leidet» 3.

Einen Beitrag zu diesem Problemkreis leistete Bruno Boesch mit
seinem Aufsatz «Zur Minneauffassung Seuses» 4. Er weist auf Parallelen
zwischen der Struktur des Minnesangs und der Minneauffassung Seuses
hin, indem er der Minne des Abstandes Seuses Mystik der Verehrung und
des Leidens, der verschmelzenden Minne die mvstlsche Unio gegeniiber-
stellt. Wie sich bei den Mystikern je nach Veranlagung der eine oder
andere «gradus» mehr oder weniger ausgeprigt findet, so griindet in der
weltlichen Minne jeder Dichter auf dieser oder jener Stufe. Der mystischen
Erweckung entspricht die Entflammung des «hohen muotes», der Reini-
gung entsprechen die Lieder der «swaere» und des «trurens», und der
Stufe der Unio schlieBlich sind die Lieder der Frithzeit (Dietmar und
Kirenberger) zu vergleichen 5.

Leider geht aus Boeschs Darlegungen nicht eindeutig hervor, ob er nur
auf Parallelen hinweisen mochte, die sich aus psychischen Gegebenheiten
entwickeln, oder ob er ein Abhidngigkeitsverhiltnis Seuses nachweisen
will. Die folgenden Formulierungen (von mir gesperrt) deuten eher auf
Abhingigkeit hin:

Gerade in dieser Selbstpriifung, in der Askese, die keinen Ausweg gelten
1aBt, steht Seuse in der Nachfolge des Minnesangs, man kann den Weg
der Mystik von der geisterfiillten Aussage der Mechthild zu Seuses pein-

voller Innenschau auch im Minnesang verfolgen: vom freien Ausschwin-
gen der Erfahrung in einen gemeinsamen, imagindren Raum der Liebe

J. SCHWIETERING, a. a. 0. S. 111 {.

J. SCHWIETERING, a. a. O. S. 113.

J. SCHWIETERING, a. a. O. S. xxII.

B. BoescH, Zur Minneauffassung Seuses. In: Festschrift J. Quint. — Bonn, 1964,
S. 57-68.

5 B. BoEscH, a. a. O. S. 57-60.

1
2
3
4

192



im frithen Wechsel bis zu den bohrenden, selbstquilerischen Fragen der
hohen Minne. Eine sakrale Wiirde ist abgelegt; der feierliche Charakter
einer Aussage, die das Personliche in die strengen liturgischen Formen
kleidet und von den ausgestandenen Leiden wenig Notiz nimmt, wandelt
sich zum personlichen Bekenntnis der Frommigkeit, zum verdaht-sin
in der Priifung privater ane-diht. Aus dem visioniren Bilde, das Morun-
gen im verdaht-sin hervorzaubert, wird bei Seuse das Andachtsbild. (...)
Das greifbare Abbild ... gehdrt auf Seuses Stilstufe und fehlt dem
friihen Minnesang. Die Bilder der Seusehandschrift sind nicht Zutat,
sondern Bestandteil des Buches .

Den Grund, «weshalb Seuse so starke Anlethen bei der Terminologie des
Minnesangs gemacht hat», sieht B. Boesch in dessen Minneauffassung
begriindet, die in vielen I"dllen die Ziige einer ausgesprochenen Abstands-
minne annehme.

Er sah im Minner den Martrer, und aus dieser erspiirten Analogie heraus
ergaben sich ihm wie von selbst die letztlich ja im Wesen der Liebe selbst
begriindeten Anleihen bei der weltlichen Minne 2.

So kommt B. Boesch zum Schlul3, nicht nur die Stilmittel, sondern auch
die Artung der Minneauffassung verbinde Seuse mit dem Minnesang,
dank der Wesensverwandtschaft weltlicher und religiéser Minne auch im
Bereich der anbetenden Minne.

Aus dem zum 600. Todestag Seuses erschienenen Sammelband ist zu
schlieBen, daf die gegenwirtige Forschung vor allem die von J. Schwie-
tering aufgezeigten Beziige weiterverfolgt 3. Christine Pleuser untersucht
in ihrem Beitrag «die Vita in ihrer Einheit von Gotteslob, memoria,
Erbauung und Lehre, in ihrer Mischung von Autobiographie und Legende,
Topos und urspriinglicher Aussage, d. h. die Vita im Hinblick auf ihren
erbaulichen Charakter» *. Maria Bindschedler zieht Vergleiche zwischen
der héfischen und Heinrich Seuses geistlicher Ritterschaft >.

1 B. BoEescH, a. a. O. S. 62.

B. BoEescH, a. a. O. S. 62.

HEINRICH SEUsSE, Studien zum 600. Todestag. 1366-1966. Ges. u. hrsg. von
P. Ephrem M. Filthaut OP. - Koéln, 1966.

* CH. PLEUSER, Tradition und Urspriinglichkeit in der Vita Heinrich Seuses. In:
Studien zum 600. Todestag, a. a. O. S. 136.

M. BINDSCHEDLER, Seuses Begriff der Ritterschaft. In: Studien zum 600. Todes-
tag, a. a. O. S. 233.

w N

w

193



Ergianzend sind J. Bumkes «Studien zum Ritterbegriff im 12. und
13. Jahrhundert» zu nennen, die Seuses Ritterschaft nicht direkt be-
rithren, jedoch zur Erforschung der wechselseitigen Beziige zwischen
geistlichem und hofischem Rittertum einen gewichtigen Beitrag leisten .

* K 3k

Dieser Aufrif3 fithrt zur Einsicht, dall man der Vita Heinrich Seuses
nur von einem Blickpunkt aus anndhernd gerecht werden kann, der mit
den schwebenden Ubergingen zwischen geistlicher und weltlicher Dich-
tung — einem wichtigen Charakteristikum mittelalterlicher Literatur 2 —
rechnet. Die Figur des Dieners der Ewigen Weisheit im Spannungsfeld
beider Bereiche ndher zu beleuchten, ist die Absicht der folgenden Teile.
Zuvor aber haben wir neben das Bild des Minnesdngers das Bild des
Monchs zu stellen.

II. VOR DEM HINTERGRUND DES MONCHTUMS

Wihrend sich die Germanistik des 19. Jahrhunderts um den Minne-
sanger Seuse bemiihte, beschdftigten sich die Theologen, vorab der Tho-
mist H. Denifle, mit dem Scholastiker Seuse. Von beiden Standpunkten
aus gelangte die Forschung zu interessanten Ergebnissen, als Personlich-
keit aber blieb Seuse ritselhaft; denn das Bild des Minnesangers wie
jenes des Theologen und Scholastikers verdeckte den Zugang zu seiner
Selbstdarstellung — der Begriff mit allen seinen Bedenklichkeiten sei hier
einmal vorweggenommen — in der Vita. Die Diskussion um die Echtheits-
frage in den ersten Jahrzehnten dieses Jahrhunderts, an der sich Germa-
nisten und Theologen beteiligten 3, lie ihn zeitweilig gar zu einer zweifel-
haften Figur werden.

Auf den entscheidenden Impuls, den J. Schwretering in dieser Frage der
Germanistik gegeben hat, ist bereits hingewiesen worden. Nun ermog-
lichen es gliicklicherweise die Forschungsergebnisse Leclercqs, die unter

1 J. BuMKE, Studien zum KRitterbegriff im 12. und 13. jahrhundert. Beihefte zum
Euphorion. 1, 1964.

2 J. SCHWIETERING, a. a. O. S. 115.

3 Zur Diskussion um die Echtheitsfrage vgl. die Zusammenstellung bei M. PLANZER,
Das Horologium sapientiae und die Frage nach der Echtheit der Vita des sel.
Heinrich Seuse. Arch. Fratrum Praedicatorum 1931, S. 181 ff.; C. GROBER, a. a. O.
S.112 ff.; J. SCHWIETERING, Mystik u. hof. Dichtung, a. a. O. S. 107 ff.

194



dem Titel «L’Amour des Lettres et le Désir de Dieu» erschienen sind !,
auch auf seiten der Theologie von einem zentraleren Punkt auszugehen;
denn nun steht uns als Basis eine « Gesamtdarstellung der mentalen Grund-
haltung des mattelalterlichen Monchtums» 2 zur Verfiilgung. Die Bedeutung
fiir die Seuseforschung werde ich nun aufzuzeigen versuchen. Dazu sind
vorerst jene Erkenntnisse Leclercqs zusammenzustellen, die zu einem
tieferen Verstindnis der Vita fithren kénnen.

Leclercq fiihrt zundchst die grundsitzliche Unterscheidung zwischen
«théologie scolastique» und «théologie monastique» ein 3. Wihrend die
scholastische Methode mittels der Quaestio zum Wissen vordringt, ist der
zentrale Begriff der Monchstheologie das «desideratury, ihr Ziel nicht das
«sciendumn», sondern das «experienduny, die Lrfahrung der Einheit mit
Gott. Monchische Bildung ist deshalb in erster Linie das Ergebnis kontem-
plativer Lektiire — nicht diskursiven Denkens. Um die tiefgreifende Wir-
kung solcher Lektiire zu verstehen, mul3 man sich die mittelalterlichen
Lesegewohnheiten vergegenwirtigen *: Wie in der Antike las man ge-
wohnlich mit lauter Stimme. «Legere» beschiftigte — vergleichbar dem
Singen und Schreiben — Koérper und Geist. Dadurch ist die «lectio divina»
nahe verwandt mit der Meditatio:

Ce dernier terme est important, car la pratique qu’il recouvre déter-
minera en grande partie la psychologie monastique dans son application
a I’Ecriture Sainte et aux Peres. Les mots meditari et meditatio ont une
signification trés riche: dans la tradition monastique, ils gardent a la
fois les sens profanes qu’ils avaient dans la langue classique, et les sens
sacrés qu’ils tenaient dans la Bible; ...

Dans la langue profane, meditari veut dire, d’'une maniére générale,
penser, réfléchir, comme cogitare ou considerare,; mais plus que ses der-
niers, il implique souvent une orientation d’ordre pratique, et méme
d’ordre moral: il s’agit de penser a une chose en vue de pouvoir la faire,
autrement dit s’y préparer, la préfigurer en esprit, la désirer, la faire en
quelque sorte d’avance, en bref s’y exercer. Aussi applique-t-on le mot
aux exercices corporels et sportifs, a ceux de la vie militaire, au domaine
scolaire, a celui de la rhétorique, de la poésie, de la musique, enfin a la
pratique de la morale. S’exercer ainsi a une chose en y pensant, c’est la
fixer dans sa mémoire, c’est 'apprendre. Toutes ces nuances seretrouvent

1 J. LEcLERcQ, L’Amour des lettres et le Désir de Dieu. — Paris, 1957. Nun auch in
deutscher Ubersetzung: Wissenschaft und Gottverlangen. Zur Ménchstheologie
des Mittelalters. — Diisseldorf.

A. Haas, Mittelalterliches Ménchstum. Uber: Wissenschaft und Gottverlangen.
Neue Ziircher Zeitung Nr. 3346, 15. Aug. 1965.

J. LECLERCQ, a. a. O. S. 10 f.

4 J. LECcLERCQ, a. a. O. S. 22.

r

o~

195



dans le langage des chrétiens; ... mais chez eux le mot s’emploie générale-
ment a propos d’un texte, la réalité qu’il désigne s’exerce sur un texte,
et ce texte est le texte par excellence, celui qu'on appelle I'Ecriture par
excellence, c’est-a-dire la Bible et ses commentaires ... !

Pour les anciens, méditer c’est lire un texte et I’apprendre «par coeur»
au sens le plus fort de cette expression; ... *

Mittelalterliche Meditation ist also nicht rein intellektuelle Tatigkeit,
sondern sie erfalt den ganzen Menschen, weil der Mund mitspricht, das
Gedéchtnis den Sinn zu erfassen sucht und der Wille das Erfahrene in
der Praxis zu verwirklichen dringt. Mit Recht spricht Leclercq von der
Lektiire der Monche als von einem «exercice de mémoire total» 3, der die
heiligen Texte in Koérper und Geist der Monche einschreibt.

IHir dieses vollige Durchdrungenwerden steht manchmal das Bild der
geistigen Nahrung, die gekaut und verdaut wird. Selbst der Begriff des
Wiederkauens wird verwendet *. Seuse braucht dieses Bild im XI. Brief
des Briefbiichleins * und im Horologium.

Gegenstand dieser Meditationen war die Heilige Schrift, aber auch die
Tradition der Viter, die vom Bibelstudium im Mittelalter nicht zu tren-
nen war °. In diesem Zusammenhang ist die Liturgie als eigentliche Bil-
dungsmacht zu nennen. Sie vermittelte den Ménchen in erster Linie den
dauernden Kontakt mit den heiligen Biichern im Zeichen ihrer Horen,
ihrer Zeiten und Feste 7.

Diese Einheit von Lektiire, Betrachtung und Gebet ist von entschei-
dender Bedeutung fiir die Schreibweise der Ménche; aus ihr erkldrt sich
das Stilmerkmal der «Reminiszenz», die Leclercq folgendermallen defi-
niert:

J. Lecrerc; 4. a. 0. 5. 23:

J. LEcLERCQ, a. a. O. S. 23.

J. LECLERCQ, a. a. O. S. 72.

J. LECLERCQ, a. a. O. S. 72: Meéditer, c’est s’attacher étroitement a la phrase

qu’on se récite, en peser tous les mots, pour parvenir a la plénitude de leur sens:

C’est s’assimiler le contenu d’un texte au moyen d’'une sorte de mastication qui en

dégage la saveur; c’est le gofter ...

5 Deutsche Schriften S. 391, 20: Ein bewerter gotesfrund sol alle zit etwas guoter
bilde ald spriich haben in der sele mund ze kitwene, da von sin herz enzundet werde
zl gote. — Howol. ed. Strange S. 24, 14: Et hec suaviter ruminans ...

6 J. LECLERCQ, a. a. O. S. 87: La culture monastique du moyen age est a base de

Bible latine. Mais la Bible est inséparable de ceux qui I’ont commentée, c’est-a-dire

les Péres, souvent désignés simplement comme les «expositores», car méme dans

ceux de leurs écrits qui ne sont pas ce que nous appelons des commentaires, ils
n’ont guere fait qu’expliquer I’Ecriture Sainte.

J. LEcLERCQ, a. a. O. S. 219 1.

W N e

~

196



... le rappel spontané de citations et d’allusions qui s’évoquent les unes
les autres, sans aucun effort, par le seul fait de la similitude des mots;
chaque mot fait agrafe, pour ainsi dire: il en accroche un ou plusieurs
autres, qui s'enchainent et constituent la trame de ’exposé '.

Die Reminiszenz bestimmt aber auch die Komposition. Anstelle eines
logischen Aufbaus kann — ganz im Gegensatz zur scholastischen Denk-
weise — eine assoziative Reithung von Themen treten, die ganz zufillig
durch die gleichen Stichworter verbunden sind 2.

SchlieBlich war das Gedichtnis von biblischen Wértern und Bildern
derart durchtrdankt, daBl man sich ganz spontan des biblischen Wort-
schatzes bediente. Biblische Reminiszenzen sind darum nur scheinbar
Zitate, denn jene, die sie brauchten, hatten sich diese so vollstindig
angeeignet, daB sie sich ihrer Herkunft nicht mehr bewul3t waren 3.

J. Leclercq geht in seiner Untersuchung nicht iiber den Anfang des
13. Jahrhunderts hinaus. Nun verdankte aber Seuse seine Bildung dem
Dominikanerorden, dessen Theologie im 14. Jahrhundert vom I homismits
geprigt war. Zudem war Seuse Schiiler Meister Eckharts, des spekula-
tivsten Mystikers. Besteht da tiberhaupt noch die Berechtigung, ihn mit
der kontemplativen Grundhaltung in Verbindung zu bringen, auf Grund
derer J. Leclercq in «L’Amour des lettres et le Désir de Dieu» die Wesens-
zlige der monastischen Theologie zeichnet? Ein Blick auf Seuses Studien-
gang und seine eigenen AuBerungen dariiber soll in dieser Frage Aufschluf3
geben.

Wihrend im 12. Jahrhundert der monastische und der scholastische
Bereich — zumeist als Monchsschule und Klerikerschule — einander ge-
trennt gegeniiberstanden,«en contraste, mais enrapport l'unavecl’autre»*
vereinigte der dominikanische Studienweg zur Zeit Seuses die beiden
Elemente. Nach K. Bihlmeyers Darstellung > wurden nach dem ein-
jahrigen Noviziat zwei Jahre der Erlernung des Chorgebets und der
Ordenskonstitutionen gewidmet. Wir diirfen sie als eine Zeit eigentlicher
Einiibung der monastischen Haltung werten °. Darauf folgte das acht-

1 J. LECLERcQ, a. a. O. 8. 73.

2 J. LECLERCQ, a. a. O. 5. 73,

J. LEcLERCQ, a. a. O. S. 74 {.

J. LECLERCgQ, a. a. O. S. 11.

Deutsche Schriften, S. 86*.

Dies geht auch hervor aus der Studie von P. G. L6HR, OP: Die Gewohnheiten
eines mitteldeutschen Dominikanerklosters aus der ersten Hilfte des 14. Jahr-
hunderts. — Archivum Fratrum Praed. I, 1931.

Als Nr. 23 der Hs. Cent. V. 91 der Niirnberger Stadtbibliothek zitiert P. G. Lohr
S. 104: Item consuetum est in domo, quod fratres non mittantur ad studium nis:

> e W

197



jahrige philosophisch-theologische Studium, zu dem ein einjahriger Bibel-
kurs gehorte. Aus der Darstellung von M. A. IYischer ! geht hervor, welch
zentrale Rolle das Schriftstudium und die fiir unsern Zusammenhang
noch wichtigere Meditation in Seuses Ausbildung spielten:

Wenn Falk * vom theologischen Studium des Mittelalters iiberhaupt
sagt, daB es so sehr auf den Biichern der Hl. Schrift gegriindet war, daB
Bibelstudium = theologisches Studium war 3, so wurde das Studium der
Schrift auf den Dominikanerschulen noch intensiver betrieben. Das be-
weist ein Blick in die Analecta und in die Constitutionen des Prediger-
ordens in der Redaktion Raimunds von Pennaforte. In dem Kapitel de
studentibus heiBt es: «Seculares scientiam non addiscant, nec artes,
quas liberales vocant ... sed tantum libros theologicos tam iuvenes quam
all (!) ii legant. Ipsi vero in studio taliter sint intenti ut de die, de nocte,
in domo, in itinere legant aliquid vel meditentur: et quicquid poterunt
retinere, cordetenus nitantur» *. Jeder Convent besal3 einen Lektor, der
den Text der HI. Schrift den Religiosen und auswirtigen Studenten zu
erkldren hatte. An den studia generalia hieen die Lehrer magistri sacrae
oder scripturae. Dal3 jeder Dominikaner eine Bibel zur Verfiigung hatte,
geht aus folgender Bestimmung der Constitutionen hervor: Cum {frater
de provincia in provinciam ad regendum mittitur, omnes libros suos
glossatos, postillas, Bibliam et quaternos secum deferat . ... Bei der viel
wesentlicheren Rolle der ars memorandi im Mittelalter ist es sehr wahr-
scheinlich, daB3 ein in die HI. Schrift griindlich eingefithrter Theologe,
der dazu selbst Lektor war, groBe Partien der Bibel, wenn auch nicht
wortlich, so doch im allgemeinen inne hatte ... °.

Wenn nun ein Bildungsgang die scholastische und die monastische Denk-
weise zu vereinen suchte, muBlte dies je nach der Anlage des Schiilers zur
Bevorzugung der einen oder andern Richtung fiihren. Uber Seuses persén- -
liche Reaktionen und Erfahrungen gibt der zweite Teil des Horologiums
Aufschlul3 o fl |

g ;}(“ Vgl

in devotione diligenter sint instructi et in laboribus communibus pluribus annis
exercitati et ingenio dispositi, ut sine confusione et veracundia propria et conven-
tus in studio perseverare valeant et permanere.

! M. A. FiscHER, Die HI. Schrift in den Werken des deutschen Mystikers Heinrich
Seuse. Diss. Miinchen, 1936.

2 F. FaLk, Die Bibel am Ausgang des Mittelalters, ihre Kenntnis und ihre Ver-
breitung, in: Gorresgesellschaft zur Pflege der Wissenschaft, 2. Vereinsschrift,
Kéln 1905.

3 1534 heillt es noch im Urkundenbuch der Universitdt Heidelberg: uf hoher facultat
der heiligen geschrift; I, FaLk, a. a. O. S. 1,

* Saur, Die Constitutionen des Predigerordens, S. 562 {. (ohne nihere Angaben bei
M. A. Fischer).

3 SauL, Constitutionen, S. 563.

® M. A. FISCHER, a.a. O. S. 34 {.

198



Das erste Kapitel des zweiten Teils ! berichtet von einem willbegierigen
Schiiler, der von Schule zu Schule eilte, um zur Erkenntnis der wahren und
hochsten Philosophie zu gelangen. In einer Vision sieht er zwei Schulen
und erkennt in der ersten den Lehrgang der «artes liberales et mechani-
cae». Die Schiiler haben aber einen Schleier vor dem Gesicht; ihr Wis-
sensdurst wird nicht gestillt, sondern im Gegenteil immer quilender.
Hier hilt es der Schiiler nicht lange aus %, und er geht voll Abscheu weg.

Er wendet sich der zweiten Schule zu, die folgendermafen iiberschrie-
ben 1st: « Hec est scola theologice veritatis, ubi magistra eterna sapiencia,
doctrina veritas, finis eterna felicitas» 3. Lehrer und Schiiler sind in dreil
Klassen eingeteilt. Doch herrscht auch hier eitles Streben. Prilaturen und
Promotionen sind die Ziele der einen; andere verlieren sich in Speku-
lationen, «in affectu vere frigidissimi remanebant» *. Wie Hihne streiten
sie sich in ldcherlicher Weise um die «veritas sacrae scripturae, lucida,
sonora, incorrumpibilis» und ergehen sich in «inprobaciones, replicaciones
et opiniorum novitates mirabiles» 3. Die Schriften der Viter werden zu
ehrsiichtigem Streben mibraucht oder gewinnstichtig umgebogen 6. Jene
aber, welche die dritte Stufe erreicht haben, trinken das gnadenreiche
Wasser der Weisheit und werden davon trunken, «et quodammodo in
abyssum divine speculacionis ac dulcedinis immersi et absorpti, ad divina
contemplanda raperentur» 7.

Wie durch eine Stimme (quasi vocem) erfahrt der Schiiler, daB jene der
ersten Stufe (modus éarnal'g nicht das Lob Gottes, sondern die eigene
Bildung suchen. Auf der zweiten Stufe (modus ’mlmahs) glauben die
Schiiler, mit scholastischen Disputationen allein ausmachen zu kénnen,
was zum Heil nétig ist. Uber diesem Denken in Verdienstkategorien
vernachldssigen sie das Charisma.

Die richtige Weise, die «sacra scriptura» zu studieren, ist der «modus
spiritualis». Er ist nicht intellektuell-scholastisches Streben, sondern das
Anspannen aller Krifte des Herzens zur Erreichung der Vollkommenheit.
Nicht nur der Verstand, sondern auch Gefithl und Wille — der ganze
Mensch — werden in das Studium der «wahren und hochsten Philosophie»

einbezogen:

! Horologium Sapientiae, Ed. STRANGE, S. 149 {.
2 «nauseam habere incepit», Horol, a. a. O. S. 150.
3 Horol., a.a. O. S. 150.

* Horol., a. a. O. S. 152.

5 Horol., a. a. O. S.152.

¢ Horol., a. a. O. S. 152,

? Horol., a. a. O. S. 154.

199



Tercius vero qui et spiritualis, est eorum qui toto cordis affectu ad ea que
perfeccionis sunt se viribus omnibus extendunt, studiose operam dantes,
ut sicut intellectus eorum sciencia, sic et affectus eorum divina sapiencia
repleatur; et sicut proficiunt in cognicione veri, sic et in amore summi
boni: Qui gustant et vident quoniam suavis est dominus (Ps. 33, 9):
Qui se et alios per sacram scripturam ad debitum finem dirigunt, et
nichilominus interius spiritu dei aguntur. Igitur discipulus, aliis obmissis
cupiebat cum hiis mansionem habere, et se totum conferre ad studium
illius vere et summe phylosophye .

Eindeutig tritt der Verfasser also im ganzen Kapitel fiir die Unterordnung
des scholastischen Strebens nach Wissen ein. Das «sciendum» ist nicht das
Ziel, sondern das «experiendumy» 2. Auf Erfahrung Gottes deuten die
Ausdriicke «affectus», «gustare et videre». Damit steht das Horologium
ganz in der Linie des monastischen Mittelalters, das Weisheit als Lebens-
vollzug aus der Einsicht in die Wahrheit verstand, die Christus selber ist,
und dem Philosophia mehr war als Lehre oder Erkenntnisweise. Der
Philosoph par excellence ist Christus, ja er ist sogar die Philosophie selbst.
So gibt Du Cange fiir das mittelalterliche «philosophari» als einziges
Aquivalent «monachum agere» 3. '

In dieser Richtung weisen die Aussagen des 3. Kapitels in Horolo-
gium II *. Der Verfasser bittet die Sapientia, ihn in der Fiille des Wissens
zu leiten, indem sie ihm die kiirzeste Formel zur Vollkommenheit gebe;
denn er werde sterben, ehe er alle Biicher selbst gelesen habe. Er erhilt
den Rat, stets zu versuchen, «ut animum ... iugiter sursum in contem-
placione divinorum elevatum habeat, ut divinis rebus ac deo mens semper
inhereat, et derelicta fragilitate terrena ad superna iugiter transferatur»
(S.171). Um dies zu erreichen, soll er den Rat des Arsenius befolgen:
«Fons et origo omnium bonorum homini spirituali est, in cella sua iugiter
conmorari» (S.174). Dem stehen als Quelle aller Ubel die «discursus
inutiles ewangelizancium» gegeniiber. Es mul auffallen, daB3 Arsenius,
der Wiistenvater, philosophus genannt wird. Auch hier wird die Er-
fahrung seines Monchslebens zur Philosophae.

Einen Anhaltspunkt, daB Seuse selbst mit dieser Lehre ernst gemacht
hat, finden wir in der Tatsache, daBl er nach dem studium generale seine
Laufbahn nicht mit der Erwerbung der Magisterwiirde in Paris abschloB.

1 Horol., a.a. O. S. 155.

2 S.0.5.195.

3 J. LEcLERCQ, a. a. O. S. 100.
+ Horol., a.a. O. S. 169-175.

200



Konsequenterweise ist auch sein Werk nicht auf Vermittlung theolo-
gischen Wissens ausgerichtet. K. Bihlmeyer bemerkt lakonisch: «Nicht
sehr viel ist liber Seuses Lehre zu sagen» ! und gibt dann folgende Charak-
teristik:

Um ein zusammenhdngendes, methodisch durchgefiihrtes System han-
delt es sich bei ihm weder in der spekulativen noch in der praktischen
Mystik. In keiner von beiden Beziehungen kann er eigentlich originell
oder bahnbrechend genannt werden: er trigt das von Viterzeit her
Uberlieferte und durch die Scholastik systematisch Bearbeitete mit

groBer Pietdt vor und macht kaum einen Versuch, dariiber hinaus-
zukommen ... ?

Vom modernen Standpunkt her, der das individuell Schopferische ver-
herrlicht, tént K. Bihlmeyers Charakterisierung negativ. Der Beiklang
verliert sich aber, sobald wir Seuse aus seiner monastischen Grundhaltung
heraus zu verstehen suchen, die selbst sein Verhiltnis zum scholastischen
Gedankengut bestimmt. Vergrobernd gesagt, geht es ihm nicht um dessen
verstandesmélige Weiterentwicklung, sondern um die Weitergabe des
Erfahrenen, von J. Leclercq priagnant als «procédé de transmission expé-
rimental» 3 formuliert .

Seit den Editionen H. Denifles und K. Bihlmeyers stand zwar fest, da3
die Schrift und die Viter im Werk Seuses einen allgegenwirtigen Hinter-
grund bilden, doch lieB die Germanistik ihren EinfluB hiufig auBer acht.
In den folgenden Studien zum Bild der Ewigen Weisheit, zu Seuses Minne-
dienst und Ritterschaft soll nun diesem biblisch-patristischen Hinter-
grund vermehrt Rechnung getragen werden. Dem Germanisten, der die-
sen Versuch unternimmt, miiBte eigentlich das von Reminiszenzen durch-
trinkte BewuBtsein eines mittelalterlichen Ménchs zur Verfiigung stehen.
Ich bin auf Zufallsfunde im uniibersehbaren Gebiet angewiesen.

1 Deutsche Schriften, S. 147*.

2 Deutsche Schriften, S. 147*,

3 J. LECLERCQ, S. 105.

+ In neuem Licht erscheint nun die Bemerkung Bizets zu Seuses Vorliebe fiir die
Form des Dialogs: Suso, renongant aux cadres convenus des traités scolastiques,
recourt a la forme dialoguée, qu’il gardera dans le «Livre de la Sagesse» et dans
I’'Horologium.

J.-A. BizeTt, Henri Suso et le déclin de la scolastique. Thése Paris, 1946. p. 50.

Cf. vom gleichen Verfasser: Die geistesgeschichtliche Bedeutung der deutschen
Mystik. DVjS 40, 1966.

14 201



	Einleitung
	Das Seusebild der Literaturgeschichte
	Vor dem Hintergrund des Mönchtums


