Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 62 (1968)

Artikel: Johannes von Segovias Stellung zur Présidentenfrage des Basler
Konzils

Autor: Ladner, Pascal

Kapitel: 5: Analyse des Tractatus super presidencia

Autor: [s.n]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Basler Konzils, auf dessen Aufgaben und auf die Dekrete fritherer Kon-
zilien 1. Darauf werden sie am 26. April feierlich in die 17. allgemeine
Sitzung eingefiihrt — nach Johannes von Segovia in die groBte Versamm-
lung, die das Konzil je gesehen habe —, wo sie dem endgiiltigen Zulas-
sungsdekret zustimmen. Dieses Dekret ? anerkennt die fiinf Prilaten als
Priasidenten wvice et loco ... Eugenit pape quarti unter folgenden Bedin-
gungen: sie besitzen keine iurisdictio coactiva; sie fiijgen sich der Ge-
schiaftsordnung des Konzils, besonders in bezug auf die Abhaltung der
Generalkongregationen; sie versprechen, daB der jeweils den Vorsitz
fithrende Prasident die Beschliisse der Deputationen in der allgemeinen
Sitzung verkiindet, und daB bei seiner Verhinderung oder Weigerung der
nichste Prisident und nach ihm der rangilteste Prilat diese Aufgabe
{ibernimmt ; und endlich stimmen sie der Verdffentlichung aller erledigten
Geschidfte im Namen und unter dem Siegel des Basler Konzils zu.

5. ANALYSE DES TRACTATUS SUPER PRESIDENCIA

Der Traktat zerfdllt in vier ungleiche Teile: In der Einleitung skizziert
Johannes von Segovia kurz die Ereignisse, die zur Auseinandersetzung
fithrten (§ 1), stellt das Problem (§ 2) und faBt in vier Punkten den in
den Ernennungsbullen enthaltenen Superioritdtsanspruch des Papstes
iiber das Konzil zusammen (§ 3). Im zweiten Abschnitt referiert er die
Argumente der Befiirworter der pipstlichen Forderung (§§ 4-14). Im
dritten, weitaus langsten Teil entwickelt er ausfiihrlich die Griinde gegen
die Anerkennung der Prisidenten bullarum vigore (§§ 15-151). Im SchluB-
teil berichtet er den weiteren Verlauf der Auseinandersetzung und die
Losungsversuche bis zur Inkorporierung der Prasidenten und der Wieder-
holung des Sacrosancta-Dekrets in der Sitzung vom 26. Juni 1434
(§§ 152-155).

Die Argumentation der Befiirworter

Die Argumente, die den Superioritdtsanspruch des Papstes begriinden
und daher fiir die Zulassung der pipstlichen Prisidenten vorgebracht
werden, sind folgende:

1. Der Papst ist das Haupt der Kirche. Das wird bewiesen aus den
Dekreten (Gratians), aus dem Haec-Sancta-Dekret, das mit der refor-

1 MC 1I 647.
2 MC II 649 s.

19



matio ¢n capite nur den Papst (nicht Christus) gemeint haben kann, und
aus der Rolle des Petrus im Apostelkollegium und der analogen Stellung
des Papstes in den bisherigen Konzilien, deren Dekrete im Namen des
Papstes approbante concilio erlassen wurden. Daher stehe dem Papst die
Prasidentschaft auch in diesem Konzil zu (§§ 4, 5). Dall in seiner Ab-
wesenheit die Legaten den Vorsitz fithren, erweisen die Konzilien von
Ephesus und Chalcedon, sowie das Konzil von Siena (§ 6). Auch das Haec-
Sancta-Dekret impliziert, obwohl es vom Papst Gehorsam gegen das
Konzil verlangt, den Vorsitz des Papstes bzw. seiner Legaten, da es ihn
in erster Linie zur Reform, auch in capite, verpflichtet (§ 7).

2. Durch die Einberufung eines allgemeinen Konzils verliert der Papst
seine Machtvollkommenheit nicht; wenn ihm also die Gliubigen zu an-
deren Zeiten zu Gehorsam verpflichtet sind, so sind sie es auch wihrend
des Konazils (§ 8).

3. In allen indifferenten Angelegenheiten, zu denen auch die Prisident-
schaftsfrage gehort, haben sich die Gliubigen dem Papst zu fiigen (§ 9).

4. Alle Gewalt in der Kirche steht dem Papst zu, der andern Gliedern
der Kirche Teilgewalten iibertrigt, die jedoch nie, auch nicht in der
Kirchenversammlung, die Gewalt des Papstes iibersteigen. Thm gebiihrt
daher die Priasidentschaft, zumal die Dekrete dies ausdriicklich be-
stimmen (§ 10).

5. Christus will die Kirche nach der besten aller moglichen Ordnungen
gelenkt sehen; diese ist — nach Aristoteles — die monarchische. In beson-
derer Weise kommt dieses Prinzip in der pidpstlichen Préisidentschaft am
Konzil zum Ausdruck (§ 11).

6. Das Konzil hat in der Diskussion um die Bulle Dudum sacrum dem
Papst das Versprechen gegeben, ihn im Falle seiner Adhesio als caput
concilii anzuerkennen; es miisse daher die Legaten zum Vorsitz zu-
lassen (§ 12).

7. Durch seinen Streit mit dem Papst setzt sich das Konzil dem Vor-
wurf aus, den die Jiinger Christi wegen ihrer Rangstreitigkeiten traf, und
miBachtet den Rat des Paulus Phil. 2,3 und Rém. 11,10 (§ 13).

8. Das Konzil hat bei seiner Eréffnung die Ernennungsbulle Cesarinis
zum Konzilprasidenten angenommen, obwohl sie sehr gro3e Machtbefug-
nisse des Prisidenten enthdlt (§ 14).

20



Die Argumentation der Ablehnung

In diesem zentralen Teil des Traktates wird deutlich, worum es in der
Prisidentschaftsfrage eigentlich geht; denn die in vier Abschnitten breit
angelegte ekklesiologische und historische Argumentation (Wiirde der
Kirche, Autoritit der alten Konzilien, Verlauf und Dekrete des Kon-
stanzer sowie des Basler Konzils) richtet sich primir auf den Nachweis
der Superioritdt des Konzils, aus dem sich die Ablehnung der pipstlichen
Prisidenten als selbstverstidndliche Folge ergibt.

I. Der Bewers ex dignitate ecclesie (§§ 16-107)

geht von vier Wesensmerkmalen der Kirche aus:

A) Sie ist Leib und Braut Christi (§ 16).

B) Sie dauert bis ans Ende der Zeiten (§ 17).

C) Sie hat durch den Beistand Christi die Garantie ihrer Irrtumslosig-
keit (§ 18).

D) Sie besitzt wie jedes andere Geschépf die angeborene innere Fihig-
keit zur Selbsterhaltung (virius el potestas innata et intrinseca se in suo
esse conservandi et vegendi) (§ 19). Diese Fihigkeit hat die Kirche nicht
von aullen, sondern in sich selbst, denn nur so ist ithre Existenz auch
ohne Papst oder ohne wiirdige péapstliche Fiihrung gewihrleistet (§ 20);
sie hat diese virtus — nach I Cor. 12 — in allen ihren Gliedern und nicht
nur in einem (§§ 21-22). Die Kirche besitzt diese Lebenskraft in aller-
héchstem MaBe gemdlB der VerheiBung, daB die Pforten der Hélle sie
nicht iiberwiltigen werden (§ 23). Diese hochste aller von Gott verlie-
henen Gewalten wird als die allumfassende Schliissel-, bzw. Binde- und
Losegewalt definiert (§§ 24, 25), wobei im Folgenden, der aktuellen Frage-
stellung entsprechend, die Jurisdiktionsgewalt im Mittelpunkt der Be-
trachtung steht (§ 26). Die Frage, ob Christus die oberste Jurisdiktions-
gewalt dem Petrus allein, oder allen Aposteln, d. h. dem Papst oder der
Gesamtkirche, verliehen hat, wird aus dem Evangelientext, gestiitzt auf
eine reiche Fiille von Viterstellen (§ 30) dahingehend beantwortet, daf3
Petrus das Bekenntnis zum Sohn Gottes (Mt. 16,16 bzw. Lc. 9,20) stell-
vertretend fiir alle Apostel gesprochen (vos autem quem me esse dicitis)
und daher auch die Schliisselgewalt stellvertretend fiir alle Apostel, d. h.
die ganze Kirche, empfangen hat (§§ 27, 28). Hétte sie Petrus in eigener
Person erhalten, so wiren die folgenden Rangstreitigkeiten der Apostel
unverstidndlich (§§ 29, 31) und der Verweis auf die Kirche als letzte In-

24|



stanz in der correptio fraterna (Mt. 18,15 ss.) (§ 31) sinnlos. Zudem erhilt
die Kirche Mt. 18,18 mit denselben Worten ebenfalls die Schliisselgewalt.
Aus der letztgenannten Stelle ergibt sich viererlei:

1. Die Schliisselgewalt, die Mt. 16,16 dem Petrus verhetfen wird (dabo),
wird Mt. 18,18 der Kirche verlichen (§ 32).

2. Sie wird ihr sicher und unwiderruflich verliehen (§ 33).

3. Sie wird ihr uneingeschrinkt verliehen, denn das quecumque Mt. 18,
18 1st mindestens ebenso allumfassend wie das quodcumque Mt. 16 (§ 34).

4. Die Jurisdiktionsgewalt der Kirche ist die hochste irdische Juris-
diktionsgewalt iberhaupt, der sich auch Petrus, bzw. der Papst zu unter-
werfen hat (§ 35). Das wird vierfach bewiesen: 1. aus der Schrift (§ 36 {.),
2. aus den Bezeichnungen, welche die Schrift der Kirche gibt (§§ 38-48),
3. aus der Art und Weise, wie die Kirche einerseits, der Papst andrer-
seits diese Gewalt besitzt (§§ 49-56) und 4. auf Grund der vier Formen
der Ursache, namlich: der Final-, Wirk-, Formal- und Materialursache
(§§ 58-65).

a) Aus der Schrift ergibt sich (Mt. 18), daB die Kirche die oberste
Instanz bei der briiderlichen Zurechtweisung ist, denn wer sie nicht hort,
gilt als ethnicus et publicanus (§ 36), ferner, daB dies auch fiir den Papst
Geltung hat, denn von der correptio fraterna ist niemand ausgenommen.
Wihrend das dic ecclesie fiir alle Glieder der Kirche mit Ausnahme des
Papstes soviel heiBt wie: dic prelato, bedeutet ecclesia fiir den Papst
soviel wie Konzil (§ 37).

b) Die Bezeichnungen und der Sinn der Bezeichnungen, die die Schrift
~ der Kirche gibt, erweisen ihre Uberlegenheit iiber den Papst, denn sie
heiBt und ist:

a) Mutter, wihrend der Papst filius ecclesie ist; Vater der Kirche ist nur
Gott (§ 39).

b) Herrin, wogegen der Papst und die Bischofe (nach Paulus und nach dem
Vorbild Christi) Diener und dispensatores mysteriorum Dei sind. Auch
die Herrschaft iiber die geistlichen Giiter hat die Kirche inne, Papst und
Bischoéfe sind nur Verwalter (§ 40).

c) Konigin (§ 41).

d) Braut, der Papst aber ist — nach Bernhard von Clairvaux — nur para-
nymphus, «Brautfiithrer»; die Braut ist allein dem Brautigam untertan
(§ 42).

e) Sie ist der Leib, der Papst nur eines ihrer Glieder (§ 43).

f) Daraus ergibt sich, daB die Kirche ein Ganzes, der Papst aber nur ein
Teil dieses Ganzen ist. Da aber das Ganze immer groBer ist als ein Teil,
ist auch die Kirche groBer als der Papst, wobei mit magnitudo nicht
quantitative GroBe, sondern die magnitudo virtutis, excellencie et digni-

22



tatis sive potestatis gemeint ist|(§ 44). Man kann, mit einigen Theologen,
sogar so weit gehen und sagen, daB die Kirche erhabener ist als Christus,
insofern Christus Mensch und Haupt der Kirche ist (§ 45). Umsomehr hat
sich der Papst ihrem Urteil zu unterwerfen; jeder pédpstliche Anspruch
auf Uberlegenheit iiber die Kirche impliziert, da der Papst nicht frei von
Irrtum ist, die Verleugnung der Irrtumslosigkeit der Kirche, die jedoch
einen Glaubensartikel darstellt, so daf3 sich der Papst durch diesen An-
spruch auch das Recht verwirkt, ein Glied der Kirche zu sein (§ 46). Das
Verhiltnis Kirche — Papst 148t sich mit einem augustinischen Bild ver-
anschaulichen: die Kirche ist «kostbarer als alle kostbaren Edelsteine»;
jeder Edelstein, wie kostbar er auch sein mag, ist nur ihr Schmuck (§ 47).

¢) Die Uberlegenheit der Kirche iiber den Papst ergibt sich ferner aus

der Betrachtung der Art und Weise, wie die Kirche und wie der Papst
die innata et intrinseca potestas, d. h. die Schliisselgewalt besitzt (§ 48).

a)

Die Kirche besitzt diese Gewalt konstant, dauernd und ewig (continue,
permanenter ac perpetue); im Papst ist sie nicht allein durch die Kiirze
seines Lebens, sondern auch durch die Moglichkeit der Kirche, ihn abzu-
setzen und dergleichen, beschrankt. Und da das Konstante und Dauernde
dem Unterbrochenen und Voriibergehenden iiberlegen ist, {ibersteigt die
Machtvollkommenheit der Kirche diejenige des Papstes (§ 50).

In der Kirche ist die Schliisselgewalt verbunden mit absoluter Irrtums-
losigkeit im Glauben; dieses Vorrecht hat der Papst nicht (§ 51).

Die Kirche besitzt die Kenntnis aller heilsnotwendigen Wahrheit, der
Papst hingegen bedarf der Unterweisung durch andere (§ 52). Die Kirche
kann ihm daher die Richtlinien fiir seine Handlungsweise geben (§ 53).
Die Autoritdt der Kirche ist ein bonum commune, im Papst ist sie jedoch
etwas Partikuldres (§ 54). Die Kirche ist folglich nicht nur dem Papst
iiberlegen, sie kann ihn auch wihlen und absetzen, was umgekehrt nicht
moglich ist (§ 55).

d) Die Uberlegenheit der kirchlichen Autoritit ergibt sich schlieBlich

aus der Final-, Wirk-, Formal- und Materialursache (causa finalis, effi-
ciens principalis, formalis und materialis) (§ 57).

a)

Gott ist zwar die erste Finalursache der ganzen Schopfung, aber innerhalb
dieser allgemeinen Ordnung sind die einzelnen Teile der Schépfung auf
untergeordnete Finalursachen hingeordnet. So bedeutet die Kirche die
Finalursache fiir die Handlungen des Papstes, die auf das Wohl der Kirche
gerichtet sein sollen (§ 58).

GleichermaBen ist die Kirche auch die erste Wirkursache fiir den Papst,
wie die Seele fiir die Tatigkeit des Korpers oder wie das Ziel in der Moral
zugleich auch die erste Wirkursache (d. h. der erste AnstoB) des Handelns
ist. Die Kirche als Leib iibt ihre Handlungen mit Hilfe der Glieder aus;
diese verhalten sich zu den Handlungen als Instrumente, und der Papst,
als das vornehmste Glied der Kirche, kann fiir sich nur die Bezeichnung

23



des wichtigsten Instrumentes, oder — bestenfalls — der sekundidren Wirk-
ursache beanspruchen. Da aber die Macht des Werkzeuges geringer ist
als die Macht der Wirkursache, ist der Papst der Kirche untergeordnet
(§ 59). — Da die der Kirche iibergebene Jurisdiktionsgewalt illusorisch
wdre, wenn die Kirche nicht auch die Macht hitte, ihr Urteil durch-
zusetzen, ergibt sich, daB sie dem Papst auch in der Exekutivgewalt
iiberlegen sein mufB (§ 60), daher trifft der Vergleich von Kirche — Papst
mit Vernunft — Wille nicht zu (§ 61).

¢) Da der Kirche die Irrtumslosigkeit verbiirgt ist, dem Papst jedoch nicht,
und da das! Irrtumslose die Richtlinie fiir alles ist, was von Wabhrheit und
Gesetz abweichen kann, ist die Kirche forma iudicii papaef@__ﬁZ}}

d) Hinsichtlich der Materialursache ist die Kirche dem Papst ebenfalls {iber-
legen; der Papst namlich kann Objekt der kirchlichen Jurisdiktionsgewalt
sein, die Kirche jedoch nicht Objekt der papstlichen (§ 63). Dall der Papst
fiir die ganze Kirche verbindliche Entscheidungen treffen kann, ist kein
Einwand, denn dies kann auch die Kirche (§ 64), und wenn auch der
Papst seine Gewalt unmittelbar von Gott hat, so ist er doch in ihrer Aus-
iibung der Kirche unterworfen, wie die Bischofe, die ithre Gewalt ebenso
von Gott haben, in der Ausiibung dem Papst unterworfen sind (§ 65).

Zu dem Gesagten konnen vier Einwédnde gemacht werden (§§ 66-105):
Wenn némlich, wie behauptet wurde, sowohl der Papst als auch die
Kirche die Iplenitudo pdtesﬁgtis_,b,esitzen, erheben sich folgende Fragen:

1. ob die Schliisselgewalt der Kirche und des Papstes dieselbe ist oder ob
es mehrere gibt;

2. wie es moglich ist, falls es nur eine Schliisselgewalt gibt, daB3 sowohl die
Kirche wie auch der Papst sie ganz (uneingeschrinkt) besitzen konnen; —

3. wie man in Hinblick auf ein und dieselbe Sache bei der Kirche von
Uberlegenheit, beim Papst aber von Unterlegenheit sprechen kann;

4. auf welche Art und Weise diese Schliisselgewalt in der Kirche und im

Papst vorhanden ist (§ 66).

Zu den ersten beiden Einwédnden fithrt Johannes von Segovia aus:
Die Verschiedenheit der potestas clavium wird nahegelegt durch die
Verschiedenheit der Triger (Subiecti); der Papst ist ein Einzelner, die
Kirche ein Kollektiv((§ 67)., Sie wird ferner nahegelegt durch die Ver-
schiedenheit der Eigenschaften, die in der Schliisselgewalt in bezug auf
die Kirche und den Papst festgestellt wurden (§ 68), und durch den ver-
schieden weiten Bereich, iiber den sich die Gewalt der Kirche und des
Papstes erstreckt (§ 69). Da von beiden gesagt wird, sie sei die hochste
Gewalt, ein Superlativ aber nur einem einzelnen zukommt, scheinen sich
alle Aussagen zu widersprechen (§ 70), und da die Verschiedenheit der
Akzidenzien die Verschiedenheit der Subjekte bedingt, ist die Frage be-

rechtigt, wie diese Schliisselgewalt ganz und uneingeschrankt sowohl der

24



Kirche wie dem Papst zukommen kann (§ 71). — Die Antwort lautet,
daf} es sich nicht um eine Vielfalt von Subjekten handelt, da der Papst
Glied der Kirche ist (§§ 72, 73).

Die dritte Frage, wie diese eine Gewalt in der Kirche hoher sein kann
als beim Papst (§ 74), wird erkliart mit der verschiedenen Art der Teil-
habe an dieser Gewalt: Die Kirche besitzt sie im Gegensatz zum Papst
immer, konstant und unerschiitterlich, wobe1 sie zudem noch alle Kennt-
nis der heilsnotwendigen Wahrheit hat (§ 75). Das wird — nach Anselm
von Canterbury — mit dem Unterschied zwischen dem in der Gnade ge-
festigten freien Willen der Seligen und dem den Versuchungen erliegenden
freien Willen der noch pilgernden Menschen verglichen, wobei die Kirche
kraft der VerheiBung Christi mit den Seligen gleichgestellt wird (§ 76),
denen diejenigen, die diese Verheilung nicht besitzen, ohne zu zdgern
Glauben und Gehorsam zu schenken haben; allen voran schuldet der
Papst der Kirche diesen Gehorsam, denn mit seiner Wahl ist die Ver-
LeiBung nicht auf ihn, der nicht irrtumslos ist, iibergegangen (§§ 77, 78).

Zur Frage schlieBlich der Seinsweise der Schliisselgewalt in der Kirche
und beim Papst konnte die Meinung vertreten werden, dal3 die Kirche die-
se Gewalt formal, fundamental und urspriinglich (radicaliter) besitze, der
Papst aber in dienender und ausfithrender Weise (ministerialiter) (§ 79).
Dies stimmt aber nur bedingt (§ 80). Denn die Kirche besitzt diese
Schliisselgewalt nicht nur radicaliter sive fundamentaliter, als causa effi-
ciens aller Handlungen der kirchlichen Wiirdetrdger (§ 81) und formaliter,
wodurch sie sich von allen anderen Gemeinschaften unterscheidet (§ 82),
sondern auch ministerialiter als Exekutivgewalt, die dem Papst iiber-
tragen, aber auch entzogen werden kann; die Kirche selbst ist — als
Braut — nur von Christus abhingig, nicht von seinen Dienern (§ 83).

Die Ausiibung der Schliisselgewalt setzt reifliche Beratung der Kirche
voraus. Wenn daher unter Kirche die iiber die Welt verstreute Gemein-
schaft der Gldubigen verstanden wird, kann niemals gesagt werden, dal3
die Kirche etwas anordnet oder ausiibt (§ 84). Damit die Frage, ob man
sich dem Urteil des Papstes oder dem der Kirche zu fiigen hat, iiberhaupt
einen Sinn bekommt, ist unter Kirche das allgemeine Konzil zu verstehen,
das die Kirche reprisentiert (§§ 85, 86). Wenn aber die Beratung im
Konzil stattfindet, so ist es klar, da3 eine vom Konzil ausgehende Ver-
fiigung weit hohere Autoritédt besitzt als die des Papstes, zumal die Ver-
sammlung der Bischéfe unter dem Beistand Christi und dem «Vorsitzy
des Heiligen Geistes stattfindet (Apg.) (§87) Zum besseren Verstindnis
des Gesagten hat man sich den doppelten Aspekt der Kirche als mysti-

25



schen Leib einerseits (§ 89) und als «Gottesvolk» (politische Gemeinschaft)
anderseits (§ 90) vor Augen zu halten. Das Haupt der Kirche, verstanden
als mystischer Leib, ist nur Christus; das Haupt der Kirche, verstanden
als politisches Gebilde, kann der Papst sein. — Im Konzil nun versteht
sich die Kirche, wie aus Mt. 18,20 und Apg. 15 deutlich hervorgeht als
mystischer Leib, nicht als politische Gemeinschaft, und da Christus bzw.
der Heilige Geist dort unmittelbar wirkt (wihrend er sonst sich des
Papstes bedient), hat der Papst keine Jurisdiktion idiber das Konzil
(8§ 92, 93).

Diese Auffassung entspricht der Heiligen Schrift, denn mit der Ein-
setzung von Konigen anstelle der Richter ist Gottes Konigtum beseitigt
(1 Reg. 8,7); derselben Siinde wiirde sich das Konzil mit der Anerken-
nung von Prisidenten neben Christus schuldig machen (§94). Wenn
daher die Theologen und die Konzilsdekrete den Papst gelegentlich caput
concilii nennen, so ist wohl zu unterscheiden zwischen caput concilii 7
habitu und in actu (§ 95). Wenn der Papst nimlich am Konzil anwesend
ist, hat er zwar die Macht, iibt sie aber nicht aus, da Christus die Kirche
unmittelbar regiert (§ 96); zudem teilt der Papst am Konzil seine Macht
mit den Bischéfen (§ 97). Ferner erhalten die Bischofe bei ihrer Weihe
die Schliisselgewalt uneingeschriankt fiir die Gesamtkirche, wenngleich
sie zu ihrer Ausiibung vom Papst einen Amtsbereich zugewiesen erhalten
und daher die gesamtkirchliche Schliisselgewalt nur in habitu besitzen;
im Konzil jedoch wird diese vorher nur in habitu vorhandene potestas
aktualisiert, indem die Bischofe fiir die Gesamtkirche entscheiden (§ 98).
Daher kann der Papst den Bischéfen wohl die Ausiibung ihrer Amts-
gewalt in einem bestimmten Bereich untersagen, doch die — in habitu,
bzw. am Konzil in actu — vorhandene Gewalt iiber die Gesamtkirche, die
sie unmittelbar von Christus besitzen, kann er ihnen nicht entziehen;
denn ihr Bestimmungsrecht im Konzil bezieht sich ja nicht auf ihre
Divzese, sondern auf die Gesamtkirche (§§ 99-102). Wenn also das
(Basler-) Konzil dem Papst verspricht, ihn als caput concilii anzuerkennen,
ist damit nicht gemeint, daB es auf jede Entscheidungsgewalt verzichten
will, um nur Beraterin zu bleiben; gerade indem es vom Papst die An-
erkennung des Konzils auch fiir die Zeit der Abwesenheit seiner Prisi-
denten verlangt, beweist es, daB die Autoritit des Konzils nicht vom
Papst abhingig ist (§ 103).

Die Antwort auf den moglichen Einwand, daB der Papst auf dem
Konzil insofern héhere Macht haben miiBte, als ja alle Teile eines Ganzen,
wenn sie zusammengefaft sind, intensiver wirken, ergibt sich aus dem

26



Umstand, daf3 der Papst am Konzil nicht wie in konzilsloser Zeit « Haupt»
ist (denn das ist Christus) (§ 104). Und wenn ihm auch als vornehmstem
Sohn der Kirche eher als allen anderen zusteht, « Haupt» des Konzils zu
sein, so ist dieser Anspruch doch nicht delegierbar (§ 105), was aus dem
Haec-Sancta- und dem Speravit-hactenus-Dekret hervorgeht (§§ 106,107).

I11. Der Beweis ex auctorstate conciliorum (§§ 108-126)

Aus der Definition eines allgemeinen Konzils als rechtmdBig versam-
melte Kirche folgt, daB einerseits die Autoritit allen Konzilsvitern
gleichermallen zukommt, da alle Handlungen des Konzils gemeinsam
sind, was aus Gregor und den acht alten Konzilien bewiesen wird, auf
die der Papst bei seinem Amtsantritt schwort (§ 109), und daB3 sich
anderseits der Papst den Statuten des Konzils zu fiigen hat, was mit
Zitaten aus Gregor d. Gr., Leo d. Gr. und Urban belegt wird (§ 110).

Diesem kanonistischen Beweis folgt der Beweis aus der Tradition, zu-
nachst derjenige aus den Apostelkonzilien (§ 111):

1. An der Wahl des Matthias (Act. 1,15 ss.) sind alle um Petrus ver-
sammelten Gldubigen beteiligt.

2. Die Einberufung zur Wahl der sieben hellenistischen Helfer (Act.
6,1 ss.) erfolgt durch alle zwolf Apostel, womit gezeigt wird, dal3 die
Apostel nicht nur in Glaubensangelegenheiten, sondern auch bei der Ver-
teilung der Amter gemeinsam handeln.

3. Auf dem Apostelkonzil von Jerusalem gilt die Meinung des Petrus
nicht als verbindlich, und zudem wird der BeschluBl im Namen aller
Apostel gefaBt (Act. 15,1 ss.).

4. Auch die Reinigung des Paulus (Act. 21,20 ss.) geschieht auf Grund
eines gemeinsamen Beschlusses.

Allgemeiner gesagt, griindet die Autoritit in der Berufung durch den
Heiligen Geist (§ 113), was sowohl aus Gal. 2, als auch aus dem 3. Apostel-
konzil hervorgeht (§ 114). Dazu ist zu bemerken, 1. daB das Dekret des
Apostelkonzils die Autoritit des Evangeliums besitzt (§ 115); 2. daB
Widerstand geleistet werden darf, sobald die Freiheit des Glaubens in
Frage steht (§ 116); 3. daB auch gegeniiber dem Papst Widerstand er-
laubt ist, nicht nur wenn er Dekrete bricht, sondern bereits wenn er
durch sein Verhalten dazu AnlaB gibt (§ 117); und 4. daB der Papst schon

27



wegen einer ldBlichen Siinde getadelt werden kann (§ 118). — Zusammen-
fassend ergibt sich also die Verpflichtung fiir den Papst, sowohl die
Konzilsdekrete zu halten (§ 119), als sich auch dem Konzil zu unter-
werfen (§ 120).

Auch die spiteren Konzilien beweisen, dal3 ihre Autoritdt iiber der-
jenigen des Papstes steht, indem z. B. ein afrikanisches Konzil die pipst-
lichen Legaten unter Berufung auf das Konzil von Nicéda ablehnt (§ 121).
Bei der Beurteilung der Dekrete ist jedoch genau zu unterscheiden, ob
sie von einem allgemeinen Konzil oder nur von einer Provinzsynode
stammen, die nicht von gleicher Autoritét sind (§ 122). — Ein allgemeines
Konzil wird nicht auctoritate pape, sondern auctoritate ecclesie einbe-
rufen und besitzt seine Macht unmittelbar von Christus, was vor allem
das Konzil von Nicda beweist (§ 123). Zudem zeigen die alten Konzilien,
daB der Vorsitz selten vom Papst, sondern vielmehr vom Kaiser gefiihrt
worden ist (§ 124). Wenn sich aber der Papst durch Legaten vertreten
1Bt wie auf den Konzilien von Siena und Pavia, dann steht es nicht in
seiner Macht, das Konzil aufzulésen (§ 125).

I1I. Der Beweis ex gestis et decretis concilie Constanciensis
(§§ 127-139)

Zunichst stellt Johannes von Segovia die Dekrete des Konstanzer
Konzils zusammen, die im Verlauf des Prozesses gegen Papst Johannes
XXIII. erlassen worden sind, und hilt fest, daB einerseits durch die
Flucht des Papstes das Konzil weder aufgehoben noch verlegt werden
kann, und daB anderseits das Haec-Sancta- sowie das Frequens-Dekret
mit ihren Ausfithrungsbestimmungen die Konzilssuperioritdt verkiindet
haben (§§ 128-130). Weil aber die meisten dieser Dekrete zeitbedingt
sind, beschrankt sich Johannes von Segovia auf die Analyse des Frequens-
Dekretes, um die Superioritit des Konzils zu erkldren (§ 131). Diesselbe
ergibt sich 1. aus der Definition des Konzils als ecclesia in Spiritu Sancto
legitime congregata: was Gott verbunden hat, kann der Papst nicht auf-
l6sen (§132); 2. aus dem Begriff des concilium generale, was bedeutet,
daB das Allgemeine gréBer ist als die Einzelperson (§ 133); 3. aus der
Feststellung, daB das Konzil die streitende Kirche reprdsentiert und als
solche auch die Autoritdat der Kirche besitzen muB (§ 134); 4. aus der
Tatsache, daB das Konzil seine Gewalt unmittelbar von Christus hat, so
daB der Papst nicht als Mittler zwischen Gott und Konzil steht (§ 135);

28



und schlieBlich 5. aus dem Satz, dall jedermann verpflichtet ist, dem
Konzil zu gehorchen, was durch ein weiteres Dekret verdeutlicht wird,
das allen Strafe androht, die sich in irgendeiner Weise dem Konzil nicht
fiigen wollen (§ 137). Daraus folgert Johannes von Segovia, dal3 die papst-
lichen Legaten, die keine unmittelbar von Christus gegebene Jurisdiktion
besitzen, das Konzil nicht prasidieren kénnen (§i38), wobel zum Schlul3
aus der Verurteilungsbulle des Johannes Hus als heilsnotwendiger Glau-
benssatz die Vorrangstellung des allgemeinen Konzils festgehalten wird
(§ 139).

IV. Der Bewers ex gestis et decretis concilir Basiliensis
(§§ 140-151)

Auch hier geht Johannes von Segovia zuerst chronologisch vor, indem
er die einzelnen allgemeinen Sitzungen des Basler Konzils aufzdhlt, wo
gegen die Auflgsung des Konzils Stellung genommen (§§ 141, 142) und
die Superioritdt des Konzils verkiindet wird (§§ 143-145). Die papstlichen
Ernennungsbullen hingegen schrianken die konzilidre Gewalt ein, die An-
erkennung der papstlichen Legaten als Konzilspriasidenten wiirde be-
deuten, daB 1. die Dekretierungsgewalt nicht beim Konzil, sondern bei
den Présidenten lage (§ 146); 2. die Aufgaben und das Ziel des Konzils
in Frage gestellt wiirden (§ 147) ; und daB 3. ein Widerspruch zum Inhalt
der pdpstlichen Adhédrenzbulle geschaffen wire (§§ 148-150).

Aus all den angefiihrten Griinden sind die pipstlichen Legaten als
Konzilsprisidenten abzulehnen (§ 151).

6. Zur EpITION

Der vorliegenden Ausgabe des Tractatus super presidencia in concilio
Basiliensi liegen folgende Handschriften zu Grunde:

B1: Basel, Univ.-Bibl. A 11 25 £.199r-220v.

B2: Basel, Univ.-Bibl. E I 7 f. 416r—429v (unvollstindig).

B3: Basel, Univ.-Bibl. E I 11 f. 257r-282v.

H: Wiirzburg, Mch 50 £f. 178r-207r (cf. Cusanus Texte II/1 De auctoritate
presidendi in concilio generali, hrsg. von G. KALLEN, SB der Heidel-
berger Akad. Phil.-hist. KI. 1935 p. 5s.).

M: Miinchen, Clm 6490 {. 153r-170v (cf. HarLM-LAUuBMANN, Cat. cod. lat.
Bibl. regiae Monacensis I/3, Miinchen 1873, p. 113).

29



	Analyse des Tractatus super presidencia

