Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 62 (1968)

Artikel: Johannes von Segovias Stellung zur Présidentenfrage des Basler
Konzils

Autor: Ladner, Pascal

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-129209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PASCAL LADNER

JOHANNES VON SEGOVIAS STELLUNG
ZUR PRASIDENTENFRAGE DES BASLER KONZILS

1. EINFUHRUNG

Die Forschung iiber Johannes von Segovia ist von dessen Historia
gestorum generalis synodi Basiliensis ausgegangen, die trotz des ex-
tremen Parteistandpunktes eine der reichsten und zuverlidssigsten Quellen
fiir die Kenntnis der Geschichte des Basler Konzils darstellt . Im Zu-
sammenhang mit diesem Werk haben vor allem Johannes Haller, Georg
Boner und Uta Fromherz ? versucht, die Persdnlichkeit des Autors bio-

ABKURZUNGSVERZEICHNIS

CB  Concilium Basiliense, Studien und Quellen zur Geschichte des Concils
von Basel, hrsg. von J. HALLER, R. WACKERNAGEL u. a., Bd. I-VIII
Basel 1896-1936.

HereLE-LECLERCQ, Histoire des conciles d’aprés les documents originaux,
Bd. VII? Paris 1916.

MaNs1: Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, Bd. 27-35 Flo-
renz, Venedig, Paris 1785-1902.

MC Monumenta conciliorum generalium saeculi XV, Scriptores Bd. I-IV
Wien, Basel 1857-1935; Bd. II-IV enthalten die Historia gestorum
generalis synodi Basiliensis des Johannes von Segovia.

RTA Deutsche Reichstagsakten, hrsg. von H. HERRE, G. BECKMANN u. a.,
Bd. 10, 11 Gotha 1898 und 1906.

COD Conciliorum Oecumenicorum Decreta, hrsg. von J. ALBERIGO u. a.,
Basel /Freiburg 1962.

1 MC II-IV.

2 J. HaLLER, CB 1 20-53; G. BoNER, MC IV; U. FROMHERZ, Johannes von Segovia
als Geschichtsschreiber des Konzils von Basel, Basel und Stuttgart 1960 (Basler
Beitriage zur Geschichtswissenschaft Bd. 81) 1742,

1 "'“_,:-"'\ —- e, '/I — _ 1



graphisch zu erfassen, sodaB iiber sein Leben und seine Titigkeit am
Konzil einigermaBen Klarheit herrscht. Von spanischer Seite sind zudem
durch die Untersuchungen von Julio Gonzdlez und Dario Cabanelas
Rodriguez ! Ergdnzungen hinsichtlich Segovias Herkunft, Jugend und
frithere Lehrtdtigkeit an der Universitdt Salamanca beigesteuert worden,
die erkennen lassen, dal3 der am 8. April 1433 vom Konzil fiir seine eigene
Person und im August 1434 als Vertreter seiner Hochschule inkorporierte
Johannes von Segovia nicht nur ein anerkannter Theologe, sondern auch
ein bewdhrter Diplomat war, der im Auftrag seiner Universitit viermal
an der papstlichen Kurie in Rom weilte und mit dem kastilischen Kénigs-
hof in enger Verbindung stand. Schlie8lich konnte Hermann Diener das
Lebensbild dieses Gelehrten mit zahlreichen neuen Einzelheiten aus den
pipstlichen Registern bereichern 2. — Seit seiner Inkorporierung hat sich
Johannes von Segovia sowohl in der Deputatio fidei, der er zugeteilt
worden ist, als auch in verschiedenen Ausschiissen als Mitglied und Sach-
verstandiger malgebend beteiligt, wie seine Voten und Reden beweisen,
die er spdter in seine Konzilsgeschichte eingearbeitet hat.

Wenn diese groQe, bis 1443 reichende Quelle fiir die Fakten und Daten
von Segovias Lebensgeschichte, soweit sie die Zeit des Konzils umfaft,
auf ziemliche Vollstindigkeit Anspruch erheben darf, so erscheint sie
problematisch, sobald nach der Entwicklung von Segovias Ideen gefragt
wird. Als ein in der verhdltnismadBig kurzen Zeitspanne zwischen den
Jahren 1449 und 1453 nach einem — wie die Arbeit von Uta Fromherz
zeigt — ganz bestimmten Plan endgiiltig redigiertes Werk, das die ge-
wissenhafte Aufzeichnung der gesamten offiziellen Tétigkeit und somit
weniger die einzelnen Leistungen der Kirchenversammlung als vielmehr
die Darstellung der Erscheinung des Konzils an sich zum Ziel hat 3, be-
deutet die Historia gestorum namlich in bezug auf die Geschichte von
Segovias Ideen eine Summa, einen riickschauenden Bericht aus der Zu-
riickgezogenheit von Aiton mit dem offensichtlich apologetischen Ziel, den
Kampf des Konzils von Basel fiir die Lehre von der héchsten Autoritit
der allgemeinen Konzilien zu verteidigen, allerdings — angesichts der Aus-
einandersetzung mit dem Islam, die durch den Fall von Konstantinopel
1453 hervorgerufen wurde — als einen zwar wichtigen, aber doch nur

1 J. GonzALEZ, El maestro Juan de Segovia y su biblioteca, Madrid 1944; D. C. Ro-
priGUEz OFM, Juan de Segovia y el problema islamico, Madrid 1952.

2 H. DIENER, Zur Personlichkeit des Johannes von Segovia, in: QFIAB 44 (1964)
289-365.

3 U. FROMHERZ a. a. 0. 75, 127.

2



innerkirchlichen Verfassungskampf . Der Weg aber zu diesem Ergebnis
diirfte sich schrittweise aus den Schriften ablesen lassen, die Johannes
von Segovia bei mancher Gelegenheit zu aktuellen I'ragen verfaf3t hat.

Dieses vielfdltige Schrifttum ist allerdings bis heute kaum bekannt.
Johannes Haller hat zwar bei der Vorbereitung des Werkes Concilium
Basiliense verschiedene Traktate eingesehen und auch eine erste Charak-
teristik gegeben 2, die sich jedoch wegen ihrer Knappheit oft als irre-
fithrend erweist. Die Auswertung dieser Schriften wird erst auf Grund
ihrer Editionen erfolgen kénnen.

Unter den 41 Titeln der Werke des Johannes von Segovia ldBt sich
eine Gruppe zusammenstellen, die trotz bestimmter Iragestellungen als
Thema das Verhiltnis zwischen Papst und Konzil behandelt. Neben dem
Tractatus super presidencia sind zu nennen der Tractatus de conciliorum
el ecclesie auctoritate; die als Antwort auf die Bulle Moyses verfaBte
Schrift De tribus veritatibus fider; die Iustificacio sacri Basiliensis con-
cilit et sentencie 1psius contra Gabrielem olim Eugentum Papam IV latae;
die Dicta circa wmateriam neutralitatis principum, der Liber de magna
auctoritate episcoporum in synodo generali,; der Tractatus de Ydempnitate
supremae polestatis ecclesiastice 1n catholico gemerali concilio et pontifice
summo und schlieBlich der Liber de Sancta Ecclesia. — Davon sind bis
jetzt nur die Iustificacto und Dicta circa materiam neutvalitatis heraus-
gegeben worden, weil beide Abhandlungen fiir die politische Geschichte
relevant sind 3.

In dieser Gruppe ist der Tractatus super presidencia die erste Schrift
des Johannes von Segovia, entstanden — wie unten ausfiihrlich darge-
stellt wird — im Zusammenhang mit der Auseinandersetzung um die Auf-
nahme von drei pédpstlichen Gesandten als Konzilspriasidenten im Friih-
jahr 1434. Die Bedeutung dieser Auseinandersetzung, deren Verlauf
Segovia spater im 7. Buch seiner Konzilschronik darstellt, liegt nicht auf
der verfassungsrechtlichen Ebene, sondern ergibt sich aus der Tatsache,
daB sich an der Frage nach der Aufnahme oder Ablehnung der pipst-

1 U. FRoOMHERZ a. a. O. 40 s.

2 CB 1 p. 20-53. — Zudem hat U. FROMHERZ a. a. O. 152-155 versucht, eine Uber-
sicht iiber Titel, Handschriften und Druckausgaben der Segovia Werke unter
Beriicksichtigung der Forschungen von Julio Gonzalez und Dario Cabanelas
Rodriguez zu bieten. — Fragmente sind von H. voN DER HARDT, Concilium Con-
stantiense VI, Helmstadt 1699, unkritisch ediert worden. — Vgl. auch Anm. 3.

3 Justificacio: RTA XIV 346-367; Dicta: RTA XIV 367-390, was weder von
H. JepiN, Geschichte des Konzils von Trient I, Freiburg 1949, 475 Anm. 51, noch
von U. FROMHERZ a. a. O. 152 s. bemerkt worden ist.



lichen Gesandten als Konzilspriasidenten das schwerwiegende Problem
der Superioritit des Papstes oder des Konzils entziindet. Wenn Johannes
von Segovia fiir die Ablehnung dieser Gesandten und demnach fiir die
Konzilssuperioritit eintritt, so steht er damit auf der Seite der Mehrzahl
der Konzilsvdter. Nur von wenigen jedoch ist die Begriindung ihres Ent-
scheides direkt bekannt, unter ihnen allerdings von Nikolaus von Kues,
dessen Votum in Form einer kleinen, streng juristisch abgefaten Ab-
handlung iiberliefert ist !, und vom Prior von St. Benigne in Dijon 2, der
seine Ablehnung der pépstlichen Legaten theologisch begriindet.

Dazu tritt nun der Traktat des Johannes von Segovia, der ebenfalls
theologisch ausgerichtet ist. Seine zundchst verwirrend erscheinende Um-
standlichkeit und Weitschweifigkeit 3, die daher riihren, daBl Segovia alle
Voten der Diskussionsredner aufgreift und verwertet, losen sich bei
niherem Zusehen in eine wohl durchdachte Ordnung der in der Spit-
scholastik iiblichen Beweisfithrung auf. Schon in diesem ersten Konzils-
traktat zeigt sich Johannes von Segovia als ein «wahrer Ockham redi-
vivus» *.

Bevor die iibrigen Werke des Johannes von Segovia in Editionen vor-
liegen, ist es freilich verfriiht, bei diesem bedeutenden Vertreter des kon-
ziliaren Gedankens die geistesgeschichtliche Filiation der Ideen iiber die
Superioritit des Konzils als Vertretung der allgemeinen Kirche gegen-
iiber dem Papst darzustellen, wie sie von Johannes von Paris iiber Mar-
silius von Padua, Ockham, Konrad von Gelnhausen, Heinrich von
Langenstein, d’Ailly und Gerson verlaufen 3. Die vorliegende erstmalige
Ausgabe des Tractatus super presidencia mit den einleitenden Bemer-
kungen tiber die bisher kaum im Zusammenhang gewiirdigte Geschichte
der Prisidentenfrage will daher nichts mehr als eine Anregung zur wei-
teren Erforschung der Segovia Werke sein.

! De auctoritate presidendi in concilio generali hrsg. von G. KALLEN, Cusanus-
Texte 1I/1, Heidelberg 1935 (SB der Heidelberger Akademie der Wissenschaften,
Phil.-hist. Kl1. 1935/36).

2z Ibid. 92-103.

3 So J. HALLER, CB I 38 und G. KALLEN a. a. O. 63.

4+ A. DEMPF, Sacrum imperium, Darmstadt 21962, 554.

5 U. FROMHERZ a. a. O. 131 ss. ist in ihrem Uberblick nicht auf diese Zusammen-
hinge eingegangen. Grundlegend fiir deren Erforschung sind die Arbeiten von
O. GIERKE, Das deutsche Genossenschaftsrecht 1I1: Die Staats- und Korpora-
tionslehre des Alterthums und des Mittelalters, Berlin 1881, und B. TIERNEY,
Foundations of the conciliar theory, Cambridge 1955 mit Literaturhinweisen.

4



2. VORGESCHICHTE

In dem Zeitpunkt, da der Erzbischof Johannes Berardi von Tarent,
der Bischof Petrus von Padua und der Abt Ludovico Barbo von Santa
Giustina in Padua dem Konzil die pipstlichen Bullen vorweisen, die ihre
Ernennung zu Konzilsprisidenten anzeigen, hat nicht nur die Ausein-
andersetzung zwischen Papst Eugen IV. und der Basler Kirchenver-
sammlung ihren ersten H6hepunkt bereits iiberschritten, sondern ist auch
der damit verbundene Streit um den Konzilsvorsitz in die letzte Phase
getreten. Es ist bekannt, wie der nur zégernd an die Ausfithrung des
Konstanzer Frequens-Dekretes gehende Papst Martin V. erst am 1. Ie-
bruar 1431, kurz vor seinem Tod, den Kardinal Julianus Cesarini offiziell
zum Konzilsprisidenten ernennt und ihn mit der Eréffnung der Ver-
sammlung betraut !, und wie Eugen IV. am 12. Mdrz diese Ernennung
bestitigt, indem er Cesarini gleichzeitig mit der ausfithrlichen Bericht-
erstattung tiber das Konzil beauftragt, quia in pluribus mutationem esse
factam sentimus 2. Die in diesen Worten ausgedriickten Bedenken Eu-
gens IV. gegentiber dem Konzil scheinen sich in der kurzen Bulle Certi-
ficati vom 31. Mai zu verdichten, wo der Papst seinen Legaten Cesarini,
der mittlerweile in Deutschland die béhmischen Angelegenheiten zu
regeln versucht, vom Prdsidentenamt nicht entbindet 3 und damit eine
weitere Verzogerung des Konzils erhofft. — In Anbetracht der Tatsache
aber, daB sich seit dem Frithjahr schon einige wenige Konzilsviter in
Basel eingefunden haben, beschlieBt Cesarini im Einvernehmen mit
Konig Sigismund, vorldufig zwei Vizeprédsidenten nach Basel zu schicken,
die in seinem Namen das Konzil eréffnen und die Geschifte fithren soll-
ten, und bestellt zu diesem Zweck am 3. Juli Johannes von Palomar und
Johannes von Ragusa *. — Am 23. Juli erfolgt die offizielle Eroffnung

! Es handelt sich um die Ernennungsbullen Dum omnes (ManNsI 29, 11) und Nuper
stiquidem cupientes (von Johannes von Ragusa iiberliefert MC 1 67). Schon mit
dieser zweiten Bulle wird Cesarini bevollmichtigt, das Konzil zu prorogieren,
aufzulésen oder in eine andere Stadt zu verlegen, falls eine causa legitima vor-
handen sei. — Zur zégernden Haltung Martins V. c¢f. P. DE VooGHT, Le concilia-
risme a Constance et a Bile p. 157 s. in: Le concile et les conciles, Paris 1960.

2 MaNsI 29, 561.

3 Manst 29, 13: Praeterea cum felicis recordationis Martinus papa V praedecessor
noster inter cetera tibi iniunxerit praesidere debere auctoritate apostolica in con-
cilio generali in Basiliensi civitate celebrando, si talis esset concursus et congre-
gatio praelatorum, quod merito et rationabiliter celebrari debuisset et deberet, et
(sicut accepimus) usquenunc pauci aut nulli convenerunt, et propterea non sit
opus alium destinare, sed sit potius exspectandum ...

* MC I 86-90.



durch die genannten Vizeprdsidenten; am 9. September endlich kommt
Cesarini, nachdem er in der Zwischenzeit mit seinem Kreuzzugsheer
gegen die Husiten in der Schlacht von Tans eine vollstindige Niederlage
erlitten hat, sodaBl nun das Konzil, allerdings unter sehr schwacher Be-
teiligung des Episkopates, seine Arbeit — die causa fidei, die causa pacis
und die causa reformationis — aufnehmen kann .

Die weiterhin zoégernde Haltung Eugens IV., — nun begriindet mit der
schwachen Beteiligung, mit dem umfassenden Reformprogramm und
mit seinen verlagerten Interessen, die nach einer Union mit den Griechen
streben, — die daraus entstehenden Spannungen und schlieBlich die Ab-
lehnung des Konzils sind im vorliegenden Zusammenhang nur soweit dar-
gestellt, als sie zum Streit um die Konzilspriasidentschaft beitragen.
Vor allem tritt zunichst die Frage nach dem Verhiltnis zwischen dem
Papst und dem von ihm ernannten Konzilsprisidenten Cesarini in den
Vordergrund.

Cesarini erkldrt in seiner Eigenschaft als Konzilsprdsident in der ersten
allgemeinen Sitzung vom 14. Dezember das Konzil in aller Form als zu
Recht bestehend, und ldBt die entsprechenden Dekrete — insbesondere
das Frequens-Dekret — verlesen 2. Damit ist der bisher schwankende Zu-
stand des Konzils beendet. Unterdessen aber hat sich Eugen IV. anders
entschieden: In dem beriihmten Brief vom 12. November 1431 erwigt
er die Auflosung des Konzils und stellt diesselbe Casarini anheim 3, wie
es schon Martin V. getan hat *. Wie diese Bulle dem Konzil Mitte Januar
1432 offentlich bekannt wird °, weist Cesarini die Bedenken des Papstes

1 Uber die Vorginge im einzelnen cf. HEFELE-LECLERcQ VII? 678 ss.

2 MC II 45 ss., HEFELE-LECLERCQ VII? 693.

3 MaNsI 29, 561-564, wo allerdings ein falsches Datum steht; die entscheidende
Stelle 561: Quod considerantes (sc. nos Eugenius) et in animo nostro saepius
repetentes, ac ea quae per felicis recordationis Martinum papam V ... circa cele-
brationem Basiliensis concilii iuxta ordinationem Constantiensis synodi instituta
fuerunt, qui tibi in dicto Basiliensi concilio praesidendi, et huiusmodi concilium,
si et quando prudentiae tuae videretur, dissolvendi et pro alio concilio, iuxta
statuta praefatae synodi, in decennio celebrando, alium locum assignandi plenam
per varias suas litteras dedit facultatem, Deo propitio, absolvere et perficere
intendentes ...

4 In der Bulle Nuper siquidem cupientes, cf. p. 5 Anm. 1.

5 Mit der Uberbringung der Bulle beauftragt Eugen IV. den Bischof Daniel von
Parcnzo, der am 23, Dezember 1431 vor dem KKonzil erscheint, doch seinen Auf-
trag verschweigt, ja sogar mehrmals erklirt, se non venisse pro dissolutione huius
concilii. Erst im Verlaufe der Verhandlungen soll Bischof Daniel dem Prasidenten
die an ihn gerichtete Bulle iiberreicht haben; Cesarini ist insofern beruhigt, als
der Entscheid ihm iibertragen ist. — Nach der plotzlichen Abreise Daniels zeigt
dessen Begleiter, Johannes Ceparelli de Prato, Abschriften von zwei weiteren



zuriick ! und erkliart, dall bei seinem Riicktritt die Konzilsviter sich
selbst einen Prasidenten awuctoritate conciliz wihlen wiirden, was zu einem
Schisma fithren koénnte 2. Das Konzil seinerseits erlaBt an alle Christ-
glaubigen die Enzyklika Zelus Domus Der mit dem BeschluB3, trotz der
péapstlichen Auflésungsbulle nicht auseinander zu gehen 3.

Cesarini erkennt genau, daf3 die I'rage der Prisidentschaft zu einer
Kapitalfrage in der Auseinandersetzung zwischen Papst und Konzil ge-
worden 1st, und das Konzil bestitigt diese Ansicht. Wie namlich Cesarini
kurz darauf in Anbetracht der pipstlichen Bullen das Prisidentenamt
doch fiir einige Monate niederlegt, wihlt das Konzil an seiner Stelle den
Bischof Philibert von Coutance zum Vorsitzenden und beweist damit,
daf} einerseits die potestas concilii nicht auf einem Einzelnen beruht, sei
es auf dem Papst oder auf dem von ihm delegierten Prdsidenten #, und
dafB anderseits ein allgemeines Konzil auch gegen den Willen des Papstes
abgehalten werden kann 3. Faktisch ist damit dem Prasidenten die Stel-
lung als Vertreter des Papstes genommen, und sein Amt wird in die Rich-
tung eines ausschlieBlich konzilsinternen Geschidftspostens mit vermin-
derten Rechtsbefugnissen gedringt. Folgerichtig macht sich diese Tat-
sache darin bemerkbar, dal zunachst von der 2. allgemeinen Sitzung vom
15. Februar 1432 an, wo unter anderem im Anschlul3 an die Verlesung der
Konstanzer Dekrete Frequens und Sacrosancta die Superioritdt des Kon-
zils iber den Papst verkiindet wird, bis zur 17. allgemeinen Sitzung vom
26. April 1434, welche die Einigung der Prisidentschaftsfrage verkiindet,

Bullen vor: 1. Die Bulle Quoniam alto vom 18. Dezember 1431, worin der Papst
selbst das Konzil auflost, Mans1 29, 564 ss. (Uber das Verhiltnis der zwei Fas-
sungen dieser Bulle, wovon die eine ein von Ceparelli auf den 12. November ge-
falschtes Datum tragt, cf. HEFELE-LECLERcQ V112 698. Die entsprechenden Briefe

Eugens IV. an Sigismund und an den Erzbischof von Genua cf. Mans1 29, 568.) -

2. Eine Bulle, worin Eugen IV. die Vollmacht zur Auflésung des Konzils dem

Bischof von Parenzo iibertrigt, ist — wenn sie iiberhaupt jemals existiert hat —

heute nicht mehr vorhanden. Cesarini spricht in seinem Schreiben an den Papst

nur von Abschriften, die ihm vorgezeigt worden seien, Mans1 30, 245.

Manst 30, 245 und 29, 279.

Mansr 30, 245 und besonders im Schreiben vom 22. Januar, Manst 29, 279.

Manst 29, 237 ss,

Johannes von Segovia MC II 123: Sed divina providencia ostendere voluit, ut

quomodo synodalis potestas non unius, sed multorum est in Christi nomine in-

vicem congregatorum, execucio quoque potestatis huius non ex unius solius,
quamquam illa excellentissima sit, virtute dependeat.

5 Johannes von Segovia MC II 122 s.: Unde in Romana curia, audita huiusmodi
presidencie constitucione, stupor circumdedit omnes concilio adversantes, agnos-
centes hoc opere fuisse contestatum, eciam unico existente summo pontifice, in-
vito eo celebrari posse concilium generale.

B I T N



in den Konzilsprotokollen kein Prisident genannt ist !, und daB ferner
die am 26. September 1432 erlassene Geschiftsordnung des Konzils den
Entzug des personlichen Stimmrechts des Prasidenten festlegt, indem
sie die Stimmen von drei der vier Deputationen als rechtsverbindlich fiir
einen KonzilsbeschluB erklart 2.

Wenn in den der 2. allgemeinen Sitzung folgenden Monaten das Pro-
blem der Prasidentschaft zu ruhen scheint, so nur deshalb, weil es in
der umfassenderen Auseinandersetzung um die Superioritdt aufgeht. Die
ganzen Argumentationen um die Superioritdt ihrerseits werden schlie-
lich in die Diskussion um die Prdsidentschaft einbezogen und bilden einen
derart wesentlichen Bestandteil von Segovias Tractatus super presiden-
cia, daB ihre Entwicklung aufgezeigt werden muBl. — Wihrend Kénig
Sigismund im Zusammenhang mit den Verhandlungen um seine Kaiser-
kréonung durch den Papst sich um die Zuriickziehung der pipstlichen
Auflésungsbulle bemiiht ?, geht das Konzil einen Schritt weiter, indem
es in der 3. allgemeinen Sitzung am 29. April 1432 den Papst und die
Kardinile oder deren rechtmiBige Vertreter vorlddt, innerhalb von drei
Monaten zu erscheinen, bei einer Weigerung hingegen mit einem Kon-
tumazialverfahren droht ¢, und in der 4. allgemeinen Sitzung am 20. Juni
dem Papst verbietet, neue Kardinile zu ernennen, solange er dem Konzil
fernbleibe °. Unter den mittlerweile zwischen Sigismund und Eugen
ausgehandelten Bedingungen fiir den Kirchenfrieden tritt pépstlicher-
seits die Prisidentschaftsfrage wieder in den Vordergrund: die in Basel
versammelten Kirchenviter diirfen kraft der Autoritdt, die der Papst
ihnen verleihen wolle, und unter dem Vorsitz seiner Legaten die Husiten-
frage behandeln ©. Diesen pipstlichen Superiorititsstandpunkt vertreten
ebenfalls die von Eugen IV. nach Basel geschickten Legaten, insbesondere

! HEFELE-LECLERCQ VII? 712,

2 H. E. FEINg, Kirchliche Rechtsgeschichte, Kéln und Graz *1964, 476. — Zum
Datum der Geschidftsordnung cf. B. GEBHARDT, Handbuch der deutschen Ge-
schichte I, Stuttgart 1958, 559.

3 Die Vermittlungsverhandlungen Sigismunds im einzelnen fallen nicht in den
Rahmen dieser Untersuchung. Die einschligigen Quellen und deren Bearbeitung
finden sich in RTA 10. — Im Streit Eugens IV. mit dem Basler Konzil unterstiitzt
Sigismund von Anfang an die Kirchenversammlung, weil ihn die Losung der
boéhmischen Frage fur die Reichspolitik interessiert, und tberwirft sich 1432 mit
dem Papst, was die Verzogerung seiner Kaiserkronung bis Ende Mai 1433 zur
Folge hat.

4+ Mansrt 29, 25.

5 MansI 29, 34.

6 Mansr 30, 161-163.



der Erzbischof Johannes Berardi von Tarent, der am 26. August in einer
Rede vor der Generalkongregation erklirt, dafl Christus die monarchische
Regierungsform, die nach Aristoteles die vollkommenste sei, auch auf
die e7ne Kirche iibertragen habe, indem er ein einziges Haupt, den Apostel
Petrus und seine Nachfolger auf dem Papstthron, eingesetzt habe; des-
halb besitze der Papst allein die hochste Machtbefugnis (vocatus in pleni-
tudinem potestatis), alle anderen dagegen nur einen Teil (vocati in partem
sollicitudinis), Entscheidungen zu treffen; es stehe dem Papst allein zu,
allgemeine Konzilien zu berufen und sie als verbindlich zu erkliren;
rechtswidrig dagegen seien das Verharren des Konzils nach der Auf-
losung durch den Papst und der ProzeB gegen ihn gewesen, denn das
Konzil habe iiber den Papst keine Gerichtsbarkeit auller im IFalle der
Hiresie; der Papst konne auch von schon erlassenen Konzilsdekreten
dispensieren und miisse dariiber nur dem Himmel Rechenschaft ab-
legen 1. — Die Antwort des Konzils auf diese Ausfithrungen, niedergelegt
im Dekret Cogitants vom 3. September, anerkennt zwar den Ausdruck
vocati in partem sollicitudinis, verteidigt jedoch den konziliaren Stand-
punkt, wonach der Papst dem allgemeinen Konzil unterworfen sei in
allem, was den Glauben, die Beseitigung des Schismas und die Reform
der Kirche anbelangt, und erkliart, daB3 nur Gott und ein Konzil irrtums-
los seien; der Papst sei lediglich das caput ministeriale der Kirche 2.
Wichtig fiir die Geschichte der Prisidentenfrage ist erst wieder die
Bulle Ad sacram Petri sedem, mit der Eugen IV. auf Bitten einiger Kar-
dinile, Konig Sigismunds und der Kurfiirsten anfangs 1433 die Erlaubnis
zur Fortsetzung des Konzils gibt, allerdings wiederum unter dem Vor-
sitz eigens dazu bestellter Legaten de latere und ohne die Aufl6sungs-
bulle zuriickzuziehen 3. Thre Ernennung erfolgt am 20. Februar in den
vier Kardinilen Giordano Orsini, Pierre de Foix, Niccold Albergati und
Angelotto *. Da diese, auBer Albergati, vorldaufig verhindert sind, an das
Konzil zu reisen, werden schon am 7. Mai Juan de Mella, Erzbischof
Johannes von Tarent, Bischof Thomas von Trau sowie die Abte Ludo-
vico von Santa Giustina in Padua und Nikolaus Tudeschi von Santa
Maria de Maniaco in Monreale, die zu dieser Zeit in Basel an der Ver-
legung des Konzils moglichst nach Bologna arbeiten, bevollméchtigt, bis
zur Ankunft der Legaten mit Cesarini zusammen das Prasidium zu iiber-

1 ManNs1 29, 482-492.

2 Mansrt 29, 239-267.

3 Uber diese Bulle cf. unten p. 12.
¢ MC II 334.



nehmen. Wie schon frither lehnt das Konzil auch dieses Begehren ab und
weist im Dekret Speravit vom 16. Juni darauf hin, dal Eugen IV. in der
Bulle Ad sacram Petri sedem den Forderungen des Konzils nicht gerecht
wiirde; er verlange zwar nicht mehr eine Verlegung, anerkenne jedoch
die Basler Kirchenversammlung nicht als allgemeines Konzil, denn die
Priasidentenklausel bedeute, dall der Papst den Beginn des allgemeinen
Konzils erst vom Zeitpunkt der Ubernahme des Prisidiums durch seine
Legaten an datieren und die bisherige Versammlung nur als Vorbereitung
ohne verbindlichen Charakter betrachten wolle !; auBerdem seien die den
papstlichen Prisidenten iibergebenen Vollmachten dem Konzil gegen-
itber zu grof3, da diese Legaten alles cum consilio concilii beschlieSen
konnten, dem Konzil aber, das alleiniger Richter sei, nur die Rolle eines
Ratgebers zugebilligt wiirden 2.

Wiederum versteifen sich voriibergehend die Positionen durch die An-
drohung der Suspension des Papstes einerseits, wenn er binnen sechzig
Tagen die Auflosungsbulle nicht zuriickndhme 3, und durch die Ver-
offentlichung der Bulle Inscrutabilis anderseits, in der Eugen IV. alle
vom Konzil gegen ihn gerichteten Dekrete, Prozesse und Ernennungen
verurteilt . Doch am 1. August 1433 scheint der Papst einzulenken: mit
der Bulle Dudum sacrum zieht er die Auflésungsbulle zuriick und erklart
sich mit der Fortsetzung des Konzils einverstanden unter der Bedingung,
daB pidpstliche Legaten dasselbe prisidierten und daB alles, was gegen
ihn gesagt worden sei, zuriickgenommen wiirde °. — Diesmal iibergeht das
Konzil die gestellten Prisidentschaftsbedingungen und kritisiert die

1 MansI 29, 267-273, col. 270: Non enim recognoscit (sc. papa) fuisse aut esse con-
cilium, sed statuit ut celebretur per legatos quantocius transmittendos. Ante
igitur quam legati veniant et concilium inchoetur, secundum has litteras concilium
dici non poterit ...

2 Mans1 29, 271.

3 Manst 29, 56 ss.

*+ Vom 29. Juli 1433 MansrI 29, 79 ss., N. VaLors, Le pape et le concile (1418-1450) I,
Paris 1909, 249 s,

5 MansI 29, 574 s. Die Bulle geht auf einen Entwurf Cesarinis vom 19. Juni 1433
zuriick, der aber an der entscheidenden Stelle eine Abdnderung erfihrt, indem
die von Cesarini gesetzten Worte decernimus et declaramus durch volumus et
contentamur ersetzt und die folgenden Bedingungen eingefiigt werden: quod pre-
sidentes nostri ad prefati concilii presidenciam admittantur, ac omnia et singula
contra personam, auctoritatem et libertatem nostram et sedis apostolice, ac
venerabilium fratrum nostrorum sancte Romane ecclesie cardinalium et aliorum
quorumcumgque nobis adherencium in dicto concilio facta seu gesta per dictum
concilium prius omnino tollantur et in pristinum statum reducantur (MC II 471)
cf. RTA 11, 20;: N. VaLois a. a. O. I 428 s.

10



Worte volumus et contentamur, mit denen der Papst seinen Willen aus-
driickt, und verlangt, dal} an deren Stelle decernimus et declaramus ein-
gesetzt werden; damit soll festgehalten sein, daB sich der Papst mit der
Fortsetzung des Konzils nicht nur zufrieden gibt, sondern daf} er alle
Konzilsverhandlungen bestdtigt !, was indirekt einer Ablehnung der
pipstlichen Prisidenten gleichkommt 2.

Nachdem nur das persénliche Erscheinen Sigismunds am Konzil
(11.Oktober) die Suspension des Papstes verhindert hat, 4ndert EugenIV.
unter dem Druck der militdrischen Bedrohung Roms durch die Condot-
tieri des Iilippo Maria Visconti von Mailand, Francesco Sforza und Nic-
cold Fortebracchio 3, die beanstandeten Worte im Sinne des Konzils um.
Gleichzeitig bestitigt der Papst die schon frither ernannten Legaten
Giordano Orsini, Pierre de Foix, Niccolo Albergati und Angelotto als
Konzilsprisidenten, die fiir den Fall, daB sich ihre Ankunft in Basel ver-
zogere, von Cesarini, Johannes von Tarent, Petrus von Padua und Ludo-
vico von Santa Giustina vertreten werden sollten. — Ende Januar bringen
der Erzbischof Johannes von Tarent und der Bischof Christoph von
Cervia die abgednderte Fassung der Bulle Dudum sacrum nach Basel
und am 5. Februar anerkennt das Konzil in der 16. allgemeinen Sitzung,
daB der Papst damit die ihm gestellten Bedingungen erfiillt und seine
adhesio an das Konzil vollzogen hitte *.

Zehn Tage darauf weisen die stellvertretenden péapstlichen Prasidenten
dem Konzil ihre Ernennungsurkunden vor °, und sogleich hebt die letzte
Auseinandersetzung in dieser Frage an, die zu Segovias Tractatus super
presidencia fiihrt.

3. DIE PAPSTLICHEN ERNENNUNGSBULLEN

Das Gesuch, in das Konzilsprisidium aufgenommen zu werden, be-
grinden am 15. Februar 1434 der Erzbischof Johannes Berardi von
Tarent, der Bischof Petrus von Padua und der Abt Ludovico Barbo von

! Cf. vor allem die Rede Cesarinis vor dem Konzil am 16. Oktober 1433, Mansr 30,

645-656.

Dies geht deutlich aus den Forderungen der 14. Allgemeinen Sitzung vom 7. No-

vember hervor, mit denen die Konzilsviter mehrheitlich der Bulle eine dem Konzil

gemiBe Form geben wollen. Mans1 29, 72-74; HEFELE-LEcLERcQ VII? 837 und

Traktat § 8.

3 L. voN PasTOR, Geschichte der Papste seit dem Ausgang des Mittelalters I, Frei-
burg i. Br. 121955, 304.

* Manst 29, 78-89, RTA 11, 22 s.

> Cf. folgendes Kapitel.

(5]

11



Santa Giustina in Padua mit drei papstlichen Bullen, die am 15., 16. und
17. Dezember 1433 ausgefertigt sind !, und somit datumsmiBig mit der
zweiten Fassung von Dudum sacrum zusammenfallen. Sie diirfen sozu-
sagen als Ausfithrungsbestimmungen der Bedingungen gelten, mit denen
sich Eugen IV. gleichzeitig mit seiner Adhdrenz-Erkldrung die pdpst-
lichen Rechte auf dem Konzil sichern will. Hier zeigt sich vielleicht deut-
licher als irgendwo die Bedeutung der Prasidentschaftsfrage in der ganzen
Auseinandersetzung um die Superioritidt. Der Papst kann bis zur Nichtig-
keitserklirung seiner Auflésungsbulle und bis zur Anerkennung aller ihn
nicht betreffenden Konzilsdekrete gehen, seine Superioritit bleibt trotz-
dem gesichert, wenn das Konzilsprasidium in den Hédnden seiner Legaten
liegt. Mit der Bestatigung dieser papstlichen Legaten am 15. Dezember
greift Eugen IV. auf Entscheidungen zuriick, die schon zu Beginn des
Jahres 1433 gefillt worden sind.

Die Bulle vom 15. Dezember ndmlich, durch welche Eugen IV. die
Kardinalbischofe Giordano Orsini von Sabina, Pierre de Foix von Albano,
sowie die Kardinalpriester Niccolo Albergati tit. S. Crucis in Jerusalem
und Angelotto tit. S. Marci zu Konzilspriasidenten ernennt, hingt eng-
stens mit der Bulle Ad sacram Petri sedem vom 14. Februar 1433 zu-
sammen. Diese ist oben kurz gestreift worden ? und muf3 nun in den
niheren Zusammenhang gestellt werden.

Seit der 6. allgemeinen Sitzung des Konzils vom 6. September 1432
ist die Straffalligkeit des Papstes ausgesprochen, d. h. der Prozel3 gegen
ihn er6ffnet 3; das Konzil geht jedoch vorerst nicht weiter, weil es die
Verhandlungen Sigismunds mit Eugen IV. abwarten * und mit den kur-
fiirstlichen Gesandten verhandeln will 3. Diesen wird in der General-
kongregation vom 12. Dezember 1432 mitgeteilt, daB dem Papst eine
sechzigtigige Frist bis zur Suspension gewidhrt wiirde ¢; kurz darauf
dekretiert das Konzil auch, daf3 alle Kardindle und iibrigen Mitglieder
der Kurie bei Strafe des Verlustes ihrer Benefizien Rom zu verlassen
hitten, wenn der Papst bis zum Ablauf der gesetzten Frist die Auflosung

1 MansI 29, 575-578; MC II 602-604, wo die Bulle vom 15. Dezember filschlicher-
weise kalendis januarii datiert ist.

2 p. O

3 Mansr 29, 39.

4+ RTA 9 nr. 276, nr. 283, CB II 213 s., RTA 10, 616 s.

5 Dies besonders nach der weiteren Verlingerung der Frist um sechzig Tage durch
die Generalkongregation vom 5. Dezember 1432, cf. RTA 10, 618 s.

6 CB II 290 s. Die Veroffentlichung des Dekrets erfolgt am 18. Dezember.

12



des Konzils nicht zuriickgenommen hitte 1. Diese in Rom bekannten
Forderungen stimmten Eugen IV. bedenklich. Auf Grund mehrerer Be-
ratungen mit den Kardinilen, sowie den koniglichen und kurfiirstlichen
Gesandten willigt der Papst in die Fortsetzung des Konzils unter papst-
lichen Prisidenten ein und erldBt in diesem Sinn die Bulle Ad sacram
Petry sedem *. Mit der Ausfithrung der Bulle werden am 20. Februar die
genannten Kardindle beauftragt, und ihre Ernennung erfogt in der Bulle
Alta nos cura solicitat vom 1. Marz 1433 3.

Diese Bulle Alta nos cura solicitat ist fiir den im Februar 1434 aus-
brechenden Streit um die Prisidentschaft von groBter Bedeutung, denn
sie ist identisch mit der Ernennungsbulle vom 15. Dezember 1433.
Die Vollmachten, die Eugen IV. seinen Legaten iibertrigt, nehmen also
keineswegs auf die durch die zweite IFassung von Dudum sacrum berei-
nigte Situation Riicksicht, sondern entsprechen durchaus der péapstlichen
Haltung anfangs 1433: die cum plena et omnimoda potestate legatorum
de latere ernannten Konzilsprisidenten erhalten vollkommene Macht-
befugnisse

nec non omnia et singula, que ad generalem reformacionem ecclesie in
capite et in membris et pertinentibus ad ea, ad extirpationem heresum,
pacem et concordiam principum et totius populi christiani noveritis per-
tinere, promovendi et cum consensu, deliberacione et approbacione pre-
fati concilii tractandi, ordinandi, deliberandi, concludendi, statuendi,
disponendi, terminandi, decidendi, declarandi et exequendi, insuper
contradictores omnes rebelles, cuiuscunque status, gradus, preeminencie
vel condicionis existant, et quamvis ecclesiastica vel mundana, eciam
si regali, cardinalatus vel pontificali prefulgeant dignitate, per censuram
ecclesiasticam et alia iuris remedia appellacione postposita compes-
cendi, et super hiis auxilium brachii secularis invocandi ... *

und kénnen damit ohne Rechtsverletzung gegen das Konzil selber vor-
gehen.

' CB II 288 s. und Dekrete vom 18. Dezember. Mans1 29, 43-47.

Den Entwurf dieser Bulle (Mans1 29, 579 ss., RTA 10 nr. 386) verliest am 14. Fe-
bruar 1433 der pdpstliche Sekretdar Poggio; darauf werden viele Abschriften mit
kurzen Begleitschreiben in alle Welt versandt. Das Original ist erst Mitte Mai
ausgefertigt, kommt am 3. Juni nach Basel und wird am 5. Juni dem Konzil
durch die papstlichen Vizeprasidenten tiberreicht; cf. oben p. 9 und RTA 10, 622.
3 Zur Uberlieferung dieser Bulle c¢f. RTA 10, 662 Anm. 6.

¢ MaNsI 29, 576.

(&Y

13



Die zweite, am 15. Februar 1934 dem Konzil vorgelegte Bulle vom
17. Dezember 1433, die dem bisherigen Konzilsprasidenten Cesarini das
Recht zum Mitprasidenten einrdumt, ist ihrerseits nur die Wiederholung
einer Bulle vom 8. Mai 1433, die im Zusammenhang mit der vorldufigen
Ersetzung der Kardinallegaten durch Vizeprisidenten (Juan de Mella etc.)
ausgefertigt ist 1.

Die dritte Bulle vom 16. Dezember 1433 Cum sacrum Basiliense gene-
rale concilium ersetzt eine entsprechende vom 7. Mai 1433 2. Durch sie
werden an Stelle der mit Ausnahme von Niccold Albergati verhinderten
Kardinallegaten der Erzbischof Johannes von Tarent, der Bischof von
Padua und der Abt ven Santa Giustiana unter ausdriicklichem Bezug
auf die Bulle Alta nos cura solicitat 3, bzw. auf ihre Wiederholung vom
15. Dezember neben Cesarini zu Konzilsprisidenten ernannt und mit
allen Rechten péapstlicher Legaten ausgestattet.

Es scheint, dal das Konzil erst jetzt — nach der adhesio pape — die
ganze Tragweite der in diesen Bullen festgelegten Bestimmungen und
die Einschrankung der in Dudum sacrum 11 eingegangenen Zugestind-
nisse erkennt. In den Augen der meisten Konzilsviter bedeuten diese
Bullen deshalb einen Angriff auf die Konzilshoheit und eine Herabsetzung
der Konzilsgewalt. Vier Punkte vor allem werden kritisiert — der Bischof
von Cadix legt sie in seiner Rede vor dem Konzilsausschull dar #, und
Johannes von Segovia arbeitet sie in seinen Tractatus super presidencia
ein 3: 1. zeige sich in diesen Bullen die pipstliche Vorrangstellung gegen-
iiber dem Konzil (preeminencia pape), insofern namlich als der Papst die
Priasidenten bestellt hdtte — wobel dem Redner sicherlich auch die aus
eigener Machtbefugnis erfolgte Wahl des Bischofs Philibert von Coutance
zum Konzilsprisidenten vor Augen schwebt; 2. rdume diese BeschluB3-
vollmacht (potestas ... statuends, diffiniendr etc.) diesen Prisidenten eine
Machtvollkommenheit (auctoritas presidencium) ein, gegeniiber der das
Konzil in eine untergeordnete Stellung (subauctoritas concilii) gedringt
sel — was schon das Dekret Cogitanti festgestellt hat; 3. erhielten die
Prasidenten eine unbeschrinkte Zwangsgewalt (turisdiccio coactiva illi-

1 MAansr 30, 540 s., MC II 370.

2 Mans1 30, 539 s., MC II 369.

3 Postmodum vero venerabiles nostros fratres Jordanum Sabiniensem et Petrum
Albanensem, nec non dilectos filios Nicolaum ... et Angelottum ... episcopos et
prelatos cardinales ad huiusmodi concilii presidenciam eciam deputavimus, prout
in litteris nostris super hiis confectis continetur. MC II 604.

* MC II 608.

5 Tractatus super pres. § 3.

14



maitata); und 4. konnten sie mit ihrer unbeschrinkten Vollmacht sogar
iiber den Modus verfiigen, wie das Konzil abzuhalten sei — was besonders
die reformatio in capite beeintriachtigen kann.

4. DiE VERHANDLUNGEN UBER DIE PRASIDENTSCHAFTSFRAGE

Bei der Uberreichung der drei pipstlichen Bullen am 15. Februar 1434
erkliart der Erzbischof Johannes von Tarent in einer Rede, da3 nach der
Demiitigung des Papstes durch seine Adhidrenz nun doch mit der Zu-
lassung der pipstlichen Prisidenten der apostolische Stuhl geehrt werden
miisse, «der mehr Gottes als der Menschen sei» 1. — Diese Worte und die
wihrend der 16. allgemeinen Sitzung verschwiegenen Prisidentenbullen
veranlassen die Konzilsdeputationen, eine eingehende Uberprﬁfung und
Untersuchung dieser nun unter neuen Umstidnden gestellten pidpstlichen
IForderungen einzuleiten. Zu diesem Zweck wird am 17. Februar ein
Ausschull bestellt, dem mindestens 51 Mitglieder angehéren 2, unter
andern Cesarini, die Kardindle von Bologna, Piacenza, St. Eustachius;
die Patriarchen von Antiochia und Aquileja; die Erzbischéfe von Lyon
und Tours; die Bischofe von Uzes, Digne, Lodi, Pavia, Regensburg,
Lectoure und Cadix; der Abt von Citeaux sowie die Magister Johannes
Pulchripatris, Henricus Fleckel, Dionysius von Paris, Johannes I'aschi,
Martinus von Tours, Johannes Montenigro, Thomas Ebendorfer von
Wien, Petrus von Cordoba, Nikolaus von Kues, Eugenius Carlerii, Jo-
hannes de Turrecremata, Johannes von Segovia, Martinus Menay und
Johannes von Ragusa. — Gegenstand der Beratungen ist die Frage, ob
die mit den Bullen vom 15., 16. und 17. Dezember 1433 ernannten Le-
gaten, von denen die Kardinile Cesarini und Albergati, der Erzbischof
von Tarent, der Bischof von Padua und der Abt von Santa Giustina in
Basel anwesend sind, kraft dieser Bullen (bullarum vigore) als Konzils-
prasidenten anzuerkennen seien.

Wihrend iiber die Zulassung der beiden Kardinile zum Prisidenten-
amt schnell eine Einigung erzielt wird, fithrt das Begehren der drei
iibrigen Prilaten vom ersten Verhandlungstag an zu ganz entgegen-
gesetzten Stellungnahmen, die trotz der verschiedenen Vermittlungs-

1 MC II 602: placet igitur habere recommendatam sedem apostolicam, que pocius
Dei quam hominum esset.

2 Die Zahl des aus Mitgliedern aller vier Deputationen bestehenden Ausschusses
ergibt sich aus den Verhandlungsvoten, iiber die Segovia MC II 605-617 berichtet.

15



versuche Cesarinis ! nach achttégiger griindlicher Beratung an der Schluf3-
abstimmung wieder zutage treten: 39 Mitglieder des Ausschusses lehnen
die Zulassung der drei Prdsidenten bullarum wvigore grundsitzlich ab,
zehn stimmen fiir eine bedingte Aufnahme (quod admitti possent bullarum
vigore, sed cum qualificationtbus additis oder cum clausulis) und nur zwei
befiirworten die Zulassung ohne Vorbehalte (simpliciter) 2.

Kaiser Sigismund seinerseits drangt auf eine verséhnliche Losung; zwei
Mal bittet er durch den Bischof von Chur, vom Gang der Verhandlungen
unterrichtet zu werden, doch erst am 1. Mirz, bevor das Ergebnis der
Deputationen mitgeteilt ist, wahlt der AusschuB eine Delegation mit
Johannes Pulchripatris als Sprecher zur Berichterstattung 3. In einer
zweistiindigen Rede legt dieser sodann dem Kaiser Rechenschaft iiber
die Arbeiten des Ausschusses ab und erkldrt die Griinde, die zur Ab-
lehnung der Prisidenten bullarum vigore gefithrt haben . In seiner Ant-
wort vom 2. Marz zeigt sich der Kaiser damit grundsitzlich einver-
standen: weil der Papst gemid den Konstanzer Dekreten dem Konzil
unterworfen sei, diirfe er seine Legaten nicht mit Machtbefugnissen aus-
statten, die er selber nicht besdBe; hingegen bittet Sigismund, eine Formel
zu finden, nach welcher alle fiinf vorgeschlagenen Prdsidenten aufge-
nommen werden kénnten, damit dem Konzil vor der Offentlichkeit kein
Schaden erwachse: die Prasidenten aber diirften fiir das Konzil keinen
Nachteil bedeuten 3. — Namens des Kaisers dringen vor allem der Pro-
tektor des Konzils, Herzog Wilhelm von Bayern, sowie die Bischéfe von
Chur und Olmiitz auf einen Vergleich 6. Zusammen mit der kaiserlichen
Antwort werden sodann am 3. Mdrz die Ergebnisse des Ausschusses den
einzelnen Deputationen mitgeteilt.

An diesem Punkt der Entwicklung beginnt die Entstehungsgeschichte
von Segovias Tractatus super presidencia. Als anerkanntem Theologen

1 Es ist fiir Segovia und verschiedene andere Konzilsviater bezeichnend, wie schon
das erste Votum Cesarinis, das nach der Adhédrenz des Papstes auf einen unbe-
dingten Ausgleich dringt, als erstes Zeichen fiir die kommende Abwendung des
Prasidenten vom Konzil gewertet wird: Unde ex hac die multi ex patribus mani-
festius animadverterunt, legatum ipsum iam non fore tam ardentem pro auctori-
tate generalium conciliorum quomodo primum. Quod eciam perceperunt, quam
primum certitudo habita fuit de adhesione. MC II 606, cf. auch U. FROMHERZ
a.a. 0.109s.

MC II 617.

Die Quellen zu den einzelnen Phasen sind vermerkt RTA 11, 326 Anm. 2.

MC II 629s.

MC II 630: ut, eciam si presidentes pape nocere concilio vellent, non possent.
MC II 630 s.

I I ]

16



fillt ihm ndmlich die Aufgabe zu, vor der Deputatio fidei iiber die Ver-
handlungen zu berichten. In seiner Rede legt er zundchst die beiden
Meinungen dar, erklirt und befiirwortet aber dann die ablehnende Hal-
tung auf Grund der Superioritdt des Konzils mit vier Argumenten: mit
der Wiirde der Kirche, mit den alten Generalkonzilien, mit den Dekreten
von Konstanz und schliefllich mit den bisherigen Dekreten von Basel 1.
Auf Bitten verschiedener Konzilsviter arbeitet Johannes von Segovia
diesen Bericht anschlieBend zum Tractatus um 2. — Damit ist aber noch
keine Einigung erzielt, und deshalb mul} abschlieBend die letzte, sich bis
in den April hineinziehende Phase, die mit zahem Ringen zwischen den
einzelnen Parteien um eine von allen annehmbare Formel ausgefillt ist,
dargestellt werden.

Parallel zum Ausschufl beraten in der IFolge auch die Deputationen
das Problem. Gemeinsam kommen sie am 9. Mirz, vielleicht auf Grund
der Intervention Sigismunds 3, zum Schluf3, daB nicht nur die beiden Kar-
dinile, sondern alle fiinf vom Papst ernannten Prisidenten anerkannt
werden sollten, jedoch nicht bullarum wvigore, sondern vielmehr durch
Konzilsdekret und unter gewissen, von den Prdsidenten einzugehenden
Bedingungen 4, die in der Cedula deputatorum de modo adwmissionis presi-
dencium niedergelegt werden. Im Wesentlichen fordern diese von den
Priasidenten die Anerkennung der Konstanzer und Basler Dekrete iiber
die Superioritit der Konzilien, die Beobachtung der Geschiftsordnung,
den Verzicht auf die iurisdictio coactiva, die ordentliche Inkorporation
cum iuramento et forma consueta, und das Versprechen, sich im Falle der
Konzilsauflésung um die Sicherheit der Kirchenversammlung und deren
Mitglieder zu bemiihen °. Die Stellungnahme seitens der pédpstlichen Pra-
sidenten hingegen ist zogernd °. Erst das erneute Eingreifen des Kaisers ’

1 MC II 631.

2 Quam relacionem postea rogatu quorundam ipsius deputacionis in scriptis redegit
MC II 631, Tractatus super pres. § 152.

3 Schon am 4. Mirz 148t Sigismund die Delegierten des Ausschusses wieder zu sich
kommen, um auf jeden Fall einen Aufschub der Entscheidung zu erwirken; er
verspricht, die Freiheiten und die Autoritit des Konzils zu gewéhrleisten und das
Bracchium seculare — entgegen der in der pédpstlichen Bulle enthaltenen Drohung—
nur dem Konzil zur Verfiigung zu stellen; endlich aber droht er mit seiner und
der Kurfiirsten Abreise, falls das Konzil die papstlichen Prisidenten nicht zu-
lassen wiirde. MC II 631 s. und RTA 11 nr. 176.

* MC II 632; CB III 28 s.

5 MC II 634 s.

6 Bei der ersten Uberpriifung am 11. Mirz antworten sie videri sibi haberi asperam
faciem RTA 11, 328.

7 Am 17. Mirz.

17

oo



und eine zweite Fassung der Cedula ! bringen eine Anndherung der Stand-
punkte, obwohl die I'rage des Datums fiir die Erneuerung des Kon-
stanzer Haec-Sancta-Dekrets — vor oder am Tage der Zulassung zum
Prisidentenamt — noch ungelést bleibt 2. Doch um Zeit fiir das eigent-
liche Reformwerk des Konzils zu gewinnen, driangt Kaiser Sigismund
nun zur Entscheidung, indem er eigene Vermittlungsvorschlige an-
kiindigt.

Diese von Kaspar Schlick und Battista Cigala redigierten T7ia avisa-
menta werden dem Ausschull am 5. April vorgelegt; sie schlagen vor,
daB die Prasidenten 1. nominibus propriis dem Konzil inkorporiert wer-
den und den gewohnten Inkorporationseid leisten miissen, 2. cum clau-
sulis zum Prisidentschaftsamt zugelassen werden, und 3. nicht gezwun-
gen sind, der Sitzung mit der Erneuerung des Konstanzerdekrets beizu-
wohnen 3. — Der Ausschul} billigt grundsitzlich diese Artikel und emp-
fiehlt sie am 6. und 7. April den Deputationen zur Zustimmung. Die
Deputationen wiederum beauftragen den Ausschul}, das abschlieBende
Dekret iiber die Zulassung der Pridsidenten vorzubereiten *.

Nur der Satz im Entwurf dieses Zulassungsdekrets, der bestimmt, dal
das Konzil auch ohne Einwilligung der Prasidenten giiltig beschlieBen
kann 3, gibt Anlall zu neuen Diskussionen. Am 14. April erklirt dazu
Kardinal Albergati, daB die frither vereinbarten Bedingungen nicht ge-
andert werden diirften, und dalB3 deshalb diese Klausel fallen gelassen
werden miiBte ¢. Erst am 21. April findet nach langen Verhandlungen
der Abt von St. Honorat auf Lérins die fiir alle annehmbare Formel,
nach der die Klausel beseitigt werden kann, ohne ihren Inhalt zu ver-
lieren, indem nach den Worten des Dekrets cum infrascriptis condicio-
nibus et clausulis neu plenissimum robur et effectum per omnia habituris
eingefiigt wird 7.

Damit ist der Konflikt gelost. Am 24. April werden die fiinf vom Papst
ernannten Prisidenten dem Konzil inkorporiert ® und legen einen erwei-
terten Eid in ihrem persénlichen Namen ab auf die RechtmiBigkeit des

RTA 11, 329.

MC II 634 ss.

Tria avisamenta cf. Tractatus super pres. § 154, MC 11 664, RTA 11 nr. 178,
MC II 645; CB IIT 46.

MC II 645; die eingefligte Klausel lautet: et quod gesta ibidem tatum robur et
firmitatem censeantur habere, ac si omnes dicti presidentes existerent.

6 Tractatus super pres. § 155, MC II 645.

7 MC II 646.

8 CB III 80.

L I I S

18



Basler Konzils, auf dessen Aufgaben und auf die Dekrete fritherer Kon-
zilien 1. Darauf werden sie am 26. April feierlich in die 17. allgemeine
Sitzung eingefiihrt — nach Johannes von Segovia in die groBte Versamm-
lung, die das Konzil je gesehen habe —, wo sie dem endgiiltigen Zulas-
sungsdekret zustimmen. Dieses Dekret ? anerkennt die fiinf Prilaten als
Priasidenten wvice et loco ... Eugenit pape quarti unter folgenden Bedin-
gungen: sie besitzen keine iurisdictio coactiva; sie fiijgen sich der Ge-
schiaftsordnung des Konzils, besonders in bezug auf die Abhaltung der
Generalkongregationen; sie versprechen, daB der jeweils den Vorsitz
fithrende Prasident die Beschliisse der Deputationen in der allgemeinen
Sitzung verkiindet, und daB bei seiner Verhinderung oder Weigerung der
nichste Prisident und nach ihm der rangilteste Prilat diese Aufgabe
{ibernimmt ; und endlich stimmen sie der Verdffentlichung aller erledigten
Geschidfte im Namen und unter dem Siegel des Basler Konzils zu.

5. ANALYSE DES TRACTATUS SUPER PRESIDENCIA

Der Traktat zerfdllt in vier ungleiche Teile: In der Einleitung skizziert
Johannes von Segovia kurz die Ereignisse, die zur Auseinandersetzung
fithrten (§ 1), stellt das Problem (§ 2) und faBt in vier Punkten den in
den Ernennungsbullen enthaltenen Superioritdtsanspruch des Papstes
iiber das Konzil zusammen (§ 3). Im zweiten Abschnitt referiert er die
Argumente der Befiirworter der pipstlichen Forderung (§§ 4-14). Im
dritten, weitaus langsten Teil entwickelt er ausfiihrlich die Griinde gegen
die Anerkennung der Prisidenten bullarum vigore (§§ 15-151). Im SchluB-
teil berichtet er den weiteren Verlauf der Auseinandersetzung und die
Losungsversuche bis zur Inkorporierung der Prasidenten und der Wieder-
holung des Sacrosancta-Dekrets in der Sitzung vom 26. Juni 1434
(§§ 152-155).

Die Argumentation der Befiirworter

Die Argumente, die den Superioritdtsanspruch des Papstes begriinden
und daher fiir die Zulassung der pipstlichen Prisidenten vorgebracht
werden, sind folgende:

1. Der Papst ist das Haupt der Kirche. Das wird bewiesen aus den
Dekreten (Gratians), aus dem Haec-Sancta-Dekret, das mit der refor-

1 MC 1I 647.
2 MC II 649 s.

19



matio ¢n capite nur den Papst (nicht Christus) gemeint haben kann, und
aus der Rolle des Petrus im Apostelkollegium und der analogen Stellung
des Papstes in den bisherigen Konzilien, deren Dekrete im Namen des
Papstes approbante concilio erlassen wurden. Daher stehe dem Papst die
Prasidentschaft auch in diesem Konzil zu (§§ 4, 5). Dall in seiner Ab-
wesenheit die Legaten den Vorsitz fithren, erweisen die Konzilien von
Ephesus und Chalcedon, sowie das Konzil von Siena (§ 6). Auch das Haec-
Sancta-Dekret impliziert, obwohl es vom Papst Gehorsam gegen das
Konzil verlangt, den Vorsitz des Papstes bzw. seiner Legaten, da es ihn
in erster Linie zur Reform, auch in capite, verpflichtet (§ 7).

2. Durch die Einberufung eines allgemeinen Konzils verliert der Papst
seine Machtvollkommenheit nicht; wenn ihm also die Gliubigen zu an-
deren Zeiten zu Gehorsam verpflichtet sind, so sind sie es auch wihrend
des Konazils (§ 8).

3. In allen indifferenten Angelegenheiten, zu denen auch die Prisident-
schaftsfrage gehort, haben sich die Gliubigen dem Papst zu fiigen (§ 9).

4. Alle Gewalt in der Kirche steht dem Papst zu, der andern Gliedern
der Kirche Teilgewalten iibertrigt, die jedoch nie, auch nicht in der
Kirchenversammlung, die Gewalt des Papstes iibersteigen. Thm gebiihrt
daher die Priasidentschaft, zumal die Dekrete dies ausdriicklich be-
stimmen (§ 10).

5. Christus will die Kirche nach der besten aller moglichen Ordnungen
gelenkt sehen; diese ist — nach Aristoteles — die monarchische. In beson-
derer Weise kommt dieses Prinzip in der pidpstlichen Préisidentschaft am
Konzil zum Ausdruck (§ 11).

6. Das Konzil hat in der Diskussion um die Bulle Dudum sacrum dem
Papst das Versprechen gegeben, ihn im Falle seiner Adhesio als caput
concilii anzuerkennen; es miisse daher die Legaten zum Vorsitz zu-
lassen (§ 12).

7. Durch seinen Streit mit dem Papst setzt sich das Konzil dem Vor-
wurf aus, den die Jiinger Christi wegen ihrer Rangstreitigkeiten traf, und
miBachtet den Rat des Paulus Phil. 2,3 und Rém. 11,10 (§ 13).

8. Das Konzil hat bei seiner Eréffnung die Ernennungsbulle Cesarinis
zum Konzilprasidenten angenommen, obwohl sie sehr gro3e Machtbefug-
nisse des Prisidenten enthdlt (§ 14).

20



Die Argumentation der Ablehnung

In diesem zentralen Teil des Traktates wird deutlich, worum es in der
Prisidentschaftsfrage eigentlich geht; denn die in vier Abschnitten breit
angelegte ekklesiologische und historische Argumentation (Wiirde der
Kirche, Autoritit der alten Konzilien, Verlauf und Dekrete des Kon-
stanzer sowie des Basler Konzils) richtet sich primir auf den Nachweis
der Superioritdt des Konzils, aus dem sich die Ablehnung der pipstlichen
Prisidenten als selbstverstidndliche Folge ergibt.

I. Der Bewers ex dignitate ecclesie (§§ 16-107)

geht von vier Wesensmerkmalen der Kirche aus:

A) Sie ist Leib und Braut Christi (§ 16).

B) Sie dauert bis ans Ende der Zeiten (§ 17).

C) Sie hat durch den Beistand Christi die Garantie ihrer Irrtumslosig-
keit (§ 18).

D) Sie besitzt wie jedes andere Geschépf die angeborene innere Fihig-
keit zur Selbsterhaltung (virius el potestas innata et intrinseca se in suo
esse conservandi et vegendi) (§ 19). Diese Fihigkeit hat die Kirche nicht
von aullen, sondern in sich selbst, denn nur so ist ithre Existenz auch
ohne Papst oder ohne wiirdige péapstliche Fiihrung gewihrleistet (§ 20);
sie hat diese virtus — nach I Cor. 12 — in allen ihren Gliedern und nicht
nur in einem (§§ 21-22). Die Kirche besitzt diese Lebenskraft in aller-
héchstem MaBe gemdlB der VerheiBung, daB die Pforten der Hélle sie
nicht iiberwiltigen werden (§ 23). Diese hochste aller von Gott verlie-
henen Gewalten wird als die allumfassende Schliissel-, bzw. Binde- und
Losegewalt definiert (§§ 24, 25), wobei im Folgenden, der aktuellen Frage-
stellung entsprechend, die Jurisdiktionsgewalt im Mittelpunkt der Be-
trachtung steht (§ 26). Die Frage, ob Christus die oberste Jurisdiktions-
gewalt dem Petrus allein, oder allen Aposteln, d. h. dem Papst oder der
Gesamtkirche, verliehen hat, wird aus dem Evangelientext, gestiitzt auf
eine reiche Fiille von Viterstellen (§ 30) dahingehend beantwortet, daf3
Petrus das Bekenntnis zum Sohn Gottes (Mt. 16,16 bzw. Lc. 9,20) stell-
vertretend fiir alle Apostel gesprochen (vos autem quem me esse dicitis)
und daher auch die Schliisselgewalt stellvertretend fiir alle Apostel, d. h.
die ganze Kirche, empfangen hat (§§ 27, 28). Hétte sie Petrus in eigener
Person erhalten, so wiren die folgenden Rangstreitigkeiten der Apostel
unverstidndlich (§§ 29, 31) und der Verweis auf die Kirche als letzte In-

24|



stanz in der correptio fraterna (Mt. 18,15 ss.) (§ 31) sinnlos. Zudem erhilt
die Kirche Mt. 18,18 mit denselben Worten ebenfalls die Schliisselgewalt.
Aus der letztgenannten Stelle ergibt sich viererlei:

1. Die Schliisselgewalt, die Mt. 16,16 dem Petrus verhetfen wird (dabo),
wird Mt. 18,18 der Kirche verlichen (§ 32).

2. Sie wird ihr sicher und unwiderruflich verliehen (§ 33).

3. Sie wird ihr uneingeschrinkt verliehen, denn das quecumque Mt. 18,
18 1st mindestens ebenso allumfassend wie das quodcumque Mt. 16 (§ 34).

4. Die Jurisdiktionsgewalt der Kirche ist die hochste irdische Juris-
diktionsgewalt iberhaupt, der sich auch Petrus, bzw. der Papst zu unter-
werfen hat (§ 35). Das wird vierfach bewiesen: 1. aus der Schrift (§ 36 {.),
2. aus den Bezeichnungen, welche die Schrift der Kirche gibt (§§ 38-48),
3. aus der Art und Weise, wie die Kirche einerseits, der Papst andrer-
seits diese Gewalt besitzt (§§ 49-56) und 4. auf Grund der vier Formen
der Ursache, namlich: der Final-, Wirk-, Formal- und Materialursache
(§§ 58-65).

a) Aus der Schrift ergibt sich (Mt. 18), daB die Kirche die oberste
Instanz bei der briiderlichen Zurechtweisung ist, denn wer sie nicht hort,
gilt als ethnicus et publicanus (§ 36), ferner, daB dies auch fiir den Papst
Geltung hat, denn von der correptio fraterna ist niemand ausgenommen.
Wihrend das dic ecclesie fiir alle Glieder der Kirche mit Ausnahme des
Papstes soviel heiBt wie: dic prelato, bedeutet ecclesia fiir den Papst
soviel wie Konzil (§ 37).

b) Die Bezeichnungen und der Sinn der Bezeichnungen, die die Schrift
~ der Kirche gibt, erweisen ihre Uberlegenheit iiber den Papst, denn sie
heiBt und ist:

a) Mutter, wihrend der Papst filius ecclesie ist; Vater der Kirche ist nur
Gott (§ 39).

b) Herrin, wogegen der Papst und die Bischofe (nach Paulus und nach dem
Vorbild Christi) Diener und dispensatores mysteriorum Dei sind. Auch
die Herrschaft iiber die geistlichen Giiter hat die Kirche inne, Papst und
Bischoéfe sind nur Verwalter (§ 40).

c) Konigin (§ 41).

d) Braut, der Papst aber ist — nach Bernhard von Clairvaux — nur para-
nymphus, «Brautfiithrer»; die Braut ist allein dem Brautigam untertan
(§ 42).

e) Sie ist der Leib, der Papst nur eines ihrer Glieder (§ 43).

f) Daraus ergibt sich, daB die Kirche ein Ganzes, der Papst aber nur ein
Teil dieses Ganzen ist. Da aber das Ganze immer groBer ist als ein Teil,
ist auch die Kirche groBer als der Papst, wobei mit magnitudo nicht
quantitative GroBe, sondern die magnitudo virtutis, excellencie et digni-

22



tatis sive potestatis gemeint ist|(§ 44). Man kann, mit einigen Theologen,
sogar so weit gehen und sagen, daB die Kirche erhabener ist als Christus,
insofern Christus Mensch und Haupt der Kirche ist (§ 45). Umsomehr hat
sich der Papst ihrem Urteil zu unterwerfen; jeder pédpstliche Anspruch
auf Uberlegenheit iiber die Kirche impliziert, da der Papst nicht frei von
Irrtum ist, die Verleugnung der Irrtumslosigkeit der Kirche, die jedoch
einen Glaubensartikel darstellt, so daf3 sich der Papst durch diesen An-
spruch auch das Recht verwirkt, ein Glied der Kirche zu sein (§ 46). Das
Verhiltnis Kirche — Papst 148t sich mit einem augustinischen Bild ver-
anschaulichen: die Kirche ist «kostbarer als alle kostbaren Edelsteine»;
jeder Edelstein, wie kostbar er auch sein mag, ist nur ihr Schmuck (§ 47).

¢) Die Uberlegenheit der Kirche iiber den Papst ergibt sich ferner aus

der Betrachtung der Art und Weise, wie die Kirche und wie der Papst
die innata et intrinseca potestas, d. h. die Schliisselgewalt besitzt (§ 48).

a)

Die Kirche besitzt diese Gewalt konstant, dauernd und ewig (continue,
permanenter ac perpetue); im Papst ist sie nicht allein durch die Kiirze
seines Lebens, sondern auch durch die Moglichkeit der Kirche, ihn abzu-
setzen und dergleichen, beschrankt. Und da das Konstante und Dauernde
dem Unterbrochenen und Voriibergehenden iiberlegen ist, {ibersteigt die
Machtvollkommenheit der Kirche diejenige des Papstes (§ 50).

In der Kirche ist die Schliisselgewalt verbunden mit absoluter Irrtums-
losigkeit im Glauben; dieses Vorrecht hat der Papst nicht (§ 51).

Die Kirche besitzt die Kenntnis aller heilsnotwendigen Wahrheit, der
Papst hingegen bedarf der Unterweisung durch andere (§ 52). Die Kirche
kann ihm daher die Richtlinien fiir seine Handlungsweise geben (§ 53).
Die Autoritdt der Kirche ist ein bonum commune, im Papst ist sie jedoch
etwas Partikuldres (§ 54). Die Kirche ist folglich nicht nur dem Papst
iiberlegen, sie kann ihn auch wihlen und absetzen, was umgekehrt nicht
moglich ist (§ 55).

d) Die Uberlegenheit der kirchlichen Autoritit ergibt sich schlieBlich

aus der Final-, Wirk-, Formal- und Materialursache (causa finalis, effi-
ciens principalis, formalis und materialis) (§ 57).

a)

Gott ist zwar die erste Finalursache der ganzen Schopfung, aber innerhalb
dieser allgemeinen Ordnung sind die einzelnen Teile der Schépfung auf
untergeordnete Finalursachen hingeordnet. So bedeutet die Kirche die
Finalursache fiir die Handlungen des Papstes, die auf das Wohl der Kirche
gerichtet sein sollen (§ 58).

GleichermaBen ist die Kirche auch die erste Wirkursache fiir den Papst,
wie die Seele fiir die Tatigkeit des Korpers oder wie das Ziel in der Moral
zugleich auch die erste Wirkursache (d. h. der erste AnstoB) des Handelns
ist. Die Kirche als Leib iibt ihre Handlungen mit Hilfe der Glieder aus;
diese verhalten sich zu den Handlungen als Instrumente, und der Papst,
als das vornehmste Glied der Kirche, kann fiir sich nur die Bezeichnung

23



des wichtigsten Instrumentes, oder — bestenfalls — der sekundidren Wirk-
ursache beanspruchen. Da aber die Macht des Werkzeuges geringer ist
als die Macht der Wirkursache, ist der Papst der Kirche untergeordnet
(§ 59). — Da die der Kirche iibergebene Jurisdiktionsgewalt illusorisch
wdre, wenn die Kirche nicht auch die Macht hitte, ihr Urteil durch-
zusetzen, ergibt sich, daB sie dem Papst auch in der Exekutivgewalt
iiberlegen sein mufB (§ 60), daher trifft der Vergleich von Kirche — Papst
mit Vernunft — Wille nicht zu (§ 61).

¢) Da der Kirche die Irrtumslosigkeit verbiirgt ist, dem Papst jedoch nicht,
und da das! Irrtumslose die Richtlinie fiir alles ist, was von Wabhrheit und
Gesetz abweichen kann, ist die Kirche forma iudicii papaef@__ﬁZ}}

d) Hinsichtlich der Materialursache ist die Kirche dem Papst ebenfalls {iber-
legen; der Papst namlich kann Objekt der kirchlichen Jurisdiktionsgewalt
sein, die Kirche jedoch nicht Objekt der papstlichen (§ 63). Dall der Papst
fiir die ganze Kirche verbindliche Entscheidungen treffen kann, ist kein
Einwand, denn dies kann auch die Kirche (§ 64), und wenn auch der
Papst seine Gewalt unmittelbar von Gott hat, so ist er doch in ihrer Aus-
iibung der Kirche unterworfen, wie die Bischofe, die ithre Gewalt ebenso
von Gott haben, in der Ausiibung dem Papst unterworfen sind (§ 65).

Zu dem Gesagten konnen vier Einwédnde gemacht werden (§§ 66-105):
Wenn némlich, wie behauptet wurde, sowohl der Papst als auch die
Kirche die Iplenitudo pdtesﬁgtis_,b,esitzen, erheben sich folgende Fragen:

1. ob die Schliisselgewalt der Kirche und des Papstes dieselbe ist oder ob
es mehrere gibt;

2. wie es moglich ist, falls es nur eine Schliisselgewalt gibt, daB3 sowohl die
Kirche wie auch der Papst sie ganz (uneingeschrinkt) besitzen konnen; —

3. wie man in Hinblick auf ein und dieselbe Sache bei der Kirche von
Uberlegenheit, beim Papst aber von Unterlegenheit sprechen kann;

4. auf welche Art und Weise diese Schliisselgewalt in der Kirche und im

Papst vorhanden ist (§ 66).

Zu den ersten beiden Einwédnden fithrt Johannes von Segovia aus:
Die Verschiedenheit der potestas clavium wird nahegelegt durch die
Verschiedenheit der Triger (Subiecti); der Papst ist ein Einzelner, die
Kirche ein Kollektiv((§ 67)., Sie wird ferner nahegelegt durch die Ver-
schiedenheit der Eigenschaften, die in der Schliisselgewalt in bezug auf
die Kirche und den Papst festgestellt wurden (§ 68), und durch den ver-
schieden weiten Bereich, iiber den sich die Gewalt der Kirche und des
Papstes erstreckt (§ 69). Da von beiden gesagt wird, sie sei die hochste
Gewalt, ein Superlativ aber nur einem einzelnen zukommt, scheinen sich
alle Aussagen zu widersprechen (§ 70), und da die Verschiedenheit der
Akzidenzien die Verschiedenheit der Subjekte bedingt, ist die Frage be-

rechtigt, wie diese Schliisselgewalt ganz und uneingeschrankt sowohl der

24



Kirche wie dem Papst zukommen kann (§ 71). — Die Antwort lautet,
daf} es sich nicht um eine Vielfalt von Subjekten handelt, da der Papst
Glied der Kirche ist (§§ 72, 73).

Die dritte Frage, wie diese eine Gewalt in der Kirche hoher sein kann
als beim Papst (§ 74), wird erkliart mit der verschiedenen Art der Teil-
habe an dieser Gewalt: Die Kirche besitzt sie im Gegensatz zum Papst
immer, konstant und unerschiitterlich, wobe1 sie zudem noch alle Kennt-
nis der heilsnotwendigen Wahrheit hat (§ 75). Das wird — nach Anselm
von Canterbury — mit dem Unterschied zwischen dem in der Gnade ge-
festigten freien Willen der Seligen und dem den Versuchungen erliegenden
freien Willen der noch pilgernden Menschen verglichen, wobei die Kirche
kraft der VerheiBung Christi mit den Seligen gleichgestellt wird (§ 76),
denen diejenigen, die diese Verheilung nicht besitzen, ohne zu zdgern
Glauben und Gehorsam zu schenken haben; allen voran schuldet der
Papst der Kirche diesen Gehorsam, denn mit seiner Wahl ist die Ver-
LeiBung nicht auf ihn, der nicht irrtumslos ist, iibergegangen (§§ 77, 78).

Zur Frage schlieBlich der Seinsweise der Schliisselgewalt in der Kirche
und beim Papst konnte die Meinung vertreten werden, dal3 die Kirche die-
se Gewalt formal, fundamental und urspriinglich (radicaliter) besitze, der
Papst aber in dienender und ausfithrender Weise (ministerialiter) (§ 79).
Dies stimmt aber nur bedingt (§ 80). Denn die Kirche besitzt diese
Schliisselgewalt nicht nur radicaliter sive fundamentaliter, als causa effi-
ciens aller Handlungen der kirchlichen Wiirdetrdger (§ 81) und formaliter,
wodurch sie sich von allen anderen Gemeinschaften unterscheidet (§ 82),
sondern auch ministerialiter als Exekutivgewalt, die dem Papst iiber-
tragen, aber auch entzogen werden kann; die Kirche selbst ist — als
Braut — nur von Christus abhingig, nicht von seinen Dienern (§ 83).

Die Ausiibung der Schliisselgewalt setzt reifliche Beratung der Kirche
voraus. Wenn daher unter Kirche die iiber die Welt verstreute Gemein-
schaft der Gldubigen verstanden wird, kann niemals gesagt werden, dal3
die Kirche etwas anordnet oder ausiibt (§ 84). Damit die Frage, ob man
sich dem Urteil des Papstes oder dem der Kirche zu fiigen hat, iiberhaupt
einen Sinn bekommt, ist unter Kirche das allgemeine Konzil zu verstehen,
das die Kirche reprisentiert (§§ 85, 86). Wenn aber die Beratung im
Konzil stattfindet, so ist es klar, da3 eine vom Konzil ausgehende Ver-
fiigung weit hohere Autoritédt besitzt als die des Papstes, zumal die Ver-
sammlung der Bischéfe unter dem Beistand Christi und dem «Vorsitzy
des Heiligen Geistes stattfindet (Apg.) (§87) Zum besseren Verstindnis
des Gesagten hat man sich den doppelten Aspekt der Kirche als mysti-

25



schen Leib einerseits (§ 89) und als «Gottesvolk» (politische Gemeinschaft)
anderseits (§ 90) vor Augen zu halten. Das Haupt der Kirche, verstanden
als mystischer Leib, ist nur Christus; das Haupt der Kirche, verstanden
als politisches Gebilde, kann der Papst sein. — Im Konzil nun versteht
sich die Kirche, wie aus Mt. 18,20 und Apg. 15 deutlich hervorgeht als
mystischer Leib, nicht als politische Gemeinschaft, und da Christus bzw.
der Heilige Geist dort unmittelbar wirkt (wihrend er sonst sich des
Papstes bedient), hat der Papst keine Jurisdiktion idiber das Konzil
(8§ 92, 93).

Diese Auffassung entspricht der Heiligen Schrift, denn mit der Ein-
setzung von Konigen anstelle der Richter ist Gottes Konigtum beseitigt
(1 Reg. 8,7); derselben Siinde wiirde sich das Konzil mit der Anerken-
nung von Prisidenten neben Christus schuldig machen (§94). Wenn
daher die Theologen und die Konzilsdekrete den Papst gelegentlich caput
concilii nennen, so ist wohl zu unterscheiden zwischen caput concilii 7
habitu und in actu (§ 95). Wenn der Papst nimlich am Konzil anwesend
ist, hat er zwar die Macht, iibt sie aber nicht aus, da Christus die Kirche
unmittelbar regiert (§ 96); zudem teilt der Papst am Konzil seine Macht
mit den Bischéfen (§ 97). Ferner erhalten die Bischofe bei ihrer Weihe
die Schliisselgewalt uneingeschriankt fiir die Gesamtkirche, wenngleich
sie zu ihrer Ausiibung vom Papst einen Amtsbereich zugewiesen erhalten
und daher die gesamtkirchliche Schliisselgewalt nur in habitu besitzen;
im Konzil jedoch wird diese vorher nur in habitu vorhandene potestas
aktualisiert, indem die Bischofe fiir die Gesamtkirche entscheiden (§ 98).
Daher kann der Papst den Bischéfen wohl die Ausiibung ihrer Amts-
gewalt in einem bestimmten Bereich untersagen, doch die — in habitu,
bzw. am Konzil in actu — vorhandene Gewalt iiber die Gesamtkirche, die
sie unmittelbar von Christus besitzen, kann er ihnen nicht entziehen;
denn ihr Bestimmungsrecht im Konzil bezieht sich ja nicht auf ihre
Divzese, sondern auf die Gesamtkirche (§§ 99-102). Wenn also das
(Basler-) Konzil dem Papst verspricht, ihn als caput concilii anzuerkennen,
ist damit nicht gemeint, daB es auf jede Entscheidungsgewalt verzichten
will, um nur Beraterin zu bleiben; gerade indem es vom Papst die An-
erkennung des Konzils auch fiir die Zeit der Abwesenheit seiner Prisi-
denten verlangt, beweist es, daB die Autoritit des Konzils nicht vom
Papst abhingig ist (§ 103).

Die Antwort auf den moglichen Einwand, daB der Papst auf dem
Konzil insofern héhere Macht haben miiBte, als ja alle Teile eines Ganzen,
wenn sie zusammengefaft sind, intensiver wirken, ergibt sich aus dem

26



Umstand, daf3 der Papst am Konzil nicht wie in konzilsloser Zeit « Haupt»
ist (denn das ist Christus) (§ 104). Und wenn ihm auch als vornehmstem
Sohn der Kirche eher als allen anderen zusteht, « Haupt» des Konzils zu
sein, so ist dieser Anspruch doch nicht delegierbar (§ 105), was aus dem
Haec-Sancta- und dem Speravit-hactenus-Dekret hervorgeht (§§ 106,107).

I11. Der Beweis ex auctorstate conciliorum (§§ 108-126)

Aus der Definition eines allgemeinen Konzils als rechtmdBig versam-
melte Kirche folgt, daB einerseits die Autoritit allen Konzilsvitern
gleichermallen zukommt, da alle Handlungen des Konzils gemeinsam
sind, was aus Gregor und den acht alten Konzilien bewiesen wird, auf
die der Papst bei seinem Amtsantritt schwort (§ 109), und daB3 sich
anderseits der Papst den Statuten des Konzils zu fiigen hat, was mit
Zitaten aus Gregor d. Gr., Leo d. Gr. und Urban belegt wird (§ 110).

Diesem kanonistischen Beweis folgt der Beweis aus der Tradition, zu-
nachst derjenige aus den Apostelkonzilien (§ 111):

1. An der Wahl des Matthias (Act. 1,15 ss.) sind alle um Petrus ver-
sammelten Gldubigen beteiligt.

2. Die Einberufung zur Wahl der sieben hellenistischen Helfer (Act.
6,1 ss.) erfolgt durch alle zwolf Apostel, womit gezeigt wird, dal3 die
Apostel nicht nur in Glaubensangelegenheiten, sondern auch bei der Ver-
teilung der Amter gemeinsam handeln.

3. Auf dem Apostelkonzil von Jerusalem gilt die Meinung des Petrus
nicht als verbindlich, und zudem wird der BeschluBl im Namen aller
Apostel gefaBt (Act. 15,1 ss.).

4. Auch die Reinigung des Paulus (Act. 21,20 ss.) geschieht auf Grund
eines gemeinsamen Beschlusses.

Allgemeiner gesagt, griindet die Autoritit in der Berufung durch den
Heiligen Geist (§ 113), was sowohl aus Gal. 2, als auch aus dem 3. Apostel-
konzil hervorgeht (§ 114). Dazu ist zu bemerken, 1. daB das Dekret des
Apostelkonzils die Autoritit des Evangeliums besitzt (§ 115); 2. daB
Widerstand geleistet werden darf, sobald die Freiheit des Glaubens in
Frage steht (§ 116); 3. daB auch gegeniiber dem Papst Widerstand er-
laubt ist, nicht nur wenn er Dekrete bricht, sondern bereits wenn er
durch sein Verhalten dazu AnlaB gibt (§ 117); und 4. daB der Papst schon

27



wegen einer ldBlichen Siinde getadelt werden kann (§ 118). — Zusammen-
fassend ergibt sich also die Verpflichtung fiir den Papst, sowohl die
Konzilsdekrete zu halten (§ 119), als sich auch dem Konzil zu unter-
werfen (§ 120).

Auch die spiteren Konzilien beweisen, dal3 ihre Autoritdt iiber der-
jenigen des Papstes steht, indem z. B. ein afrikanisches Konzil die pipst-
lichen Legaten unter Berufung auf das Konzil von Nicéda ablehnt (§ 121).
Bei der Beurteilung der Dekrete ist jedoch genau zu unterscheiden, ob
sie von einem allgemeinen Konzil oder nur von einer Provinzsynode
stammen, die nicht von gleicher Autoritét sind (§ 122). — Ein allgemeines
Konzil wird nicht auctoritate pape, sondern auctoritate ecclesie einbe-
rufen und besitzt seine Macht unmittelbar von Christus, was vor allem
das Konzil von Nicda beweist (§ 123). Zudem zeigen die alten Konzilien,
daB der Vorsitz selten vom Papst, sondern vielmehr vom Kaiser gefiihrt
worden ist (§ 124). Wenn sich aber der Papst durch Legaten vertreten
1Bt wie auf den Konzilien von Siena und Pavia, dann steht es nicht in
seiner Macht, das Konzil aufzulésen (§ 125).

I1I. Der Beweis ex gestis et decretis concilie Constanciensis
(§§ 127-139)

Zunichst stellt Johannes von Segovia die Dekrete des Konstanzer
Konzils zusammen, die im Verlauf des Prozesses gegen Papst Johannes
XXIII. erlassen worden sind, und hilt fest, daB einerseits durch die
Flucht des Papstes das Konzil weder aufgehoben noch verlegt werden
kann, und daB anderseits das Haec-Sancta- sowie das Frequens-Dekret
mit ihren Ausfithrungsbestimmungen die Konzilssuperioritdt verkiindet
haben (§§ 128-130). Weil aber die meisten dieser Dekrete zeitbedingt
sind, beschrankt sich Johannes von Segovia auf die Analyse des Frequens-
Dekretes, um die Superioritit des Konzils zu erkldren (§ 131). Diesselbe
ergibt sich 1. aus der Definition des Konzils als ecclesia in Spiritu Sancto
legitime congregata: was Gott verbunden hat, kann der Papst nicht auf-
l6sen (§132); 2. aus dem Begriff des concilium generale, was bedeutet,
daB das Allgemeine gréBer ist als die Einzelperson (§ 133); 3. aus der
Feststellung, daB das Konzil die streitende Kirche reprdsentiert und als
solche auch die Autoritdat der Kirche besitzen muB (§ 134); 4. aus der
Tatsache, daB das Konzil seine Gewalt unmittelbar von Christus hat, so
daB der Papst nicht als Mittler zwischen Gott und Konzil steht (§ 135);

28



und schlieBlich 5. aus dem Satz, dall jedermann verpflichtet ist, dem
Konzil zu gehorchen, was durch ein weiteres Dekret verdeutlicht wird,
das allen Strafe androht, die sich in irgendeiner Weise dem Konzil nicht
fiigen wollen (§ 137). Daraus folgert Johannes von Segovia, dal3 die papst-
lichen Legaten, die keine unmittelbar von Christus gegebene Jurisdiktion
besitzen, das Konzil nicht prasidieren kénnen (§i38), wobel zum Schlul3
aus der Verurteilungsbulle des Johannes Hus als heilsnotwendiger Glau-
benssatz die Vorrangstellung des allgemeinen Konzils festgehalten wird
(§ 139).

IV. Der Bewers ex gestis et decretis concilir Basiliensis
(§§ 140-151)

Auch hier geht Johannes von Segovia zuerst chronologisch vor, indem
er die einzelnen allgemeinen Sitzungen des Basler Konzils aufzdhlt, wo
gegen die Auflgsung des Konzils Stellung genommen (§§ 141, 142) und
die Superioritdt des Konzils verkiindet wird (§§ 143-145). Die papstlichen
Ernennungsbullen hingegen schrianken die konzilidre Gewalt ein, die An-
erkennung der papstlichen Legaten als Konzilspriasidenten wiirde be-
deuten, daB 1. die Dekretierungsgewalt nicht beim Konzil, sondern bei
den Présidenten lage (§ 146); 2. die Aufgaben und das Ziel des Konzils
in Frage gestellt wiirden (§ 147) ; und daB 3. ein Widerspruch zum Inhalt
der pdpstlichen Adhédrenzbulle geschaffen wire (§§ 148-150).

Aus all den angefiihrten Griinden sind die pipstlichen Legaten als
Konzilsprisidenten abzulehnen (§ 151).

6. Zur EpITION

Der vorliegenden Ausgabe des Tractatus super presidencia in concilio
Basiliensi liegen folgende Handschriften zu Grunde:

B1: Basel, Univ.-Bibl. A 11 25 £.199r-220v.

B2: Basel, Univ.-Bibl. E I 7 f. 416r—429v (unvollstindig).

B3: Basel, Univ.-Bibl. E I 11 f. 257r-282v.

H: Wiirzburg, Mch 50 £f. 178r-207r (cf. Cusanus Texte II/1 De auctoritate
presidendi in concilio generali, hrsg. von G. KALLEN, SB der Heidel-
berger Akad. Phil.-hist. KI. 1935 p. 5s.).

M: Miinchen, Clm 6490 {. 153r-170v (cf. HarLM-LAUuBMANN, Cat. cod. lat.
Bibl. regiae Monacensis I/3, Miinchen 1873, p. 113).

29



V1: Rom, Vat. lat. 4117 f. 101r-128v.
V2: Rom, Vat. Palat. 600 f. 1r-30r (cf. STEVENSON-DE Ross1, Cod. Palat.
lat. Bibl. Vat. I, Rom 1886, p. 203 ss.).

Alle Handschriften stammen aus der Mitte des 15. Jahrhunderts.
H allein ist durch folgendes Colophon genauer bestimmt (f. 207rb): E¢
sic est finis huius tractatuli magistri Johannis de Segobia de presidencie
relacione in disputacione fidei super wmateriam bullarum anno domini
MOCCCCOLXIIII® septimo ydus mensis januarii etc. Jo(hannes) Biff.

Nur drei Handschriften betiteln den Traktat:

B1: Modus et forma, quibus ambasiatoves pape admisit concilium ad presiden-
dum post multas difficultates.

H: Relacio magistri Johannis de Segobia in disputacione (!) fidei super ma-
teria bullarum de presidencia.

V2: Relacio magistvi Johannis de Segobia in deputacione fidei super mateviam
bullarum de presidencia.

Den Titel Tractatus super presidencia in concilio Basilienst tibernehme
ich aus der Zusammenstellung der Segovia Werke bei Uta Fromherz
(8. 8.0 152 nr, 5)-

Die sieben angefithrten Handschriften folgen zwei Rezensionen: Bl,
B2, B3, M und V1 stellen Abschriften von Vorlagen dar, die der gleichen
Uberlieferung angehéren; H und V2 hingegen bringen — neben besseren
Lesarten — z. T. beachtliche Zusitze und diirften auf eine Bearbeitung
zuriickgehen.

Bei der Edition wurde im allgemeinen auf B1 als dem besten Vertreter
der grofleren Gruppe abgestellt. Die Varianten und Zusitze der iibrigen
Handschriften sind im kritischen Apparat, bzw. im Anhang verzeichnet.
Die Schreibungen von ¢i und #2 sowie ae und ¢ habe ich nach dem viel
hdufiger vorkommenden ¢z bzw. e vereinheitlicht.

Der besseren Ubersicht halber habe ich den ganzen Traktat in Ab-
schnitte und Paragraphen eingeteilt.

SchlieBlich ist es mir ein aufrichtiges Bediirfnis, I'rdulein Dr. Theresia
Payr (Mittellateinisches Worterbuch der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften in Miinchen) fiir die Hilfe bei der Textgestaltung herz-
lich zu danken.

30



MODUS ET FORMA, QUIBUS AMBASIATORES PAPE
ADMISIT CONCILIUM AD PRESIDENDUM
POST MULTAS DIFFICULTATES

(1) In sacro generali Basiliensi concilio die lune xv februarii anno Domini
millesimo quadringentesimo tricesimo quarto apud ecclesiam maiorem
in congregacione generali per Iohannem archiepiscopum Tarentinum,
Petrum episcopum Paduanum et Ludwicum abbatem Sancte Iustine
Paduane * presentate fuerunt tres bulle tenoris sequentis: Eugenius
etc. 1, pecieruntque requirentes ® admitti ad presidenciam concilii prout
in eis continebatur °. Deinde super examinacione dictarum bullarum per
sacras ¢ deputaciones fuerunt deputati patriarche ®, archiepiscopi, epis-
copi, abbates et doctores divini ac iuris humani numero XL, qui una
cum dominis cardinalibus quasi continue mane et sero convenerunt in
refectorio Sancti I'rancisci, et post multas discussiones quasi quatuor
partes ex ipsis convenerunt in hoc, quod presidentes nominati in dictis
bullis non possent aut ! deberent admitti bullarum predictarum vigore,
sed & pro honestate concilii et honore pape ac sedis apostolice aliqui
in ipsis nominati et specialiter reverendissimi patres et domini Nicolaus
et Tulianus cardinales Sancte Crucis et Sancti Angeli, possent per conci-
lium admitti cum certis qualificacionibus ® avisamentis per ipsos domi-
nos deputatos avisatis. Deinde tercia die marcii fuit facta relacio in
deputacionibus de predicta discussione habita, et summa relacionis facte
in altera deputacionum est hec, paucis additis vel mutatis, que ut
attencius intendantur, formantur in tale dubium: (2) Utrum in dictis
bullis nominati debeant sive possint admitti illarum vigore, salvis auc-
toritate et libertate generalium conciliorum, specialiter Constanciensis
et huius ?, ipsorumque decretis ac preeminencia potestatis, que in eccle-
sia residet supra ® cunctos fideles.

(3) Inprimis notatur, quod principalis bulla ! dicte presidencie con-
tinet in se quatuor: scilicet preeminenciam pape ad concilium pro eo,
quod disponit suos presidere legatos *; secundo auctoritatem ipsorum

(1) 8sic V2, Paduanensis cet?. b recipi querentes H ¢ tenebatur V7 d qua-
tuoradd. H V2 e patriarcha V'71 fetB1.2 M gquod add. H hetadd. H
(2) @ Basiliensis add. H V 2 b super H

(3) #non solum in concilio, sed concilio add. H V 2

(1) * Mansi 29 p. 575 E - 578 D
(3) ! Mansi 29 p. 575 E - 577 B, cf. IOH. SEGOV. hist. 7,15 p. 608

31



et subauctoritatem concilii, quia datur eis potestas statuendi, diffi-
niendi ® etc. cum consensu et approbacione concilii; tercio coactivam
iurisdiccionem absque omni limitacione; quarto continet generalem
facultatem ad omnia, specialiter exprimendo posse dare modum et
ordinem celebracionis dicti concilii. Ex quibus omnibus manifeste resul-
tare videtur superioritas pape ad concilium simpliciter et absolute in
omnibus causis ¢ absque modificacione.

(4) Super premissis ab illis, qui tenuerunt partem affirmativam, vide-
licet quod deberent admitti, fuit inductum:

Primo prefatos admitti debere in presidencia ex hoc, quod papa est
caput ecclesie prout in decretis ®. Quod eciam sit caput ecclesie, proba-
tur ex decretis Constanciensis concilii !, in quo (szc) dicitur, quod qui-
libet fidelis, eciam si papalis dignitatis sit, teneatur obedire generali
concilio legitime congregato in hiis, que pertinent ad generalem refor-
macionem ecclesie in ® capite® et in membris. Constant autem hoc
intelligi de papa 2, qui est caput ministeriale ¢ ecclesie, non autem de
Christo. (5) Unde de Petro primo summo pontifice allegatur a sanctis
doctoribus, quod erat vertex et os collegii apostolorum, quia ipse primus
erat inter eos et pro omnibus sepe Christum interrogavit, quasi omnes
loquerentur per eum. Sic igitur summo pontifici competeret in conciliis,
ideoque nomine suo fiunt decreta approbante concilio, eciam in materia
fidei, ut in capitulo Dampnamus De summa trinitate et fide catholica .
Itaque * quandocumque papa in concilio personaliter est, ipse tamquam
caput presidet competuntque sibi omnia, que pertinent ad presidenciam,
videlicet quod primus sedeat, primus loquatur, dirigat in agendis con-
cilium et deliberata concludat. (6) Quod autem papa in * conciluis per-
sonaliter non sistente legati sive nuncii sui nomine suo presideant, pro-
batur ex gestis conciliorum generalium Ephesini et Calcedonensis, que
sunt de quatuor conciliis maioris auctoritatis in ecclesia Del, ubi patet tam
ex commissione pape contenta in litteris apostolicis quam subscripcioni-
bus ipsorum legatorum pape vocari presidentes. Hoc eciam probatur ex
gestis concilii Senensis !, quod fuit celebratum anno Domini Mccccxx1v ?,

(3) Pdestituendi B7.2 V7 discernendi B3 M cetadd. H V2

(4) 3cf. Add. 1 (p. 93). bom. M ¢ universale V7

(5) aita V2

(6) asic V2, om. cett. b MCCCCXXVIII codd.

(4) ! Mansi 27 p. 585, COD p. 384,12 ss, Mansi 27 p. 590 s, COD p. 385,2,4, wiederholt
Mansi 29 p. 91 B-D 2 cf. Mansi 28 p. 497 B

(5) ! Mansi 22 p. 982 ss. Denzinger 431

(6) *Mansi 28 p. 1075 C

32



ubi eciam in decreto publice sessionis vocantur presidentes, qui erant
legati pape. (7) Nec obstat decretum concilii Constanciensis, in quo
dicitur, quod papa tenetur obedire concilio in hiis, que pertinent ad
generalem reformacionem ecclesie ® in capite et in membris, quia intel-
lectum huius decreti idem concilium exponens in XL sessione inter
cetera statuit sic: Quod futurus summus® pontifex per Dei graciam de
proximo assumendus cum hoc sacro concilio vel deputandis per singulas
naciones debeat veformare ecclesiam in capite ® et curia Romana secundum
equitatem et bonum regimen ecclesie' etc. Ex hoc eciam infertur, quod
cum ad papam pertinet ® facere ® reformacionem ® ecclesie eciam in
capite, ad eum in f se f vel legatis suis pertinere (sic) presidenciam in
hoc concilio, eciam si sit congregatum ad reformacionem generalem
ecclesie in capite et in membris; et hoc modo videtur dictum concilium
intellexisse, quia decreta, quecumque in materia reformacionis ibidem
post eleccionem pape facta fuerunt, facta sunt nomine pape sacrc
approbante concilio.

(8) Item probatur *: Nam propter congregacionem ecclesie in concilio
generali papa non perdit plenitudinem sue potestatis nec ipsius exerci-
clum. Sicut ergo, quando concilium non est congregatum, omnes fideles
obligantur stare disposicioni sue, ita et in concilio congregato. Et cum
papa per dictas litteras disponat, quod sui legati debeant presidere,
diffinire et statuere in concilio, ergo disposicioni sue est standum.

(9) Item: In omnibus indifferentibus omnes fideles obligantur ad
obedienciam pape simpliciter. Dare autem presidentes concilio sive ad-
mitti est quid indifferens, ergo standum est disposicioni sue.

(10) Item quia omnis plenitudo potestatis in ecclesia Dei preter eam,
que est * ordinis permaxime coactive iurisdiccionis, est tota in summo
pontifice et ab eo oritur® in omnia membra ecclesie estque in ipso
sicut quoddam totum et totaliter, ut ipse sit totum nec faciat partem
cum aliis. Nam quamcumque potestatem habet curatus, episcopus,

(7) aom. V2  bsic (XXII) B3, XXXII B71H ¢ Romanus Mansi det in
membris add. B1 e pertinere debet reformacio B3 M fom. M

(8) 2ex multis auctoritatibus decretorum et decretalium, ubi apertissime dicitur,
quod numquam fuit, est aut erit legitimum concilium, nisi quod sit summi pontificis
auctoritate suffultum, et quod ab eo generalia concilia robur et auctoritatem reci-
piunt ' add. H V 2

(10) asic H V 2, om. cett. boriginatur H'

(7) *Mansi 27 p. 1164 BC, COD p. 420,3 ss
(8) !cf. DECRET. Grat. I dist. 17 c. 2 (ed. Friedberg p. 51)



archiepiscopus vel patriarcha in administracione sibi commissa, id totum
habet papa, potestque eam per se in omnibus administracionibus infe-
riorum prelatorum exercere. Sicut non dicimus, quod maior potestas
est in omnibus iudicibus constitutis per multas civitates quam in rege,
qui eos constituit, sic ergo cum omnis iurisdiccio et potestas, que est
in ecclesia, ortum habeat ex plenitudine potestatis, que est in papa,
eclam in concilio generali racione dicte plenitudinis vendicat sibi presi-
denciam, attentis maxime auctoritatibus in volumine decretorum, nedum
summorum pontificum, sed generalium conciliorum, asserentibus, quod
nullum unquam fuit ® aut ratum esse potest concilium, quod auctoritate
summi pontificis non fuerit stabilitum 1.

(11) Item cum secundum Aristotelem in Ethicis et Politicis triplex
sit species politie ordinate * sive boni regiminis, scilicet regnum °, quando
multitudo regitur per unum, aristocracia, quando per paucos virtuosos,
et oligarcia, quando per plures. Inter has optimus modus est policia
regni. Cum ergo Christus instituit ecclesiam suam disponendam optimo
regimine, sequitur, quod illud est ad modum regni, et sic constituit
unum supremum lerarcham ¢, a quo omnis potestas regiminis depen-
deat, videlicet summum pontificem, qui est caput ecclesie. Et quoniam
in concilio precipue debet fulgere perfectum regimen, sequitur, quod
ibi est optimus modus regiminis, scilicet principatus regni, ita ¢ ut ab
uno omnia disponantur et principaliter dependeant, et sic competit
sibi presidencia. Ad hoc faciunt auctoritates sanctorum Cirilli, Dyonisii ®
et © aliorum ® multorum ®1.

(12) Item probatur admitti debere ex promissione per concilium
Basiliense facta pape in X1V sessione !, quod si adhereret, esset caput
concilii * et quidquid honoris ® dici vel excogitari posset °.

(13) Item videtur, ne opponatur contra concilium incurrere notam,
quod sit inter ipsum et papam contencio, quis eorum videatur esse
maior, quam questionem in discipulis suis Christus dure reprehendit.

(10) com. B2

(11) 3sic V2, ordinati cett. bregimen B2 V2 ¢sic H, patriarcham cett.
dom. B2 M V1 esic V2, om. cett.

(12) aquod fidelissime facerent pro suo honore add. H V2 bom. H V2 ©reci-
pere autem suos presidentes cum potestate eis concessa pertinet ad honorem pape
add. H V2

(10) !cf. DECRET. Grat. I dist. 17 ¢. 2 (p. 51
(11) ! cf. DECRET. Grat. I dist. 16 c. 7 (p. 44 s)
(12) 'cf. Mansi 29 p. 74 ©

34



Amplius autem, quod deceret sequi consilium apostoli: Nthil per con-
tencionem aut inanem gloriam, sed in humailitate superiores invicem arbi-
trantes 1, et alibi: Honore invicem prevenientes 2.

(14) Item quia hoc concilium in sui principio admiserit bullam de
presidencia in persona dicti domini Iuliani dyaconi * cardinalis in Ger-
mania legati!, in qua non, secundum quod in istis ?, cum consensu et
approbacione concilii, sed dicebatur solum cum consilio ® concilii * posse
diffinire et statuere etc.

(15) Pro alia parte, videlicet quod dicti presidentes non debeant vel
non possint admitti * salvis suprapositis ®, fuit inductum quadrupliciter:
primo ex dignitate ecclesie; secundo ex auctoritate, qua generalia con-
cilia usa fuere a principio quo celebrari ceperunt; tercio ex decretis et
gestis concilii Constanciensis; quarto ex decretis et gestis huius concilii.

(16) Quantum ad primum presupponitur, quod ecclesia est corpus
et sponsa Christi ipseque eam diligit super omnem creaturam, iuxta
doctrinam apostoli in * epistola * ad Ephesos ! et aliis pluribus locis.

(17) Secundo, quod ecclesia ex ordinacione Christi debet manere
usque in finem mundi. Patet, quia novum testamentum dicitur eternum
et Math. ult.: Ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummacio-
nem seculi ', item ibi: Non preteribit generacio hec, donec omnia fant®2.

(18) Tercio, quod Christus sic et in tantum diligit ecclesiam suam,
quod ne erraret * promisit sibi suam assistenciam. Patet ex dicto verbo:
Ego vobiscum sum ' etc. Christus autem non est cum errantibus, saltem
eo modo, quo promisit ®; si enim intelligeretur de modo, quo communiter
Deus est cum omnibus sive in omnibus creaturis, non dixisset hoc
verbum dando suis specialem confidenciam de sua assistencia. Item
patet ex illo Luc. xx11: Ego rogavi pro te, Petre, ut non deficiat fides
tua 2. Constat autem, quod non loquebatur de fide personali Petri, cum

(14) #om. V1 bsic H V 2, consensu cett.

(15) 2om. B3 bet quod superioritas sive maioritas non est pape ad concilium,
sed econverso add. H V 2

(16) 2om. M

(17) aitem ibidem: celum et terra transibunt, verba autem mea non transibunt 3 add. H
V2

(18) 2erret V2 bsive asseruit se cum ecclesia esse semper add. H V2

(13) ! Phil 2,3 2Rom 11,10

(14) !cf. Mansi 29 p. 11 s 2 cf. Mansi 29 p. 576 C 3Mansi 29 p. 12 B
(16) tcf. Eph 5,25

(17) * Mt 28,20 2 Mt 24,34 3 Mt 24,35; Lc 21,33

(18) 1Mt 28,20 <L 22,32

35



statim hic defecerit in ipso negando Christum °. Item Ioh. X1v: Rogabo
Patrem et alium paraclitum dabit vobis, ut maneat vobiscum in eternum 3.
Item cum sit articulus fidei Credo sanctam ecclestam, numquam fuit
aut erit tempus, in quo non liceat confiteri hanc fidem. Si autem eccle-
sia dampnabiliter erraret, iam pro eo tempore non liceret asserere credi
eam esse sanctam. Cum ergo ecclesia non possit esse nisi sancta, sequi-
tur manifeste numquam erraturam vel non posse errare 9.

(19) Quarto, quod sicut Deus cuilibet creature, cui dedit certam
periodum, qua determinatur quam diu possit vivere vel durare, dedit
propriam virtutem innatam et intrinsecam, qua possit se in suo esse
conservare et contra destruccionem sui® adversantibus resistere, ita
ecclesie, quam voluit usque in finem seculi durare, dedit virtutem et
potestatem, qua se ® in suo esse possit ® conservare et regere ac ¢ adver-
santibus sive conantibus ® ad sui destruccionem resistere et se tueri.
Patet racio ex evidencia terminorum, ymmo a forciori, cum Christus
ipsam ecclesiam plus aliis diligat f. Hoc eciam videtur notari in verbis
de ecclesia dictis a Christo in sua fundacione. Cum enim dixisset, quod
super se petram edificaret ecclesiam, statim subiunxit: Et¢ porte inferi
non prevalebunt adversus eam 1, quasi significaret, quod eo quo edificata
sit, habeat in se virtutem et potestatem adversantibus resistendi et se
in suo esse conservandi &. Ex hoc eciam in Canticis ® dicitur de ecclesia,
quod est perfecta ac terribilis ut castrorum acies ordinata 2. Quomodo
autem esset perfecta in se et terribilis, si ad conservandum se et tuen-
dum non haberet intra se virtutem et potestatem, sed oporteret® ab
extrinseco subsidium queritare? (20) Ab extrinseco inquam; etenim si
papa sit, ad quem pro sue debito dignitatis pertinet ecclesiam tueri
et defendere, cum tamen ecclesie ad papam non sit essencialis * depen-
dencia, quia deficiente papa ecclesia non deficit, sed esset pocius econ-
verso ®, si ecclesia ex se auctoritatem non haberet, iam potestas se
conservandi non intrinsece sibi inesset. Pro illo namque tempore, quo

(18) ccf. Add. 2 (p. 93) d et sic fidem et sanctitatem ecclesie non dependere
ex incerta fide et sanctitate pape personali add. H V 2

(19) asic H V2, sivecett. Pom. B1.2.3 Cpotest M  dsic H V2, de add. cett.
€conatibus V7 f diligit B 71 Bcf. Add. 3 (p. 94) b cantico B7.2 V1
ioportet B7.2.3 M

(20) aessencialiter B 1.2.3 V 1.2, existencialis H b scilicet quod non posset esse
Papa, si non esset ecclesia add. H V2

(18) 3 Joh 14,16
(19) * Mt 16,18 2 cf. Cant 6,3 ss

36



ecclesia sine papa est aut ipse nollet tueri, non posset se in esse conser-
vare, quod nemo sane mentis assereret; habet'cﬁé}r’iQu'é virtutem a
Christo fundatore, eo ipso quo fundata est, ad se conservandum in suo
esse, nec per creacionem pape, que fit ex ordinacione ecclesie, ipsa perdit
potestatem, quam a Christo ad sui regimen et conservacionem accepit.
Principia enim © essendi et conservandi intrinseca sunt cuilibet rei.
Sicut ergo ecclesia nec propter creacionem pape deficit a virtute essendi,
ita nec a ¢ virtute ¢ et potestate se regendi et conservandi in suo esse °.
(21) Hec vero potestas iuxta auctoritatem apostoli I Cor. x1r videtur
inesse omnibus membris sive toti corpori, non autem uni solum mem-
bro; dicit enim: Corpus non est unum membrum, sed multa. St dixerit
pes: quia ® non sum manus, non sum de corpore, non b sdeo non est de
corpore. Et° si dixerit auris: quia non sum oculus, non sum de corpore,
non ¢ ideo non est de corpore. Si totum corpus oculus, ubi auditus? Si
totum auditus, ubi odoratus. Nunc autem posuit Deus membra, unum-
quodque eorum wn corpore sicut voluit. Quodsi essent omnia unum mem-
brum ¢, ubi corpus? Nunc autem quidem wmulta membra, unum cor-
pus. Non polest autem dicere oculus manui: opera tua non indigeo, aut
iterum caput pedibus: non estis mihi necessarii. Sed temperavit Deus
corpus, ut non sit scisma in corpore, sed in idipsum pro invicem sollicita
sint membra . Et sequitur: Vos autem estis corpus Christi et membra
de membro,; et quosdam quidem posuit Deus in ecclesia primum apostolos,
secundo prophetas, tercio doctores, deinde virtutes ? etc. Apparet igitur
ex hac auctoritate adiunctis eciam hiis, que idem apostolus dicit ad
Ephes. 1v, quod potestas ecclesie seipsam conservandi et regendi ac

t corpori & sive omnibus similiter membris, non autem

tuendi insit ipsi
quod ex unico solo membro dependeat in totum 3. (22) Unde videtur
hec potestas esse in ecclesia non sicut in quodam toto universali aut
integrali, cuius essencia et virtus participatur a singulis partibus subiec-
tivis, sed sicut in quodam toto potestativo, quemadmodum virtus
exercendi actus et operaciones anime est in ipsa anima et suis potenciis

sicut in quodam potestativo, et hec potestas non reperitur integre in

(20) cvero B3 M V1 d aquctoritate V7 ecf. Add. 4 (p. 94)

(21) aquoniam Vulg. bnum Vulg. Cet usque est de corpore om. M V2
dnum Vulg.  ©membrum usque unum om. B3 M  1Christi B3 M V1 gcor-
pore B3 M V1 hef. Add. 5 (p. 97)

(21) 11 Cor 12,14-25 21 Cor 12,27-28 3cf. Eph 4,4-7.11-17.26

37



qualibet suarum potenciarum vel in una principaliter, ita ut ab illa
totaliter alils communicetur, sed est in omnibus similiter potenciis ex
virtute unius anime. Sic videtur in ecclesia esse. (23) Presupposito igi-
tur, quod ecclesie insit virtus et potestas se conservandi in suo esse
sicut et ® cuilibet rei create, additur, quod ipsa ecclesia hanc virtutem
percipiat singulari modo, quo creature, specialiter corruptibiles, non
receperunt. Licet enim unicuique rei insit virtus se tuendi et a corrum-
pentibus se conservandi, hec tamen non est ® in summo gradu, ita quod
possit forciori ® potestati resistere, sed est ® in certo gradu et subicitur
violencie maioris virtutis, ut patet manifeste in animantibus, que occi-
duntur et consumuntur a forcioribus in virtute. In ecclesia autem virtus
et potestas se conservandi a nulla superatur potestate, quod patet mani-
feste ex dicto verbo: Et porte inferi non prevalebunt adversus eam .
Cum enim testante Iob XLI non sit pofestas super terram que huic
comparetur 2, et hec non potest adversus ecclesiam prevalere, sequitur,
quod a nulla creatura virtute superari potest. Ex quo sequitur, quod
virtus et potestas, que est in ecclesia, ipsa est suprema inter omnes
potestates a Deo concessas. Nam si aliqua esset maior, 1am 1lla prevalere
posset adversus ecclesiam; sed nulla hec potest; ergo ipsa est suprema.

(24) Que autem sit hec potestas ecclesie ad se regendum et conser-
vandum, est communis sentencia sanctorum?® et omnium doctorum,
quod est potestas clavium, videlicet sciencia discernendi et potestas®
iudicandi, id est ligandi et solvendi. (25) Que quidem potestas tante
excellencie est, quod tota universitas hominum illam non potest conce-
dere, sed ecclesia a solo Deo accepit ®. Patet, nam in potestate commu-
nitatis sive multitudinis hominum est aliquem seu aliquos ex seipsis
relegare et a sua societate separare ®; sed quod ille, qui ab eorum socie-
tate expellitur, eo ipso sit separatus a societate Dei et angelorum €,
hoc non est in hominis potestate. Potestas autem clavium ad ¢ hoc ¢
se extendit, ut que ligantur © in terris, sint? ligata® in celo, et que
solvuntur in terris, soluta sint ® in celis L. (26) Et licet alie sint in ecclesia

(23) 8in B3 M, om. H bom. M V1 ¢aut omni create add. H V2

(24) adoctorum H bsic H, potencia cett.

(25) ®*acceptavit B3  bseparare usque societate om. H Ceius add. B2 d ad-
huc B7.2.3  ¢ligata sunt B2  fsunt eciam B2  8ligata usque terris om. B3
MVi bsunt B2

(23) 'Mt 16,18 2 Job 41,24
(25) !cf. Mt 16,19

38



potestates, ut consecrandi corpus Christi, absolvendi a peccatis etc., hic?®

tamen principaliter intenditur de ® iudiciaria potestate, an penes papam
sive ecclesiam resideat principaliter, et cuius iudicio pocius est standum.
Cumque, ut premissum est, hec potestas insit ecclesie solum ex promis-
sione ¢ Christi sive concessione ¢ et de ipsius accionibus canon biblie
profert autenticum testimonium, ideo pro ° elucidacione huius ad sacram
scripturam principaliter est recurrendum.

(27) Primum autem occurrit illa auctoritas, que in expresso loquitur
de hac potestate clavium, Math. xvi: T7bi dabo claves regni celorum,
et quodcumque ligaveris etc. ' Hec autem auctoritas, prout sancti doc-
tores exponunt, verbum est promissionis pocius quam concessionis. (28)
Et cum illi censeatur hec potestas promissa, cui fuit concessa, numquam
autem reperitur, quod per hec verba Christus soli Petro hanc potesta-
tem concesserit, sed ipsi ecclesie, prout infra habetur xviIr cap. !, ergo
sequitur, quod potestas clavium non ad solam personam Petri et suos
successores, sed principaliter pertinet ad ecclesiam, cui per eadem verba
legitur concessa. Hoc patet ex serie textus. Constat enim, quod * Chris-
tus omnes discipulos simul, non autem solum Petrum interrogavit b et®
Petrus quasi omnium exprimens eandem intencionem respondit, ac
Christus sic accepit. Quod manifeste Lucas evangelista testatur cap. 1xX
sic referens: Dixit autem illis: Vos autem quem me esse dicitis? Respon-
dens Symon Petrus dixit: Christum Dei. Et ille increpans illos precepit,
ne cui dicerent 2. Ecce manifeste, quod responsio Petri erat responsio
omnium. (29) Cum ergo secundum doctores, specialiter secundum Raba-
num !, propter meritum confessionis fidei sit dictum verbum potestatis,
confessio autem fuerit non solum Petri, sed omnium, ergo et auctoritas
potestatis ad omnes dicitur pertinere ®. Hoc eciam ® patet ex serie textus
evangeliorum. Nam post hec dicta legitur, quod de maioritate fuit ter
contencio inter apostolos, scilicet Math. xvir et xx et Luc. xxII et
in ultima cena ?, quam Christus cum discipulis ¢ habuit. Non autem

(26) 3hoc B2 bspirituali add. H ¢ commissione codd. d successione B 3
ede V7

(28) 3om. B1.2.3 b interrogaverit B2 csed H d Idem eciam habetur
Math. VIII: ingressus est Iesus et discipuli etc. usque ne cui dicevent de illo 3 add. H
V2

(29) ac¢f. Add. 6 (p. 97) bautem B3 M Csuis add. B2

(27) ' Mt 16,19
(28) 'Mt 18,18  2Lc¢ 9,20-21 3 Mc 8,27-30
(29) ! HRABAN. in Matth. 5 (PL 107 p. 992 AB) 2 Mt 18,1 ss; Mt 20, Lc 22,24 ss

39



tociens de hac re contendissent, si intellexissent per predicta verba Tu
es Petrus 3 etc. aut illa Ioh. I Tu vocaberis Cephas * etc. Petrum esse
constitutum principem et maximum ¢ super seipsos sibique soli aut
principaliter ad regendum ecclesiam fuisse traditam potestatem. Ne
autem hic sensus videretur nova doctrina, patet manifeste per auctori-
tates ® sanctorum doctorum exponencium, qui dicunt, quod cum Petrus
claves accepit, sanctam ! ecclesiam significavit, quodque ecclesia est,
que a Christo claves accepit proprie, Petrus autem figurative.

(30) Unde Augustinus super Iohannem sermone cxxx1v * loquens de
ecclesia inquit: Huius ecclesie apostolus Petrus propter apostolatus sui
primatum gerebat figuratam ® generalitate personam. Quantum ® enim ad
1psum proprie pertinet, natura unus homo evat, gracia unus christianus,
habundanciorr gracia unus idemque primus apostolus. Sed quando ei
dictum est: ‘Tibi dabo claves regni celorum et quodqumgque ligaveris super
terram’ etc., universam ® significabat © ecclesiam, que in hoc seculo diversis
temptacionibus velut * imbribus, fluminibus et © tempestatibus quatitur et
non cadit, quoniam fundata est super petram, unde Petrus nomen accepit.
Non enim a Petro® petra, sed Petrus a petra, sicut non Christus a chri-
stiano, sed christianus a Christo nominatur'. Sic* quippe ait Dominus:
‘Super hanc petram edificabo ecclesiam meam’, quia dixerat: ‘Tu es
Christus, filius' Dei vivi’; super hanc ™ petram, quam confessus es, edifi-
cabo ecclesiam meam. Petra enim ervat { Christus) ®, super quod fundamen-
tum et ° 1pse edificatus est Petrus. Fundamentum quippe aliud nemo
potest ponere preter id, quod positum est, quod est Christus Iesus. Ecclesia
ergo, que fundatur in Christo, claves ab eo regni celorum® accepit 9, 1d
est potestatem ligandi et T solvendi T1. Hec® ille . (30a) Item Rabanus ®:
Quamvis soli Petro hec potestas data® videatur, ceteris apostolis tamen
dabatur, Christo teste, qui insufflavit dicens: Accipite spiritum sanctum ;

(29) 4 maxime codd. eauctoritatibus H auctores cett. codd. fsanctam wusque
accepit om. B 3

(30) 2114 V2  bfigurata Aug. cquod Aug. duniversalem V71  esic Aug.,
significat codd.  fvelut usque tempestatibus om. V7 Bdeest Aug. M Christo
B3 M V1 ivocatur Aug. Eideo Aug. lom. V1 m hanc ergo, inquit
Aug. B Supplevi ex Aug. Oetiam Aug. Pab eo add. B3 4 accepit in
Petro Aug. rsolvendique peccata Aug. Som. V1cf. Add. 7 (p. 98)

(30a) 2dicit add. B2 btradita V2

(29) 3 Mt 16,18 4 Joh 1,42
(30) ' AUG. in evang. Joh. 124,5 (PL 35 p. 1973)

40



quorum remaiseritis peccata, remittuntur eis °1. Item Leo papa in sermone
de beatis ¢ apostolis: ‘Quodcumque ligaveris super terram’ etc. Coram ®
Petro * in apostolos & alios vis ® istius potestatis, id est, ad omnes ecclesie
principes huius decreti constitucio ' commeavit, sed non frustra uni
conceditur, quod ommibus intimatur 2. (30b) Item Augustinus in I de
doctrina christiana ®: Est ® ecclesia corpus Christi ©, sicut apostolica doc-
trina commendat, que @ coniunx eciam dicitur 1. Et sequitur: Quid libera-
lius et misericordius facere potuit, qui seipsum nobis viam, qua rediremus,
substernere voluit, nist ut omnia donaret peccata conversis et graviter fixa
wnterdicta reditus nostri pro nobis crucifixus evelleret? > Has 1gitur claves
dedit ecclesie sue, ut que solveret in terra, soluta essent et ® in celo, que
ligaret in terra, ligata essent et * in celo, scilicet ut quisquis & in ecclesia ®
eius peccata dimitti non ' crederet, {non ei dimitterentur, quisquis autem
crederet) * seseque ab eis! correctus averteret ™, in eiusdem ecclesie gremio
constitutus eodem ™ fine ® atque correccione sanaretur . Quisquis enim 4
non credit dimitty sibi peccata, fit deterior desperando™ quast nichil illd
melius quam malum esse remaneat, ubi® de® fructu® sue conversionis®
mfidus est3. (30c) Item idem Augustinus in De fide ad Petrum c.11,
in quo docet, quid de creatura absque dubitacione credi debeat, inquit:
Numgqguam peccanti esset indicta pro® peccatis * deprecacio, si deprecantt
non esset remissio concedenda. Sed eciam penitencia peccators tunc prod-
est, st eam in ecclesia catholica gerat, cut Deus in persona beati Pelri
ligandi solvendique tribuit potestatem dicens: ‘Que allegaveritis ® super
terram, erunt ligata © in celis et que solveritis & super terram, erunt et ®
soluta in celis’ . (30d) Item Augustinus in De agone christiano: Non

(30a) cetc. add. M dom. B2  ©transivit quidem etiam in ap. Leo  fsic B2, om.
cett. g8 eciam add. B2 hijus Leo iinstitucio M

(30b) & christiana usque doctrina om. V1 best enim Aug. Ceius Aug. d que
etiam coniux eius Aug. e deest Aug. fom. B1.2 M V1.2 g quisque codd.
bqui add. B2 iom. B2 Eom. codd., supplevi ex Aug. lea B2 msic Aug.,
adverteret codd. Deadem Aug. °fide Aug.  Psalvatur B2 9autem B2
Idesperandi B7.2 M V1.2 8sic Aug., ut codd. tdefectum B3  Yconver-
sacionis B3 M

(30c) aom. B2 ballegaveris Fulg. Cet add. B3. Fulg. dsolveris B1.2 V2
€om. B3 V1

(30a) !cf. HRABAN. in Matth. 5 (P1107 p. 992 AB) 2LEO M. serm. 83,12 (PL 54
p. 430 B)

(30b) ! AUG. doctr. christ. 1,16,15 (PL 34 p.25) ?AUG. doctr. christ. 1,17,16
3 AUG. doctr. christ. 1,18,17

(30c) * FULG. RUSP. fid. 37 (PL 65 p. 690 4B = PL 40 p. 766)

41



enim sine causa inter ommes apostolos huiusmodi ® ecclesie catholice per-
sonam sustinuit ® Petrus; huic enim ecclesie claves ® regni celorum date
sunt, cum Petro date 3 sunt O, Et quod © ei dicitur, ad omnes dicitur: * Amas
me, pasce oves meas.’ *1 Item super Iohannem: Si in Petro non esset
ecclesie sacramentum, non ei diceret Dominus: ‘Tibi dabo claves regni
celorum, quecumque solveris super & terram b erunt soluta et in celis'. Et
st hoc Petro tantum dictum est, non hoc facit ecclesia ®, ut que in terra
ligantur, ligentur in celo, et que solvuntur in terra, solvantur in celo, quia
cum excommunicat ecclesia, in celo ligatur excommunicatus', cum recon-
ciliatur ab ecclesia, in celo solvitur reconciliatus? Si hoc ergo in ecclesia
fit, Petrus quando claves accepii, ecclesiam sanctam significavii *. Item
Glossa ordinaria super illo verbo Ephes. 1v: Ipse gquidem dedit quosdam
apostolos dicit: Vice Christi predicantes ac omnium ordinatores et iudi-
ces 3. (30e) Item Augustinus lib. 11 questionum novi et veterls testa-
menti qu. LXXIX ! et in sermone X111 de apostolis Petro et Paulo 2:
Dominus Iesus Christus® discipulos suos ante passionem suam, sicut ®
nostis, elegit, quos apostolos ® appellavit. Inter hos pene ubique Petrus
solus tocius ecclesie meruit gestare personam et @ propterea © audire meruit:
“T1ibi dabo claves regni celorum’. Et sequitur: Hos' autem ' claves non
homo unus, sed unitas accepit ecclesie. Idem dici videtur in c. Itaque ex
hits de penit. dist. 13, Item € in ® epistola ad Glorium* sic inquit: Ecce
putemus illos episcopos, qui Rome tudicaverunt, non bonos tudices. Resta-
bat adhuc plenarium universalis ' ecclesie concilium, ubi eciam cum ipsis *
tudicibus causa posset' agitari et™ si male iudicare ™ convicti essent, eorum
sentencie solverentur ° per universale concilium. (30f) Unde patet, quod
universale concilium habet auctoritatem retractandi sentenciam per epis-

(30d) 2 huius Aug. b sustinet Aug. Com. B2 dom. B3 ecum Aug.
fef. Add. 8 (p. 98) gin Aug. hterra Aug. icelo Aug. kecclesia. Si
autem in ecclesia fit, ut Aug. Ised add. B2

(30e) adeest Aug. bsic BT  Csic H V2 Aug., om. cett. ddeest Aug.  ©prop-
ter ipsam personam... Aug. fhasenim A4ug. g Augustinus add. V1 bBom. V71
luniversae Aug. ksic H V2 Aug., episcopis cett. Isic V1 Aug., possit cett.
mut dug. D judicasse Aug. osolverentur usque sentenciam om. B 7

(30d) ' AUG. agon. 30,32 (CSEL 41 p. 134,23 ss) 2 AUG. in evang. Joh. 50,12
(PL 35 p. 1762 ¢x — 1763 In) 3 GLOSSA ordin. ad 1 Cor 12,23 (ed. Basil. 1502/3
. R

(30e) ' PS. AUG. quaest. test. 79,3 (CSEL 50 p. 135 ss) 2 AUG. serm. 295,2
(PL 38 p.1349) 3 DECRET. Grat. dist. de penit I c. 60 (p. 1175) +AUG.
epist. 43,7,19 (CSEL 34 p. 101,16 ss)

42



copos latam ®, qui ® in Roma iudicaverunt ¢, Item ad hoc est auctoritas
manifesta in c. irmiter De summa trinitate !, ubi dicitur, quod sacra-
mentum eucharistie nemo potest conficere nisi ¢ sacerdos, qui rite fuerit
ordinatus secundum claves ecclesie, quas © ipse ' concessit apostolis eorum-
que successoribus Iesus Christus. Ecce quod dicit claves ecclesie, non
Petri, et concessisse non Petro solum ac per eum aliis, sed & apostolis
ac ™ eorum successoribus. Cum ergo oporteat queri, ubi de hac com-
missione legatur in evangelio nec alius locus apercior est quam ubi
predictum est, Math. xviir 2, sequitur ! etc. X

(31) Ex premissis auctoritatibus satis manifeste patet, quod potestas
clavium principaliter sit data ecclesie. Quod satis videtur probari eciam
ex predicto textu evangelii Math. xviir!, attenta maxime hystorie narra-
cione. Etenim * Math. xv1 cap. Christus dixerat: Tu es Petrus et tibi
dabo claves ? etc.; demum cap. XVvII in fine capituli ® mandavit Petro
solvi staterem pro eo et pro se3. Unde quia ex hiis videbatur eum
constituere capitaneum supra alios, statim continuative subditur
cap. XVIII In principio: In illa hora accesserunt discipult ad Iesum dicen-
tes: Quis putas, maior est in regno celorum? * Unde patet, quod proprie
evangelista loquitur de superioritate; et tunc quibusdam intermediis
Christus subiunxit in eodem capitulo ®: Si peccaverit in te frater tuus’>
etc. Et subditur : Quod si non audierit eos?, dic ecclesie, si autem
ecclesiam non audierit, sit tibi sicut ethnicus © et publicanus. Amen dico
vobis, quecumque alligaveritis super tervam, erunt ligata® et in celis, et
quecumque solveritis super tervam, erunt soluta et in celo®°. Ex qua aucto-
ritate quattuor notari videntur:

(32) Primum, quod claves regni celorum, de quibus supra dixerat
Dabo * 1, hic ecclesie sunt concesse; patet, cum eadem verba, sub quibus
erat facta promissio, hic exprimantur .

(30f) aom. B7 bcum papa eciam synodaliter add. H V 2 ¢latam quorum
primus erat Melchiades papa add. H V 2 dsit add. B2 equos B3 fom. B2
8scilicet add. B 2 het M fom. B3 M kom. BRHM V2cf. Add. 9 (p. 98)
(31) 8sic H V2, et celt. bquod B3 M V1,om. HV2 Com. M dom. B2
¢ hereticus B3 M fetc. add. B2, et usque celo om. B2  Ecelis M

(32) atibi add. H V2 bef. Add. 10 (p. 98)

(30f) ! Denzinger 428 2 Mt 18,15 ss

(31) * Mt 18,18 2 Mt 16,18-19 “of. Mt 17,27 + Mt 18,1 5 Mt 18,15
6 Mt 18,17 ss

(32) *Mt 16,19

43



(33) Secundo *, quod concessio hec est in omni stabili firmitate; patet
propter verbum !, quod in diccione premittitur, amen, quod notat iura-
menti ® auctoritatem.

(34) Tercio, quod in hiis verbis intelligitur concessa potestas ecclesie
non limitate et in certis casibus, sed in omni plenitudine; patet ex
signis universalitatis gquecumque alligaveritis et quecumque solveritis .
Unde si ex illo verbo quodcumgque ligaveris ? notatur in papa plenitudo
potestatis illimitate, cum non minoris continencie sit verbum gquecumi-
que, similiter in hoc notabitur ® plenitudo, ita ut® ad quecumque se
extendit potestas pape, se extendat ¢ potestas ecclesie, nec a potestate
pape exceditur ¢ potestas ecclesie, alias non competeret sibi verbum
Quecumque alligaveritis. Si enim ad aliquid precipiendum, disponendum,
corrigendum vel in certo casu providendum solum inesset potestas pape
et non ecclesie, cum illud pertinere possit ad ecclesie conservacionem,
1lam sibi ad sui conservacionem non inesset potestas intrinsice et opor-
tebat abnegari verbum Quecumque alligaveritis.

(35) Quarto notatur ex dicta auctoritate, quod Christus voluit 1udi-
cium ecclesie esse maius ac supremum in humanis et huic iudicio ecclesie
et ipsum Petrum sive papam debere acquiescere et obedire. (36) Patet;
nam verba predicta, scilicet: Sz peccavit in te frater tuus! etc., prout
in ecclesia in evangelio ferie ® tercie * post dominicam terciam in Qua-
dragesima ? interpretatur, Christus dicebat ad Petrum. Si ergo Petrum
instituit recurrere ® ad iudicium ecclesie in hoc, quod ei dixit dic ecclesie 3,
sequitur ecclesie iudicium esse superius °. Item ex hoc, quod subiungitur:
Si1 autem ecclesiam mon audierit, sit tibi sicut ethnicus et publicanus *.
Constat autem, quod si iudicium Petri esset superius iudicio ecclesie,
peccator ¢ post iudicium ecclesie non deberet statim irrefragabiliter re-
putari ut ethnicus et publicanus; restaret namque iudicium Petri, in
quo tamquam superiore deberet adhuc ® sive posset ! examinari. Cum &

(33) 2notatur add. H V2 b sive assercionis add. H V2

(34) @notatur H b quod H cextendit B3 M V2 d excedatur V2

(36) @feria tercia B3 M bom. B2 ¢ Numquam enim legitur, saltim ita ex-
presse, quod ecclesiam Christus remiserit ad iudicium pape, sed econverso, prout
in hoc loco add. H V2  dimmediate add. B2 ead hoc B3 M f causa fratris
add. H V2 gom. V1

(33) 'cf. Mt 18,18

(34) * Mt 18,18 2 Mt 16,19

(36) ' Mt 18,15 Z?cf. Brev. Rom. fer. I1I post dom. III. in Septuag. (Mt 18,15-22)
3 Mt 18,17 4+ Mt 18,17

44



ergo dicatur Petro, quod qui ecclesiam non audit®, sit ei tamquam
ethnicus et ' publicanus ¥, constat, quod ipse tenetur ¥ acquiescere et sic
per consequens iudicium ecclesie fore supremum et finale!. Et atten-
dendum, quod hec preeminencia et superioritas ecclesie respectu pape,
prout apparet ex hoc textu, non solum est in hiis, que sunt fidei, sed
eciam in iudiciis, quia loquitur de peccato et fraterna ac ecclesiastica ™
delictorum correccione sive punicione ®. (37) Item quod papa inducatur *
sub iudicio ecclesie, ex eo probatur, quod a correccione fraterna nemo
fidelium excipitur . Cum © ergo © quemlibet ¢ corrigere fraterne, si con-
tempnat ® vel non audiat iuxta doctrinam predictam debet deferri
ecclesie, ergo si papa nolit fraterne correccioni acquiescere f, licet deferri
ad 1udicium ecclesie. I'rustra autem deduceretur, si ecclesia non haberet
auctoritatem in eum ferendi iudicium. Ex hiis videtur posse inferri,
quod nedum pro € notorio crimine ecclesiam scandalizante ®, sed pro alio
quocumque, de quo papa fraterne ammonitus nollet se corrigere, licet
ad iudicium ecclesie deferre ¥. Sicut enim eum, qui secreto ammonitus
non corrigitur I licet ammonere ® coram uno vel duobus, ita coram hiis
ammonitum licet deferre ad ecclesie iudicium, cum " ergo papa non
eximatur a primo et secundo gradu huius correccionis fraterne, crgo
nec a tercio, videlicet ut dicatur ecclesie. Unde illa auctoritas dic ecclesie °,
et si iuxta communem P sentenciam exponatur, id ¢ est 4 prelato, tamen *
sicut prelatus inferior, cum ammonitus contempnit, oportet dici non ®
sibi, eciam si prelatus sit, sed superiori, ita de supremo‘, cum non
habeat aliquem " prelatum superiorem se, quia ipse inter singulos est
supremus, oportet dici ecclesie, si simul congregata in totum haberi
possit, sin autem, generali concilio ipsam representanti”. Verum est
enim documentum apostoli: Omnis anima potestatibus sublimioribus sub-
dita sit!, nec ab hac universalitate excipitur anima pape.

(36) baudierit B2 iom. B3H M V1 Kom. H Lef, Add. 11 (p. 99)
m evangelicaH V2 Def Add. 12 (p. 99)

(37) 2includatur H V2 P¢f Add. 13 (p. 100) Carguitur (?) V71 d tenetur
quilibet pro Christi amore (?) B2 ©sic V2, om. cett. ftuncadd. B2 Bheresi vel
scismati aut pro add. H V2 b de quo incorrigibilis esset add. H V 2 Hiceret
B3 M V2 kc¢f Add. 14 (p. 100) lcorripitur codd. ™ caritative monere B2
Dom. B1.2 ©%om. H P quorundam H V 2 Qom. B3 Tef. Add. 15 (p. 7100)
Som. B3 M tsummo B3 Uynum singularem add. H V2 vef Add. 16

(p. 100)
(37) ! Rom 13,1

45



(38) Secundo probatur, quod ecclesie iudicium sit dignius ac superius,
ex consideracione nominis * ac rei per illa significate, que in sacra scrip-
tura dicuntur de ecclesia, que tamen pape non possunt ® competere.
Dicitur namque de ipsa ecclesia, quod est mater: Eccl. XxX1v Ego mater
pulchre dileccionis et timoris ! etc.; item domina: Tren. I Domina gen-
cium 2 etc.; regina: Ps. XL1v Astitit regina a dextris tuis in vestitu deau-
rato circumdata varietate 3; sponsa in libro Cant. sepe, et apoc. xxX1 Vidi
cwvitatem sanctam Ierusalem novam de celo descendentem a Deo paratam
sicut sponsam ornatam viro suo *; dicitur eciam corpus Christi: Ephes. 1,
1v, v et Col. 1°.

(39) Ex prima appellacione, cum ecclesia sit ®, papa vero filius ipsius,
excellencia pocioris dignitatis monstratur racione honoris et obediencie,
que a filio debentur matri. Nec potest dici, quod, quantumcumque inter
fideles papa sit maior, non est ecclesie filius. Nam inquit Augustinus
libro ® de Symbolo © tractatu ¢ 1v: Si quis ab ecclesia separatus inventus
fuerit, alienus erit a numero filiorum Dei, nec habebit Deum patrem, qui
ecclesiam noluerit habere matrem *. Et alibi docet, quod cum ecclesia sit
sponsa Christi unica ¢, quod omnes filios !, quos Christus habet, hec
ecclesia gignit sibi sive parturit. Ex hoc sequitur multo minus dici
posse, quod papa sit pater ecclesie, cum nullus sit pater sue matris.
Sicut enim salvator Math. xx111 docuit 2, quod unus est pater noster,
qui in celis est, sic in terra unica est ecclesia omnium fidelium mater.

(40) Secundo inducitur ex eo, quod ecclesia dicitur domina ®, papa
vero ° et episcopi non domini ¢, sed iuxta auctoritatem apostoli dicuntur
ministri et dispensatores misteriorum ¢ Dei!. Sic eciam Christus, cum
de ® maioritate doceret apostolos, dixit Math. Xx: Quicumque voluerit
wnter vos maior fiert, sit vester minister 2. Et alibi: Sicut filius hominis
non venit manistrari, sed manistrave3. Item Luc. xX11: Ego autem in

(38) 2nominum B3 bpotest V7

(39) aom. B1.2 V2 P11 add. M Cetc. add. M V1 dom. B1.2 V1 esic
add. B2 f fideles H

(40) 8nam si communi sermone a multis papa dicitur dominus noster, merito ab
omnibus fidelibus et (om. H) ecclesia poterit dici domina nostra, et enim add. H V 2
bom. B2 H V2 Com. BT d ministeriorum B2.3 H M V1 eom. V7

(38) ! Eccli 24,24 2 Thren. 1,1 (= Lamentationes Ierem.) 3 Ps 44,10 * Apoc
21,2 5cf. Eph 1,23. 4,4.16 5,24.30, Col 1,18.24

(39) ' PS. AUG. symb. 4,13 (PL 40 p. 668) 2 cf. Mt 23,9

(40) '1Cor 4,1 2 Mt 20,26 3 Mt 20,28

46



medio vestrum sum sicut qui ministrat *. Unde proprie ! convenit pape #
appellari summum ministrum ecclesie; nec potest dici, quod sicut Chris-
tus venerat non ministrari sed ministrare, cum esset dominus, ita "
papa, quod debet se exhibere ut ministrum, eciam si sit dominus, quia
Christus eum non dominum, sed vicarium constituit . Ad hoc eciam
facit, quod communiter per omnes doctores dicitur, quod dominium
rerum temporalium, que in ecclesia possidentur, est non penes papam
aut episcopos sive quoscumque ecclesiasticos, qui non domini, sed dis-
pensatores dicuntur, sed est apud ecclesiam sicut dominam.

(41) Tercio * ex eo, quod ecclesia est regina. Est enim sponsa eius,
qui est rex regum et dominus dominancium ' ac princeps regum terre ?
apoc.

(42) Item quarto ex eo, quod * ecclesia est sponsa. Nam dicit Bern-
hardus lib. De consideracione ad Eugenium papam!, quod papa est
paranimphus sponse, videlicet ecclesie. Ex qua denominacione satis
apparet dignior excellencia ecclesie respectu pape. Eciam ex hac con-
sideracione Augustinus dicit libro de symbolo®, quod ecclesia fotum
possidet, quia a viro suo accepit in dotem ©2. Si ¢ totum possidet iuxta
sentenciam Augustini, ergo absque omni excepcione cmnia sibi subiecta
sunt, que Christo sponso suo, ipsa autem subdita est viro suo °.

(43) Quinto eciam ex hoc *, quia ecclesia est corpus, papa vero unum
ex membris istius corporis. Hoc autem, videlicet ® quod fideles sunt °
corpus Christi et membra huius corporis, quod est ecclesia, manifeste
ad litteram docet apostolus in epistola I Cor. x11?!, unde super hoc non
decet multum immorari.

(44) Ex hoc sequitur sexto, quod ecclesia est quoddam totum, papa
vero pars huius tocius. Patet, quoniam omne corpus vivum organicum

(40) fpropter M V1 gipsum add. B2 hitaque B1.2 V1 1 Dixit
namque Christus pasce oves meas °, non tuas add. H V2

(41) 2inducitur add. H

(42) aquia HM V2 b vel pocius de unico baptismo lib. II1. add. H V2 ¢dote
Ps. Aug. et add. H V2 dergo add. B2 ecf. Add. 17 (p. 107)

(43) 2patet add. B1 bom. B2H V2 ¢sint H

(40) *Lc 22,27 5 Joh 21,17

(41) ! Apoc 19,16 2 Apoc 1,5

(42) 'cf. BERNH. CLAREV. consid. 4,7 (23) (PL 182 p. 788 4) 2PS. AUG.
symb. 4,13 (PL 40 p. 668)

(43) *cf. 1 Cor12,12ss

47



constituitur ex diversis membris tamquam ex partibus integrantibus
ipsum totum. Ecclesia autem est corpus Christi misticum, organicum,
fide Christi animatum, vel ecclesia est universitas fidelium bonorum et
malorum orthodoxam fidem tenencium, in sacramentis ecclesie * haben-
cium societatem. Cum ergo papa non sit hoc corpus, quod est ecclesia,
~sed unum ex membris ipsius iuxta auctoritatem apostoli ubi supra:
Corpus non est unum membrum, sed multa', sic pape convenit esse
- partem huius corporis, ipsum vero corpus est quoddam totum. Et quo-
' niam per se nota est proposicio, quod omne ® totum maius ¢ est ¢ sua
parte, manifeste concluditur, quod ecclesia est quid maius et nobilius
ac ® dignius ¢ quam papa solum; maius autem non intelligendum est
mole quantitatis corporee, sed magnitudine virtutis, excellencie et ®
dignitatis sive potestatis. (45) Unde ex hoc argumento tamquam per
se noto ab aliquibus doctoribus infertur, quod cum Christus sit caput
ecclesie et de racione capitis est, quod sit pars corporis ?, cuius est
caput, quod tota ecclesia sit nobilior Christo, inquantum est homo et
inquantum ipse in membris ecclesie comprehenditur. Ad quod inductum
textum apostoli cum glossa ubi supra: Vos autem estis corpus Christs
et ® membra © de membro 1. Glossa membra de membro dicit membra depen-
dencia, de membro, id est de Christo capite et commembro 2 nostro. Racio
autem hulus assignari possit, quia cum ecclesia includat assistenciam
Dei iuxta illud Ubi duo vel tres congregati fuerint in momine meo, 1bi
ego sum in medio eorum 3, nec est possibile intelligi ecclesiam sine huius-
modi ¢ assistencia et influencia ® graciarum intranea, unde manifestum
est, quidquid excogitari potes, non posse ecclesie comparari in excel-
lencia et dignitate. (46) Ex hiis satis infertur, quod, licet pape suo
modo conveniat dici caput ecclesie, non propterea se debet ecclesie ®
anteferre ®, quinymmo © ex hoc fortasse ¢ inferri posset, quod eo ipso,
quod sic contendit se tante excellencie preferre facto sive assercione,
tamquam male senciens de auctoritate et dignitate sancte matris ecclesie

(44) 2et unitate spiritus add. H V2 DYPom. B2  Cest maius H V2 dom. H
eom. H V2

(45) aillius add. B2  Pin membro gloss. add. V' 1 ¢ membra usque glossa om. V 2
d huius V2 eaffluencia B 3

(46) 2om. HV2  DPcf. Add. 18 (p. 107) com. HV2 dom. B2

(44) *1 Cor 12,14
(45) 11 Cor 12,27 2 GLOSSA ordin. 1 Cor 12,27 (ed. Basil. 1502/3 p. 53) S Mt
18,20

48



nedum non esse superiorem, esse ® membrum ! illius dici non mereretur,
cum esse membrum ecclesie non possit, qui caret recta fide. Et per hoc
censetur se ab ecclesia separare. Reputat enim se caput esse & talius
corporis, quod sibi assimiletur in condicione, videlicet quod sicut ipse
potest errare et deficere, ita ! ecclesia possit. Eo enim ipso, quod ipse
vult iudicium suum ! preferri iudicio universalis ecclesie, manifeste con-
vincitur, quod ¥ estimat eam errare ' posse et sic non eam semper sanc-
tam et catholicam esse. Que assercio si sit de hiis, que sunt fidei aut
de necessitate salutis, manifeste constat, quantum sit ™ fidei catholice
dissona ". Unde merito posset inferri, quod separat se ab ecclesia et
desinit esse membrum et per consequens caput. Nec potest dicere, quod
ipse non separat se ab ecclesia, sed ° pocius econverso, videlicet quod
separat se ecclesia ab eo; unde pocius corpus tenetur adherere capiti,
quam caput membris. Attendat enim precordialius, qui hoc dicit; sicut
enim 1mpossibile est ecclesiam esse P divisam, quia de eius racione for-
mali sive intrinsica proprietate est esse unam, ita impossibile est eam
se ab aliquo separare, sicut ignis (sic), de cuius racione sive propria
passione est esse calidum, impossibile est se frigefacere, et immobile
se movere sive mortuum se vivificare. Cum ergo in predicto casu repe-
riatur, quod est divisio ? et ecclesia non possit se dividere, oportet
intellegi, quod hec divisio sive separacio prcveniat ex parte pape, qui
cum sit mortalis per naturam et sepe moriatur per culpam et potest
effici membrum putridum, vult se in dignitate preferre ecclesie matri
sue, que semper vivit in fide et caritate r. (47) Et de hac excellencia
ecclesie super omnia * membra sua docet Augustinus in sermone seu ®
tractatu super ultimo capitulo proverbiorum ¢!, ubi exponit per mulie-
rem fortem ecclesiam intelligi, et ¢ inter ceteras laudes attribuit, quod
ipsa ecclesia iuxta auctoritatem divine scripture 2 preciosior est omnibus
suis lapidibus preciosis, vocatque lapides preciosos filios et sanctos eius.
Unde dicit, quod quantumcumque aliquis sit magnus °, ipse tamen si

(46) ©om. M, sed esse H V 2 f membrum usque cum esse om. B3 M gom. B3
MV2 hetadd. H 1quod erroneum esse potest add. H. V 2 kipse add. B2
ldampnabiliter add. H V 2 Dom. B1 o dissonum H V2 per add. V1 per

consequens add. B3 M 9sed usque ecclesia om. V1  Paut se facere add. H V2
dinter corpus ecclesie et personam pape add. H V2 Tef. Add. 19 (. 7102)
(47) aom. H bsive H M Com. B2 dom. V1 eom. H

(47) !cf. AUG. serm. 37,3 (PL 38 p. 223) inde: CAES. AREL. serm. 138,2 2cf.
Prov 31,10

4 49



lapis preciosus est, est ornamentum eius, quia omnis lapis preciosus
est ornamentum eius et ipsa est preciosior omnibus lapidibus preciosis.
Si autem papa esset superior quam ecclesia, iam ipsa non esset precio-
sior omni lapide precioso. nec huiusmodi lapis preciosus esset ornamen-
tum ecclesie. Oportet ergo intelligi, quod, cum ecclesia sit preciosior
omni lapide precioso, quod papa non sit ea superior nec est equalis,
quia ecclesie sponsam esse, pape vero, ut est supradictum, paranym-
phum eius esse competit. (48) Hec autem superioritas, dignitas sive
excellencia ecclesie respectu cuiuslibet membri sui, ut premissum est,
intelligi debet quantum ad preeminenciam et perfeccionem in * cogni-
cione et virtute sive sciencia et potestate; sic enim inter angelos esse
docemur excellenciam unius ad ® alterum °.

(49) Tercio probatur auctoritas ecclesie et eminencia dignitatis supra
papam et omnes fideles ex condicione huiusmodi potestatis, prout in
ecclesia et in papa dicitur esse.

(50) Est namque in ecclesia hec potestas continue et permanenter
ac perpetue. Nec enim est assignare diem, horam vel momentum, in
quo ecclesie deficiat hec potestas, et durabit semper usque ad consum-
macionem seculi. In papa vero non est sic, cum non semper vivat, posset
eciam privari et sic carere potestate, potestque de novo eligi et iterum
eam haberet ®*. Et quoniam omne permanens et continuum prefertur
variabili *, interpellato et temporali, sequitur, quod potestas sive auc-
toritas ecclesie preeminet potestati pape °.

(51) Secundo, quia * auctoritas hec in ecclesia semper fuit, est aut
erit recta quoad ea, que iuris sunt, nec umquam ecclesia a fide deviavit,
papa vero sepissime, quia in ecclesia hec potestas inobliquabilis est et
confirmata in bonum, ita quod nedum numquam errabit a recta fide,
sed quod ® numquam errare potest. De ipsa namque est dictum a Deo:
Sponsabo te michi in sempiternum ©, Osee 11 1. Item quia, ut supradictum
est, cum ecclesia debeat durare usque in ¢ finem mundi nec erit umquam
1sl una et sancta, ergo ® quia sic est articulus fidei, ergo impossibile
est eam aberrare f. Hoc autem summis & pontificibus & non est conces-

(48) aom. B3 M V1 bet V7 ¢alterius V7

(50) ahabet B 7.2 Sic enim supradictum est, quod hec potestas inest ecclesie neces-
sario et intrinsice, non autem pape add. H V 2 bet add. H Com. V1

(51) aquod B171.2 V2 bnec M, om. B3 V1 ceternum B3 dad H V2
tom. V2 f dampnabiliter add. H V 2 g summo pontifici B2

(51) 10s 2,19

50



sum, videlicet quod eo ipso, quod aliquis est papa, sit confirmatus in
gracia Dei et efficiatur inpeccabilis. Nam hystorie antiquorum et ex-
periencie nostrorum temporum demonstrant oppositum.

(52) Tercio, quia in ecclesia est omnis ® cognicio veritatis, specialiter
que necessaria est ad salutem, iuxta illud Ioh. XvI: Spiritus veritatis
docebit vos ommnem veritatem ', et 1 Thimo. 111: Scias, quomodo oporteat
te in domo Dei conversari, que est ecclesia Dei vivi, columpna et firmamen-
tum veritatis ® 2. Que duo verba, scilicet columpna et firmamentum ®, de-
notant manifeste inobliquabilitatem © iudicii. Summus vero pontifex
sepe indiget ab aliis edoceri, eciam de veritatibus necessariis ad salutem.
Per ecclesiam autem innotescit multiformis sapiencia Dei nedum homi-
nibus, sed eciam omnibus principatibus et potestatibus in ¢ celestibus 9,
prout testatur apostolus Ephes. 1113, (53) Et ex hoc sequitur, quod
auctoritas ecclesie se habet ut mensura et regula accionum pape. Patet,
quia rectum est iudex sui et obliqui, et omne, quod obliquabile est ac
deficere et errare potest, regulari et ordinari debet per aliquid inobli-
quabile et indeficiens. Sic autem est de auctoritate pape respectu eccle-
sie. Ex hoc eciam licet inferri, quod ad ecclesiam pertinet imponere
leges pape et modum, quo debeat sive possit regere ecclesiam Dei,
quodque has leges in casu sibi prohibito et expresse resistenti preterire
non licet nec dispensare, in aliis vero, cum intencionis ecclesie non sit
tollere epikeiam a principe, liceret pape dispensare, si tamen quoad
dispensacionem faciendam statueretur per ecclesiam papam debere sequi
aliquorum consilia #, spretis huiusmodi non liceret ei dispensare.

(54) Item quarto inducitur, quoniam auctoritas hec, prout est in
ecclesia, est * commune bonum, in papa vero, et si inquantum est ordi-
nabilis ad bonum ecclesie, habeat racionem ® communis boni, tamen
constat, quod in ® eo ® nabet racionem alicuius particularitatis, que non
competit prout est ecclesie, et ex hoc, cum omne bonum commune
iuxta Philosophum in I Ethicorum sit divinum et maius, ex habitudine
huius communitatis habet racionem excellencie sive preeminencie l.

(52) asic B2 H, omnino cett. Y veritatis usque firmamentum om. M ¢ inobli-
quitatem H V2 dom. B1

(53) 2consilium B2

(54) 2in ipsa excellenter sive eminenter. Et namque, prout consideratur in ipsa
existere, est tamquam add. H V2 bom. B2

(52) *Joh 16,13 21 Tim 3,15  3cf. Eph 3,10
(54) 'cf. ARIST. Eth. Nic. A6,1098 a

51



(55) Ttem® constat, quod ecclesia sibi eligit sive® constituit papam

propria auctoritate ac eum deponit. Pape vero non est eligere sive
constituere ac destituere eam, que ipsum constituit, sive aliam eccle-
siam °. Hec enim a Christo constituta est. Et si papa aliam ¢ querat
aut hanc niteretur deponere, eo ipso desinit papa esse. Et non solum
deponere ecclesiam non potest, sed nec aliquem ex gradibus, quos in
ipsa constituit Christus, de quibus videtur contineri I Cor. x11 et Ephes.
IAN

(56) Ex premissis sequitur, quod cum hec auctoritas sive potestas,
prout est in ecclesia, sit permanens, continua et perpetua, recta et
inobliquabilis sive in bonum confirmata, estque ipsi coniuncta omnis
cognicio necessarie veritatis, potestque papam constituere et destituere,
potestas vero pape ab his omnibus deficit, ergo prefertur sibi.

(57) Quarto preeminencia auctoritatis huius probatur ex habitudine ®
quadruplicis cause, scilicet finalis, efficientis ® formalis et materialis.

(58) Primo ex habitudine finis. Licet enim omnium, que sunt a Deo
constituta, Deus ipse sit primus finis et principalis, tamen constat
eciam in hiis quedam aliis ordinari ut ad suum finem. Manifestum est
autem, quod inter hec duo esse alterius finem pocius ecclesie quam
pape convenit. Id * enim ® finis dicitur, ad cuius bene-esse alterum
ordinatur. Ecclesia autem non ordinatur ad bene-esse pape, sed econ-
verso papa omnes acciones suas ordinare debet ad bene-esse ecclesie °.
Unde tunc acciones pape sunt bene ordinate, quando ex ipsis provenit
bonum ecclesie, male vero, quando ab hoc fine deficiunt sive eidem
contrariantur. Hoc autem videtur dicere apostolus I Cor. 111: Omnia
vestra sunt, sive Paulus, sive Apollo, sive Cephas, sive vita, sive mors,
presencia sive futura, omnia enim ¢ vestra sunt, vos autem Christr, Chris-
tus autem Dei'. Super quem locum Glossa ordinaria sic dicit: Omnia
vestra, vos autem Christi, non hominis, et ideo non in homine gloriamur ©,
sed in Christo, cuius sumus creacione et recreacione 2. Hoc i1deo dicit

(55) aest in ipsa eminenter hec extrema potestas. Nam add. H V2 bet H V2
¢ constituere add. B 2

(57) ahabitudine usque materialis om. M b efficiens B7.3 V1

(58) #idem B1.2.3, ideo H, illud M bom. B1.2 com. B3 M dom. B3
egloriandum Glosse  fordinetur B2 g ordinatur B2 hedificacione B3 M
lex habitudine quadruplicis cause, scilicet finalis efficiens, formalis et materialis
prima add. B3 M k¢f. ad Add. 20 (p. 104)

(55) 'cf. 1 Cor 12,28 ss, Eph 4,11
(58) '1 Cor 3,22-23 2GLOSSA ordin. 1 Cor 3,22 (ed. Basil. 1502/3 p. 38)

52



apostolus, ut sicut hec nostro iudicio concessa sunt et subiecta, ita et
nos Christo subiciamur. Unde manifeste apparet, quod Cephas pocius
est ecclesie et ad eam ordinatur ! tamquam ad finem et ipsius iudicio
subicitur, quam econverso, videlicet quod ecclesia sit eius vel ordinetur &
ad eum. Ita eciam dicit apostolus 11 Cor. X, X11 et Ephes. 1v 3, quod
potestas data a Christo est in edificacionem ® ecclesie, ita quod ! edifica-
cio aut bene-esse ecclesie est finis potestatis concesse .

(59) Ex hoc sequitur secundo, quod ecclesia se habet in racione effi-
cientis * saltem principalis, sicut anima, cum sit finis corporis, se habet
ad omnes operaciones in racione principalis efficientis. Item fines in
moralibus se habent ut prima principia accionum, ita ut fine presupposito
sequatur accio et inexistente illo cessant operaciones et motus. Cum
ergo huic corpori, quod est ecclesia, multe competant operaciones ®, que
habent exerceri per membra sua ad finem sive bene-esse huius corporis
et ipsius virtutem, sequitur, quod ipsum corpus se habet ad ipsas opera-
ciones in racione principalis agentis, membra vero eius ut minus prin-
cipalia sive ut instrumenta, sicut potencie anime dicuntur ° esse quasi 9
quedam instrumenta ad operaciones suas. Papa vero licet sit nobilissi-
mum ipsius ® membrum, quia tamen in ipsius corporis virtute et fide
et ad eius finem operari habet !, non sibi competit respectu ecclesie
habitudo principalis agentis, sed minus principalis aut instrumenti pri-
marii. Quod autem se habet ad aliud € in racione principalis agentis ®,
prefertur ei, quod’ racione secundarii sive instrumenti. (60) Ex hac
consideracione liceret ® inferre, quod, cum ® potestas instrumenti sive
agentis minus principalis non sit maioris amplitudinis quam principalis
agentis, quod, ut predictum est, sicut © in papa est plenitudo potestatis,
a forciori est in ecclesia, et quod papa sic est principale organum huius
operacionis ecclesie, quod eciam absque eo vel ipso invito ecclesia posset
exequi sui sentenciam iudicii. Patet, quia ecclesia nullo papa sistente
exercet et quia alia organa sunt, per que operari posset, item quia
frustra sibi inesset hec supremi auctoritas iudicii, si numquam exercere
posset nisi papa volente exercere vel exequi. Cum enim papa sit liberi
arbitrii, ad hec ¢ cogi non posset. Tunc eciam auctoritas pape preemine-

(59) acf. Add. 20 (p. 104)  Pacciones H V2 ¢dicantur B7.2 H V2 dom.
H eom. BT fdebet B3 M V1 gillud B7.2.3 V1  bsed minus princi-
palis aut insequentis primarii. Quod autem se habet ad aliud instrumenti ( ?) racione
principalis agentis add. V 2 ihabet add. H V2

(60) alicet B3 best B1.2 M V1,om. B3 ©¢om.H dhocH V2

(58) 3cf. 2 Cor 10,8. 13,10. Eph 4,12

53



ret ecclesie, si quod ipse agendum iudicaret pro nutu suo, eciam invita
ecclesia traderetur execucioni, iudicium vero ecclesie numquam ° posset
nisi eo volente. Unde oportet dicif, quod sicut ecclesia prefertur in
iudicio et auctoritate discernendi &, ita in execucione. Nemo enim dubi-
tat, quod si ponitur in disceptacione, an aliquid sit negocium ® catholi-
cum aut iustum, si ab una parte ecclesia iudicat et ' econtrario papa,
quod iudicium ecclesie prefertur iudicio pape, iuxta epistolam directam
per concilium Affricanum pape Celestino, ubi inter alia ¥ dicitur: Prefato
itaque debite salutacionis officio' impendio deprecamur, ut deinceps ad
vestras aures hinc ™ venientes non facile admattatis nec a nobis excommau-
nicatos 1n communione ultro velitis recipere®, quia hoc eciam Niceno
conctlio diffinitum facile advertit® venerabilitas tua. Nec unicuique pro-
vinciae P graciam spiritus sancti defuturam qua equitas a Christi sacerdo-
tibus et prudenter videatur et comstantissime temeatur, maxime quia uni-
cuique concessum est, si iudicio offensus fuerit cognitoris %, ad concilia
sue provincie vel eciam universale provocare. Nisi forte quisquam est, qui
credat unicuilibet posse Deum nostrum examinis inspirare tusticiam et
innumerabilibus congregatis wn concilium sacerdotibus denegare. Nam ut
aligut tamgquam * a tue sanctitatis latere maittantur, nulla® invenimus
patrum synodo institutum ®, quia illud, quod pridem per eundem coepisco-
pum nostrum Faustinum tamquam ex parte Niceni concilii exinde trans-
misistis, in conciliis vertortbus, que accipruntur Niceni * a sancto Cyrillo
coepiscopo nostro Alexandrine ecclesie et a venerabili Attico Constantino-
politano antistite ex autentico maissis, que eciam ante hec per Innocencium
presbyterum et Marcellum subdyaconum, per quos ad nos ab eis directa
sunt, venerabilis memorie Bonifacio episcopo decessori ™ vestro a nobis
transmissa sunt, in quibus tale aliquid non potuimus reperive. Executores
ectam clericos vestros quibusque petentibus nolite mittere, nolite concedere,
ne famosum ™ typum ¥ secult in ecclesiam Christi, que lucem simplicitatis
et humilitatis diem Domani videre cupientibus prefert, videamur inducere.
Finis epistole. Et alia manu: Dominus noster sanctitatem vestram aevo
longiore orantem pro nobis custodiat, domine frater *1. Frustra autem pre-

(60) eexecucioni dari add. H V2 fdicere M 8decernendi B2 Rverum H V2

Tab alia parte add. B2 kcetera H lofficium B 7, officia B3 M V1
mhic B71.3 D excipere Mansi %advertet Mansi P providencia codd.
4 cognitorum Mansi Tom. B2 sulla M, nullam B7.2.3 V2, nullum Mansi
t constitutum Mansi u Nicaena Mansi v predecessori B2 M ¥ fumosum

typhum Mansi Xcf. Add. 21 (p. 105)

(60) ! Mansi 4 p. 515 E ss, cf. PS. ISID. decret. (ed. Hinschius p. 315 a-b)

54



valeret in iudicio supra papam, si tandem oporteret ei subdi pro habenda
execucione. (61) Premissis stantibus apparet minus sufficientem esse
quorundam consideracionem comparancium potestatem ecclesie sive con-
cilii racioni aut intellectui, potestatem autem pape ipsi voluntati, ita
quod ecclesie sit consulere et iudicare quid agendum, sed quod exequi
solum ad papam pertinet. Esset namque delusorium, si non posset
exequi nisi pro voluntate eius, qui contrarie sentiret agendum, nec ad
exequendum posset eum hortari aut * compellere; sic® ponitur, quod
papa possit ordinare, precipere ¢ et exequi supra totam ecclesiam, sed
ecclesia et 9 si possit iudicare contrarium esse agendum, id non potest
effectualiter exequi nisi per manum eius ® et ® volente f summo f ponti-
fice f. Unde oportet dicere, quod, cum # potestas ecclesie sit * potestas ®
clavium ! videlicet auctoritas sive sciencia discernendi et potestas ligandi
atque ¥ solvendi!, quod, sicut ecclesia prefertur pape quoad primum,
scilicet in iudicio discrecionis, ita et in secundo, videlicet potestate
exequendi, ligandi ac solvendi; nec ™ enim unum sine alio Petro vel
ecclesie concessum fuit, sed ® ambo simul.

(62) Tercio probatur racione cause formalis. Omne namque iudicium,
quod se habet confesse et inobliquabiliter ad rectitudinem veritatis sive
legis ?, est forma illius iudicii, quod potest ab huiusmodi rectitudine
declinare. Sic autem est de iudicio ecclesie respectu accionis pape. Ergo®
quia ecclesia numquam deviat nec deviare a recta © fide potest, papa
vero frequenter <{...).

(63) Item quarto racione cause materialis sive subiecti. Papa enim
est subiectum sive materia iudicii ecclesie, quia et potest ipsum * iudicare,
deponere, suspendere sive privare ad tempus vel perpetuo ®. Papa autem
respectu ecclesie hoc non potest, nec enim statuere aut eciam precipere °
posset, quod nullus in ecclesia orare, confiteri, laudare Deum, celebrare
aut baptizari ¢ posset, et ita de multis. Cum ergo ecclesia possit papam
privare sive suspendere ab accionibus papalibus, papa autem non potest
ecclesiam ® ab accionibus, que sibi inquantum talis est competunt,
constat, quod papa se habet ut subiectum sive materia, supra quam

61) avel H V2  bsicut B1.2H V2 C¢om. V2 dom. V2 eid H V2

fvclentis summi pontificis H V2 Bom. B2 V1 hom. B2 idomini B1.3,
domini clavium B2 V7 ksive H V2  ldissolvendi H V2 met B3 M V1
nquod B3 V1

(62) 3ecclesie add. H bom. H V2 ¢ via neque add. R 2
(63) 2eum V2 b perpetue V2 Com. V1 d baptizare H e suspendere
add. H V2 f constant codd. € quomodo V2

55



potest ecclesia exercere iudicium, non autem econverso. Hec autem
multa attestacione non indigent, quia constat ! clare hystorias antiquas
legentibus, quod & ecclesia propria auctoritate in summos pontifices
exercuit crebro deposicionis et suspensionis iudicium. (64) Nec obstat,
si dicatur, quod eciam tota ecclesia subest pape, quia potest aliquid
statuere sive mandare ab universis fidelibus observandum: ecclesia enim
non solum potest precipere pape, quid agat, sed ® ipsum privare aut
suspendere ab accione, que racione papatus sibi competit ®, hoc autem
in ecclesiam ® papa exercere non potest. Et sicut ¢ potest suspendere
papam eciam ipso manente papa ab universali administracione ecclesie,
ita ex causa posset sibi interdicere eandem administracienem in certa
parte, vel quod In una provincia exerceat et non in alia, aut pro certo
tempore, de quo ecclesie videretur. Qui enim potest in totum, potest
in partem, sicut qui in maius, et in minus, quod tamen illi maiori subi-
citur. (65) Licet enim nullis synodicis institutis, sed immediate a Christo
papa habeat potestatem ?, quantum tamen ad usum et exercicium, subi-
citur iudicio ecclesie sicut regule directive. Sic enim potestas episcopo-
rum est immediate a Christo et datur® in eleccione ac © confirmacione
suarum eleccionum vel in consecracione, et tamen manifestum est, quod d
subicitur iudicio pape quoad execucionem. Patet eciam de potestate
consecrandi et absolvendi in foro consciencie, que est immediate a
Christo in omnibus presbiteris et © tamen quoad exercicium subicitur
pape iudicio f; in naturalibus eciam et moralibus de anima racionali,
que est & a Deo immediate et tamen quoad exercicium suarum opera-
cionum multis potestatibus creatis subicitur.

(66) Quantum ad supradicta emergunt quatuor dubia. Dictum nam-
que est, quod in papa est plenitudo potestatis simul et in ecclesia. Est
ergo dubium, an hec potestas in eisdem sit una vel plures. Secundo:
posito, quod una sit, quomodo potest in utroque tota et insolidum
existere. Tercio, quomodo respectu unius et eiusdem in ecclesia superiori-
tas et in®* papa inferioritas annotetur. Quarto de modo essendi in
utroque.

(64) 3eciam add. B2  Psicut patet ex decreto Constanciensis concilii publicato in
sessione IX,XIIII die “Maii anno Domini MCCCCXYV, quando suspensus fuit per
concilium ab administracione papali Iohannes XXIII add. H V2 ¢ ecclesia
B1.23V1 decclesia add. B2

(65) 8auctoritatem V2 bipsis add. B2 Ccaut B3 M V2 dom. V1 eom.
HV2 fom. H 8om. V1

(66) 8om. B1.3 M V1

(64) !cf. Mansi 27 p. 654 A-D (= sess. 10, sess. 11 hat kein Dekret)

56



(67) Quantum ad primum, duas esse potestates arguere videtur diver-
sitas subiectorum. Altera enim sic est in uno, quod non potest in plu-
ribus esse, alia econtra. Etenim unicus papa non plures esse possunt.
ecclesia vero non unius, sed nomen est plurium insimul collectorum. Et
sicut dicit Aristoteles in Ethicorum et libris Politicorum !, specie diffe-
runt potestas regiminis in politia regni et aristocracia, quia illa in uno,
hec in pluribus est. (68) Ad ® hanc pluralitatem eciam videtur facere con-
sideracio diversarum proprietatum, que huic potestati prout in ecclesia
et papa conveniunt, quia in ecclesia permanenter, continue et inobli-
quabiliter, 1in papa vero non sic esse dicitur. (69) Item differencia exten-
sionis, quia ad aliquid se extendit in ecclesia, ad * quod non in papa.
Hoc tamen non obstante dicitur una esse ex ydemptitate verborum,
que 1n promissione et eius concessione leguntur. Dictum est enim primo
quodcumaque ligaveris ! etc. et post quecumque alligaveritis ? etc. (70) Item,
quia in utroque dicitur summa sive suprema; quod vero per * superha-
bundanciam dicitur, uni soli convenit; et quia si plures essent, oporteret
dici, quod se haberent ut primo diverse vel contrarie, disparate aut
elusdem racionis, quorum nullum applicativa racione competere potest.
(71) Et cum diversitas subiectorum inducit differenciam accidencium,
merito erat sequens dubium *, quomodo hec una potestas indivisa potest
esse in ecclesia et in papa.

(72) Dicitur primo, quod non est diversitas subiectorum, cum papa
sit eciam unus de ecclesia, et sic non ponuntur duo diversa subiecta,
in quibus hec potestas tamquam in diversis esse dicatur, sed quod est
uno numero in papa et ceteris fidelibus ut collectis in unum. (Si vero
ponatur in casu, quod ecclesia tota esset in unum collecta nec papa
se vellet coniungere, oporteret aliud * dici. Sed nunc dicitur in eo casu ®,
quo papa est unum cum ecclesia.) Unde sicut ecclesia est una nec dividi
potest, ita hec summa potestas illi competens non potest esse plures,
cum in unico subiecto non sint plura accidencia eiusdem racionis, po-
testas autem ligandi et solvendi, de qua nunc agitur, eiusdem racionis
est in utroque. (73) Ad hanc eciam difficultatem amovendam faceret

(68) aet codd.

(69) 3om. B1.23 V71

(70) 2om. B3

(71) avidelicet add. B2

(72) aillud V1 Yin add. B2

(67) 'cf. ARIST. Eth. Nic. A 12, 1132b, Pol. 5, 1253
(69) ' Mt 16,19 2 Mt 18,18

57



consideracio rerum super quibus et temporis in quo ecclesia congregatur,
et causa, videlicet quod in materiis, super quibus congregatur ecclesia,
iudicium elus supra papam emineat. Sed cum ecclesia congregata nedum
super hiis, ad que congregatur, sed, si viderit expedire, ad alia, pro
quibus primo congregata non fuit, potest intendere, videretur, quod
premissa consideracio non est sufficiens.

(74) Restat autem tercio dicere: Si una est ®, quomodo potest intelligi,
quod ecclesia superior, papa vero inferior dicatur. (75) Respondetur,
quod ® causa est propter ® diversum participandi sive habendi modum.
Ecclesia namque, ut premissum est, sic habet istam potestatem, quod
in ea est continue, perpetue ac inobliGuabiliter, et annexa est illi omnis
noticia necessarie veritatis estque in ea ut quid commune; in papa vero
non sic est. (76) Sicut ergo dicimus, quod unum et idem est liberum
arbitrium in viatoribus et beatis, quoad ® coaccionis immunitatem sive
excellencie dignitatem non est maius in uno quam in alio, sed inquan-
tum comparatur ad id, ad quod ordinatur, scilicet ad servandum rec-
titudinem; est enim secundum Anshelmum ! potestas servandi rectitu-
dinem propter se. Quia hanc rectitudinem in beatis liberum arbitrium,
ex quo est confirmatum per graciam, servat semper et inobliquabiliter,

ita quod non potest errare, in viatoribus vero®

cum deficiat gracia
confirmacionis, non semper huiusmodi rectitudinem servat, sed ab ea
frequenter deficit, ideo iuxta communem doctrinam doctorum potestas
liberi arbitrii in beatis maior, in viatoribus dicitur minor. Unde cum
Iohannes baptista nunc in gloria superior sit multis angelis, tamen de
eo, cum in via esset, Christus dixit®: Qus minor est in regno celorum,
mazor est illo 2. Et cum in uno eodemque homine, si primo non habuerit ¢
graciam confirmacionis et post consequitur, dicimus, quod idem liberum
arbitrium post graciam confirmacionis est seipso maius, prout absque
illa consideratur. Sic ® suo modo loquendo, quia ecclesia a Christo sic
fundata est supra firmam petram, quod etsi ! aliquando fluctuet temp-
tacionibus et adversitatibus, numquam tamen cadere potest & sive errare
a recta fide, ideo potestas hec, prout consideratur in ipsa ecclesia, vide-
tur habere graciam confirmacionis a ® Christo 3, qui promisit, quod

(74) 2inquit add. B3 V1

(75) aquia M bom. B1 V1.2

(76) aquod ad B7 bnon add. V1 ¢Math. XI add. H V2 dhabuit H V2
eigituradd. H V2  fom. V1 g posset B1.2.3 V1 hom. B3M .'1

(76) !cf. ANSELM. CANTABR. lib. arb. 3 (PL 158 p. 494 B), ibid. 13 et saepius.
2Mt 11,11 (cf. Lc 7,28) 3cf. Joh 14,16

58



mitteret paraclitum, qui maneret cum fidelibus in eternum, quodque
oravit patrem, ut non deficiat fides ecclesie ¥, et quod ipse est cum
fidelibus omnibus diebus usque ad consummacionem seculr 3. Et quoniam
hec inflexibilitas ad errorem non sic summis pontificibus competit, de
quorum pluribus legitur ' a fide errasse, hinc merito in ecclesia superior,
in papa vero huiusmodi potestas inferior dicitur. (77) Et sicut viatores
tenentur credere revelacionibus angelorum, quia sciunt eos non posse
errare — unde Zacharias, pater Iohannis baptiste, quia ® non statim
angelo credidit, in penam perdidit loquelam, prout habetur Luc.1?! -,
ita® omnes fideles tenentur obedire et stare iudicio ® ecclesie et eius
determinacioni tamquam iudicio illius, quam sciunt non posse errare,
nec decet disceptare de causa aut quomodo possit ¢ esse verum, quia
enim ® hoc quesivit Zacharias ab angelo, ideo factus est mutus. Si enim
ab ecclesia discunt angeli eiusque ! doctrine reverenter acquiescunt &
secundum auctoritatem apostoli Ephes. 111 2, quanto magis ® omnes ho-
mines tenentur sue stare disposicioni, cum sint ignari et peccabiles,
fideles vero multo amplius ad id tenentur racione reverencie, quam
debent sue matri, et pre omnibus summus pontifex, quanto pre aliis
filiils maiori dignitate in domo sue matris se cognoscit fulgere, et sic
tenetur eam amplius honorare. Non enim accipit ! dignitatem papatus,
ut cum ante sui eleccionem ecclesia reputaretur sancta et catholica ac
verax in 1udicio, hoc ab ipsa auferatur et transferatur in papam, ita
ut iam eo sistente ¥ verax ipse!, ecclesia mendax putetur et pocius
fideles teneantur (stare) disposicioni pape quam acquiescere determi-
nacioni ecclesie, quod contingeret, si iudicium pape deberet preferri
iudicio ecclesie. Hanc enim dignitatem, quod ipsa non possit ™ errare,
a Christo habet, et quamdiu fuerit, semper retinebit, nec hanc condi-
clonem, cum papam ecclesia constituit, in eum transfert, sed aput se
retinet. Unde racione huius dotis, quam a Christo accepit *, primatum
et dignitatem supra omnes homines obtinet nec cuiquam secundum
apostolum subiecta est nisi Christo sponso et capiti suo; et propter
hoc ipsa subicit iudicium suum, quando sibi ex parte sui sponsi aliquid

(76) iipsos add. B2

(77) aqui B3 bitem B3 M, om. B2 com. H d posset M ede B2
feiusdem B3 M V1, angeli add. B3 8om. V2 DBmaius B3 M iaccepit B2
kexistente B2 letadd. B2 Mposset M V2 D acceperit B7.2 V1.2, recepit
B3 M

(76) 4cf. Lc 22,32 5 Mt 28,20
(77) Yef. Lc 1,5-20  2cf. Eph 3,10

59



revelatur, suscipitque illud reverenter, dummodo sibi constet, quod ex
parte sui capitis est, et quandocumque non intelligat, ymmo videatur
sibi habere in contrarium raciones, captivat intellectum in obsequium
Christi sponsi sui et firmiter credit. Sic omnes fideles tenentur stare
determinacioni ecclesie, cuius tanta est auctoritas secundum Augusti-
num 3, quod dicit se evangelio non credere, nisi eum ° auctoritas ecclesie
commovisset. Sic autem credimus revelacionibus angelorum ob reveren-
ciam et auctoritatem ipsorum, quos credimus nullatenus fallere velle
nec posse. In quacumque enim re occulta, ubi racio reddi non potest,
creditur solum ex auctoritate dicentis. Nist enim hodie ecclesia assereret
scripturas et evangelia, que de accionibus Christi scripta sunt, vera
esse, quis crederet, quod Christus est de virgine natus et pro peccatori-
bus mortuus ac quod resurrexit et in celum ascendit? Non autem sic
crederetur, si solus papa id P assereret, quia sclunt eum posse errare
et deficere. Itaque cum ecclesia in hiis, que fidei et iuris sunt, non possit
errare propter assistenciam Christi in medio eius, qui non permittit,
papa vero hoc non habet, hinc merito, etsi una 9 sit potestas in utroque,
tamen ecclesia superior, papa inferior dicitur. (78) Ita suo modo dicere-
tur, quod si papa duos iudices constitueret in equali potestate, si alter
eorum circumspeccione et ® prudencia * preemineret ® essetque in gra-
cia ® confirmatus, ita ut iudicium suum esset inobliquabile et errare
non posset ¢, tunc merito secundus diceretur in illa potestate inferior,
eciamsi in utroque eadem esset potestas ac iurisdiccio; et si constaret
huic, quod alius esset in gracia confirmatus nec posset errare, si ® nollet
iudicium suum illi submittere &, merito reprehendendus esset. Constat
autem pape, quod ecclesie b ne erret, non autem sibi Christus suam
assistenciam promisit. Hoc enim est primum et unicum principium
irresolubile, ad quod omnia, que sunt fidei et religionis christiane, resol-
vuntur, et per quod probantur, scilicet quod ecclesia in hiis, que sunt
fidei et salutis fidelium, non errat. Creditur namque, prout dicit arti-
culus fidei, ecclesiam sanctam® et catholicam esse; si autem errarct
iam sancta non esset. Unde sequitur, quod cum ex dono gracie sit

(77) ccum M V7 Phoc B3 4 dampnabiliter add. H V 2

(78) ®exp. B2 bet prudencia add. B2 ¢ gracia usque esset om. V1 det
hoc esset aliis notum vel firmiter crederetur sic esseadd. H V2 ¢om. M  fvellet
V1, om. M Btunc add. B2 h ecclesie usque sibi om. V' 71 iom. B2

(77) 3 cf. AUG. c. epist. fund. 5 (CSEL 25 p. 197,22 ss)

60



confirmata in iudicio veritatis, eclam si {una) et ¥ eadem sit potestas
in ea ac summo pontifice, racione ! prevalida superior dici potest ™.
(79) De quarto dubio, videlicet de modo sistendi hanc potestatem
in ecclesia et papa, varie hactenus videntur fuisse consideraciones:
scilicet, quod hec potestas in ecclesia diceretur consistere formaliter sive
fundamentaliter et radicaliter, ministerialiter autem in summo pontifice,
eo quod ipse tamquam summus minister ecclesie haberet exercere omnes
acciones ad regimen ecclesie convenientes; nec enim ministerium huius-
modi videretur competere dignitati et excellencie ecclesie, que sponsa
et regina debet appellari. (80) Erat itaque intencio sic ® dicencium, quod
licet in ecclesia omnis potestas consisteret, ipsa tamen ecclesia numquam
posset exire in actum hulusmodi potestatis nisi per manum summn..
pontificis. Sed quoniam frustra inesset ecclesie potencia, cuius acciones

b ipsius eciam iudicium delusorium

numquam ei possent competere
esset ¢, et quoniam ab origine nascentis ecclesie reperitur appellacionis
accionem sibi attribui semper — nam dicitur, quod ecclesia anathemati-
zat, disponit, decernit 4 declarat, mandat et sic de aliis accionibus
multis -, propterea dicitur, quod si per esse ministerialiter intelligatur,
quod ea, que 1udicat, deliberat aut dictat agenda esse ®, ipsamet dis-
ponat, precipiat et ordinet ac exequatur, sic eciam in ipsa ecclesia hec?
potestas ministerialiter dicitur esse. Hoc enim ministerium, videlicet
declarare, precipere et disponere, quod ab universis fidelibus tenendum
et agendum sit, non indignitatem, magis autem ® preeminenciam signi-
ficat b. (81) Itaque in ecclesia hec potestas est radicaliter sive fundamen-
taliter, quoniam el inseparabiliter adest, estque fundamentum et origo
accionum * practicarum ®, quia in fide ecclesie et virtute omnes eccle-
siastice ¢ potestates exercent suas acciones. (82) Est eciam in ecclesia
hec potestas formaliter, quia hec potestas ipsius robur ac * decor est
per eamque, ut predictum est, in omnibus aliis communitatibus sive
policiis distinguitur. (83) Est tercio hec potestas in ipsa ministerialiter
sive executive, quia cum sibi viderit oportunum #, exercere illam per
se et alils potest committere. Sed cum papa sit eius membrum nobilis-
simum et primum, quando presens est et se vult conformare, exercet

78 kom. V2 Isic H V 2, summe cett. m potestas V2

(80) aom. V2 bcum frustra sit potencia, que non reduci potest ad actum
add. H V2 ¢si id quod ipsa discernit, non traderetur execucioni add. H V2
d discernit B3 H eest B3 M fom. M  8autM V2  bef Add. 22 (p. 105)
(81) aom. H b jerarchicarum V2 ¢ persone add. H

(82) aet M V1

(83) aoptimum V7

61



hanc potestatem per illum, ita tamen, quod in sua potestate nichilo-
minus est et potest eclam per se exercere vel aliis committere. Est
enim libera nec cuiquam nisi suo sponso, id est Christo capiti, subiecta.
Equidem indignum est, ut sponsa domini ministro subdita sit, quan-
tumcumque sit ille primus et excellencior inter ministros domini.

(84) Intelligendum est tamen, quod cum potestas huiusmodi, que est
in ecclesia, sit discernendi sciencia et iudicandi potestas et ad discre-
cionis iudicium requiratur deliberacio sive consideracio previa — oportet
enim mature deliberari ea, de quibus debet esse iudicium -, quia hec
deliberacio non commode immo nec fieri potest, si per ecclesiam intelli-
gatur multitudo fidelium, prout est in diversis partibus mundi dispersa,
unde isto modo intelligendo, cum post dispersionem apostolorum a
Iudea ad predicandum gentibus numquam tota multitudo fidelium fuerit
In unum congregata, sic numquam diceremus, quod aliquid ecclesia
disposuerit aut disponere possit, nec de huiusmodi questione, an iudicio
ecclesie vel pape pocius sit standum, oporteret multum dubitari, cum
numquam venerit casus, quod tota ecclesia simul congregata aliquid
precipiat nec forte in futurum continget. (85) Ut ergo questio habeat
locum, intelligitur de ecclesia, quando est congregata legitime in gene-
rali concilio, quod ipsam veraciter representat et * in quo ipsa ecclesia
. vere vel interpretative aut virtualiter consistit. Et merito dicitur consis-
' tere, cum in generalibus conciliis intersint aut interesse debeant per se
vel secundum ® suos procuratores maiores prelati, principes et sapientes
ac de omnibus statibus ecclesie viri electi et excellenciores vocati legi-
time, ut debeant providere super necessitatibus universalis ecclesie, et
alii, qui sic vocati non veniunt, reputantur contumaces. Unde recte
potest dici, quod potestas disponendi de rebus ecclesie existit in concilio
generali, quod ipsam representat, sicut civitas et potestas ipsius ¢ dici-
tur consistere in rectoribus et magnatibus civitatis, ita ut, quod maiores
de civitate disponunt, civitas facere ¢ dicatur. Et sic in primo famoso
coencilio generali, videlicet Niceno, in edicione symboli statim subiungi-
tur: Eos autem, qui dicunt! etc., prout supra allegatum est ®. Constat
autem, quod ibi non actu erat congregata ecclesia universalis, sed gene-
rale concilium, et tamen sub nomine ecclesie sentencia profertur. Sic
eclam habetur in Actibus apostolorum 2, quod congregacio maiorum
ecclesia nominatur.

(85) aom. H bper H Com. B2 d fecisse H eom. B3
(85) ! Mansi 2 p. 465 s, COD p. 4,20 2 Act 10,17

62



(86) Huiusmodi ergo potestas, que dicitur esse unica in ecclesia sive
in concilio et in papa, differenter consideratur inesse ipsis in respectu
sive habitudine ad actum. Est enim in ecclesia ut in disposicione remota
ab actu; non enim potest exire in actum, nisi primo congregaretur in
unum ac precedat * deliberacio. Prout autem est in concilio, est in dispo-
sicione proxima et propinqua; iam enim ecclesia congregata est et potest
deliberare. Prout vero est in papa, consideratur in disposicione ad actum
quasi immediata et ® propinquissima, tanto videlicet propinquius, quanto
papa in semetipso facilius ac levius considerare ac deliberare potest et
sic discernere quid agendum, quam ° si deberent ¢ multorum delibara-
ciones haberi, prout fit in generali concilio, ubi communiter convenit
magna multitudo sapiencium et eciam aliorum, et quia communiter
sunt inter eos varie affecciones ac opiniones diverse, in eandem senten-
ciam non sunt facile reducibiles. Unde, si sit in disposicione propinqua
ad actum, non tamen eque propinqua sicut in papa. (87) Ex hoc eciam
posset ad intentum principale considerari. Si enim potestas ecclesie
complectitur discernendi scienciam, ad quod requiritur matura delibe-
racio, cum in concilio hec habeatur ex multorum discussione sapientum,
in papa vero non sic requiri dicitur, manifeste patet, quanto maioris
auctoritatis * est sentencia, que a concilio procedit, quam que a papa
solum ®, cum © integrum sit iudicium, quod plurimorum sentenciis con-
firmatur, et iuxta auctoritatem sacre scripture Proverb. vi multitudo
sapientum sanitas est orbis terrarum !, et 9, quod notanter attendendum
est, quia in concilio intelligitur assistencia Christi et presidencia Spiritus
Sancti, ita ® ut iudicium concilii dicatur eciam Spiritus Sancti 2, quod
tamen non sic reperitur de sentencia sive ! iudicio pape.

(88) Unde pro clariori evidencia huius ultimo est intelligendum, quod
ecclesia consideratur dupliciter, videlicet ut est corpus Christi misticum,
et ut quoddam corpus politicum. (89) Primo modo consideratur, prout
a Christo regitur donis et karismatibus graciarum, estque® corpus

b

unum ° vivens semper vita spirituali, fide et caritate, quodque Christus

eam ut sponsam suam respicit et gubernat nec permittit eam maculari

(86) @ precedit B2 bom. B1.2 V2 c¢quod V2 om. M  dsupel 10c add. B2
(87) aom. B2 beciam non facta mencione de divina assistencia aut immediato
concursu in accionibus synodalibus add. V 2 com. V1 detenim H V2 eita
usque Sancti om. B3 M tom. H

(89) aest quoque B1.2 V2 bvivum M V2

(87" 'Sap 6,26 2cf. Act 15,28

63



et a se separari, quia sibi specialiter assistit, defendens ipsam © ne pereat.
Et isto modo ® caput ecclesie est solus Christus, iuxta doctrinam apostoli
in epistola ad Ephes.®! (90) Alio modo consideratur ecclesia ut corpus
politicum, secundum quod est quelibet alia communitas aut societas
politica, que eciam absque influxu ® graciarum et karismatum ac spe-
ciali Christi assistencia, quantum est ex naturali iudicio, potest debite
regi humana aut lege divina, secundum quod eciam infideles ® intellec-
tum habent de lege Dei et se conformant illi ¢ et sic ex consensu natu-
rali habent regi per unum, quem vocant caput, sicut rex vel ¢ princeps
est caput regni vel principatus. Et isto modo dicitur ab aliquibus, quod
pape competit esse caput ecclesie ®, videlicet prout est corpus politicum;
prout vero est corpus misticum, non proprie et ! simpliciter f caput,
sed potest dici vicarius vel & minister capitis. Constat enim, quod non
conveniunt ei condiciones capitis, videlicet quod influit ® in ecclesiam
sensum et motum graciarum et donorum spiritualium nec efficienter
aut ' meritorie sive excellenter, prout Christo hec competunt. Si vero
dicatur, quod sibi competit influere saltem in administracione sacramen-
torum vel ® in doctrina predicacionis verbi divini, constat per alios
quandoque et sepe duo hec fieri habundancius in ecclesia Dei et per
consequens racione huiusmodi influencie nec sibi videtur competere.
(91) Cum autem ecclesia consideratur prout est * congregata ® in con-
cilio generali, pocius se habet ibi ut corpus misticum quam ut ® corpus
politicum. Patet manifeste ex sepedicta auctoritate: Ub: sunt duo vel
tres congregati in nomine meo, 1br ego sum tn medio eorum 1. Unde patet
manifeste, quod specialiter in concilio Christus assistit; non autem assis-
tit ociose in medio stans et nichil operando, sed cum ipse tamquam
pro ¢ singularissimo dixerit, quod esset in medio, oportet intelligi, quod
est in medio adiuvans et defendens, influens suam graciam et dirigens
in agendis, approbando et confirmando sentenciam et iudicium, quod
ab ecclesia sic legitime congregata © procedit. Item ex eo, quod dicitur
Actuum xv: Visum est Spiritur Sancto et mobis 2, ubi apparet, quod

(89) ¢eam H V2  dsic M, proprieadd. H, pape add. cett. e Hebr. M

(90) afluxu B7 Vi bmulti add. V2 ¢in multis add. H V2 det B3 V1
eom. B3 M fdicitur H V2 8seu H  binfluat V2 inec B1.23 HV2
ket V2

(91) acongregatur B3 M bom. V1 Cef. Add. 23 (p. 105) dom. M
€om. B3

(89) !cf. Eph 4,15
(91) ! Mt 18,20 2 Act 15,28

64



Spiritus Sanctus simul operatur et iudicat cum hiis, qui sunt in concilio.
Constat autem, quod hec respiciunt ipsam ecclesiam ut est corpus
misticumn, et ex hoc sequeretur, quod® proprief non est dicendum,
quod caput concilii sit alius quam Christus, nisi valde extensive et cum
modificacione, videlicet caput ministeriale, et & forte hoc non® conve-
nire (sic) sibi tunc, quia cum'® principale agens, scilicet Christus, in
conciliis per se et immediate operetur, non videtur, quod in hoc sit
facienda mencio de instrumento ¥, (92) Non sic autem est, cum ® ecclesia
non est in unum congregata. Nam tunc Christus regit ecclesiam suam
mediante summo pontifice, ita ut iudicia et ordinaciones ad " regimen °©
ecclesie ab hoc uno, videlicet summo pontifice, procedant in inferiores.
In conciliis autem non sic ab uno principaliter iudicia procedunt, sed
ab omnibus simul, et regimen ac disposicio ipsorum dicitur esse imme-
diate a Spiritu Sancto. Unde ¢ quando ¢ ecclesia non est congregata,
sentencia pape dicitur esse a Deo, sed mediante papa velut f instrumento.
In & conciliis autem non est aliquid * medium inter ipsam ecclesiam et
Spiritum Sanctum, quod patet ex ' eo, quia papa in concilio non habet

¥ supra ipsum concilium, alias concilium non

exercere lurisdiccionem
esset In libertate, que tamen necessaria est in conciliis ad habendam
debitam deliberacionem. (93) Hinc est ergo, quod in concilio cum Spi-
ritus Sanctus sit immediatus rector, videtur, quod ibi papa non se
habeat ut instrumentum * et sic non competit ei esse caput concilii,
prout ® tunc ecclesia consideratur ut corpus misticum, quia Spiritus
Sanctus est immediatus rector, nec ut corpus politicum, quia in conciliis
pocius se habet ut corpus misticum °. Ergo in concilio ut sic non ei
competit esse caput 9.

(94) Hic modus loquendi videtur convenire sacre scripture. Prius enim

quam populus Israel peteret sibi regem, regebatur per iudices, qui

(91) fproprie quod B2 8et usque agens om. B3 Mvideturadd. H V2 lom. M
ksicut de vicario sive locumtenente regis, quod cum rex per se aliquid operatur
aut sentenciam profert, eciam si sit presens vicarius suus, in eadem accione non
nominatur nec tamquam principale agens nec tamquam instrumentum add. H V2
(92) aquando H V2 bPde B3M V1 Cregimine B3 M V1 dunde usque
sed om. V1 eom. H ftamquam H V2 Bom. B1 V2 haliquod B3 H
idicta auctoritate act. XV visum est Spivitui Sancto et nobis' et ex add. H V2
k coactivam add. H V 2

(93) 2taliter,quod ab eo solum aut principaliter dicantur procedere acciones concilii
add. H V2 bautem add. B3 V'1 Com. M def. Add. 24 (p. 106)

(92) ! Act 15,28



specialiter ad regendum illum populum dabantur a Deo. Quando * vero
maiores natu Israel venerunt ad Samuelem iudicem a Deo datum di-
centes: Constitue nobis vegem, ut 1udicet nos, sicut universe habent nacio-
nes® 1, respondit Deus ad Samuelem, qui super hoc eum © interrogaverat:
Non te abiecerunt, sed me, ne regnem super eos 2. Ecce quod ¢ Deus regit
per se ipsum, sed si homines volunt regi per unum caput ad modum
nacionum, Deus reputat se abiectum. Cum autem Christus pro speciali
dono dixerit 3, quod est in medio congregatorum ® in nomine suo, que
auctoritas maxime locum habet in concilio generali, ergo velle recipere
alium sive alios rectores aut ! presidentes, qui sint ut reges gencium *
dominantes eorum et potestatem habentes, videtur, ne regnet super eos,
abicere Christum, qui se profitetur in medio eorum &. Hinc Moyses, cum
Deus ei® dixisset, quod mitteret angelum, qui introduceret populum
in terram promissionis °, non contentus supplicavit et concessum est
ei, quod Deus ipse per se educeret ' eos et precederet k.

(95) Sed cum 1ura et auctoritates sanctorum doctorum ac eciam con-
ciliorum decreta sic * sepe nominent papam °, videtur distinguendum et
sic intelligi posse, videlicet quod papam esse caput concilii consideratur
dupliciter, vel in actu primo aut secundo, hoc est aut ® in habitu vel
in exercicio. (96) Constat enim, quod, quando papa dormit, est caput
ecclesie, sed tunc non exercet acciones capitis. Sic papa, cum est in
concilio realiter, licet vere sit caput ecclesie, ut primo sibi competebat,
quando ecclesia non erat congregata, sed quia tunc Christus sive Spiri-
tus Sanctus in concilio per se et immediate ecclesiam regit ac exercet
acciones competentes capiti, hinc pro tunc saltem quoad causas, super
quibus concilium intendit, papa non omnimode * se habebit ut caput
sicut primo, sed videntur cessare acciones capitis substituti, sicut delegati
in presencia delegantis ipso iudicante. (97) Potest eciam assignari * alia
consideracio: Quemadmodum dicimus, cum quis est iudex constitutus
ad universitatem causarum ac rector  alicuius populi cum plena et

(94) ®quoniam M bita quod volebant regi ut corpus politicum add. HV 2
com. M V1 d quomodo dicitur quod aliquando H V2 € congregacioni V7
fseu B7, sive H 8cf. Add. 25 (p. 106) heis BT M V1 Iinduceret V7
k¢f Add. 26 (p. 107)

(95) aom. H b caput ecclesie et concilii add. H V 2 evel H V2

(96) 8 omnimodo quoad exercicium H V2

(97) ®considerari H bracione B3 M V1

(94) 11 Reg 8,5 21Reg 8,7 3 cf. Mt 18,20 4cf. Lc 22,25 5 cf. Exod 33,2.
15 ss

66



libera facultate, ita ut sib1 © competat simpliciter esse caput illius populi,
post tamen dati sunt sibi consocii in eadem potestate quoad unam vel
plures causas, sic tamen quod ipse semper maneat primus et preeminens
inter omnes consocios 4, licet non perdat © aliquod ! de potestate, quam
primo habebat &, tamen ex adiunccione aliorum hoc habet, ut cum accio
iudicii ab eo solum primo procederet in dictis causis, super ! quibus
adiuncti sunt, quam in omnibus aliis, iam tamen oportet, quod iudicium
in hiis ' maneat firmum, ut ¥ sit de communi adiunctorum consensu;
tunc igitur videtur non ut primo competere sibi racionem capitis saltem
quoad hoc, quod ab ipso solum ut primo non procedit iudicium, nec
tamen ex hoc perdit aliquid absolutum de sua potestate, quia finito
negoclio, super quo recepit adiunctos, nulla de novo sibi facta conces-
sione! manet ut primo cum sua omnimoda potestate. Sic videtur de
papa tempore concilii. Cum enim vocacio ad concilium proprie fiat, ut
pro perficiendis arduis ecclesie negociis, ad que papa non potest seu
non intendit aut negligit, in eius auxilium concurrant episcopi et alii,
qui possunt iuvare, quasi ipsius pape coadiutores, ita ut omnes simul
perficiant, quod ipse solus non poterat, tunc videtur, quod cum ™ ipse
eos vocaverit ut coadiutores vel alias in casu licito ipso eciam renitente
convenerunt, oportet intelligl ipsos in ea re ac iudicio habere potestatem
simul cum eo et acciones debere esse communes, nec debet indignum *
putari, quod sint coadiutores ipsius pape, quia secundum apostolum I
Cor. 11! eciam ° Dei adiutores nominanturP. (98) Item est alia consi-
deracio luxta sentenciam doctorum: Prelati sive episcopi habent per
eleccionem sive * confirmacionem aut consecracionem immediate potes-
tatem a Christo supra corpus Christi verum et misticum. Competit eis
namque illud Quecumque ligaveritis super terram? etc. et Quorum ®
remiseritis peccata ? ac Euntes docete ommes gentes 3 etc. Cum enim, ut ex
pontificali patet ¢, hec potestate in consecracione dantur, non 4 dantur ¢
respectu huius vel illius populi, sed generaliter, tamen quoad exercicium
huius potestatis recipiunt ® a papa populum determinatum, in quo nec

in alio de communi consensu ! exercere debeant potestatem, nec propter

(97) cibi M d socios B2 esic V2, perdit cett. faliquid B3H M V1.2
8habet codd. bin B2 1utadd. V2, fort. vecte. % om.H V2 lcommissione M
mom. B2 V71 N magnum H %in ecclesia B3 M  Pc¢f. Add. 27 (p. 107)

(98) 8aut B3 bquorumcumque B3 M V1 d dignitate add. B2 dom. B3 M
eom. B2  fcursu codd.

(97) 'cf. 1 Cor 3,9
(98) ' Mt 18,18 2 Joh 20,23 3 Mt 28,19

67



huiusmodi determinatam concessionem populi auffertur ab eis potestas,
que 1psis primo absolute competebat ad regendum # ecclesiam iuxta
auctoritatem apostoli Actuum xx: Atlendite vobis et universo gregi, in
quo vos Spiritus Sanctus posuit™ episcopos regere ecclesiam Dei, quam
acquisivit sanguine suo *. Cum autem congregantur in concilio, illa po-
testas, que primo eis competebat in habitu, videlicet intendere ad regi-
men universi gregis, efficitur in actu. Unde primo censebantur vocati
quoad suos determinatos populos in partem solicitudinis, cum autem
sunt in concilio, ut simul intendant ad regimen universe ecclesie, videtur
quod sint vocati in plenitudinem potestatis non singillatim singuli, sed
universaliter omnes. Ex hoc apparet, quod cengregato concilio non
convenit pape esse caput quoad omnem respectum sicut et primo. Vide-
tur enim habere socios in plenitudinem ' sue potestatis, quos primo
habebat in partem solicitudinis. (99) Preterea * notum est, quod quando
accio procedit ab aliqua multitudine ®, supposita illius multitudinis sunt
participes ipsius accionis. Patet de suppositis trahentibus navem; si
enim in illa multitudine unus solus per ¢ se ° efficeret ¢ illam accionem,
lam non multitudinis, sed solum unius accio diceretur. Cum ergo iudi-
cium dicatur a concilio ut a multitudine agente et consenciente procedere,
oportet intelligere, quod non a papa solum, sed eciam ab aliis procedit.
Hoc autem non competeret, nisi in ipsis suppositis intelligatur esse
virtus sive potestas, cuius vigore accio ab ipsis procedit. Unde sequitur,
quod potestas diffiniendi in conciliis ¢ quoad regimen universe ecclesie
non solum est in papa, sed eciam in aliis, qui debent concurrere sive
concurrunt ad accionem, quod tamen primo eis non competebat, sed
erant solum coadiutores in partem solicitudinis quoad determinatas
porciones populi christiani. (100) Ex hoc eciam videtur sequi, quod si
papa secundum multorum assercionem sit fons et origo saltem quoad
exercicium omnium potestatum et iurisdiccionum, que sunt in ecclesia,
ita ut nullus administrare sive regere possit in iurisdiccione ecclesiastica,
nisi ab ipso exequendi mediate vel immediate potestatem assumat, et
ipse solus habet tantam ac eciam maiorem ad hoc potestatem quam
in omnes, quia potest immediate administrare * per se et regere quem-
cumque populum inferioribus prelatis ab eo commissum, potest eciam
ex causa eis interdicere potestatem: quod videtur esse verum quantum

(98) 8regendam H M  bponit B3 V7  iplenitudine M
(99) asic H V 2, primum cett. btunc add. B2 dperficeret B2 dconcilio B3
(100) 2 ministrare M

68



ad potestatem, per quam sunt vocati in partem solicitudinis, sed quan-
tum ad illam, que eis in generali concilio competit in plenitudinem ®
potestatis ad regimen universe ecclesie, non sit verum, sed ¢ hanc habent
immediate a Christo nedum quantum ad habitum, quia hoc ¢ sibi com-
petebat ® antequam essent in concilio, cum, ut supradictum est ! omnes
episcopi habeant a Christo immediate potestatem &, sed ® eciam quoad
exercicium in habitudine ad regimen universalis ' populi Christiani. Et
hic videtur esse sensus et intellectus decreti Constanciensis de auctori-
tate conciliorum !, ubi dicitur, quod concilium recipit immediate potes-
tatem a Christo. (101) Et hec est racio, quare cum papa omnibus prelatis
singillatim ® possit interdicere potestatem respectu populorum sibi com-
missorum eciam cum sint ® in concilio, non tamen illam potestatem sive
exercicium, que els inquantum sunt in concilio competit, quia hanc
non ab ipso, sed immediate habent a Christo, nisi forte per accidens
si contra aliquem excommunicando vel alias in iudicio pro tempore
concilii procederetur legitime, sicut posset superior quilibet. Eo enim
ipso, quo concilium congregatum est, potestas, que ipsis prelatis habi-
tudinaliter ¢ competebat ad regimen christiani populi, generaliter exit
in actum. Nec enim in concilio ipsi habent diffinire et iudicare prout
a papa potestatem acceperunt ad speciales populos, quiad sic ® sunt
extra loca suarum iurisdiccionum, sed prout a Christo potestatem gene-
raliter acceperunt. Equidem i1am habent materiam paratam, in qua
dictam potestatem exerceant, scilicet populum christianum, qui com-
missus est iudicio et regimini concilii generalisf. (102) Ex hiis posset
considerari, quibus proprie in generali concilio competit diffinitivas
voces habere, utrum ex hoc, quod alias habent populum specialem
suo commissum regimini, vel ex alia racione. Verum quia de hoc non
agitur, expetitur legentis iudicium. (103) Ex hiis eciam posset cognosci 1,
quomodo intelligenda sit oblacio ex parte concilii facta pape ?, vide-

(100) b plenitudine B3 M ¢quia H V2 dhec H V2  ¢competebant
B2V2 fsic M, sit ¢ 1. 8cf. Add. 28 (p. 108) h sed usque christiani om.
V2 Luniversi M

(101) asingulatim B3 Psunt B7 M V1.2  chabitualiter BSH M V1.2 dsi
add. B3 M esicut V2 fcf. Add. 29 (p. 108)

(103) ain XIIII sessione add. H V2

(98) * Act 20,28
(100) !cf. Mansi 27 p. 585 B, COD p. 384,12 (sess. 4,30. Mirz 1415), Mansi 27 p.
590D, COD p. 385,24 (sess. 5, 6. April 1415)

69



licet quod ® si fecerit iniuncta per concilium, erit caput concilii. Non
enim intellexisse concilium creditur, quod si ® papa esset caput concilii,
ut in eo solum esset potestas sive auctoritas diffiniendi, ita quod ipse
solus, s1 presens esset, aut in ® eius absencia sui presidentes haberent
diffinire et concilium dumtaxat consulere. Constat enim hoc esse con-
tra intencionem concilii; nam cum moneret papam confiteri debere
hoc fuisse a principio legitimum concilium et esse, et tamen non inter-
fuerat semper potestas pape, quia ipse revocavit presidenciam et facul-
tatem ab eo concessam, ergo intelligebat auctoritatem diffiniendi in
concilio non dependere solum ex concessione pape aut existere solum
in presidentibus suis. Alias enim iniuste egisset monendo papam con-
fiteri, quod verum non erat; attento eciam, quod dicitur in decreto XI
sessionis 2, ubl manifeste patet, quod non est de necessitate celebracionis
generalis concilii, quod papa presideat in eo per se aut suos presidentes.
Ibi namque statuitur 3, quod si infra diem inchoacionis concilii papa
per se aut legatos suos non interfuerit, illo die celebrata missa de Spiritu
Sancto per illos, qui ibidem fuerint, ab eo die stabilitum ¢ et inchoatum
esse concilium efficaciter censeatur; et si per quatuor menses papa
distulerit per se aut suos legatos interesse *, quod eo ipso sit suspensus
ab omni administracione papatus. Non posset autem dici concilium,
si potestas © diffiniendi esset solum a papa. Item cum in omnibus decretis
per concilium usque in f illud tempus actis evidentissime constet & de
preeminencia sua et superioritate respectu pape, per illa verba noluit
intelligi, quod superioritatem ipsam, quam tociens demonstraverat sibi
competere, perderet eo ipso, quod papa sibi adhereret, precipue cum
ipsa adhesio ad confirmandam hanc superioritatem esset validissimum
argumentum; quinimmo, prout in responsione concilil que incipit Spe-
ravit hactenus > continetur, patres concilii eligebant amplius mori °,
quam hoc pestiferum vulnus 7 de superioritate pape respectu concilii
suo tempore ecclesie paterentur inferri. Ex quibus manifeste sequi®
videtur, quod oportet intelligere predicta verba in alio sensu, forte iuxta
premissa superius. (104) Ex hoc videtur responderi posse ad argumentum,

(103) bom. B1.2 com. B3  dstabilitatum V7 ¢ concilii add. M fad B2
8constat V7 hom. B3 M

103 'cf. Mansi 29 p.74C 2cf. Mansi 29 p.52 E-562, COD p. 442-444,33
(27. April 1433) 3cf. Mansi 29 p. 54 E, COD p. 444, 16ss 4 cf. Mansi 29
I 53 B, COD p. 442,23 ss 5 Mansi 29 p. 267 E-273C 6 Mansi 29 p. 272D
7 Mansi 29 p. 272 B

70



quod satis apparet urgere. Cum enim virtus unita sit ®* forcior seipsa ®
dispersa °, quia tunc partes intensiores habent operaciones, si papa,
cum ? ecclesia erat non congregata, exercebat operaciones sibi ut pape
competentes, a forciori hoc sibi in concilio competit, cum ecclesia sit
ibi unita et per consequens partes erunt intensius agentes; unde pape,
cum sit pars principalior, non diminuetur, sed tunc sua ® accio erit
intensior. Patet responsio, quare non * hoc sibi tunc competit ut primo &,
et sic cessare debet accio instrumenti. (105) Esset eciam attendendum,
quod esse caput ecclesie sive concilii sic * competit * pape quomodo non
alterl; etenim competit sibi, quia primus in ecclesia Dei. Hec autem
primitas sola est inplurificabilis, ita ut non possit alteri communicari
aut delegar1; Christus namque Petro et successoribus suls, non autem
substitutis vel delegatis hanc dignitatem dicitur concessisse. Unde posito,
quod pape competeret esse caput concilii, non ex hoc sequitur, quod
sui P presidentes, quia hec principalitas preeminencie videtur esse inde-
legabilis.

(106) Ex premissis videtur deductum, quod supra proponebatur, vide-
licet quod dicti presidentes non sunt admittendi in concilio secundum
formam in predictis litteris contentam. Repugnat namque dignitati
ecclesie, quod iudicium pape preferatur eidem pociusque pape quam
sibli competat statuere et ordinare, que competunt ad sui conservacio-
nem et regimen. Et quia ®, cum est congregata, est® immediate con-
luncta suo vero capiti et per consequens papa, qui est tamquam medium
instrumentum, pro tunc supra © ecclesiam © prout ® in concilio congre-
gatam non habet exercicium 1urisdiccionis coactive, que, quando ecclesia
non est actu congregata, supra singulos sibi competit, a forciori igitur
non convenit esse medium legatis a papa constitutis. Bene autem con-
veniret pape in concilio promovere, solicitare et dirigere, sed non pro
contradicente et obsistente concilio ipse solus possit ac debeat statuere
et diffinire ac declarare iudicialiter sentencias ¢. Hoc enim dicit ¢ aucto-
ritatem superioritatis®. (107) Caput enim dicitur tripliciter, scilicet
inicium, et sic aliquis locus dicitur caput viarum et in psalmo: In capite

(104) aest H V2 bipsa B7 ¢divisa B23M V1 dquandv B2 €om. B2
tom. B3 8cf. Add. 30 (p. 109)

(105) acompetit sic B3 bsic B3

(106) aergo B1 bet M com. H d sentenciare codd.  €om. B2  fcf.
Add. 31 (p. 109)

(107) *om. M bom. H

(107) ' Ps 39,8 21s 9,15 31 Reg 15,17

71



libri scriptum est de me, ' id est in * inicio; alio modo pro quadam digni-
tate sive honoris prerogativa absque tamen auctoritate sive superioritate,
unde Ysaias: Longevus et honorabilis ipse est caput ?; item pro quadam
auctoritate 3 in dirigendo promovendo id quod bonum est, et sic dicitur
de Saul. Que respectu predictorum pape non ® competunt in concilio.

(108) Secundum autem principale, racione cuius hec superioritas pro-
baretur, dictum fuit quod est conciliorum auctoritas, qua usa fuere *
concilia in principio, quo celebrari ceperunt.

(109) Premissa autem diffinicione * generalis concilii, que communiter
talis dicitur esse: Concilium generale est® presupponitur, quod sicut
acciones personarum concilii quantum ad ea, que conciliariter fiunt,
sunt communes, ita quod non unus, duo aut tres, sed omnes insimul
agere dicuntur, ita et auctoritas, racione cuius eis competit sic disponere,
est eclam ipsis communis. Si enim in papa solo vel eius legatis existeret
diffiniendi et statuendi potestas, decreta conciliorum non dicerentur
constare omnium universali consensu, cuius contrarium asserit Grego-
rius papa in cap. Sicut sancti xv ¢ di. ! Frustra enim diceretur, quod
omnium universali consensu constituta sunt, si in consencientibus nulla
auctoritas statuendi esset, quia nec dissensus potuisset impedire. Hoc
autem patet discurrenti gesta omnium quasi antiquorum conciliorum,
in quibus reperitur sic dictum: Sancta synodus vel sacrum concilium
statuit aut diffinivit ¢, declarat vel anathematizat, vel placuit aut placet
sancte synodo aut per similia verba. Item in subscripcione omnium epi-
scoporum, qui intererant, reperitur sic dictum: Ego N. episcopus diffi-
niens subscripsi vel iudicans aut statuens, et idem verbum ponitur in
subscripcione legatorum summi pontificis, qui intererant, nec plus attri-
buitur hiis quam quibuscumque aliis, qui synodum celebrabant ¢. Et
hoc ! reperitur sic factum fuisse in quatuor conciliis, que dicuntur esse
tante auctoritatis ut quatuor evangelia 2, similiter in alils quatuo1, que
octo iurat papa in sua professione 3 in principio sul pontificatus. Et
de hoc, quod communis erat in conciliis auctoritas diffiniendi, nedum
reperitur per Isidorum in libro conciliorum et in aliis libris de gestis

(108) agencralia add. H
(109) adescripcion- H V2  becclesia legitime congregataadd. H V2  ©sic H
V2, XVII cett. d diffinit B 3 ecelebrant B3 fom. H

(109) ! DECRET. Grat. I dist. 15 ¢. 2 (p. 36), GREG. M. epist. I 24 (MG Epist. 1

p- 36) 2 ¢f. ibid. 3cf. Mansi 27 p. 116 E-1162 4, COD p. 418,29-33
(sess. 39,9. Okt. 1417)

72



conciliorum &, sed eciam in decretis ®, et quod amplius, quia eciam pre-
sente papa reperitur !, quod auctoritas diffiniendi competebat episcopis
synodum celebrantibus vel ipsi concilio, et sic papa ab eis diffiniri pos-
tulabat prout cap.* Quod quis XXXV q. 1X 3 et cap. Nimis de ture®.
Unde patet, quod auctoritas diffiniendi non in papa, sed eciam est in
patribus, qui sunt presentes in concilio.

(110) Item reperitur, quod summi pontifices acquiescebant decretis
et declaracionibus ac statutis per generalia concilia, nec licebat eis in
aliquo refragari, sed pocius se illis conformare, ut patet ex dicto decreto
Gregoril, quod se * et non tlla, videlicet decreta generalium conciliorum,
destruit, quisquis presumpserit absolvere quos ligant aut ligare quos absol-
vunt 1. Item idem : Si ea destruerem, que antecessores mei statuerunt, non b
constructor ¢, sed eversor esse tuste comprobarer 2. Item: Absit a me, ut
statuta maiorum cum sacerdotibus wmeis infringam, quia michi iniuriam
facio, si fratrum meorum tura perturbo 3. Idem Leo: Que ad perpetuam
generaliter ordinata sunt utilitatem, nulla commutacione varientur *. Item
Gelasius papa: Confidimus, quod nullus & christianus ignoret uniuscuius-
que synodi constitutum, quod universalis ecclessie approbavit sensus, nul-
lam magis exequi sedem pre ceteris oportere quam primam >. Item Urbanus
papa: Sunt quidam dicentes Romano pontifici semper licuisse novas con-
dere leges, quod et nos non solum {non) ® negamus*, sed eciam valde affir-
mamus. Sciendum vero summopere est, quod inde novas leges condere potest,
unde evangeliste aliquid nequaquam dixerunt. Ubi sero Dominus vel eius
apostoli et eos ® sequentes sancti patres sentencialiter aliquid diffinierunt,
1bi mon novam legem Romanus pontifex dare, sed pocius quod predicatum
est usque ad animam® et sanguinem confirmare debet . Item Zosimus
papa: Contra statuta patrum concedere aliquid vel mutare nec huius qui-
dem sedis polest auctoritas 7. Item Leo papa: Ideo permittente Domino
pastores hominum sumus effecti, ut quod patres nostri sive' in sanctis

(109) get specialiter per sanctum Ciprianum in multis epistolarum suarum add.
HV2 h X VI dist. Habeo libvum * add. H V 2 1 Ende von B2 k cap. usque
concilio add. H V 2

(110) 2om. B3 M bsi B7 V2 cCauctor B7 V2 diam add. B3 M  ®om.
V1 fnegavimus B1.3  geis codd. banimas B7 V1.2 lom. V7

(109) * DECRET. Grat. I dist. 16¢. 6 (p.43s) 3 DECRET. Grat II caus.35qu.9¢.3
(p. 1284) ® DECRETAL. GREG. IX lib. IT tit. 24 c. 30 (ed. Friedberg II p. 372)
110 ' DECRET. Grat. I dist. 15 c. 2 (p. 36), GREG. M. epist. I 24 (MG Epist. I
p- 36) 2 DECRET. Grat. IT caus. 25 qu. 2 c. 4 (p. 1013) 3ibid. qu. 2 ¢. 10
(p- 1014) *ibid. qu.1 c.3 (p. 1007) 5ibid. qu.1 c.1 (p.1007) ¢ ibid.
qu. 1 c. 6 (p. 1008) 7ibid. qu. 1 c. 7 (p. 1008)

73



canonibus sive in mundanis astruxere legibus, excedere minime debeamus;
contra sanctorum quippe agimus saluberrima instituta, si quod ipsi®
divino statuerunt consilio', intactum non servamus 8.

(111) Item predicta duo, videlicet quod acciones eorum, qui concilia
celebrant, sint communes illisque insit communis auctoritas, ac quod
ordinacioni concilii papa acquiescere teneatur, probatur ex gestis qua-
tuor conciliorum, de quibus fit mencio in Actibus apostolorum.

(112) In primo namque de eleccione Mathie habetur, quod licet Petrus,
qui primus erat — unde dicitur, quod exurgens Petrus in medio* —, sic *
ceteris honorabilior, prout spectat ad presidentem, proposuerit et ®
concluserit ® sic ® faciendum, actus tamen, qui videntur notare aucto-
ritatem et iurisdiccionem, fuerunt omnibus communes. Nam dicitur de
omnibus, quod statuerunt duos et dederunt eis sortes . In secundo vero
concilio, de quo Act. vi, habetur clarius; ubi nam dicitur, quod con-
vocantes duodecim multitudinem discipulorum dixerunt: non est equum 3
etc.; et sublungitur quos constituamus super hoc opus* et infra, quod
imposuerunt eis manus 5. Constat autem ¢, quod hec manifeste notant
in omnibus apostolis esse communem auctoritatem. Et in hiis specialiter
advertendum est, quod nedum statuere, sed eciam ad concilium convo-
care omnibus apostolis, non soli Petro tribuitar, et quod non solum
in causis, que ad fidem dicuntur communiter pertinere, sed eciam quoad
disposicionem ministrorum et institucionem in ecclesiasticis ® officiis hec
duo concilia legitur processisse. In tercio autem concilio, de quo Act. xv 6,
satis clare patet; cum enim Iacobus ult. iudicavit, non dixit, quod
Petrus, qui presens erat, iudicavit, sed inquit: Symon narravit 7. Epis-
tola ® eciam non nomine Petri, sed apostolorum et seniorum missa ¢
est & In quarto eciam, Act. XxX1°?, quando Paulo fuit iniunctum a con-
gregacione seniorum, ut deberet se conformare ceremoniis legis Mosaice.
Accio ibi notatur communis, quia subditur ®: Hoc ergo fac, quod tibi
dicimus 10,

(110) Xom. H Lconcilio coda. consulto Decret., (consilio 4, Ivo)

(112) asicut B3 H M V1.2 bom. H V2 Cesse add. II dom. H €et
temporalibus add. H V2 fet de ipso Jacobo supra dicit magister in hystoria
secundo, quod in auctoritate pontificali protulit setenciam deffinitivam add. H V 2
&sic H V 2, ministrorum cett. b subditur V2

(110) #ibid. qu. 1 c. 16 (p. 1010)
(112) ' Act 1,15 2 Act 23,26 3 Act 6,2 4+ Act 6,3 5 Act 6,6 6 cf,
Act 15,6 ss 7 Act 15,14 8cf. Act 15,23 9 cf. Act 21,18 ss 10 Act 21,23

74



(113) Quod autem Petrus acquiesceret iniunctis * sibi et ordinatis per
concilium apostolorum, patet manifeste primo Act. viir?!, ubi dicitur,
quod audientes apostoli, quod Samaria recepisset verbum Dei, miserunt ®
ad eos Petrum et Iohannem °, et Petrus absque alia discussione statim ¢
iniuncta complevit. Missio autem de sua racione significat auctoritatem
in mittente respectu missi. Unde ex hoc, quod in evangelio legitur,
quod IFilius mittit Spiritum Sanctum, sancti et doctores concludunt,
quod Spiritus Sanctus procedit ab eo, et quia ® Pater a nullo procedit,
sed est principaliter in eo auctoritas respectu divinarum personarum,
hinc est, quod numquam legitur missus ¥, (114) Quod eciam papa obser-
vare teneretur ordinata per concilium tamquam ex necessitate ut®
quilibet aliorum, patet manifeste ad Gal. 11 cap. !, ubi apostolus testa-
tur, quod pro eo, quod Petrus dabat occasionem, ut alii fideles non
observarent decretum factum in dicto tercio concilio, Paulus restitit
sibi in faciem, reddens causam de predicta resistencia, quia ipse Petrus
reprehensibilis erat, eo quod non ambularet ad veritatem evangelil.
(115) Ex qua auctoritate videtur quoddam singularissimum primo no-
tandum, videlicet quod decretum ipsius concilii ab apostolo reputabatur
tante auctoritatis, ut diceret, quod veritas ipsius est veritas evangelil.
Constat enimi, quod non continebatur saltem expresse in evangelio id,
super quo * Paulus reprehendit Petrum, sed continebatur in dicto®
decreto. Et forte ex hoc verbo sumpsit Gregorius, quod quatuor con-
cilia sunt veneranda ut quatuor evangelia !, quia Paulus veritatem dicti
decreti dixit veritatem evangelii. (116) Secundo notatur, quod, ubi agitur
contra libertatem religionis christiane, nullatenus pacienter ferendum
est, ymmo statim debet resisti. Patet ex principio dicti capituli, ubi
dicit Paulus !, quod cum aliqui subintroducti fratres subintroissent ex-
plorare libertatem, quam habent fideles in Christo, quod nec ad horam
cessit subieccioni, ut veritas evangelii appareret. Constat autem esse

(113) 3in iniunctis codd. = P miserant B7 M  ¢lacobem B1.3 V1 dom. H
equod V2  fprout hoc clarius notatur XI,XIIII et XV distinccionis primi (libri)
sentenciarum add. H V' 2

(114) aet M, similiter add. H

(115) aquod B17 bom. M

(113) ! Act 8,14 ss

(114) 1cf. Gal 2,11 ss

(115) 'cf. DECRET. Grat. I dist. 15 c¢. 2 (p. 35), GREG. M. epist. I 24 (MG Epist. I
p- 36)

(116) tcf. Gal 2,4 s

75



contra libertatem christiane religionis, quod summus pontifex asserat
sibi competere pro suo libito posse immutare decreta quecumque fiant
in generalibus conciliis. Unde pro tuenda hac libertate, ne christiana
religio redigatur in hanc servitutem, iuxta exemplum apostoli videtur
esse opus maxime meritorium super hoc resistere. (117) Tercio, quod
nedum quando summus pontifex infringit decreta, sed * quando ex eius
accione alii sumunt occasionem, quod ea non observent, licet sibi resis-
tere. Patet, quia Petro, cum fuisset Tudeus, adhuc erat libertas utendi
legalibus, sed quia, quando ipse utebatur, putabant gentiles, quod hoc
erat de necessitate eciam ipsis, ideo fuit reprehensus, quia ex ipsius
exemplo alii sumebant occasionem non se conformandi predicto decreto .
(118) Quarto notatur, quod nedum pro peccato mortali, sed pro solo
veniali, quando illud est in ® scandalum subditorum, licet redarguere
summum pontificem. Patet, quia post adventum Spiritus Sancti in die
pentecostis apostoli fuerunt in gracia confirmati nec peccaverunt mor-
taliter, unde nec ® tunc® Petrus mortaliter peccaverat et tamen pro
solo veniali a Paulo tam dure reprehensus publice fuit. Et advertendum
diligenter, quod, si soli Paulo licuit declarare contra acciones Petri,
quod non ambulabat ad veritatem evangelii, quanto magis licet concilio
congregato respectu summi pontificis. (119) Ex hac igitur auctoritate,
que merito pro manutenenda libertate ecclesie scribenda est litteris aureis,
manifeste patet, quod summus pontifex tenetur observare decreta con-
cilii. Nam si non tenebatur, iniuste Paulus redarguisset Petrum 2.
(120) Est eciam diligenter attendendum, quod iuxta illud *, quod
scribitur Act. X11, tempore apostolorum in tanta veneracione erat con-
cilium sive congregacio apostolorum et seniorum, quod putabatur non
licere quicquam ardui eciam ipsum Petrum facere absque predictorum
deliberacione. Unde quia Petrus baptizavit Cornelium ?, qui erat gentilis,
et comedit cum ipso®, quando reversus est Ierosolimam ©, ubi erat
congregacio apostolorum, disceptabant adversus illum 3 pro hoc opere
bono et ad quietandum oportuit, quod redderet racionem de gestis.
Constat tamen, quod predicare gentibus verbum Dei et baptizare eos

(117) aseu B1.3 b facto in tercio concilio apostolorum add. H V 2

(118) 3om. M V1 b tunc nec B3

(119) 3et bene attendendum si et quando cum auctoritate concordat, cap. si papa
XL dist. in decretis ! add. H V 2

(120) 2om. V2 beo B3 ¢ prosoliciam B7.3 V1, pro solacio M

(119) ! DECRET. Grat. I dist. 40 c. 6 (p. 146)
(120) *cf. Act 11,1-8 2cf. Act 10,2448 3c¢f. Act 11,2

76



erat ¢ ipsi Petro et aliis discipulis a Domino ® preceptum, Math. ult.:
Euntes in mundum universum predicate evangelium ommi creature bap-
tizantes eos * etc. Ex hiis autem quilibet animadvertere potest f quanto
hodierno tempore maiori ¢ existimacione ® se reputet summus pontifex
supra' Petrum, cum de opere sibi a Deo iniuncto, quia id fecit absque
scitu aliorum, adversus eum disceptabatur, et tamen nunc papa dicit,
quod 1ncongruum et sanctorum patrum orthodoxorum et christianorum
moribus alienum esse videtur, ut quis mortalium de ipsius pape volun-
tate, disposicione et iudicio audeat quomodolibet disceptare, cum tamen
fuerit disceptatum adversus Petrum et ipse fuit * a Paulo tam dure
reprehensus.

(121) In hac eciam existimacione pro tempore, quo post persecucio-
nem martirum ceperunt celebrari generalia concilia, reputata fuerunt
decreta precedencium conciliorum. Primum enim in concilio petebatur,
an super materia, de qua agebatur, esset iam canon alicuius universalis
concilii et illi stabatur acsi fuisset auctoritas contenta in sacra scriptura;
et si quid papa vellet disponere ®* aut ® asserere ® contra ipsum cano-
nem, non ¢ acquiescebatur ei, ymmo expresse legitur in concilio Affri-
cano !, sicut supra allegatum est, quod cum legati pape ostendissent
litteras Romani pontificis asserentes sibi competere de appelacionibus ©
episcoporum cognoscere iuxta deliberata in primo concilio Niceno, con-
cilium respondit oportere videri, an ita in gestis ipsius concilii contine-
retur, fuitque missum ad Greciam pro veris exemplaribus dicti concilii,
et quia ibil non repertum est, quod papa per suas litteras asserebat,
responsum fuit non standum esse f in hoc litteris pape € (122). Sed quon-
iam in volumine decretorum quamplurime auctoritates * reperiuntur
super materia conciliorum et quedam videntur nimis extollere auctorita-
tem summi pontificis, est intelligendum, quod a predicto tempore, vide-
licet Sancti Silvestri, cum tunc essent in ecclesia quinque patriarchales
sedes, videlicet Romana, Constantinopolitana, Alexandrina, Ierosolimi-
tana et Antiochena, concilia, que celebrabantur, erant in multiplici
differencia. Erat enim concilium episcopale metropolitanum ® unius regni

(120) dom. M eestadd. M  fsic H V2, om. cett. €maiorem V2 hom. V2
isuper B1.3H V1 kfuerit H M

(121) asic H, disponeret cett.  bsic H, alius cett.  ©sic H, assereret cett.  9nam
B1.3V2 esicH V2, applausu cett. fest B1.3 8¢f. Add. 32 (p. 110)

(122) 8 acciones H b metropolitaneum B71.3 V1

(120) *Mc 16,15 cf. Mt 28,19
(121) *cf. Mansi 4 p. 515 E, PS, ISID. decret. (ed. Hinschius p. 315 a-b)

77



sive nacionis et supra hoc concilium patriarchale ¢ videlicet omnium eccle-
siarum, que erant subdite illi patriarchatui; et sicut erat concilium patri-
archale Antiochenum aut Constantinopolitanum, ita eciam erat conci-
lium patriarchale Romanum, in quo conveniebant de omnibus ecclesiis ¢
subiectis sedi Romane, non autem de illis, que erant subiecte aliis sedi-
bus quatuor; et communiter hoc concilium celebrabatur Rome et ad
interessendum isti concilio episcopi ordinati a papa Romano tenebantur
et lurabant singulis annis aut bienniis visitare limina ® apostolorum.
Supra hec concilia patriarchalia, que eciam nominabantur generalia,
erat concilium universale, in quo erat congregacio ex omnibus ecclesiis,
que erant subiecte omnibus quinque sedibus. Et decretum, quod in
huiusmodi concilio universali fiebat, appellabatur canon, qui erat regula
universaliter tocius ecclesie et summi pontificis, epistole vero decretales
dicebantur illa decreta, que papa Romanus faciebat in suo concilio
patriarchali de consensu episcoporum, qui omni anno visitabant limina
apostolorum f, Unde quasi continuabatur Rome semper patriarchale con-
cilium, quod apud alias sedes non erat, sed intervallo facto certis con-
veniebant temporibus. Et quando aliquid a papa fiebat cum consensu
dicti concilii vel presbyterorum et dyaconorum ecclesie Romane, qui
erant sibi coadiutores et consiliarii assistentes, hoc dicebatur facere
ecclesia Romana sive sedes apostolica, non autem, que ex sola voluntate
pape procederent. Et huiusmodi epistole decretales erant tante aucto-
ritatis ut decreta aliorum conciliorum, non autem ut canones, qui fiebant
in concilio universali. Quod eciam hodie videtur constare ex hiis, que
narrantur super hac questione in decretis !. Ibi enim manifeste legitur,
quod liber canonum, qui in conciliis fiebant #, habebatur in tanta vene-
racione, ut communiter epistole decretales ibi non continebantur. Oppo-
nitur, quod non debebant esse tante auctoritatis, et tandem dicitur,
quod quia in ipso libro canonum reperitur, quod ® huiusmodi epistolis
credi debeat sicut canoni, ideo sunt tante auctoritatis. Conclusio tamen
decisiva est (etc.) ..

(123) Attendendum eciam, quod hec concilia universalia fiebant non
tam auctoritate summi pontifcis quam ipsius ecclesie. Unde in sentenciis
ipsorum conciliorum legimus, quod dicebant Auctoritate 1gitur a Christo

(122) cpatriarche H d subditis H esanctorum add. B3 M fcf. Add. 33
(p. 117) gfiebat add. B3 had add. B3 icf. Add. 34 (p. 111)

(122) ' cf. DECRET. Grat. I dist. 19 p. I c. 1 (p. 58 5)

78



accepta excommunicamus aut Sancta synodus diffinit. Unde quod con-
cilium universale habeat ® auctoritatem a Christo immediate, manifeste
patet intuenti gesta antiquorum conciliorum. In primo namque magno
concilio Niceno statim post editum symbolum statim subiungitur anathe-
matizacio auctoritate ecclesie dicendo: Eos autem, qui ® dicunt ®, erat tem-
pus quando non erat, et priusquam nasceretur non erat, et quia nullis sub-
sistentibus factus est aut ex alia substancia vel essencia dicunt esse trepton,
hoc est convertibilem aut mutabilem, filium Dei, hos anathematizat catholica
et apostolica ecclesta. Hec est fides, quam exposuerunt patres, primum
quidem adversus Arium blasphemantem et dicentem creaturam Filium Dei
et adversus omnem heresem extollentem se et insurgentem contra catholicam
et apostolicam ecclesiam, quam cum © auctoribus ® suis dampnant ¢ nunc'
apud Nicenam 8 civitatem supradictam CCCXVIIL episcopt in unum con-
gregati, quorum nomina cum provinciis etc. . Hoc eclam patet in multis
aliis generalibus conciliis et quasi in omnibus, de quibus mencionem facit
Isidorus in libro conciliorum .

(124) Item, prout patet discurrenti gesta conciliorum, manifestum
est ®, quod presidere in concilio generali non dicitur soli pape convenire,
ymmo legitur, quod in multis conciliis presidebant imperatores, sub
quibus generalia fiebant concilia. Hec autem presidencia, prout in gestis
ipsorum conciliorum legitur ®, non dicebat in presidente auctoritatem
diffiniendi, statuendi sive declarandi, sed officium vel exercicium intro-
ducendi negocia in concilio vel promovendi. Unde imperator, qui pre-
sidebat, interloquebatur inter concilium et personas, contra quas in
concilio procedebatur vel que deberent aliquid in concilio proponere;
dicebat enim Synodus iubet, ut talis suas acciones proponat, vel quod °
exeat aut similia; de legatis autem sedis apostolice ¢, quod erant con-
sedentes vel quod interfuerunt © legati aut interfuit legacio ! sedis apos-
tolice, non autem legitur, quod presiderent, nec istud verbum reperitur
dictum a concilio. Bene autem in gestis cuiusdam Affricani concilii
narratur, quod in litteris pape continebatur eos destinasse ad presiden-
dum in dicto concilio nomine humilitatis sue quodque ipsi in subscrip-

(123) 2ahabebat B3 bsic H V2, Conc., om. cett. ¢in B3 M d guctoritatibus
M V1.2  edampnare B7, dampnavit H, dampnarunt V2 fom. B3 M V1.2
g Niceam M hof Add. 35 (p. 111)

(124) 2esse BT M  Pcontinetur H V2  ®om. B3 M V1  dlegitur add. H M
V2 esic V2, interfuerant cett. flegatus B3 M

(123) ! Mansi 2 p. 665 s, COD p. 4, PS. ISID. decret. (ed. Hinschius p. 260)

79



cionibus suis vocarent se presidentes, sed in subscripcionibus, quas
Isidorus refert, que videntur se habere quasi concilium sive notarius
concilii testificaretur, non exprimitur nomen presidentis. (125) Quod
autem allegabatur de concilio Senensi !, quod ibi legati pape nominati
sunt presidentes, fuit dictum * ab hiis, qui interfuerunt ® ibidem, quod °
cum tres sessiones in dicto concilio Senensi et Papiensi facte fuerunt,
numquam sic nominati sunt nisi in ultima, et hanc nominacionem
extorserunt quasi violenter et cum displicencia ac resistencia plurimo-
rum; item ¢ quod non liceret illud allegari in confirmacione, ymmo
propter modum, qui ibidem tentus est a presidentibus pape, debeat ©
per ecclesiam statui, ne umquam legati pape in conciliis presiderent,
et privare 1psos hoc honore sive excellencia, eciam si alias competeret.
IFuit quidem notum ecclesie Dei, quanto cum scandalo et quam turpiter
dict1 presidentes illud concilium dissolverunt. Cum enim ad hanc disso-
lucionem faciendam numquam potuerunt obtinere consensum patrum,
qui tunc erant in concilio, certo die festo, cum tota civitas concurreret
ad spectaculum, dimissis litteris affixis de dissolucione fugierunt occulte
de loco concilii . Item quia, quando in concilio legati pape sunt presi-
dentes, papa putat se dissolvere concilium per revocacionem presidencie
ipsorum, sicut factum fuit in concilio Basiliensi &.

(126) Itaque, cum ipsi concilio principaliter competat auctoritas diffi-
niendi, statuendi ac declarandi, eciam papa tenetur ipsius decretis
acquiescere, suis legatis non videtur competere talis auctoritas presiden-
cie luxta forman in dictis bullis contentam; equidem non posset stare
salva conciliorum auctoritate.

(127) Tercium principale, ex quo dicebatur probari predicta conclusio,
erant * gesta concilii Constanciensis et decreta eiusdem tam ea, que
generalia sunt de auctoritate et potestate generalis concilii, quam ea,
que fuerunt ibidem facta in processu contra papam Iohannem XXIIr
et pro unionis consecucione °.

(125) 2super hoc inter prefatos dominos deputatos add. H V2 binterfuerint
B1.3 V1 Com. B1.3 V1 d fuit dictum add. H V2  edeberet H V2  fet
quod gravius, quia transierant XX dies, quod dicti presidentes assecuraverant
dicendo, quod non intendebant dissolvere concilium, prout (hoc add. H) patet in
gestis dicti concilii add. H V 2 8cf. Add. 36 (p. 117)

(127) aerat B7.2.3 b conservacione M V 7, conservacionis B7.3

(125) !cf. Mansi 28 p. 1075 C

80



(128) Pro cuius clariori evidencia sciendum, quod, prout * habetur in
libro de gestis ipsius® concilii, dictum concilium fuit convocatum °
auctoritate pape Iohannis xxmrI et die veneris XVI mensis novembris
anno Domini Mccex1v fuit tenta prima sessio et presedit dictus Iohannes
papa, qui celebravit missam et fecit sermonem. Deinde cum papa de
nocte clandestine xx1 die marcii anno Domini McccexV recessisset 4 et ex
cuius recessu aliqui putabant concilium esse dissolutum, statim succes-
sive facte sunt tres sessiones, in quibus decretatum est, quod per dictum
recessum pape aut prelatorum vel aliorum sequencium ipsum ® dictum
concilium non esset dissolutum, sed quod remaneret in sua integritate

! in contrarium facte essent

et auctoritate, eciam si que ordinaciones
vel fierent in futurum?!; item quod ipse Iohannes non mutaret vel
transferret Romanam curiam et officia publica illius de dicto loco Con-
stanciensi, et processus, si quos contra faceret, et censuras esse irrita ?;
item quoad privaciones et translaciones quorumcumque prelatorum et
beneficiatorum € in lesionem ipsius concilii 3, et quod non crearet novos
cardinales et si quos crearet, declarabat concilium pro non cardinalibus
haberi *. Item fecit decreta duo de potestate et ™ auctoritate concilii
generalis, quorum tenor sequitur: Et primo, quod ipsa synodus in Spiritu
Sancto legitime congregata 3 etc. Deinde in quinta sessione indixit certam
formam procuratorii ¢, in qua ' dictus ¥ Iohannes papa deberet consti-
tuere certos per concilium nominatos procuratores, cum iuramento Deo ',
ecclesie ™ et concilio de numquam eos revocando, ad cedendum et re-
nunciandum papatui ® nomine suo omnes °® procuratores vel duos ex
ipsis; in quo procuratorio inseruntur alie multe clausule tangentes signa
plenissime subieccionis et inferioritatis. Item in eadem sessione nominati
sunt aliqui, qui nomine concilii requirerent ipsum papam, quod infra
duos dies deberet eligere certum locum et quod deberet personaliter
se conferre ad eum infra decem dies 7. Item in sessione VI P et VII et con-

(128) 3om. B3 M  bdicti add. H ¢ congregatum V2 d recesserit B3 M,
recessit V2 Com. M fper dictum Iohannem papam add. H V2 €benefi-
ciorum codd. bhom. B1 iquoM kdominus V2 ldeB7V71.2 ™Meccle-
sia B1 V2 B papatum B7.3 ®ipsos add. B3 V1

(128) !cf. Mansi 27 p. 580 C, COD p. 383,14-18 (sess. 3, 26. Marz 1415) 2 cf.
Mansi 27 p. 585 ¢-D, COD p. 384,15-385,3 (sess. 4, 30. Miirz 1415) 3 cf. Mansi 27
p- 591 B, COD p. 386,9 (sess. 5, 6. April 1415) 4cf. Mansi 27 p. 585 E - 586 4,
COD p. 385,7-9 (sess. 4, 30. Miarz 1415) 5cf. Mansi 27 p. 585 B - 586 4, COD
p- 384,1 os (sess. 4, 30. Mdrz 1415) 6 ¢f. Mansi 27 p. 590 P - 591 C, COD p. 385,
22 s (sess. 5, 6. April 1415), Mansi 27 p. 607 C - 609 B (sess. 6, 17. April 1415) 7 ¢f.
Mansi 27 p. 609 E - 610 C

6 31



sequentes P continetur de citacione et processu contra ipsum Iohannem ¢
papam ¢ super symoniaca pravitate et dilapidacione ecclesie 8, racione
quorum et aliorum criminum  contra eundem late fuerunt per conci-
lium primo sentencia suspensionis ab omni administracione papatus in
spiritualibus et temporalibus , deinde sentencia deposicionis et priva-
cionis ac eieccionis a papatu et inhabilitacionis ut reeligi non posset 1°.
Hec autem omnia supradicta utrum perhibeant testimonium de super-
ioritate pape ® respectu concilii vel econverso, quilibet habens * granum
de intellectu facillime iudicare potest. (129) Item hoc patet manifeste
ex decretis XXXIX sessionis, ubi instituitur de perpetua in futurum cele-
bracione conciliorum, et si casu scisma contingeret, quibus occurri debet ®
remediis . Nam inter cetera statuitur contra eos, qui pro papa se gere-
rent, pena suspensionis ipso facto ab omni administracione papatus in
multis casibus et inhabilitacionis ad illum et quaslibet alias ecclesias-
ticas dignitates. Item in eadem sessione statuta est certa forma iura-
menti, quam quilibet electus in Romanum pontificem debet prestare,
et inter alias clausulas inseritur, quod iuret tenere fidem secundum
tradiciones generalium conciliorum 2. (130) Itaque cum generale conci-
Itum penas infligat summis pontificibus propter perpetratos excessus et
indicit leges, quibus suas in futurum dirigant acciones, irritum decernens
quidquid contra attemptatum fuerit, manifeste constare videtur de
ipsius concilii superioritate respectu pape.

(131) Sed quoniam supradicta, specialiter que de processu contra
dictum * Iohannem papam, propter hoc, quod communiter de hiis non
tam omnibus constat et quoniam non generaliter determinata sive de-
clarata ®, sed ¢ in certo ¢ processu, quia © ex diversis circumstanciis pro
tempore f occurrentibus non reputantur tante auctoritatis ad arguendum
huiusmodi superioritatem, ideo ex predictis duobus decretis, que iam
in ecclesia divulgatissima sunt, inducitur. (132) Et primo ex hoc, quod

(128) P VI usque consequentes H V 2, om. ceit. 9 papam Iohannem B3 Tfom-
nium B 7.3 Som. V2 tbonum add. M

(129) eadeberet H

(131) aom. M bsunt add. H V2 Ccontinentur add. H V2  ddicto add. H
V2 € qui codd., dicentur iustificari posse add. H V 2 fparte H

(128) 8 cf. Mansi 27 p. 625 4 — 627 B (sess. 7, 2. Mai 1415) 9 c¢f. Mansi 27
p. 652 B _654 D (sess. 10, 14. Mai 1415) 10 ¢f, Mansi 27 p. 715 D — 716C,
COD p. 393,8 ss (sess. 12, 29. Mai 1415)

(129) 'cf. Mansi 27 p. 1159 B 1161 D, COD p. 414-418,13 (sess. 39, 9. Okt. 1417)
2 cf. Mansi 27 p. 1161 D~ 1162 4, COD p. 418,15-40

32



dicitur in Spiritu Sancto legitime congregata '. Nam * ut salvator inquit:
Quos Deus matrimonio contunxit, homo separare non potest ?, ita ut quia
Deus dicitur fecisse coniunccionem, quoad eius separacionem homo
potestatem non habet, eciam si summus pontifex fuerit, qui tamen in
omnibus dicitur presidere, quanto a forciori, cum concilium sit in Spi-
ritu Sancto legitime congregatum, summus pontifex non habebit potes-
tatem dissolvendi. Constat autem, quod si in concilio non sit alia auc-
toritas, nisi que ab ipso conceditur suis presidentibus, ita ut ipsi possint
absque concilio vel eo renitente, concilium vero eis dissencientibus nichil
valeat diffinire, tunc manifeste sequeretur, quod in potestate pape®
esset dissolvere et separare concilium in © suos presidentes revocando,
sicut diebus nostris fieri temptatum est in concilio Senensi et hoc Basi-
liensi. Sed si hoc non potest quantum ad coniunctos in matrimonio,
quia coniunxit eos Deus, multo minus dissolvere poterit concilium con-
gregatum ¢ Spiritu Sancto, et per consequens non videtur habere aucto-
ritatem presidencie simpliciter supra ® illud. (133) Item ex illo verbo
generale concilium faciens * 1. Constat enim, quod singulari universale
bonum et generale particulari preponitur. Cum ergo concilium de sui
racione includat papam et alios singulares permaxime eos, qui interesse
tenentur, sicut omne totum, quia maius, preponitur sue parti, ita gene-
rale concilium pape. (134) Item ex verbo ecclesiam militantem represen-
tans '. Quecumque enim, prout in responsione Cogitants 2 dicitur, de
auctoritate ecclesie asseruntur, ad generale concilium, quod ipsam repre-
sentat, trahi necesse est, alioquin non recte ® esset representacio, si
eadem in representante et representato non esset auctoritas. Cum ergo
ecclesia multiplici racione, ut supra dictum est, preferatur pape, ergo
et concilium generale. (135) Item ex verbo potestatem a Christo immediate
habet 1. S1 enim concilium habet potestatem immediate a Christo, ergo
inter concilium et Christum nichil quoad ipsam potestatem est medium,
quod diceretur esse inferius Christo et superius concilio. Si* 1am illud

(132) anamque H M V2 bom. H Com. H din add. H esic H V2,
super cett.

(133) 8faciens usque generale om. V1

(134) 8recta H V2 Mansi

(135) 8si usque concilio om. B3 M V1

(132) ! Mansi 27 p. 585 B (590 D), COD p. 384,10 (385,22) 2 Mt 19,6 Mc 10,9
(133) ! Mansi 27 p. 585 B (500D), COD p. 384,11 (385,23)

(134) 1 Mansi 27 p. 585 B (590 D), COD p. 384,11 (384, 22s)  ZMansi 29 p. 247 B
(239 B — 267 D)

(135) ! Mansi 27 p. 585 B (390 E), COD p. 384,12 (385,24)

83



tale ® superius concilio non diceretur esse vel ® equale Christo aut supe-
rius ¢, et sicut supremo ® mentis humane nichil preeminet nisi Deus,
quia ipsa immediate effective a Deo illuminatur et vivificatur, ita vide-
tur dicendum de concilio, quod immediate recipit f suam potestatem a
Christo et ab ipso 8 Spiritu Sancto dirigitur et regulatur. Si enim, ut
predicte bulle de presidencia 2 dicere videntur, quod " potestas concilii
a papa dependeret, iam non a Christo immediate, sed ' mediante papa
diceretur recipere potestatem. Constat autem, quod a Christo immediate;
ergo In racione potestatis papa non videtur preeminere, quinymmo si
concilium dictam potestatem quasi datam a Christo non sufficienter
acceptaret, videretur inuiriam facere Christo, a quo est omne donum
perfectum 3. Hinc sequitur, quod cum potestatem immediate habeat a
Christo superiori, quod papa ei potestative non preeminet. (136) Quinto
patet ex verbo cui quilibet, eciamsi papalis dignitatis existat, obedire
tenetur 1, quo nichil clarius dici potest. Nemo enim necessitate coactiva
tenetur obedire legi vel statuto ipsius pape auctoritate facto; sed papa
tenetur obedire statutis et mandatis concilii, ergo statuta concilii non
habent vigorem dumtaxat ex auctoritate pape. Oportet ergo dicere,
quod concilium habet aliam quam suam a superiore auctoritatem, ex
quo papa mandatis ipsius obedire tenetur. Nec enumeracio trium casu-
um ?, que subsequitur, contradicit quin simpliciter concilio subsit, tum *
quia non per modum limitacionis sed magis expressionis sive declara-
cionis ponitur, (cum® quia cum © affirmacione ponitur, quod in hiis
conceditur, de aliis non negatur), tum quia hec tunc specialiter expressa
fuerunt ex eo, quod super hiis principaliter in eodem concilio agebatur,
ut patet intuenti librum de gestis ipsius concilii, tum quia tres tam
generales sunt, quod quasi omnia sub se comprehendant. Quid enim
est in ecclesia, quod ad fidem vel ad mores non pertineat? Singulariter
vero hoc videtur constare propter verbum in capite; quicumque enim
tenetur alteri obedire in omnibus, que ad sui reformacionem ¢ pertinent,

(135) Pquod asseret se esse add. H V 2 com. H V2 dcum inter Christum
et concilium quoad ipsam potestatem nichil sit medium add. H V 2 € summo
B3M V1 fom. B3 om. H bom. H V2 ised usque immediate om.
B3M Vi

(136) acum V7 btamen B7T M V2 ¢em. B3 M  dconformacionem (con-
servacionem?) B1.3 V71

(135) 2 cf. Mansi 29 p. 575 E -578 D 3cf. Jac 1,17

(136) ! Mansi 27 p. 585 B (590 D), COD p. 384,12 s (385,24 s) 2sc.: ad fidem et
exstirpationem dicti schismatis ac generalem reformationem dictae ecclesiae Dei
in capite et in membris (Mansi 27 p. 590 B, COD p. 385)

84



simpliciter diceretur ®© illi subiectus esse; nec retrahit verbum generalem
reformactionem, quia que pertinent ad papam, non singularem, sedf
generalem * sapere videntur reformacionem, cum ipse non singularis,
sed censeatur persona communis. (137) Sexto autem manifestissime patet
ex decreto subsequenti, ubi dicitur, quod guicumque eciam si papalis
dignitatis existat, non obedierit mandatis conciliy generalis super premissis
sew ad ea pertinentibus, quod debite puniatur eciam ad alia 1uris sub-
sidia recurrendo . Quicumque enim alii obedire tenetur et nisi obediat
per eum debite punitur, manifeste censetur inferior. Ex verbo autem,
quod hic ponitur, seu ad ea pertinentibus ?, manifeste videtur haberi
intellectus suprapositus, videlicet quod per illa tria in ® primo decreto
expressa omnia comprehenduntur. Quid namque excogitari potest, super
quo concilium intendat respectu pape, quod non comprehendatur sub
clausula superius expressa in hiis, que pertinent ad fidem vel ad refor-
macionem 37 Et ultra hoc subilungitur hic, quod in premissis sew ad ea
pertinentibus *. Si enim omnia videntur comprehendi sub clausula in
hiis, que pertinent ad fidem vel ad reformacionem, quanto forcius, quando
subiungitur, quod eciam in pertinentibus ad ® pertinencia ad fidem et
reformacionem. Sunt ergo tres gradus: primus, quod papa subicitur con-
cilio ® in hiis, que sunt fidei et reformacionis; secundus, quod subicitur
nedum in hiis, que sunt fidei et reformacionis, sed eciam in pertinentibus
ad fidem et reformacionem, multa enim ad hec pertinere dicuntur, que
non sunt fides aut reformacio; tercius gradus, quod subicitur in perti-
nentibus ad ¢ pertinencia ¢ ad fidem et reformacionem; qui tercius gra-
dus videtur tante latitudinis et extensionis, quod vix aliquid excogitarl
potest, quod sub eo comprehendi non possit °.

(138) Item ex hiis duobus decretis contra dictam presidenciam argui-
tur sic: Ex tenore et sentencia horum decretorum manifeste patet, quod
concilium habet iurisdiccionem ordinariam quoad ea, que ibi sunt ex-
pressa ex condicione generalitatis et aliis ibidem contentis. Papa eciam
dicitur ad eadem habere iurisdiccionem, et utraque dicitur esse a®
Christo immediate. Presidentes vero pape si habent 1urisdiccionem, hoc
esset ®, quia habent eam delegatam a papa, qui est multo inferior Christo,

(136) edicetur H V 2 fom. V1

(137) 8om. B3, que M DPsic H V2, aut cett. ¢ concilio usque subicitur om. V7
dom. B3 M ecf. Add. 37 (p. 112)

(138) 2om. V1 best H V2

137 ' Mansi 27 p. 590 E, COD p. 385,28-34 2 ibid. 3 ibid. 4 ibid.

85



a quo iurisdiccionem ordinariam habet concilium. Ergo nullatenus que
delegata est ab inferiori, preferri potest iurisdiccioni concilii, que est
concessa a superiori. Confirmatur hoc irrefragabiliter, quia cum papa
sit subiectus concilio in dictis casibus, nullomodo presidentes sui, qui
habent a papa iurisdiccionem delegatam, quoad illa, in quibus papa
concilio subest, possent © ipsi concilio preferri. Constat autem ex dictis
bullis de presidencia, quod concessa illis a papa potestas est quantum
ad illa, super quibus in dicto decreto cavetur !, quod papa subest con-
cilio.

(139) Item quantum ad hanc terciam partem ultimo arguitur ex con-
dempnacione * Iohannis Wicleff facta per dictum concilium, prout appa-
ret per bullam felicis recordacionis Martini pape v datam ® Constancie
sacro approbante concilio vl kal. marcii pontificatus sui anno primo,
scilicet anno Domini MCCCCXVIII !, que incipit Infer cunctas pastoralis
cure solicitudines, ubi inter ceteros articulos condempnatos ¢ dicitur sic:
Non est de necessitate salutis credere Romanam ecclesiam esse supremam
inter alias ecclestas. Error, si per Romanam ecclesiam intelligatur ¢ uni-
versalis ecclesta aut concilium generale aut pro quanto negaret primatum
summi pontificis super alias ecclesias particulares 2. Ex quo patet, quod ®
de necessitate salutis est credere universalem ecclesiam et generale con-
cilium principatum sive preeminenciam obtinere in ecclesiastica digni-
tate L.

(140) Sequitur quartum et ultimum principale, videlicet inducere ex
decretis ac gestis huius sacri concilii Basiliensis ad presidenciam, prout
in bullis continetur, non esse admittendum. Et quoniam de superioritate
concilii ad papam, que est ®* medium ad fundandum ® dictam intencio-
nem, fere in omnibus sessionibus et gestis huius concilii habetur omnia-
que inducere esset nimis prolixum, proinde pauca ex multis licebit solum
edisserere.

(138) ¢possunt M V2

(139) aarticulorum add. H V2  Pdata codd. ¢inseritur unus qui add. H V2
d intelligitur V2 eom. B1 V1.2 fetc. add. V1

(140) aproponitur H V2 b fundamentum B3 M V1

(138) !sc.: omnia et singula, quae ad generalem reformationem ecclesiae in capite
et in membris et pertinentibus ad ae, extirpationem heresum... noveritis pertinere,
promovendi, proponendi atque cum consensu deliberatione et approbatione praefati
concilii tractandi, ordinandi, deliberandi, concludendi, statuendi, disponendi, termi-
nandi, decernendi, decidendi, declarandi et exequendi (Mansi 29 p. 576 ©)

(139) !Mansi 27 p. 1204 B-1215 4 2 art. 41 ibid. p. 1209 4, COD p. 389,24s

86



(141) Primo igitur allegatur secunda sessio; ibi enim continetur decla-
racio, quod papa non potuit nec possit hoc concilium dissolvere absque
ipsius consensu et declaracione nec possit abstrahere a concilio qui in
eo sunt, ac * impedire alios ne veniant, et quoscumque processus in con-
trarium esse irritos !. In tercia eciam sessione expressius hoc patet ex
actu citacionis contra papam et cardinales cum inibi contentis 2. Item
in quarta, ubi ordinatur, quod eleccio Romani ® pontificis fieri non possit
nisi in loco concilii, si eo durante contingat sedem vacare, expresse
irritando quecumque in contrarium ordinata eciamsi papali auctoritate °3,
similiter inhibendo creacionem cardinalium *. De hiis eciam duobus in
septima 3 clarius, in octava ® eciam expressissime quoad plura inibi ex-
pressa, in undecima 7 vero specialiter ac manifeste quantum ad duo:
imponit equidem summo pontifici necessitatem veniendi aut ¢ mittendi ®
ad concilium generale sub pena suspensionis ipso facto ab administra-
cione papatus 8, statuens ® summum pontificem profiteri debere racione
violacionis dicti decreti ! necnon culuslibet notorii criminis ecclesiam
scandalizantis ! se esse subiectum iudicio generalis concilii. Desuper con-
tentis autem in duodecima sessione ! immorari multo opus non est,
quia fere omnes oraciones et verba enunciant intencionem premissam;
unde concludit, quod kec sancta synodus in virtute omnipotentis Dei, a
quo super ommes christifideles 1mmediate potestatem vendicat, i1psum &
Eugenium papam® manifestum’ contumacem ab omni administracione
papa tus suspendit 2. Sessio vero X1v?® irrefragabiliter hanc superiorita-
tem demonstrat !3; imponitur enim pape certa forma, secundum quam
debeat veritatem confiteri et quecumque contra concilium et ipsius sup-
posita per eum asserta et acta sunt revocare. Que omnia, ut sessio XVI
monstrat ¥, prout a concilio ordinatum est et per suas bullas patet,
papa implevit, necnon videtur elici, quod omnia supradicta esse vera
ac legitime facta ¥ confessus est absque modificacione aliqua. (142) Hec

(141) aaut V2 bsummi H V2 cdignitate B3 M dac B7.3 V1  esum-
mum pontificem add. B7 M fscandalizantem B3 M  8predictum dominum
Mansi h deest Mansi imanifeste Mansi k papa ipse add. H V 2

(141) ! cf. Mansi 29 p. 22 4-E (15. Febr. 1432) 2 cf. ibid. p. 23 © - 27 B, partium
COD p. 433,28-436,8 (29. April 1432) 3 cf. ibid. p. 32 A-E, COD p. 438,36-439,36
(20. Juni 1432) 4cf. ibid. p. 34 AC Scf. ibid. p. 420 -43C, COD p. 440
(6. Nov. 1432) 6 cf. ibid. p. 43 D — 47 C spec. p. 45 C - 46 B, COD p. 440,28-441,
32 (18. Dez. 1432) 7 cf. ibid. p. 52 E - 56 4, COD p. 442,3—445,14 (27. April 1433)
8 cf. ibid. p. 53 4B, COD p. 442,12-28 % cf. ibid. p. 55 BC, COD p. 444,35-445,8
10 sc, Frequens (Mansi 27 p. 1161 D — 1162 4, COD p. 418 11 ¢f. Mansi 29 p. 56 B —
61 B (13. Juli 1433) 12ibid. p. 59 DE 13ibid. p.73C-74D (7. Nov. 1433)
14 ibid. p. 78 P =79 D, 89 D (5. Febr. 1434)

87



autem summatim colliguntur ex hiis, que continentur in decretis huius
concilii in publicis sessionibus sollempniter publicatis. Si quis vero in-
spicere velit ad contenta in tribus responsionibus ! quas concilium in
scriptis dedit ad tres legaciones sibi expositas ex parte pape, plenissime
auctoritatibus * et racionibus suffulta colliget de hac superioritate, que
gracia compendii exhortatur ® omitti.

(143) Sed inducuntur ad principale intentum alique raciones, et pre-
supponitur ®, quod ® sicut dicitur in dicta responsione secunda, quod
hic articulus superioritatis !, de quo sacrum concilium cum papa discep-
tabat, concernit fidem, ita quod sine interitu salutis eterne negligi non
potest; sed concilium iam declaravit in multis locis hanc superiorita-
tem; ergo predictas bullas de presidencia 2, que ® huic manifeste contra-
riantur, admittere non potest. (144) Et ex hoc patet responsio ad id,
quod pro alia parte obiectum est, quod in omnibus indifferentibus
tenentur fideles obedire pape ac stare ipsius disposicioni, sicque est
materia de presidencia; patet, quod non est indifferens, cum manifeste
contrarietur determinacioni ® ecclesie sancte in concilio Constanciensi
et aliis supradictis, que videntur consona esse fidei catholice ad eamque
non modicum pertinere. (145) Item ad illud evangelii et apostoli, non
esse contendendum de superioritate, quod manifeste intelligitur respectu
proprii honoris; sed cum * fidem ac divinum respiciat honorem, constat
meritorium esse, et pro hiis ab inicio mundi fere omnes sanctos martires
decertasse.

(146) Item nullus obligatur, ymmo non debet admittere id, ex quo
sibi provenit interitus et sua destruccio. Hoc autem imminet concilio
ex admissione dictarum bullarum. Patet: Duo enim sunt, que manute-
nent ac conservant concilia generalia in suo esse, potestas scilicet et
libertas sive securitas; sed per huiusmodi bullas hec duo tolluntur.
Primo enim adimitur potestas, quia secundum eorum tenorem potestas
diffiniendi non in concilio, sed dumtaxat dicitur existere in presidentibus;
secundo adimitur libertas et securitas, sine quibus tamen generale con-
cilium non intelligitur rite et legitime celebratum. Patet: Si enim presi-

(142) asic H V 2, om. cett. b hortatur V2

(143) asupponitur B7.3 bom. H ¢ superioritati add. H V 2
(144) 2declaracioni M V7

(145) 2ad add. B3 M V1

(142) 'sc.: Cogitanti (Mansi 29 p. 239 B — 267 D), Speravit hactenus (ibid. p. 267 E -

273 C) Hodie in nostra (ibid. p. 273 D — 278)
(143) ! Speravit hactenus (Mansi 29 p. 272 E) 2 cf. Mansi 29 p. 575 B -578 D

88



dentes pape habent supra patres concilii coactivam potestatem, in ipso-
rum arbitrio erit ordinare et precipere, quis et quantum, nec alias licet *
prout ipsis visum fuerit debeant ® in concilio dicere, et que eis grata
non videbuntur, nollent audire inhibendo ne de ¢ huiusmodi quisquam
loquatur, et quilibet eorum putabit illicitum esse dici ei: cur ita facis?,
cum teneant locum pape, cui debent ista verba competere. Et sic in
concilio generali non erit libertas loquendi obstante in presidentibus
huiusmodi coactiva iurisdiccione, non erit eciam securitas, cum ipsis
competat potestas per censuras et alia iuris remedia compescendi !, quos
sibi visum erit esse contradictores, insuper brachium seculare invocandi;
et quia specialiter exprimitur de brachio imperiali 2, videtur notari de
impressione et incussione timoris singulariter contra patres concilii, cum
additur eciam si cardinalatus dignitate 3; nec enim est verisimile, quod
brachium imperiale invocari per presidentes debeat contra episcopos et
cardinales existentes in Italia, Anglia vel Hyspania, ubi ¢ imperator non
aderat.

(147) Item quod non expediret seu deberent admitti, facit allegamen-
tum ® ex parte mittentis ipsos presidentes, ex parte constitutorum ac®
missorum, ex parte materie, super qua per concillum instatur, et ex
parte finis, qui intenditur. Sed quia multa ex preteritis, que hoc probant
et colliguntur ex predictis tribus responsionibus per concilium datis,
commemorari non licet, ideo ab specificando sistit calamus.

(148) Item: Etsi diceretur a quibusdam, quod cum transissent vetera,
scilicet disceptaciones * et discordie, que ® fuerant propter dissolucionem,
tum © quia iam novitas erat ex facta adhesione et ¢ papa ¢ intendebat
concilium prosequi cum ® omni favore et devocione, ideo simpliciter
recipiende erant dicte bulle de presidencia, fuit ab aliis inductum econ-
tra de f eo, quod de datis eiusdem diei, scilicet xviir kal. ianuarii anno
incarnacionis dominice MCCCCXXXIII, essent et bulla adhesionis ! ac pri-
ma et principalis de presidencia 2, nec in una fiebat mencio de alia, et
reducebatur & sic: Si primo papa concessit bullam de adhesione et post

(146) @ nisi add. H bdebeant B7.3, om. H V2 ¢om.H V2 dom. B1.3 M
V2

(147) aallegatum B7T M V2 bet H V2

(148) adisceptacionis B7.3 V2, om. V1 bqueque B3 M ctamen V2 dom.
V1  ecum usque recipiende om. V1 ftpro H V2  ginducebatur H M V1.2

(146) !cf. Mansi 29 p. 576 0 Zcf. ibid.  ?ibid.
(148) !cf. Mansi 29p. 78 V=89 C  Zcf. ibid. p. 575 E - 577 B

89



{...>, ut videbatur, saltem in aliis duabus litteris de presidencia merito
debuisset de ipsa adhesione facere mencionem. Si autem primo consti-
tuit presidentes et post adhesit, videbatur velle sapere vetera, scilicet
opinionem de sua dissolucione prevalere debere, prout continetur in
quibusdam clausulis dictarum bullarum, que videbantur se referre ad
constitucionem de presidencia, quam fecerat dissolucione durante ®. Si
vero simul utrumque fecisse diceretur, multo amplius erat dicere, quod
fecisset mencionem de adhesione. Unde inferebatur sic: Aut papa con-
stituit legatos suos presidere concilio, cui adhesit, vel quod asseruit
dissolvisse concilium, cui adhesit. Videtur quod non, quia de hoc men-
cionem non fecit et quia manifeste videtur comprehendi repugnancia
inspectis tenoribus bullarum de adhesione et presidencia. In hiis enim
dici apparet, quod potestas et auctoritas diffiniendi consistat solum in
presidentibus 3, ex bulla vero adhesionis elicitur contrarium, quia con-
fitetur fuisse et esse legitimum concilium, cum tamen in eo non fuerint
sui presidentes et sic secundum hanc opinionem nec ! potestas vel auc-
toritas diffiniendi *. Et! sic! bulle de presidencia non videntur se con-
venlenter ™ ac conformiter habere ad litteras adhesionis. Si vero dicitur
constituisse presidentes ad concilium, quod dissolvit, ergo cum ® secun-
dum illam opinionem non esset concilium antequam sui presidentes
adessent, videtur, quod numquam adheserit, quia non erat concilium,
cul adherere posset. (149) Item videbatur contrarietas ex eo, quod cum
in ipsis litteris de presidencia dicitur intendendum esse ad reformacio-
nem ecclesie in capite, istius reformacionis que ipsi pape ac presidenti-
bus suis dumtaxat iudicium competeret ex communi maxima, quod
nemo iudex in causa sua, specialiter unice ac solitarie. Hinc est, quod
dicte bulle de presidencia quasi non conformiter aut ® contrarie® se
habentes ad bullam de © adhesione videbatur, quod non essent admit-
tende, attento eciam, quod in aliquibus clausulis videbantur sapere
materiam bulle asserte * Deus novit ® 1. (150) Nec videtur obstare, quod

(148) hsecundum illam opinionem add. H V 2 ifuerat in concilio add. H V 2
kK unde manifeste inducitur add. H V2 lom.H V2 m consequenter H V2
Snon V7

(149) 2ac B3 M bconsequenter H M V1 Csic H V1, om.cett. dinserte B3
€quam papa revocaverat in toto inserto eius tenore de verbo ad verbum add. H V 2
(150) atamen B7.3 M V1 DPinadd. B3 M ¢ quodque universale esset facturus
absque consensu patrum add. H V 2

(148) 3 cf. ibid. p. 576C  *cf. ibid. p. 78 E
(149) *Mansi 29 p. 82 D -89 B

90



bulla de presidencia in persona dicti domini legati, que a principio fuit
recepta in concilio, erat similis istis litteris, quoniam multa per pacien-
ciam tolerantur, que si in disceptacionem iudicii adducantur, non tran-
seunt. Tunc enim non fuerat contencio de superioritate inter concilium
et papam nec questio de auctoritate generalium conciliorum tum *® fuerat
elucidata, et tunc vix poterat dici esse concilium, sed incipiebat congre-
garl; ipse eciam legatus, prout a multis assertum est, professus est nolle
uti in ipsa bulla expressa coactiva ® iurisdiccione °, nec tunc erant multe
circumstancie, que pro nunc ab admissione retrahunt.

(151) Ex premissis visum fuit dictis dominis * deputatis, qui fuerunt
in maiori numero, quod pars negativa questionis esset vera, videlicet
quod salvis auctoritate et libertate generalium conciliorum, specialiter
Constanciensis et huius, ipsorumque decretis ac preeminencia potestatis,
que in ecclesia residet supra cunctos fideles, presidentes in ipsis bullis
nominati ad presidenciam per ipsos petitam non deberent vel possent
admitti illarum vigore.

(152) Hec supradicta, etsli non omnia ac integre (specialiter quoad
auctoritates * prout hic inserte sunt), prefata die fuerint exposita in
dicta deputacione, fuerunt tamen pro maiori parte et ® eo servato ordine,
nec fuit seu est de intencione ipsius referentis ® in omnibus et singulis
supra premissis verbo aut scripto temere asserere quicquam molesti seu
ambiguli iuris vel facti, sed ¢ plurimorum instancia rogatus posuit manum
ad calamum °.

(153) Post vero * factam relacionem in ipsis deputacionibus de dicta
discussione super materia bullarum de presidencia cum serenissimo do-
mino Sigismundo imperatore Romanorum pro tempore in concilio pre-
sentl ac cum ipsis nominatis presidentibus diu fuit practicatum per
diversas cedulas oblatas et ® qualificatas de modo recipiendi ad presiden-
clam supranominatos quinque ex presidentibus, qui erant presentes;
tandem cum maior differencia foret super decretis concilii Constanciensis
de auctoritate et potestate generalium ° conciliorum, imperator quinta
die aprilis dedit deliberandum per deputatos concilii cedulam tenoris
sequentis: (154) Avisamenta serenissimi domini imperatoris super admis-
sione presidencium sanctissimi domini nostri ®*: Primo, quod ambasiatores

151) 3 om. H
152) & et quasdam modificaciones add. H V2 bom. M  cinferentis B7.3 V1
(d Ende von B3 e et subicit se debite correccionis indicio add. H V 2

(153) ®ac eciam ante add. H V2 b hinc inde add. V 2 Com. M V1
((154) apape add. H'V 2

91



sanctissimi domini nostri pape incorporentur nominibus propriis et iurent
sicut alil et specialiter decretum sacri concilii Constanciensis, quod in-
cipit etc. Secundo, admittantur ad presidenciam cum clausulis alias
datis excepto iuramento et clausula de revocacione decreti dicti. Terclo,
quod in illa sessione, in qua renovabitur illud decretum, si de ipso in-
novando deliberatum fuerit, qui de presidentibus voluerint interesse,
intersint, alii non cogantur. (155) Post hec incidit eciam non parva
disceptacio super certa clausula, que in decreto admissionis ponebatur
et habita concordacione xx1v** eiusdem mensis dicti ambasiatores iura-
runt concilio quinque clausulas prout alii et ultra hoc, quod * manute-
nerent ac defenderent dictum decretum concilii Constanciensis !. Et
xxvr die dicti mensis aprilis fuit solempniter celebrata sessio XvIir™*
elusdem concilii super admissione dictorum presidencium ac publicatum
super eo decretum tenoris sequentis: Sacrosancta generalis synodus Basi-
liensis 2 etc. Postremo vero quoad hanc materiam super renovacione
dicti decreti Constanciensis XxvI die mensis iunii fuit celebrata xviil
sessio eiusdem concilii et publicatum ® in forma sequenti: Sacrosancta 3
el ®

(155) som. V1 b decretum add. H ¢ et sic est finis add. V7

(155) ! cf. Mansi 29 p. 409 4-D 2ibid. p. 90 B-B, COD p. 452,25-453,23 3 ibid.
p- 91 B-D, COD p. 453,24-35

92



ADDITIONES

VORBEMERKUNG

Die in V2 und H gegebenen, lingeren Zusitze werden hier zusammen-
gestellt, wobel als Textgrundlage V2 beniitzt wird.

Add. 1 (cf. p. 32)

Decretis] x1x di. Ita Dominus ', XX1v qu. 1 Rogamus 2, 1X qu. 111 Alio-
rum 3. Item ex auctoritatibus sacre scripture Johannis primo: 7% vocabe-
ris Cephas *, Math. xXvi: _"ibt dabo claves regni celorum, et quodcumque
ligaveris etc. °., Luc. XXI1: Rogavi pro te, Petre, ut non deficiat fides tua °,
Joh. ultimo: Pasce oves meas 7. Item quia, cum aliis discipulis dictum sit
a Christo laxate retia in captura 7, Petro dictum est Luc. v: Duc 1n altum
rethe ® et Math. xx1v quod fu wvocaberis °, Petro eciam dicit Christus
noli timere, tam ex hoc howmines eris capiens °. Soli * Petro tamquam
capitaneo apostolorum mandavit, ut darct staterem pro se et ipso,
Math. xviI }'. Ipse eciam Petrus fravit ad terram rethe plenum piscibus
magnis, Joh. xx1 12, Et tempore passionis solus Petrus usus est gladio ad
defensionem Christi 3.

& ultime qui soli H

! DECRET. Grat. I dist. XIX c. 7 (p. 62) Z2ibid. II caus. 24 qu. I c. 15 (p. 970)
3 ibid. IT caus. 9 qu. 3 c. 14 (p. 610) 4+ Joh 1,42 5 Mt 16,19 8 L 22,32
7 Joh 21,17 8Lc 54 ? ibid. B Lg 5,10 Mt 17,27 12 Jolt 21.11
13 ¢f. Joh. 18,10

Add. 2 (cf. p. 36)

Non ? potest dici, quod intelligitur de perseverancia finali. Nam si de hoc
solo ® intelligeretur, videlicet quod ecclesia non errat, quia etsi papa
erret pro tempore vite sue, tamen sicut Petrus non perseverabit in errore,
sed tandem finaliter convertetur et permanebit in fide, et sic ex fide
personali pape, quoniam eo saltim perseverabit finaliter, certitudo fidei
dependet in ecclesia. Hoc enim stare non potest, primo quia certum est
summos pontifices non perseverasse in fide finaliter, secundo quia sic
numquam esset certitudo in ecclesia, quia credendum sive tenendum a

anec H b solum V2

93



fidelibus esset, cum, sicut isti dicunt, oporteret exspectare mortem summi
pontificis, quando isti dicunt, quod tandem convertetur et morietur in
recta fide.

Add. 3 (cf. p. 36)

Quod Augustinus videtur notare in sermone decima super psal-
mum CIII! expones illud qui fundasti tervam super stabilitatem suam ?;
per terram enim intelligit ecclesiam, quam dicit fundatam super stabili-
tatem suam et sic stabilitas et firmitas sua inhereret sibi intrinsece. Hanc
autem stabilitatem sive fundamentum, super quod ecclesia fundata est,
dicit esse Christum iuxta illud prima Cor. 111: fundamentum aliud nemo
potest ponere praeter id, quod positum est, quod est Jesus Christus 3. Constat
autem, quod virtus capitis est intrinseca corpori, quod nullatenus mori-
tur, sed sicut de ecclesia dici potest, semper vivit, ita ergo quod virtus
sive potestas se conservandi semper inest sibi intrinsece.

1cf. AUG. in psalm. 103 serm. 1 (PL 37,1350) 2Ps 103,5 31 Cor 3,11

Add. 4 (cf. p. 37)

Et si dicatur, quod potestas pape inheret ecclesie intrinsece quodque
ecclesie ad papam est essencialis ordo, non quidem ad hunc vel illum
papam personaliter accipiendo, sed generaliter, videlicet nomine pape
intelligendo illam supremam potestatem, que in papa residet, quia cum
de racione ecclesie sit *, quod est corpus vivum et ordinatum, ordo autem
est per respectum ad aliquod primum sive principium, hoc intelligi non
potest, nisi per illud primum papa intelligatur, qui est in ecclesia primus,
et per respectum ad quem omnes alii ministri dicuntur esse ordinati sive
habere ordinem, unde et si quando moritur papa, tunc respectu persone
sit dare tempus, in quo ecclesia est absque ® persona pape, in eo tamen
tempore verum est dicere, quod in ecclesia est dignitas papalis. Etenim
si persona eligatur, que habeat illam dignitatem, noi tunc dignitas de
novo instituitur in ecclesia. Magna siquidem differencia est, quando in
aliqua civitate de novo instituitur dignitas episcopalis et preficitur ibi
aliquis episcopus, vel quando de dignitate, que iam ab antiquo ibidem
creata est et primo recte dicitur vacare, providetur alicui, nec enim per
huiusmodi mortem talis civitas aut ecclesia dicitur perdere dignitatem
episcopalis. Sic igitur videtur esse © de ecclesia respectu pape, quod est

aom. V2 bgine V2 Com. V2

94



unius ad alterum habitudo essencialis, ita quod alterum sine altero intel-
ligi aut esse non potest. Ad hoc dici posset, quod ipsa obieccio trahit
solucionem secum. Facit enim differenciam inter papam et dignitatem
papalem sive inter sedem Romanam et sedentem, quorum alterum dicit in
ecclesia semper manere, aliud vero quandoque <...». Conceditur namque,
quod suprema potestas, quam Christus ecclesie sue concessit ad se tuen-
dum et regendum et cuius iudicio ac disposicioni omnes fideles acquies-
cere tenentur, semper in ecclesia manet, nec est assignare aliquod tempus,
in quo absque huiusmodi potestate intelligatur stare. Et si per digni-
tatem pape aut Romanam sedem intelligit hanc supremam potestatem,
non est dubium hanc semper in ecclesia manere. Sed hec suprema potes-
tas, respectu cuius dicitur, quod est omnis ordo non solum in papa, sed
4 in ecclesia, nam papa mortuo ecclesia manet ordinata, quia de ea
pro omni tempore dicitur, quod est perfecta ac terribilis ut castrorum acies
ordinata ', nec potest dici quod tunc solum competit ® sibi ordinacio habi-
tualiter, videlicet in respectu ad papam futurum, quia non solum poten-
cialiter vel habitualiter, sed actualiter est ordinata, cum eo tempore de

eclam

ipsa dicatur, quod est corpus vivum ac sponsa’, que pro nullo tempore
suum perdit ordinem et decorem. Cum ergo hec suprema potestas intelli-
gatur esse, licet diversimode, prout infra declarabitur, in ecclesia et in
papa, alia tamen et alia habitudine. Equidem inter hanc potestatem et
ecclesiam videtur esse habitudo necessaria, quia impossibile est unum ab
altero separari presupposita Dei ordinacione, unde videntur se habere
sicut subiectum et propria virtus eius. Sed inter hanc supremam potes-
tatem et personam pape non necessaria habitudo, sed contingens esse
dicitur. Etenim € potestas® potest ! esse! absque eo, ut patet sede vacante,
et persona pape eciam absque illa, ut antequam eligatur vel si post depo-
nitur de papatu. Ergo cum possint adinvicem separari, sequitur quod,
quamdiu manet, non necessario, sed contingenter dicitur sibi inesse.
Ex ¥ hoc* apparere potest, quod hec potestas primo et principaliter est in
ecclesia. Nam quandocumque aliqua virtus sive proprietas inest duobus,
ita quod uni necessario et alteri contingenter, principaliter inest illi, cui
necessario, quam illi, cui competit contingenter, sicut dicimus de calore,
qui igni necessario inest, aque vero aut aliis contingenter. Sic autem
videtur esse de hac suprema potestate, que competit ecclesie et pape .

dest H epetit H  fChristi add. H g est enim H bhec add. H tom. H
k expliciter V2 ldicitur add. V2

1 Cant 6,3

95



Sequitur eciam, quod ecclesie ad papam non est essencialis ordo sive
habitudo intrinseca. Patet, cum enim papa dicat duo, scilicet dignitatem
sive potestatem supremam ecclesie et personam pape. Ad potestatem
vero ecclesia habet habitudinem necessariam et intrinsecam, sed ad
personam pape extrinsecam et contingentem, quia sine illa esse potest.
Sequitur, quod ad papam, prout utrumque complectitur, est contingens
sive extrinseca habitudo. Racio huius est, quia quandocumque aliquid
constat ex duobus, quorum unum est nobilius et aliud ignobilius, totum
constitutum sequitur semper condicionem debilioris principii, sicut homo,
qui constituitur ex anima incorruptibili et ex corruptibili corpore, non
a nobiliori homo ™ incorruptibilis ?, sed corruptibilis denominatur © a debi-
liori principio. Sic eciam dicitur contingens conclusio, que elicitur ex
duabus premissis, quarum una est necessaria, altera vero® contingens.
Ita videtur in proposito, quod cum papa duo dicat, videlicet potestatem
et personam, in qua est potestas, et ipsius persone et ecclesie est habitudo
contingens, licet respectu potestatis sit habitudo necessaria, tamen ad
totum simul sumptum huiusmodi habitudo extrinseca vel contingens
dicetur. Unde eciam ex hoc patet, quod supra premittitur, quod virtus
sive potestas ecclesie ad se tuendum et gubernandum inheret sibi intrin-
sece, sed quoniam persona pape non inheret ecclesie intrinsece seu ad
eam non est habitudo necessaria, cum sine illa possit aliquando esse,
sequitur, quod ecclesie potestas ad se regendum et tuendum non depen-
det solum aut principaliter ex potestate pape, inquantum sibi soli dicitur
inherere et inquantum ex ea sic inherente accio ad tuicionem et regimen
ecclesie solum sequi posset aut? deberet. Est enim inherencia ex condi-
cione alterius externi contingens, et sic ecclesie, quod tamen de nulla
dicitur creatura, pro aliquo tempore posset deficere potestas se conser-
vandi et tuendi. Cuius T apparet manifeste contrarium, cum principia es-
sendi et se tuendi cuilibet rei insint intrinsece. Racio autem fundamentalis
videtur esse in hiis omnibus, quod cum hec potestas sive auctoritas
suprema sit semper permanens ac quasi perpetua et invariabilis, oportet
quod primum principium sive fundamentum, cui inest, sit huiusmodi,
ut® non sit maioris dignitatis proprietas quam subiectum. Premisse autem
condiciones non persone pape, sed ecclesie videntur competere.

mex H D incorruptibili H  ° nominatur H Pom. H Qac H Tergo V2
Sad V2, cum H

96



Add. 5 (cf. p.37)

Item * secundum intencionem apostoli entitas sive essencia aut unitas
ecclesie non potest solum in uno consistere. Patet, quia ecclesia est corpus
et corpus non potest esse, nisi sint plura membra. Unde dicit, quod si
essent ommnia unum membrum, ubi corpus, nunc autem quidem multa
membra, unum corpus . Ex hoc apparere potest, quod non videtur con-
formari doctrine apostoli® opinio, que dicit, quod ecclesia potest manere
eciam in una vetula solum. Constat namque, quod ecclesia est corpus,
quod non ¢ unum, sed plura? membra complectitur. Et specialiter apos-
tolus enumerat caput, oculos, aures, manus et pedes, specificando autem
in hiis duabus epistolis Cor. et Eph. 2 dicit positos esse quasi integrantes
corpus ecclesia apostolos, prophetas, evangelistas, doctores et pastores
necnon virtutes ad consummacionem seculorum in opus ministeris in edifi-
cactonem corporis Christi, donec occurramus omnes 3 etc. Ubi ® notat, quod
hoc est sic institutum perseverare usque in finem mundi. Et cum verbum
Dei non possit irritum esse, Luc xx1: Celum et terra transibunt, verba
autem mea non preteribunt *, Matth. v: Amen dico vobis, donec transeat
celum et terra, 1ota unus aut unum apex non preteribit a lege, donec omnia
fiant 3, ex quo deus dixit huiusmodi officia ecclesie usque in finem mundi
stare debere, manifestum est, quod numquam in ecclesia huiusmodi
status deficient et per consequens non est possibile ecclesiam manere
debere in una vetula, quia verbum divinum esset mendax.

a etenim H billa add. H Com. V2 est add. H d multa H e prout
add. H fsicut H

'1 Cor 12,19 2¢f. 1 Cor 12,28, Eph 4,11 3Eph 4,125 *Lc 21,33 (cf.
Mt 24,25) 3 Mt 5,18

Add. 6 (cf. p. 39)

Hoc idem dicit Augustinus super Johannem sermone II capitulo 111*:
«In apostolis cum esset ipse unus duodenaris et quadripartitus in ternos
et omnes essent interrogati, solus Petrus respondit: Tu es Christus filius
Dei vivi 1, et el dicitur: Tibi dabo claves regni celorum 2, tamquam ligandi
et solvendi solus acceperit potestatem, cum et illud pro omnibus dixit
et hoc cum omnibus®, non pre omnibus aut solus. Unde manifestatur,
quod in hac confessione illi sunt participes».

8 om. H b tamquam personam generis ipsius voluntatis accepit; actendendum
est verbum cum omnibus add. H

1Mt 16,16 2 Mt 16,19



Add. 7 (cf. p. 40)

Item eciam Augustinus super epistola Johannis omelia x: «Ubz fit
remissio peccatorum, 1bi est ecclesia, quomodo ecclesia? Illi* enim date sunt
claves regni celorum, ut que solveret in terris, essent soluti in celo, et que
ligaverit in terris, essent ligati et in celo» 1.

aibi H
L AUG. in epist. Joh. 10,10 (PL 35,2062), cf. Mt 16,18

Add. 8 (cf. p. 42)

Hoc idem docet * Ambrosius * in sermone de sacerdotibus inquiens: Sic
certe a Domino ad beatum dicitur Petrum . Petre amas me?, et ille: Tu scis,
domine, quia amo te. Et cum tercio fuisset subsecutus, repetitum est a Domino
tercio: ‘Pasce oves meas’. Quas oves et quem gregem non solum tunc beatus
suscepit apostolus Petrus,; sed nobiscum eas accepit et cum illo nos eas
accepimus omnes. Unde, quia regende sacerdotibus contrad untur ®merito
rectortbus suis subdv dicuntur 1,

a docetur ¢ab) Ambrosio V2 b traduntur H
1 PS. AMBR. dign. sacerd. 1 (PL 17,5704), cf. Joh 21,15 ss

Add. 9 (cf. p. 43)

Quod illa auctoritas 74bt dabo claves et quodcumque ligaveris!, que
denotat promissionem, debeat intelligi prout declarant verba concessionis,
quod non ad solam personam Petri dirigantur® principaliter, actento
quod auctoritates sanctorum et declaraciones® per ecclesiam facte idem
videntur exprimere.

a dirigantur usque declaraciones om. V 2

1 Mt 16,19

Add. 70 (cf. p. 43)

Nec in toto sacro canone biblie reperitur locus alius apercior nec
expressior, in quo legatur, quod potestas clavium sit data vel concessa a
Christo Petro aut ecclesie sub eisdem verbis, quibus promissa fuit.

98



Add. 11 (cf. p. 45)

Unde ex hac auctoritate potestas ecclesie videtur excedere potestatem
Petri in firmitate, quia premittitur Amen dico !, in superioritate iudicii,
quia eum ad ecclesiam remisit, in universalitate, quia hic pluraliter dicitur
guecumque ?, ibi autem in singulari quodcumgue 3. Unde ecclesia potest
inducere novum ritum in cerimoniis aut novam consuetudinem univer-
saliter in ecclesia vel tollere, quod papa dicitur non posse; et enim, sicut
profitetur fidem usque ad unum apicem immutilatam servare?, ita et ritum
sacramentorum catholice ecclesie traditum omnino sequi et observare . Item
quoad execucionem actualem, quia subditur ubz sunt duo vel tres, ibi ego
sum . Hoc eciam videtur probari ex auctoritate data a Christo omnibus
discipulis post resurreccionem, que manifeste confirmat, quod antea
dixerat, Joh. XX: Dixit ergo eis tterum: pax vobis. Sicut misit me pater et
ego matto vos. Et cum hoc® dixisset, insujfflavit et dixit ers.: Accipite spiritum
sanctum . quorum remiseritis peccata, remittuntur eis, et quorum retinue-
ritis, vetenta sunt 7, ubi manifeste primo notatur securitas et tranquillitas,
cum premittat ® pax vobis, immediata potestas, sicut misit me pater et ego
mitto vos, et sic patet, quod non a Christo mediante Petro, sed ab ipso
Christo immediate potestatem acceperunt, sicut Christus immediate a
Deo patre suo. Item Luc. x: Qut vos audit, me audit ® et, quia immediate
a Christus missi sunt, ideo dicebat Apostolus Cor. v: Pro Christo legacione
fungimur °. Item notatur infallibis assistencia Spiritus Sancti, quia insuf-
flavit et dixit: Accipite spiritum sanctum '°, postremo libera execucio
potestatis, quia illimitate dicitur gquorum remiseritis peccata 1 etc. Hec
autem et supradicta fuisse in concessione potestatis ad Petrum !?, ideo
propter assistenciam spiritus sancti communiter dicitur, quod ecclesia
non potest errare in diffinicionibus fidei, quod de papa nemo asseruit
unquam.

a om. H, haec Vulg. b premittitur H

1Mt 18,18  2Mt18,18  3Mt16,19  *cf. Mansi27 p. 1162 4, COD p. 418,33-
36, cf. LIBER diurn. 83 (ed. Sickel p.91)  Sibid. p.92  6Mt 18,20 7 Joh
20,21ss  8Lc 10,16  °2 Cor 520 1 Joh 20,22 ! Joh 20,23  !2cf.
Mt 16,19

Add. 12 (cf. p. 45)

Unde Beda et Glossa ordinaria super verbo dic ecclesia inquit, quia
dixerat, si ecclesiam non audierit, sit t1bi ethnicus et publicanus, et poterat
contemptoris fratris hec esse responsio vel tacita cogitacio: sz me despicias,

99



et ego te despicio, st me contempnas, mea sentencia contempnaberis; potes-
tatem tribuit apostolis, ut sciant, qui a talibus contempnantur, humanam
sentenciam divina sentencia corroborari 1.

1 BEDA in Matth. evang. expos. I1I 18 (PL 92,83 s)

Add. 13 (cf. p. 45)

Papa enim, sicut quicumque fidelis, potest dicere in oracione dominica
Pater noster, unde est frater filiorum Dei, nec hoc nomine ipse dedigna-
bitur, cum Christus, cuius est vicarius, discipulos fratres suos vocaverit
Matth. xxvii, Joh. xx, Hebr. 11. !

1cf. Mt 28,10, Joh 20,17, Hebr 2,12

Add. 14 (cf. p. 45)

Licet enim difficile sit huiusmodi peccatum sine scandalo inveniri,
tamen ex hac auctoritate videtur colligi, quod racio, quare ad iudicium
ecclesie frater potest deferri, non est scandalum, sed pocius contemptus
ammonicionis fraterne.

Add. 15 (cf. p. 45)

Secundum sensum litteralem non videtur proprie adaptari ex signi-
ficacione nominis ecclesie, quod secundum Grecam linguam significat
congregacionem, et quoniam tunc Petro loquebatur hec, remisit eum ad
se ipsum et quoniam pluraliter dicitur quecumque alligaveritis 1, que verba
non videntur convenire uni persone soli; item ex verbo quod subiungitur
ubi sunt duo vel tres 2, posito tamen, quod secundum multorum opinionem
exponi possit dic ecclesie 3 et prelato ®.

a ecclesie add. H

1 Mt 18,18 2 Mt 18,20

Add. 16 (cf. p. 45)

Et si non sit concilium, tenetur iuxta graciam et vices sibi a Deo con-
cessas oportune cooperari, ut fiat. Mandatum enim est, ut dicat ecclesie.
Unde debet facere quod in se est, ut in noticiam ecclesie deveniat, et
tanto diligencius, quanto peccatum illius pluribus scit posse nocere.

100



Add. 17 (p. 47)

Ad presens autem non est discussio de angelis. Item hoc idem patet ex
alia ®* denominacione, videlicet quia ecclesia dicitur esse omnium magistra
fidelium, cap. Dampnamus ! et cap. Fideli, De summa trinitate et fide
catholica in volumine et in VI decretalium docet sacrosancta Romana
ecclesia, mater omnium fidelium et magistra 2. Unde si papa vult reputari
fidelis, oportet quod profiteatur se discipulum huius magistre, et quoniam
iuxta doctrinam salvatoris Matth. X, Luc vI, Joh. x111: No# est discipulus
super magistrum 3, necesse est intelligere, quod papa subest ecclesie sue
magistre iudicio et non econverso; preterea quod ecclesia sit domina
summorum pontificum et ipsi sint eius ministri, patet ex ipsorum confes-
sione LXXIX dist. cap. Oportebat, et videntur esse verba Stephani pape
in concilio: oportebat autem, ut hec sacrosancta domina nostra Romana
ecclesta, 1uxta quod a beato Petro et eius successoribus institutum est, rite
ordinetur *. Item Alexander papa I q. 111 cap. Ex multis: Per nummularios
ecclesiastict beneficii venditores designantur, qui domum Dei evangelio teste
speluncam latronum efficiunt. Quapropter ego Alexander sancte Romane
ecclesie el apostolice sedis episcopus, ymo minister indignus, tot et tanta
mala eic. >

a causa add. H

I DECRET. Greg. IX. I tit. I c. 2 (ed. Friedberg p.7)  2SEXTI DECRET. I
tit. 1,1 (ed. Friedberg p. 936) 3 Mt 10,24, Lc 6,40 cf. Joh 13,16  * DECRET.
Grat. I dist. 79 ¢. 3 (p. 277)  %ibid. 11 c. 1 qu. 3 c. 9 (p. 415 )

Add. 18 (cf. p. 48)

Maxima enim differencia est dicere papam esse maiorem in ecclesia vel
maiorem ecclesia. In prima est comparacio partis ad alias partes ecclesie,
in secunda est comparacio ad totum corpus, sicut caput, licet sit maius
pede, manu aut aliis singulis membris, non tamen maius est corpore *. Et
isto modo videtur intelligi posse maior, quod cum dicatur: Nemo primam
sedem 1udicabit !, ac quod papa a nemine iudicetur, quod hec nomina dis-
tributiva «nemo» et «nullus» sumuntur pro singulis hominibus huius-
modi congregacionis fidelium, non autem pro ipsa congregacione, que
unica est nec plurificarl potest, et 1deo nomen distributivum ei compe-

3 jta papa, etsi dicatur simpliciter, quod sit caput ecclesie, non ex hoc haberetur,
quod esset quid maius corpore ecclesie, sed quod esset maior singulis membris add. H

1 NICOL. 1. epist. 88 (MG Epist. VI p. 466; cf. Mansi 1 p. 1257B)

101



tere non potest, sicut non potest proprie dici omnis Deus, cum non possit
esse nisl unus, ita quod in predictis ac aliis multis auctoritatibus decre-
torum sit comparacio pape ad alios tamquam membri® ad alias partes et
alia membra, non autem ad ipsum corpus sive totum, quod est ecclesia.
Nec obstat, quod subditur, videlicet quod Dei reservatur iudicio ?, quia
iudicium ecclesie congregate sive concilii dicitur iudicium Dei 3 prout
act. xv et® infra plenius declaratur. Ita eciam videtur intelligendum,
quod dicitur, quod clavium potestatem in beato Petro apostolo Christus
principaliter collocavit *. Verbum enim principaliter refertur ad alios
apostolos, prout considerantur singulariter et® conceditur, quod Petrus
est maior quolibet eorum, sed non sequitur quod omnibus, maxime
quando considerantur ut congregacio fidelium, que est ipsum totum et
corpus. Forte argueretur oppositum, quod eo ipso sit, quod minus patet,
quia omnis pars est minor suo toto et caput est pars corporis tamquam
tocius®, additur autem.

b et partis add. H Com. V2 dsic add. H eom. H

2cf. DECRET. Grat. 9 q. 3 c. 14 (p. 610) 3cf. Act 15,28 4 cf. DECRET.
Grat. dist. 19 c. 7 (p. 62)

Add. 19 (cf. p. 49)

Nec se dividere aut separare ab aliquo potest. Est enim articulum
fidei unam sanctam ecclesiam et in Canticis dicitur una est columba mea !,
et si dicatur, quod hec deduccio forte locum haberet comparando papam
ad ecclesiam universalem similiter, sed non comparando ad concilium,
unde potest esse, quod papa ® et sibi adherentes sunt una ecclesia ® indi-
visa, qui vero sunt in concilio tamquam dissencientes a suo capite, quod
sunt ab ecclesia prescisi, tenentur quoad membra sibi adherere, adver-
tatur pro responsione: Etenim si presupponitur, quod aliquod est conci-
lium et per consequens quod est verum et legitimum, quia alias non est
concilium, cum ibidem sit iudicium saltim quoad hoc de concilio et
ecclesia universali, quia sunt unum representacione, sicut papa non se
debet comparare ecclesie quoad superioritatem, ita nec concilio. Similiter
nec concilium tenetur se unire pape, pocius econverso, eo namque 1pso,
quod quis profitetur concilium, profitetur veritatem et unitatem univer-

8om. H b unica add. V2 Com. V2 dom. V2 eom. H t om. H

1Cant 6,8

102



salis ecclesie, quam ipsum concilium esse vel esse cum ea unum et non ab
ea separatum existere manifestat unitas representacionis. Quomodo enim
concilium representaret ecclesiam universalem, si non haberet cum ea
unitatem. Sequeretur denique, quod® prelati ceterique fideles, qui® ad
succurrerendum necessitatibus ecclesie venientes ad concilia congre-
gantur, in nomine desinunt esse de gremio ecclesie. Non enim est conci-
lium universale, ubi qui intersunt non sunt congregati in nomine Christi.
Et cum Christus in medio horum se esse profiteatur ?, sequitur quod con-
cilium ab ecclesia non est divisum nec se dividit, sed est cum ea unum et
idem seu eidem® unitum et identificatum, ita ut quodcumque agit conci-
lium sive patitur, ipsam ecclesiam agere sive pati dicatur. Hoc enim
nomine huiusmodi conciliorum congregacionem Christus appellat, quando
dicit Petro: Dic ecclesie 3, et post immediate subiunxit: Ubz enim sunt duo
vel tres congregati in nomine meo bt sum ego in medio eorum *. Cum igitur
ex representacione ac denominacione Christi congregacio huiusmodi sive
concilium vendicet sibi nomen ecclesie, omnes fideles ut sint unum cum
Christo et’ ecclesial, tenentur illi adherere, papa autem, cum sit caput,
sub capite intantum sibi competit esse caput, in quantum cum ipsa
ecclesia est unum, quia non est ipse caput nisi illius ecclesie, que est unum
cum Christo sive in cuius medio est Christus. Si € ergo presupponitur esse
concilium et papam eidem non adherere, animadverti debet, quomodo
pro eo tempore competit sibi esse caput ecclesie aut cuius ecclesie repre-
sentabitur caput, cum non sit unum cum ea, in cuius medio est Christus,
sicut nec aliquis sponsus erit eius, cui non vult uniri. Et attendendum,
quod sicut ecclesie repugnat se ab aliquo separare, ita nec competit se
aliis unire, sed membra sibi debent uniri. Ita videtur de concilio esse
dicendum, cum eo ipso, quod dicitur concilium, intelligatur esse unum
cum Christo. Item sicut est supratactum, hec superioritas sive excel-
lencia ecclesie respectu pape provenit ex speciali assistencia Spiritus
Sancti in concilio et immediata presidencia Christi. Id enim, quod in
conciliis diffinitur, non hominibus, sed attribuitur Spiritui Sancto, prout
sunt de hoc multe auctoritates sanctorum, et patet ex illo concilio apos-
tolorum Act. XV, ubi in promulgacione sentencie primo nominatur Spiri-
tus Sanctus: dicitur enim: Visum est Spiritui Sancto et nobis 5. Intrinseca
vero presidencia Christi patet ex illa sepe inducta auctoritate: Ubs sunt
duo vel tres ¢ etc. Ex hac autem preeminencia non derogatur excellencie

g tamen V2 hom. H

Zcf. Mt 18,20 3 Mt 18,17 + Mt 18,20 Scf. Act 15,28 6 Mt 18,20

103



summi pontificis, nam sicut Paulus et Johannes dixerunt ad Julianum
imperatorem renunciantes suis obtemperare mandatis: Non tibi facimus
hanc iniuriam, ut preponamus tibt qualem personam; Dominum tibi prepo-
nimus, qui fecit celum et terram 7, ita ecclesia sive concilium potest dicere
summo pontifici propter sibi competentem immeditam presidenciam
Christi et specialem assistenciam Spiritus Sancti. Hec enim duo videntur
ut communia semper exprimi, ubi in sacra scriptura fit mencio de con-
cessa potestate ecclesie sicut patet Luc. X: Qui vos audit, me audit, et qui
vos spernit, me spernit. ® Item Math. X: Non vos estis qui loquimini, sed
spiritus Patris vestri, qui loquitur in vobis °. Item: Ubi sunt duo vel tres
etc., 1b1 ego sum in medio eorum 1°. Et Joh. XX : Insufflavit et dixit: accipite
Spiritum Sanctum et quorum remiseritis ' etc. Et: sicut misit me pater et
ego mitto vos 2. Et Math. ultimo: Euntes docete omnes gentes et subdicit
Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consumacionem seculi 3,

7 ¢f. ASS Juni (26.) V (1709) p. 160 AB!
8Lc 10,16 Mt 10,20 1Mt 18,20 ! Jo 20,22s  !2Jo 20,21 13 Mt
28,19s

Add. 20 (cf. p. 52)

Ex hac auctoritate et ex illa eiusdem apostoli 11 Cor. X111: Non enim
possumus adversus veritatem, sed pro veritate !, videtur sequi, quod in omni
accione duplex est limes sive mensura auctoritatis pape sive cuiuslibet
potestatis ecclesiastice, scilicet veritas et edificacio ecclesie, et quantum-
cumque potestas alicuius dicatur esse illimitata, non tamen absolvitur
ab hoc duplici limite sive mensura. Quandocumque enim in ecclesia iube-
tur ? et statuitur, si innititur veritati et tendit in edificacionem ecclesie
dicitur fieri bene, si autem utrumque vel alterum ipsorum deficiat, cum
deviet a sua regula directiva, minus dicitur recte fieri. Unde papa fundat
suam intencionem super falso aut mendacio, iuxta auctoritatem apostoli
potestatem videtur illi non suffragari, sed deficere. Et quidem non inquit,
‘non debemus aut non licet nobis adversus veritatem dicere’, sed dicit ‘non
enim possumus aliquid adversus veritatem’. Dicit eciam, quod potestas
data est a Christo in edificacione ecclesie 2. Unde apparet, quod ecclesia
sive bonum ipsius sit finis potestatis cuicumque concesse.

a8 jubetur usque ad concesse (in fine) add. H

12 Cor 13,8 2¢f. 2 Cor 13,10

104



Add. 21 (cf. p. 54)

Ecce ex hac epistole auctoritate patet, quod iudicium ecclesie sive
concilii prefertur iudicio pape, quia non est credibilis, quod unicuilibet
Deus inspiret examinis 1usticiam et deneget inumerabilibus sacerdotibus
in concilio congregatis.

Add. 22 (cf. p.61)

Christus namque sponsus suus, caput et dominus dignatus est tantam
humilitatem in se ostendere, ut dixerit, quod non venit ministrari sed
manistrare, Math. XX 1. Unde ecclesia non repugnat ministrare docendo,
predicando ac declarando ea, que pertinent ad fidem salutemque omnium
fidelium suorum, similiter ordinando, precipiendo et disponendo, que
suo iudicio pro tempore illis oportuna videntur. Hoc enim ministerium
non indignitatem, sed auctoritatem demonstrat. Similiter est in ecclesia
multiplex aliud ministerium, sicut intercedere, orare et supplicare pro
salute fidelium et aliis similibus diversis, sed ad presens non exemplifica-
tur, quia de illis non agitur nec de potestate suprema regiminis * fidelium.

a regituria (7) codd.

1 Mt 20,28

Add. 23 (cf. p. 64)

Et quia in conciliis generalibus, prout patet ex ipsorum processu,
primum intenditur ad implorandum assistenciam divini auxilii per ora-
ciones et sacrificia, super quo communiter primo sint oraciones et specia-
liter hoc patet intuenti ceremonias et solemnitates, que fiunt in diebus
sessionum, quando debent aliqua pronunciari deffinitive, ubi dicuntur
letanie, cantantur responsoria et ymni, ac fiunt oraciones multum devote.
Ex quibus apparet?®, quod patres, qui in concilio sunt, humane investi-
gacioni et potestati, sed principaliter innituntur auctoritati divine et
superne virtuti. Etenim quando Christus tradidit potestatem ecclesie,
ut® non erraret in iudicio, ne diffideret super facienda execucione, duo
ei ® promisit, videlicet peticionis exaudicionem et sui assistenciam ¢ specia-
lem. Cum namque dixisset: Amen dico vobis, quecumgque alligaveritis super
terram etc., statim subiunxit Item dico vobis, quod si duo ex vobis consen-
serint super terram, de omni re quamcumque pecierint, fiet illis a patre meo,
qui in celis est. Ubi envm sunt duo vel tres congregatr in nomine meo, 1bi

a patet H bom. V2 ¢eidem H d existenciam V2

105



ego sum 1n medio eorum . Hec autem sic non reperiuntur fieri in curiis
regum aut principum, ubi congregaciones corpus politicum, non autem,
ut ecclesia in concilio congregata, propter immediatam assistenciam
Christi et Spiritus Sancti corpus misticum appellantur °,

e appellatur H
1 Mt 18,18 ss

Add. 24 (cf. p. 65)

Et si obicitur, quod in baptismo et alio quolibet sacramento, ubi gracia
spiritualis immediate datur a Christo, nichilominus intervenit minister
tamquam immediatum instrumentum, sic ergo in concilio generali erit
de papa, quod intelligatur esse caput ministeriale, licet acciones conci-
liares dicantur esse a Spiritu Sancto tamquam a principali agente. Hoc
autem non impedit. Nam in baptismo alius effectus attribuitur Christo,
alius ministro. Remissio namque culpe effective intelligendo itaattribuitur
Deo, quod ad hunc effectum nullatenus pertingit per se accio ministri;
abluere autem corpus attribuitur ministro, deo autem posset attribui
racione generalis influencie, sicut in quolibet effectu naturali. Proprie
tamen nullus effectus est communis Deo et ministro nec communicantur
in eadem accione, ita ut posset minister dicere: «Deus et ego baptisamus
aut peccata dimittimus». In accionibus autem conciliariis Spiritus Sanc-
tus ac patres, qui sunt in concilio, insimul numerantur. Unde dictum est:
Visum est Spiritur Sancto et nobis?, quod videtur ex immediata assistencia
et cooperacione.

1 Act 15,28

Add. 25 (cf. p. 66)

Et hoc potest intelligi in verbis Christi Math. xx, Marc. X, Luc. xx11 2,
quando redarguens appetitum dominandi dixit apostolis, quod deberet
ita esse inter eos sicut in seculo, ubi reges gencium dominantur.

1cf. Mt 20,25, Mc 10,42, Lc 22,25

106



Add. 26 (cf. p. 66)

Legens eciam librum de actis apostolorum poterit denotare, quod in
primitiva ecclesia Deus videbatur regere per seipsum; unde Petrus ad
Anianam inquit: Cur temptavit Sathanas cor tuum mentire Spiritui Sancto?
Non es mentitus hominibus, sed Deo'. Idem eciam dixit ad Saphiram;
similem sentenciam Gamaliel dixit: Sz ex hominibus est consilium hoc, aut
opus, dissolvetur, si vero ex Deo est, non poteritis dissolvere, ne forte et Deo
repugnare videamini 2. Clarissime autem apparet Act. Xv, ubi apostoli et
seniores congregati in concilio dixerunt: Visum est Spiritur Sancto et
nobis 3, ex quo manifeste probatur, quod Spiritus per se et immediate in
concilio operatur acciones conciliares. Unde et error posset contingere,
in quantum patres, qui sunt in concilio, singulariter iudicarent ut homi-
nes; sed hoc numquam in accionibus continget eorum, que conciliariter
fiunt, quia cum eis suus diffinit ac iudicat Spiritus Sanctus, qui specia-
liter assistit, ne in accionibus, que conciliariter procedunt, interveniat
error. Equidem promisit post, quod esset in medio legitime congrega-
torum in nomine suo *. Unde ex premissis apparere videtur, quod ecclesia
in concilio generali se habet pocius ut corpus misticum quam ut corpus
politicum, et qui existimant, quod iudicia concilii sunt ut cuiuslibet alte-
rius multitudinis, videntur prophanare ecclesiam Dei. Si enim pro aliquo
loco et tempore creditur, quod ecclesia regatur a Spiritu Sancto, non
potest apcius hoc convenire, quam ubi ipsa ecclesia congregata diffinit
in concilio super veritatem fidei et morum, cum sit declaratum in concilio
Constanciense, quod sacrum generale concilium ecclesiam universalem re-
presentat et id, quod approbat in favorem fidei et ad salutem animarum,
hoc esse ab universis Christifidelibus approbandum et tenendum, ac
quidquid condempnat esse fidei vel bonis moribus pro contrarium, hoc ab
eisdem esse credendum, tenendum et asserendum pro condempnato. Hoc
eciam videtur dicere Ambrosius, epistola LxxVII, quod cum aliquid diffi-
nitum est per sinodum, standum est super illo cuique, eciam si angelus
de celo esset. Ideo colligitur saltem primo.

1 Act 5,3 2Act 5,38s 3 Act 15,28 4 cf. Mt 18,20

Add. 27 (cf. p. 67)

Hec enim videtur esse causa vocacionis ad concilia. Nam si ecclesia
prelatis existentibus in concilio et alils notabilioribus de ecclesia viris
similiter et principibus populi christiani per se aut suos ambasiatores et

107



hiis deliberantibus et* propter causam fidei sed in alio negocio concer-
nente rei publice christianorum utilitatem, libertas® est pape spreta eorum
diffinicione agere non quod illis, sed quod sibi apparet, videtur, quod tunc
gratis convenerint et frustra vocati fuerint.

a eciam H a liberum H

Add. 28 (cf. p.69)

Non super hunc populum vel illum, sed generaliter et indeterminate *
christiani. Hoc eciam videtur probari ex communi modo loquendi; epis-
copi namque non habentes plebes speciales, ad quarum regimen inten-
dant ®, sed sunt titulares, appellantur episcopi universalis ecclesie. Ex
quo apparet, quod eo ipso in sua consecracione accipiunt auctoritatem
sive potestatem ad regimen universalis ecclesie. Et videtur hic [esse ..

8 sed eciam quoad exercicium in habitudine ad regimen universi populi add. H
bintendunt H

Add. 29 (cf. p.69)

Unde apostoli ex distribucione terrarum quas inter se mutuo divisisse
refertur, non habuerunt novam potestatem, que sibi primo non compe-
teret, cum Christus immediate eis concesserat potestatem dicens Joh. xx:
Sicut misit me pater, et ego mitto vos . Item Joh. xvir Christus ad Patrem
loquens inquit: Sicut tu me misisti in mundum, et ego misi €os in Mun-
dum 2. Item: Euntes per mundum universum docete omnes gentes et predi-
cate evangelium ommni creature 3. Ecce quia a Christo concessa est apos-
tolis potestas illiminate absque determinacione huius vel illius populi,
sed absolute per universum mundum super omnem creaturam, et cum
constet hoc fuisse eis concessum, priusquam quilibet eorum recepisset
ad exercicium sui operis hunc vel® illum populum particularem, per"
hanc divisionem sive coaptacionem non intelligitur, quod sint privati illa
universali potestate, que a Christo absolute concessa fuit eis. Sic igitur,
cum episcopi et presbiteri succedant in locum apostolorum et discipu-
lorum Christi per hoc, quod recipiunt a papa determinatas ecclesias et
plebes et sic ex eo dicuntur vocati in partem sollicitudinis, non censetur
eo ipso fore privatos illa prelatura, quam prius ® habuerunt ¢ a Christo in
ordinacionibus suis et consecracionibus, que illis data est absolute, non

aom. V2 bad H ¢immediate H d habuerant H

! Joh 20,21 2 Joh. 17,18 3Mc 16,15 et Mt 28,18

108



super hanc vel illam plebem, sed pocius ® dicendum, quod primo eis com-
peteret in habitu, quando sunt congregati in concilio, iam eis competit in
exercicio. Ita fuit in apostolis et discipulis, cum ex diversis mundi parti-
bus, ubi prius! erant, convenerunt Ierosolimis ad illud famosum conci-
lium generale super non-observacione legalium. Attento & in hoc esse
differenciam de potestate pape in generali concilio et aliorum conciliorum,
quod in aliis, quantum ad regimen universalis ecclesie priusquam fuit in
concilio, potestatem hanc solum in habitu, si vero fuerit in concilio hanc
in actu et exercicio non quidem singulariter, sed una cum aliis; papa vero
eclam priusquam esset in concilio, habet illam potestatem ad regimen
universalis ecclesie eciam in actu. Nec quando est in concilio, illam perdit,
sed 1am habet exercere 1psam accionem communiter cum aliis, et primo
exercebat eam per se ipsum vel cum illis, de quibus sibi videbatur. In
generali autem concilio videtur, quod se habeat ut consocius sive coepis-
copus aliorum propter presidenciam et assistenciam Christi, qui est sum-
mus pontifex futurorum bonorum.

testadd. H fprimo H g attento usque ad bonorum (in fine) add. H

Add. 30 (cf. p.71)

Ex predictis posset responderi ad auctoritates sacre scripture in prin-
cipio adductas, que ex hoc videntur habere efficaciam argumenti, quia
illa verba diriguntur per Christum ad Petrum nec ad alios apostolos.
Quantum ad primas tres iam satis dictum esse arbitrabimur, illam autem
pasce oves meas! eciam prout aliam ¢ibi dabo claves 2 etc. Augustinus
intelligit ecclesie competere. Quod autem dicitur duc in altum 3 et iam
homines eris capiens *, similiter dictum est aliis venite post me et faciam
vos fiert piscatores hominum 3. Erit autem ad omnes una, sicut dictum est,
communis responsio, quod fiat comparacio Petri ad alios prout singula-
riter considerantur suntque partes et membra, non autem prout conside-
rantur ut totum, quia huius tocius ipse Petrus intelligitur esse pars
quedam et membrum.

! Joh 21,17 2 Mt 16,19 3Lc 5,4 *Lc 5,10 5 Mt 4,19, Mc 1,17

Add. 31 (cf. p.71)

Et principalitatem dignitatis sive primitatem. Cuius contrarium appa-
rere potest ex supradictis ac intuentibus libros de ecclesiasticis officiis,
ut in canone misse et aliis. Nam de et pro ecclesia primo, consequenter

109



vero de papa fit commemoracio, nec obstat dicendo, quod ex quo Christus
commisit regendam ecclesiam suam Petro, quod ideo sit maior. Christus
enim commisit matrem suam Johanni!, nec tamen propter hoc ipsum
maiorem dicitur constituisse, sicut nec rex, qui peregre proficitur, si
committit * reginam uxorem suam et regnum alicul vicario, quod ideo
vicarius ille sit regina superior.

a8 committat H

Lcf. Joh 19,27

Add. 32 (¢f. p.77)

Est eciam hic advertendum, quod in primitiva ecclesia tempore aposto-
lorum videtur semper durasse aut continuatum fuisse Ierosolimis gene-
rale concilium. Ad quod quidem concilium erat recursus super omnibus
dubiis, que pro tempore illo occurrerunt et ad hoc ipsi apostoli referebant
gesta per eos In provinciis sibi distributis. Inducitur hoc ex eleccione
Matthie et constitucione septem dyaconorum ac diffinicione facta super
dubio de * observacione legalium, specialiter vero ex missione Petri ad
Samariam cum Johanne. Si enim apostoli miserunt eum tamquam singu-
lares persone, hoc esset inconveniens, quod diceretur sic subiectus esse
eis; unde oportet dicere, quod fuit generale concilium, a quo dicitur esse
missus. Similiter patet hoc ex disceptacione adversus Petrum, quia
introivit ad gentes, clarius autem de Paulo, quando fuit sibi iniunctum,
quod purificaret se cum aliis, ut introiret in® templum, Act. xx1. Cum
enim 1bi non esset Petrus, ad quem diceretur posse pertinere, quod ® hoc
faciendum illi iniungeret, quando Jacobus et alii tamquam singulares
persone, quibus in dignitate apostolari par erat et equalis, id sibi preci-
perent, oportet ergo id dici fuisse generale concilium. Hoc eciam patet ex
epistola Clementis de sua intronisacione facta sibi a Petro, ubi continetur
quod hoc mandabat significari Jacobo !. Idem eciam continetur in libro,
qui intitulatur Itinerarium Petri 2. Hoc eciam manifeste videtur induci ad
Gal. 11, ubi patet, quod Paulus ascendit Ierosolimam et contulit cum
inibi congregatis evangelium suum, et in eo capitulo Jacobus nominatur
ante Petrum 3, quod sibi diceretur competere racione presidencie. Specia-
liter hoc videtur ex consideracione temporis, quia dicit quod post
annos XIIII a sua conversione ascendit et secundum hoc, si tenetur quod

aet V2 bom. V2 Com. V2

L RUFIN. epist. Clement. 19,2 (GCS 42 [1953] p. 21)
2PG 2,579 4B 3Gal 2,9

110



semper fuit® Terosolimis continuatum tempore apostolorum generale
concilium, oportebat dicere, quod illa quatuor supra nominata non
fuerunt diversa concilia, sed diverse acciones unius continuati concilii,
et hec videtur magis propria locucio.

dom. H

Add. 33 (cf. p.78)

Et hoc videtur notari eciam ex significacione vocabuli ®: decretalis
enim derivacionem et originem trahit ® ex decreto, decretum autem secun-
dum omnes est communis diffinicio, que fit in concilio; hutusmodi ergo
epistole decretales sunt ille, que dicuntur parificari canoni concilii, non
autem ille, que inconsultis aliis procedunt ex iudicio aut nutu solius
pape. Unde legenti antiquas hystorias apparere potest, quod propter
multa dubia, que tempore multiplicacionis fidelium occurrerunt, ...

& yolumini V2 bom. H

Add. 34 (¢f. p.78)

Quod hoc® est intelligendum® de illis sanccionibus et decretalibus epis-
tolis, 1n quibus nec precedencium patrum decretis nec evangelicis preceptis
aliquid contrarium invenitur . Unde patet, quod ubi canon et epistola
contrariantur, standum esset pocius canoni, in quo manifeste ostenditur
superioritas concilii respectu pape.

ajllud H b est add. H
I DECRET. Grat. [ dist. 19 c. 7 (p. 62)

Add. 35 (¢f. p.79)

Similiter in volumine decreti!, ubi numerantur generalia et alia con-
cilia, in fine narracionis cuiuslibet subditur «et statuerunt tot vel tot
canones», ita quod statuere competebat omnibus in concilio, non autem
attribuitur soli pape vel eius legatis.

1¢f. DECRET. Grat. I dist. 16 c. 10 (p. 45 s)

Add. 36 (cf. p. 80)

Et ita tamen non est. Licet enim propter pericula, que exinde sequi
possent, si cuilibet liceret congregare generale concilium, papa habet

111



ex auctoritate® illud convocare. Et quantum ad hoc, est verum illud
dictum commune, quod concilia robur accipiunt ° et firmitatem a summo
pontifice, et quod nullum est legitimum concilivm, nist fuerit summi ponti-
ficis auctoritate suffultum. Tamen postquam legitime congregatum est,
eo ipso, prout declaratum est in concilio Constanciensi, immediate habet
potestatem a Christo et potestas universalis ecclesie transfunditur in
concilium sive consumatur aut iuxta premissa loquendo, cum sit iam
oblata materia, potestas que erat in habitu, efficitur in actu et exercicio.
Itaque et si papa suos oratores, legatos aut presidentes revocaret, non
propterea revocatur aut desinit esse potestas, quam concilium immediate
habet a Christo. Iam eciam concilium eo 1pso quo congregatum est
propter condiciones supratactas, que ecclesie nec pape conveniunt, intel-
lLigitur habere superioritatem sive maioritatem. Et manifestum est quod
inferior non potest tollere legem superioris aut ipsum destruere. Est enim
repugnancia contradiccionis, quod papa tenetur preceptis conciliis obedire
et quod possit pro suo libito illud dissolvere et destruere. Preterea illa
decreta, que dicunt, quod solus papa congregat concilium, loquuntur
comparando papam ad alias personas ecclesie, non autem adimitur potes-
tas ipsi ecclesie, quando possit, sicut factum est in concilio Constanciense,
ordinare, quod concilia celebrentur certis temporibus et quod ad illa
absque alia convocacione pape, prelati et alii, qui tenentur, debeant
venire. Et sic apparet, quod etsi de communi lege concilia quoad congre-
gacionem suscipiant a papa robur et auctoritatem, tamen id non est de
necessitate, prout patet in casu premisso et eciam in multis aliis, in quibus
licet eciam invito papa vel sede vacante concilium congregare. Ex
premissis igitur apparet quod...

8ad add. H P suscipiunt V2

Add. 37 (cf. p. 85)

Et quod ita generaliter predictum decretum debeat sive possit intelligi,
videtur pro eo, quia nullatenus creditur, quod dictum concilium Constan-
ciense propter expressionem specificam® horum trium, videlicet fidei,
scismatis et generalis reformacionis, si forte sumantur ita, quod non ad
omnia extendantur, voluit restringere sive auferre potestatem per Chris-
tum concessam ecclesie, quinymmo potuit, cum inferior non limitet
iurisdiccionem concessam a superiore; vel ergo concilium sive ecclesia
de se habet aliquam potestatem, que a papa solo ® dependeat aut non. Si

afactam add. H b solum H, non add. H

112



non, quomodo ergo potest deponere papam vel anathematizare omnem
heresem, sicut in primo Niceno concilio legitur? Si autem aliquam iuris-
diccionem sive potestatem habet, cum de illa debeat constare in sacra
scriptura, et in hac non reperitur expressior auctoritas, quam que pre-
dicta est, Math. xviir: Quecumque alligaveritis * etc. Hic autem est con-
cessa ¢ potestas in omni generalitate et plenitudine absque limitacione;
ergo sic debet intelligi et sic intelligendo non dicitur fieri? addicio ad
prefatum decretum, cum non dicatur ¢ esse additum, si quod exprimitur
est de prioris intellectu, sicut ecclesia non dicitur addidisse, quando
declaravit, quod Spiritus Sanctus procedit a Filio, eciam si hoc non fuit®
expressum in symbolo apostolorum vel Niceno. Et allegatur causa, quia
hoc necessario argumento elicitur ex sacra scriptura, sic in proposito
videtur dicendum. Item nec concilium Constanciense dicitur addidisse,
quando specificavit predictos tres casus et pertinencia ad eos. Cum tamen
contenta capitula in iure communi non videtur excipere, ut communiter
asseritur, nisi in casu fidei; quamdiu enim mundus durabit, cum a Christo
sit concessa potestas ecclesie docere omnes gentes, secundum difficul-
tates insurgentes, sicut potest nova statuta condere, ita et facere novas
declaraciones habentes se conformiter ad auctoritates sacre scripture.
Et secundum huiusmodi declaraciones, que de novo fiunt, oportet intel-
ligere iura communia et sanctorum et sacre scripture auctoritates. Unde
ad capitula decretorum, que dicunt, quod nemo iudicabit primam sedem *
etc. cum aliis multis similibus videtur dicendum prout supra dictum est,
quod ibi nemo distribuit pro singulis membris ecclesie singillatim consi-
deratis. Non autem pro concilio aut® ipsa ecclesia, que est corpus, que
non videtur contineri sub predicto nomine, distribucio singulorum nemo.
Nec obstat, quod dicitur ab omni clero. Ibi enim dicitur nec ab augusto
nec regibus, et constat ex hiis, non competit ligandi nec minimum cleri-
cum, et sic nomine cleri non intelligitur concilium universale, sed talis
clerus, de quo non esset dubium sicut nec de augusto respectu pape.

¢ expressa H d fieri usque ad dicatur om. V2 e fuerit H fvel H

1Mt 18,18 2 NICOL. I. epist. 88 (MG Epist. VI p. 466; cf. Mansi 1 p. 1257 B)

8 113



	Johannes von Segovias Stellung zur Präsidentenfrage des Basler Konzils
	Einführung
	Vorgeschichte
	Die päpstlichen Ernennungsbullen
	Die Verhandlungen über die Präsidentschaftsfrage
	Analyse des Tractatus super presidencia
	Zur Edition
	Modus et forma, quibus ambasiatores pape admisit concilium ad presidendum post multas difficultates
	Additiones


