
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 62 (1968)

Artikel: Johannes von Segovias Stellung zur Präsidentenfrage des Basler
Konzils

Autor: Ladner, Pascal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PASCAL LADNER

JOHANNES VON SEGOVIAS STELLUNG

ZUR PRÄSIDENTENFRAGE DES BASLER KONZILS

1. Einführung

Die Forschung über Johannes von Segovia ist von dessen Historia
gestorum generalis synodi Basiliensis ausgegangen, die trotz des

extremen Parteistandpunktes eine der reichsten und zuverlässigsten Quellen
für die Kenntnis der Geschichte des Basler Konzils darstellt1. Im
Zusammenhang mit diesem Werk haben vor allem Johannes Haller, Georg
Boner und Uta Fromherz 2 versucht, die Persönlichkeit des Autors bio-

abkürzungsverzeichnis
CB Concilium Basiliense, Studien und Quellen zur Geschichte des Concils

von Basel, hrsg. von J. Haller, R. Wackernagel u. a., Bd. I-VIII
Basel 1896-1936.

Hefele-Leclercq, Histoire des conciles d'après les documents originaux,
Bd. VII2 Paris 1916.

Mansi: Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, Bd. 27-35 Flo¬

renz, Venedig, Paris 1785-1902.
MC Monumenta conciliorum generalium saeculi XV, Scriptores Bd. I-IV

Wien, Basel 1857-1935; Bd. II-IV enthalten die Historia gestorum
generalis synodi Basiliensis des Johannes von Segovia.

RTA Deutsche Reichstagsakten, hrsg. von H. Herre, G. Beckmann u. a.,
Bd. 10, 11 Gotha 1898 und 1906.

COD Conciliorum Oecumenicorum Decreta, hrsg. von J. Alberigo u. a.,
Basel /Freiburg 1962.

1 MC II-IV.
2 J. Haller, CB I 20-53; G. Boner, MC IV; U. Fromherz, Johannes von Segovia

als Geschichtsschreiber des Konzils von Basel, Basel und Stuttgart 1960 (Basler
Beiträge zur Geschichtswissenschaft Bd. 81) 17-42.

^^ôs/si/é 1



graphisch zu erfassen, sodaß über sein Leben und seine Tätigkeit am
Konzil einigermaßen Klarheit herrscht. Von spanischer Seite sind zudem
durch die Untersuchungen von Julio Gonzalez und Dario Cabanelas

Rodriguez x Ergänzungen hinsichtlich Segovias Herkunft, Jugend und
frühere Lehrtätigkeit an der Universität Salamanca beigesteuert worden,
die erkennen lassen, daß der am 8. April 1433 vom Konzil für seine eigene
Person und im August 1434 als Vertreter seiner Hochschule inkorporierte
Johannes von Segovia nicht nur ein anerkannter Theologe, sondern auch
ein bewährter Diplomat war, der im Auftrag seiner Universität viermal
an der päpstlichen Kurie in Rom weilte und mit dem kastilischen Königshof

in enger Verbindung stand. Schließlich konnte Hermann Diener das

Lebensbild dieses Gelehrten mit zahlreichen neuen Einzelheiten aus den

päpstlichen Registern bereichern 2. - Seit seiner Inkorporierung hat sich

Johannes von Segovia sowohl in der Deputatio fidei, der er zugeteilt
worden ist, als auch in verschiedenen Ausschüssen als Mitglied und
Sachverständiger maßgebend beteiligt, wie seine Voten und Reden beweisen,
die er später in seine Konzilsgeschichte eingearbeitet hat.

Wenn diese große, bis 1443 reichende Quelle für die Fakten und Daten
von Segovias Lebensgeschichte, soweit sie die Zeit des Konzils umfaßt,
auf ziemliche Vollständigkeit Anspruch erheben darf, so erscheint sie

problematisch, sobald nach der Entwicklung von Segovias Ideen gefragt
wird. Als ein in der verhältnismäßig kurzen Zeitspanne zwischen den

Jahren 1449 und 1453 nach einem - wie die Arbeit von Uta Fromherz
zeigt - ganz bestimmten Plan endgültig redigiertes Werk, das die
gewissenhafte Aufzeichnung der gesamten offiziellen Tätigkeit und somit
weniger die einzelnen Leistungen der Kirchenversammlung als vielmehr
die Darstellung der Erscheinung des Konzils an sich zum Ziel hat3,
bedeutet die Historia gestorum nämlich in bezug auf die Geschichte von
Segovias Ideen eine Summa, einen rückschauenden Bericht aus der Zu-

rückgezogenheit von Aiton mit dem offensichtlich apologetischen Ziel, den

Kampf des Konzils von Basel für die Lehre von der höchsten Autorität
der allgemeinen Konzilien zu verteidigen, allerdings - angesichts der

Auseinandersetzung mit dem Islam, die durch den Fall von Konstantinopel
1453 hervorgerufen wurde - als einen zwar wichtigen, aber doch nur

J. Gonzalez, El maestro Juan de Segovia y su biblioteca, Madrid 1944; D. C. Ro-
drìguez OFM, Juan de Segovia y el problema islàmico, Madrid 1952.
H. Diener, Zur Persönlichkeit des Johannes von Segovia, in: QFIAB 44 (1964)
289-365.
U. Fromherz a. a. O. 75, 127.



innerkirchlichen Verfassungskampf 1. Der Weg aber zu diesem Ergebnis
dürfte sich schrittweise aus den Schriften ablesen lassen, die Johannes

von Segovia bei mancher Gelegenheit zu aktuellen Fragen verfaßt hat.
Dieses vielfältige Schrifttum ist allerdings bis heute kaum bekannt.

Johannes Haller hat zwar bei der Vorbereitung des Werkes Concilium
Basiliense verschiedene Traktate eingesehen und auch eine erste Charakteristik

gegeben 2, die sich jedoch wegen ihrer Knappheit oft als

irreführend erweist. Die Auswertung dieser Schriften wird erst auf Grund
ihrer Editionen erfolgen können.

Unter den 41 Titeln der Werke des Johannes von Segovia läßt sich

eine Gruppe zusammenstellen, die trotz bestimmter Fragestellungen als

Thema das Verhältnis zwischen Papst und Konzil behandelt. Neben dem

Tractatus super presidencia sind zu nennen der Tractatus de conciliorum
et ecclesie auctoritate; die als Antwort auf die Bulle Moyses verfaßte
Schrift De tribus veritatibus fidei; die Iustificacio sacri Basiliensis
concilii et sentencie ipsius contra Gabrielem olim Eugenium Papam IV latae;
die Dicta circa materiam neutralitatis principum; der Liber de -magna
auctoritate episcoporum in synodo generali; der Tractatus de Ydempnitate
supremae potestatis ecclesiastice in catholico generali concilio et pontifice
summo und schließlich der Liber de Sancta Ecclesia. - Davon sind bis

jetzt nur die Iustificacio und Dicta circa materiam neutralitatis
herausgegeben worden, weil beide Abhandlungen für die politische Geschichte

relevant sind 3.

In dieser Gruppe ist der Tractatus super presidencia die erste Schrift
des Johannes von Segovia, entstanden - wie unten ausführlich dargestellt

wird - im Zusammenhang mit der Auseinandersetzung um die
Aufnahme von drei päpstlichen Gesandten als Konzilspräsidenten im Frühjahr

1434. Die Bedeutung dieser Auseinandersetzung, deren Verlauf
Segovia später im 7. Buch seiner Konzilschronik darstellt, liegt nicht auf
der verfassungsrechtlichen Ebene, sondern ergibt sich aus der Tatsache,
daß sich an der Frage nach der Aufnahme oder Ablehnung der päpst-

U. Fromherz a. a. O. 40 s.

CB I p. 20-53. - Zudem hat U. Fromherz a. a. O. 152-155 versucht, eine Übersicht

über Titel, Handschriften und Druckausgaben der Segovia Werke unter
Berücksichtigung der Forschungen von Julio Gonzalez und Dario Cabanelas
Rodriguez zu bieten. - Fragmente sind von H. von der Hardt, Concilium
Constantiense VI, Helmstadt 1699, unkritisch ediert worden. - Vgl. auch Anm. 3.

Justificacio: RTA XIV 346-367; Dicta: RTA XIV 367-390, was weder von
H. Jedin, Geschichte des Konzils von Trient I, Freiburg 1949, 475 Anm. 51, noch
von U. Fromherz a. a. O. 152 s. bemerkt worden ist.



liehen Gesandten als Konzilspräsidenten das schwerwiegende Problem
der Superiorität des Papstes oder des Konzils entzündet. Wenn Johannes
von Segovia für die Ablehnung dieser Gesandten und demnach für die

Konzilssuperiorität eintritt, so steht er damit auf der Seite der Mehrzahl
der Konzilsväter. Nur von wenigen jedoch ist die Begründung ihres
Entscheides direkt bekannt, unter ihnen allerdings von Nikolaus von Kues,
dessen Votum in Form einer kleinen, streng juristisch abgefaßten
Abhandlung überliefert ist \ und vom Prior von St. Benigne in Dijon 2, der
seine Ablehnung der päpstlichen Legaten theologisch begründet.

Dazu tritt nun der Traktat des Johannes von Segovia, der ebenfalls

theologisch ausgerichtet ist. Seine zunächst verwirrend erscheinende
Umständlichkeit und Weitschweifigkeit3, die daher rühren, daß Segovia alle
Voten der Diskussionsredner aufgreift und verwertet, lösen sich bei

näherem Zusehen in eine wohl durchdachte Ordnung der in der
Spätscholastik üblichen Beweisführung auf. Schon in diesem ersten Konzilstraktat

zeigt sich Johannes von Segovia als ein «wahrer Ockham redivi

vus» 4.

Bevor die übrigen Werke des Johannes von Segovia in Editionen
vorliegen, ist es freilich verfrüht, bei diesem bedeutenden Vertreter des

konziliaren Gedankens die geistesgeschichtliche Filiation der Ideen über die

Superiorität des Konzils als Vertretung der allgemeinen Kirche gegenüber

dem Papst darzustellen, wie sie von Johannes von Paris über
Marsilius von Padua, Ockham, Konrad von Gelnhausen, Heinrich von
Langenstein, d'Ailly und Gerson verlaufen 5. Die vorliegende erstmalige
Ausgabe des Tractatus super presidencia mit den einleitenden Bemerkungen

über die bisher kaum im Zusammenhang gewürdigte Geschichte
der Präsidentenfrage will daher nichts mehr als eine Anregung zur
weiteren Erforschung der Segovia Werke sein.

De auctoritate presidendi in concilio generali hrsg. von G. Kallen, Cusanus-
Texte II/l, Heidelberg 1935 (SB der Heidelberger Akademie der Wissenschaften,
Phil.-hist. Kl. 1935/36).
Ibid. 92-103.
So J. Haller, CB I 38 und G. Kallen a. a. O. 63.
A. Dempf, Sacrum imperium, Darmstadt 21962, 554.
U. Fromherz a. a. O. 131 ss. ist in ihrem Überblick nicht auf diese Zusammenhänge

eingegangen. Grundlegend für deren Erforschung sind die Arbeiten von
O. Gierke, Das deutsche Genossenschaftsrecht III: Die Staats- und
Korporationslehre des Alterthums und des Mittelalters, Berlin 1881, und B. Tierney,
Foundations of the conciliar theory, Cambridge 1955 mit Literaturhinweisen.



2. Vorgeschichte

In dem Zeitpunkt, da der Erzbischof Johannes Berardi von Tarent,
der Bischof Petrus von Padua und der Abt Ludovico Barbo von Santa

Giustina in Padua dem Konzil die päpstlichen Bullen vorweisen, die ihre

Ernennung zu Konzilspräsidenten anzeigen, hat nicht nur die

Auseinandersetzung zwischen Papst Eugen IV. und der Basler Kirchenver-
sammlung ihren ersten Höhepunkt bereits überschritten, sondern ist auch

der damit verbundene Streit um den Konzilsvorsitz in die letzte Phase

getreten. Es ist bekannt, wie der nur zögernd an die Ausführung des

Konstanzer Frequens-Dekretes gehende Papst Martin V. erst am 1.

Februar 1431, kurz vor seinem Tod, den Kardinal Julianus Cesarini offiziell

zum Konzilspräsidenten ernennt und ihn mit der Eröffnung der
Versammlung betraut \ und wie Eugen IV. am 12. März diese Ernennung
bestätigt, indem er Cesarini gleichzeitig mit der ausführlichen
Berichterstattung über das Konzil beauftragt, quia in pluribus mutationem esse

factam sentimus 2. Die in diesen Worten ausgedrückten Bedenken

Eugens IV. gegenüber dem Konzil scheinen sich in der kurzen Bulle Certificati

vom 31. Mai zu verdichten, wo der Papst seinen Legaten Cesarini,
der mittlerweile in Deutschland die böhmischen Angelegenheiten zu

regeln versucht, vom Präsidentenamt nicht entbindet3 und damit eine

weitere Verzögerung des Konzils erhofft. - In Anbetracht der Tatsache

aber, daß sich seit dem Frühjahr schon einige wenige Konzilsväter in
Basel eingefunden haben, beschließt Cesarini im Einvernehmen mit
König Sigismund, vorläufig zwei Vizepräsidenten nach Basel zu schicken,
die in seinem Namen das Konzil eröffnen und die Geschäfte führen sollten,

und bestellt zu diesem Zweck am 3. Juli Johannes von Palomar und

Johannes von Ragusa 4. - Am 23. Juli erfolgt die offizielle Eröffnung

1 Es handelt sich um die Ernennungsbullen Dum omnes (Mansi 29, 11) und Nuper
siquidem cupientes (von Johannes von Ragusa überliefert MC I 67). Schon mit
dieser zweiten Bulle wird Cesarini bevollmächtigt, das Konzil zu prorogieren,
aufzulösen oder in eine andere Stadt zu verlegen, falls eine causa légitima
vorhanden sei. - Zur zögernden Haltung Martins V. cf. P. de Vooght, Le concilia-
risme à Constance et à Bâle p. 157 s. in: Le concile et les conciles, Paris 1960.

2 Mansi 29, 561.
3 Mansi 29, 13 : Praeterea cum felicis recordationis Martinus papa V praedecessor

noster inter cetera tibi iniunxerit praesidere debere auctoritate apostolica in concilio

generali in Basiliensi civitate celebrando, si talis esset concursus et congregatio

praelatorum, quod merito et rationabiliter celebrari debuisset et deberet, et
(sicut accepimus) usquenunc pauci aut nulli convenerunt, et propterea non sit
opus alium destinare, sed sit potius exspectandum
MC I 86-90.



durch die genannten Vizepräsidenten; am 9. September endlich kommt
Cesarini, nachdem er in der Zwischenzeit mit seinem Kreuzzugsheer

gegen die Husiten in der Schlacht von Tans eine vollständige Niederlage
erlitten hat, sodaß nun das Konzil, allerdings unter sehr schwacher

Beteiligung des Episkopates, seine Arbeit - die causa fidei, die causa pacis
und die causa reformationis - aufnehmen kann \

Die weiterhin zögernde Haltung Eugens IV., - nun begründet mit der
schwachen Beteiligung, mit dem umfassenden Reformprogramm und
mit seinen verlagerten Interessen, die nach einer Union mit den Griechen

streben, - die daraus entstehenden Spannungen und schließlich die

Ablehnung des Konzils sind im vorliegenden Zusammenhang nur soweit
dargestellt, als sie zum Streit um die Konzilspräsidentschaft beitragen.
Vor allem tritt zunächst die Frage nach dem Verhältnis zwischen dem

Papst und dem von ihm ernannten Konzilspräsidenten Cesarini in den

Vordergrund.
Cesarini erklärt in seiner Eigenschaft als Konzilspräsident in der ersten

allgemeinen Sitzung vom 14. Dezember das Konzil in aller Form als zu
Recht bestehend, und läßt die entsprechenden Dekrete - insbesondere

das Frequens-Dekret - verlesen 2. Damit ist der bisher schwankende
Zustand des Konzils beendet. Unterdessen aber hat sich Eugen IV. anders

entschieden: In dem berühmten Brief vom 12. November 1431 erwägt
er die Auflösung des Konzils und stellt diesselbe Casarini anheim 3, wie
es schon Martin V. getan hat4. Wie diese Bulle dem Konzil Mitte Januar
1432 öffentlich bekannt wird 5, weist Cesarini die Bedenken des Papstes

1 Über die Vorgänge im einzelnen cf. Hefele-Leclercq VII2 678 ss.
2 MC II 45 ss., Hefele-Leclercq VII2 693.
3 Mansi 29, 561-564, wo allerdings ein falsches Datum steht; die entscheidende

Stelle 561 : Quod considérantes (sc. nos Eugenius) et in animo nostro saepius
repetentes, ac ea quae per felicis recordationis Martinum papam V circa cele-
brationem Basiliensis concilii iuxta ordinationem Constantiensis synodi instituta
fuerunt, qui tibi in dicto Basiliensi concilio praesidendi, et huiusmodi concilium,
si et quando prudentiae tuae videretur, dissolvendi et pro alio concilio, iuxta
statuta praefatae synodi, in decennio celebrando, alium locum assignandi plenam
per varias suas litteras dedit facultatem, Deo propitio, absolvere et perficere
intendentes

4 In der Bulle Nuper siquidem cupientes, cf. p. 5 Anm. 1.
5 Mit der Überbringung der Bulle beauftragt Eugen IV. den Bischof Daniel von

Parcnzo, der am 23. Dezember 1431 vor dem Konzil erscheint, doch seinen Auftrag

verschweigt, ja sogar mehrmals erklärt, se non venisse pro dissolutione huius
concilii. Erst im Verlaufe der Verhandlungen soll Bischof Daniel dem Präsidenten
die an ihn gerichtete Bulle überreicht haben; Cesarini ist insofern beruhigt, als
der Entscheid ihm übertragen ist. - Nach der plötzlichen Abreise Daniels zeigt
dessen Begleiter, Johannes Ceparelli de Prato, Abschriften von zwei weiteren



zurück x und erklärt, daß bei seinem Rücktritt die Konzilsväter sich
selbst einen Präsidenten auctoritate concilii wählen würden, was zu einem
Schisma führen könnte 2. Das Konzil seinerseits erläßt an alle Christ-
gläubigen die Enzyklika Zelus Domus Dei mit dem Beschluß, trotz der

päpstlichen Auflösungsbulle nicht auseinander zu gehen 3.

Cesarini erkennt genau, daß die Frage der Präsidentschaft zu einer

Kapitalfrage in der Auseinandersetzung zwischen Papst und Konzil
geworden ist, und das Konzil bestätigt diese Ansicht. Wie nämlich Cesarini

kurz darauf in Anbetracht der päpstlichen Bullen das Präsidentenamt
doch für einige Monate niederlegt, wählt das Konzil an seiner Stelle den

Bischof Philibert von Coutance zum Vorsitzenden und beweist damit,
daß einerseits die potestas concilii nicht auf einem Einzelnen beruht, sei

es auf dem Papst oder auf dem von ihm delegierten Präsidenten 4, und
daß anderseits ein allgemeines Konzil auch gegen den Willen des Papstes
abgehalten werden kann 5. Faktisch ist damit dem Präsidenten die Stellung

als Vertreter des Papstes genommen, und sein Amt wird in die Richtung

eines ausschließlich konzilsinternen Geschäftspostens mit verminderten

Rechtsbefugnissen gedrängt. Folgerichtig macht sich diese
Tatsache darin bemerkbar, daß zunächst von der 2. allgemeinen Sitzung vom
15. Februar 1432 an, wo unter anderem im Anschluß an die Verlesung der
Konstanzer Dekrete Frequens und Sacrosancta die Superiorität des Konzils

über den Papst verkündet wird, bis zur 17. allgemeinen Sitzung vom
26. April 1434, welche die Einigung der Präsidentschaftsfrage verkündet,

Bullen vor: 1. Die Bulle Quoniam alto vom 18. Dezember 1431, worin der Papst
selbst das Konzil auflöst, Mansi 29, 564 ss. (Über das Verhältnis der zwei
Fassungen dieser Bulle, wovon die eine ein von Ceparelli auf den 12. November
gefälschtes Datum trägt, cf. Hefele-Leclercq VII2 698. Die entsprechenden Briefe
Eugens IV. an Sigismund und an den Erzbischof von Genua cf. Mansi 29, 568.) -
2. Eine Bulle, worin Eugen IV. die Vollmacht zur Auflösung des Konzils dem
Bischof von Parenzo überträgt, ist - wenn sie überhaupt jemals existiert hat -
heute nicht mehr vorhanden. Cesarini spricht in seinem Schreiben an den Papst
nur von Abschriften, die ihm vorgezeigt worden seien, Mansi 30, 245.

1 Mansi 30, 245 und 29, 279.
2 Mansi 30, 245 und besonders im Schreiben vom 22. Januar, Mansi 29, 279.
3 Mansi 29, 237 ss.
* Johannes von Segovia MC II 123: Sed divina providencia ostendere voluit, ut

quomodo synodalis potestas non unius, sed multorum est in Christi nomine
invicem congregatorum, execucio quoque potestatis huius non ex unius solius,
quamquam illa excellentissima sit, virtute dependeat.

5 Johannes von Segovia MC II 122 s. : Unde in Romana curia, audita huiusmodi
presidencie constitucione, stupor circumdedit omnes concilio adversantes, agnos-
centes hoc opere fuisse contestatum, eciam unico existente summo pontifice,
invito eo celebrari posse concilium generale.



in den Konzilsprotokollen kein Präsident genannt ist1, und daß ferner
die am 26. September 1432 erlassene Geschäftsordnung des Konzils den

Entzug des persönlichen Stimmrechts des Präsidenten festlegt, indem
sie die Stimmen von drei der vier Deputationen als rechtsverbindlich für
einen Konzilsbeschluß erklärt2.

Wenn in den der 2. allgemeinen Sitzung folgenden Monaten das
Problem der Präsidentschaft zu ruhen scheint, so nur deshalb, weil es in
der umfassenderen Auseinandersetzung um die Superiorität aufgeht. Die

ganzen Argumentationen um die Superiorität ihrerseits werden schließlich

in die Diskussion um die Präsidentschaft einbezogen und bilden einen

derart wesentlichen Bestandteil von Segovias Tractatus super presidencia,

daß ihre Entwicklung aufgezeigt werden muß. - Während König
Sigismund im Zusammenhang mit den Verhandlungen um seine

Kaiserkrönung durch den Papst sich um die Zurückziehung der päpstlichen
Auflösungsbulle bemüht 3, geht das Konzil einen Schritt weiter, indem

es in der 3. allgemeinen Sitzung am 29. April 1432 den Papst und die

Kardinäle oder deren rechtmäßige Vertreter vorlädt, innerhalb von drei
Monaten zu erscheinen, bei einer Weigerung hingegen mit einem Kon-
tumazialverfahren droht4, und in der 4. allgemeinen Sitzung am 20.Juni
dem Papst verbietet, neue Kardinäle zu ernennen, solange er dem Konzil
fernbleibe 5. Unter den mittlerweile zwischen Sigismund und Eugen
ausgehandelten Bedingungen für den Kirchenfrieden tritt päpstlicher-
seits die Präsidentschaftsfrage wieder in den Vordergrund: die in Basel

versammelten Kirchenväter dürfen kraft der Autorität, die der Papst
ihnen verleihen wolle, und unter dem Vorsitz seiner Legaten die Husiten-
frage behandeln 6. Diesen päpstlichen Superioritätsstandpunkt vertreten
ebenfalls die von Eugen IV. nach Basel geschickten Legaten, insbesondere

1 Hefele-Leclercq VII2 712.
2 H. E. Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte, Köln und Graz 41964, 476. - Zum

Datum der Geschäftsordnung cf. B. Gebhardt, Handbuch der deutschen
Geschichte I, Stuttgart 1958, 559.

3 Die Vermittlungsverhandlungen Sigismunds im einzelnen fallen nicht in den
Rahmen dieser Untersuchung. Die einschlägigen Quellen und deren Bearbeitung
finden sich in RTA 10. - Im Streit Eugens IV. mit dem Basler Konzil unterstützt
Sigismund von Anfang an die Kirchenversammlung, weil ihn die Lösung der
böhmischen Frage für die Reichspolitik interessiert, und überwiift sich 1432 mit
dem Papst, was die Verzögerung seiner Kaiserkrönung bis Ende Mai 1433 zur
Folge hat.

4 Mansi 29, 25.
5 Mansi 29, 34.
6 Mansi 30, 161-163.



der Erzbischof Johannes Berardi von Tarent, der am 26. August in einer
Rede vor der Generalkongregation erklärt, daß Christus die monarchische

Regierungsform, die nach Aristoteles die vollkommenste sei, auch auf
die eine Kirche übertragen habe, indem er ein einziges Haupt, den Apostel
Petrus und seine Nachfolger auf dem Papstthron, eingesetzt habe;
deshalb besitze der Papst allein die höchste Machtbefugnis (vocatus in
plenitudinem potestatis), alle anderen dagegen nur einen Teil (vocati in partem
sollicitudinis), Entscheidungen zu treffen; es stehe dem Papst allein zu,
allgemeine Konzilien zu berufen und sie als verbindlich zu erklären;
rechtswidrig dagegen seien das Verharren des Konzils nach der
Auflösung durch den Papst und der Prozeß gegen ihn gewesen, denn das

Konzil habe über den Papst keine Gerichtsbarkeit außer im Falle der

Häresie; der Papst könne auch von schon erlassenen Konzilsdekreten

dispensieren und müsse darüber nur dem Himmel Rechenschaft
ablegen 1. - Die Antwort des Konzils auf diese Ausführungen, niedergelegt
im Dekret Cogitanti vom 3. September, anerkennt zwar den Ausdruck
vocati in partem sollicitudinis, verteidigt jedoch den konziliaren
Standpunkt, wonach der Papst dem allgemeinen Konzil unterworfen sei in
allem, was den Glauben, die Beseitigung des Schismas und die Reform
der Kirche anbelangt, und erklärt, daß nur Gott und ein Konzil irrtumslos

seien ; der Papst sei lediglich das caput ministeriale der Kirche 2.

Wichtig für die Geschichte der Präsidentenfrage ist erst wieder die
Bulle Ad sacram Petri sedem, mit der Eugen IV. auf Bitten einiger
Kardinäle, König Sigismunds und der Kurfürsten anfangs 1433 die Erlaubnis
zur Fortsetzung des Konzils gibt, allerdings wiederum unter dem Vorsitz

eigens dazu bestellter Legaten de latere und ohne die Auflösungsbulle

zurückzuziehen 3. Ihre Ernennung erfolgt am 20. Februar in den

vier Kardinälen Giordano Orsini, Pierre de Foix, Niccolò Albergati und

Angelotto 4. Da diese, außer Albergati, vorläufig verhindert sind, an das

Konzil zu reisen, werden schon am 7. Mai Juan de Mella, Erzbischof

Johannes von Tarent, Bischof Thomas von Trau sowie die Äbte Ludovico

von Santa Giustina in Padua und Nikolaus Tudeschi von Santa
Maria de Maniaco in Monreale, die zu dieser Zeit in Basel an der
Verlegung des Konzils möglichst nach Bologna arbeiten, bevollmächtigt, bis

zur Ankunft der Legaten mit Cesarini zusammen das Präsidium zu über-

1 Mansi 29, 482^92.
2 Mansi 29, 239-267.
3 Über diese Bulle cf. unten p. 12.
4 MC II 334.



nehmen. Wie schon früher lehnt das Konzil auch dieses Begehren ab und
weist im Dekret Speravit vom 16. Juni darauf hin, daß Eugen IV. in der

Bulle Ad sacram Petri sedem den Forderungen des Konzils nicht gerecht
würde; er verlange zwar nicht mehr eine Verlegung, anerkenne jedoch
die Basler Kirchenversammlung nicht als allgemeines Konzil, denn die

Präsidentenklausel bedeute, daß der Papst den Beginn des allgemeinen
Konzils erst vom Zeitpunkt der Übernahme des Präsidiums durch seine

Legaten an datieren und die bisherige Versammlung nur als Vorbereitung
ohne verbindlichen Charakter betrachten wolle 1

; außerdem seien die den

päpstlichen Präsidenten übergebenen Vollmachten dem Konzil gegenüber

zu groß, da diese Legaten alles cum Consilio concilii beschließen

könnten, dem Konzil aber, das alleiniger Richter sei, nur die Rolle eines

Ratgebers zugebilligt würden 2.

Wiederum versteifen sich vorübergehend die Positionen durch die

Androhung der Suspension des Papstes einerseits, wenn er binnen sechzig

Tagen die Auflösungsbulle nicht zurücknähme 3, und durch die

Veröffentlichung der Bulle Inscrutabilis anderseits, in der Eugen IV. alle

vom Konzil gegen ihn gerichteten Dekrete, Prozesse und Ernennungen
verurteilt4. Doch am 1. August 1433 scheint der Papst einzulenken: mit
der Bulle Dudum sacrum zieht er die Auflösungsbulle zurück und erklärt
sich mit der Fortsetzung des Konzils einverstanden unter der Bedingung,
daß päpstliche Legaten dasselbe präsidierten und daß alles, was gegen
ihn gesagt worden sei, zurückgenommen würde 5. - Diesmal übergeht das

Konzil die gestellten Präsidentschaftsbedingungen und kritisiert die

1 Mansi 29, 267-273, col. 270 : Non enim recognoscit (sc. papa) fuisse aut esse
concilium, sed statuit ut celebretur per legatos quantocius transmittendos. Ante
igitur quam legati veniant et concilium inchoetur, secundum has litteras concilium
dici non poterit

2 Mansi 29, 271.
3 Mansi 29, 56 ss.
4 Vom 29. Juli 1433 Mansi 29, 79 ss., N. Valois, Le pape et le concile (1418-1450) I,

Paris 1909, 249 s.
5 Mansi 29, 574 s. Die Bulle geht auf einen Entwurf Cesarinis vom 19. Juni 1433

zurück, der aber an der entscheidenden Stelle eine Abänderung erfährt, indem
die von Cesarini gesetzten Worte decernimus et declaramus durch volumus et
contentamur ersetzt und die folgenden Bedingungen eingefügt werden : quod
présidentes nostri ad prefati concilii presidenciam admittantur, ac omnia et singula
contra personam, auctoritatem et libertatem nostram et sedis apostolice, ac
venerabilium fratrum nostrorum sancte Romane ecclesie cardinalium et aliorum
quorumcumque nobis adherencium in dicto concilio facta seu gesta per dictum
concilium prius omnino tollantur et in pristinum statum reducantur (MC II 471)
cf. RTA 11, 20; N. Valois a. a. O. I 428 s.

10



Worte volumus et contentamur, mit denen der Papst seinen Willen
ausdrückt, und verlangt, daß an deren Stelle decernimus et declaramus

eingesetzt werden; damit soll festgehalten sein, daß sich der Papst mit der

Fortsetzung des Konzils nicht nur zufrieden gibt, sondern daß er alle

Konzilsverhandlungen bestätigt 1J was indirekt einer Ablehnung der

päpstlichen Präsidenten gleichkommt 2.

Nachdem nur das persönliche Erscheinen Sigismunds am Konzil
(11. Oktober) die Suspension des Papstes verhindert hat, ändert Eugen IV.
unter dem Druck der militärischen Bedrohung Roms durch die Condottieri

des Filippo Maria Visconti von Mailand, Francesco Sforza und Niccolò

Fortebracchio 3, die beanstandeten Worte im Sinne des Konzils um.
Gleichzeitig bestätigt der Papst die schon früher ernannten Legaten
Giordano Orsini, Pierre de Foix, Niccolò Albergati und Angelotto als

Konzilspräsidenten, die für den Fall, daß sich ihre Ankunft in Basel

verzögere, von Cesarini, Johannes von Tarent, Petrus von Padua und Ludovico

von Santa Giustina vertreten werden sollten. - Ende Januar bringen
der Erzbischof Johannes von Tarent und der Bischof Christoph von
Cervia die abgeänderte Fassung der Bulle Dudum sacrum nach Basel

und am 5. Februar anerkennt das Konzil in der 16. allgemeinen Sitzung,
daß der Papst damit die ihm gestellten Bedingungen erfüllt und seine

adhesio an das Konzil vollzogen hätte 4.

Zehn Tage darauf weisen die stellvertretenden päpstlichen Präsidenten
dem Konzil ihre Ernennungsurkunden vor 5, und sogleich hebt die letzte
Auseinandersetzung in dieser Frage an, die zu Segovias Tractatus super
presidencia führt.

3. Die päpstlichen Ernennungsbullen

Das Gesuch, in das Konzilspräsidium aufgenommen zu werden,
begründen am 15. Februar 1434 der Erzbischof Johannes Berardi von
Tarent, der Bischof Petrus von Padua und der Abt Ludovico Barbo von

1 Cf. vor allem die Rede Cesarinis vor dem Konzil am 16. Oktober 1433, Mansi 30,
645-656.

2 Dies geht deutlich aus den Forderungen der 14. Allgemeinen Sitzung vom 7.
November hervor, mit denen die Konzilsväter mehrheitlich der Bulle eine dem Konzil
gemäße Form geben wollen. Mansi 29, 72-74; Hefele-Leclercq VII2 837 und
Traktat § 8.

3 L. von Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters I, Freiburg

i. Br. 121955, 304.
* Mansi 29, 78-89, RTA 11, 22 s.
s Cf. folgendes Kapitel.

11



Santa Giustina in Padua mit drei päpstlichen Bullen, die am 15., 16. und
17. Dezember 1433 ausgefertigt sind 1, und somit datumsmäßig mit der
zweiten Fassung von Dudum sacrum zusammenfallen. Sie dürfen
sozusagen als Ausführungsbestimmungen der Bedingungen gelten, mit denen

sich Eugen IV. gleichzeitig mit seiner Adhärenz-Erklärung die päpstlichen

Rechte auf dem Konzil sichern will. Hier zeigt sich vielleicht
deutlicher als irgendwo die Bedeutung der Präsidentschaftsfrage in der ganzen
Auseinandersetzung um die Superiorität. Der Papst kann bis zur
Nichtigkeitserklärung seiner Auflösungsbulle und bis zur Anerkennung aller ihn
nicht betreffenden Konzilsdekrete gehen, seine Superiorität bleibt trotzdem

gesichert, wenn das Konzilspräsidium in den Händen seiner Legaten
liegt. Mit der Bestätigung dieser päpstlichen Legaten am 15. Dezember

greift Eugen IV. auf Entscheidungen zurück, die schon zu Beginn des

Jahres 1433 gefällt worden sind.
Die Bulle vom 15. Dezember nämlich, durch welche Eugen IV. die

Kardinalbischöfe Giordano Orsini von Sabina, Pierre de Foix von Albano,
sowie die Kardinalpriester Niccolò Albergati tit. S. Crucis in Jerusalem
und Angelotto tit. S. Marci zu Konzilspräsidenten ernennt, hängt eng-
stens mit der Bulle Ad sacram Petri sedem vom 14. Februar 1433

zusammen. Diese ist oben kurz gestreift worden 2 und muß nun in den
näheren Zusammenhang gestellt werden.

Seit der 6. allgemeinen Sitzung des Konzils vom 6. September 1432

ist die Straffälligkeit des Papstes ausgesprochen, d. h. der Prozeß gegen
ihn eröffnet3; das Konzil geht jedoch vorerst nicht weiter, weil es die

Verhandlungen Sigismunds mit Eugen IV. abwarten 4 und mit den
kurfürstlichen Gesandten verhandeln will5. Diesen wird in der
Generalkongregation vom 12. Dezember 1432 mitgeteilt, daß dem Papst eine

sechzigtägige Frist bis zur Suspension gewährt würde 6; kurz darauf
dekretiert das Konzil auch, daß alle Kardinäle und übrigen Mitglieder
der Kurie bei Strafe des Verlustes ihrer Benefizien Rom zu verlassen

hätten, wenn der Papst bis zum Ablauf der gesetzten Frist die Auflösung

Mansi 29, 575-578; MC II 602-604, wo die Bulle vom 15. Dezember fälschlicherweise

kalendis januarii datiert ist.
p. 9.

Mansi 29, 39.
RTA 9 nr. 276, nr. 283, CB II 213 s., RTA 10, 616 s.

Dies besonders nach der weiteren Verlängerung der Frist um sechzig Tage durch
die Generalkongregation vom 5. Dezember 1432, cf. RTA 10, 618 s.

CB II 290 s. Die Veröffentlichung des Dekrets erfolgt am 18. Dezember.

12



des Konzils nicht zurückgenommen hätte l. Diese in Rom bekannten

Forderungen stimmten Eugen IV. bedenklich. Auf Grund mehrerer

Beratungen mit den Kardinälen, sowie den königlichen und kurfürstlichen
Gesandten willigt der Papst in die Fortsetzung des Konzils unter päpstlichen

Präsidenten ein und erläßt in diesem Sinn die Bulle Ad sacram
Petri sedem 2. Mit der Ausführung der Bulle werden am 20. Februar die

genannten Kardinäle beauftragt, und ihre Ernennung erfogt in der Bulle
Alta nos cura solicitât vom 1. März 1433 3.

Diese Bulle Atta nos cura solicitât ist für den im Februar 1434

ausbrechenden Streit um die Präsidentschaft von größter Bedeutung, denn
sie ist identisch mit der Ernennungsbulle vom 15. Dezember 1433.

Die Vollmachten, die Eugen IV. seinen Legaten überträgt, nehmen also

keineswegs auf die durch die zweite Fassung von Dudum sacrum bereinigte

Situation Rücksicht, sondern entsprechen durchaus der päpstlichen
Haltung anfangs 1433 : die cum piena et omnimoda potestate legatorum
de latere ernannten Konzilspräsidenten erhalten vollkommene
Machtbefugnisse

nec non omnia et singula, que ad generalem reformacionem ecclesie in
capite et in membris et pertinentibus ad ea, ad extirpationem heresum,
pacem et concordiam principum et totius populi christiani noveritis
pertinere, promovendi et cum consensu, deliberacione et approbacione prefati

concilii tractandi, ordinandi, deliberandi, concludendi, statuendi,
disponendi, terminandi, decidendi, declarandi et exequendi, insuper
contradictores omnes rebelles, cuiuscunque status, gradus, preeminencie
vel condicionis existant, et quamvis ecclesiastica vel mundana, eciam
si regali, cardinalatus vel pontificali prefulgeant dignitate, per censuram
ecclesiasticam et alia iuris remedia appellacione postposita compes-
cendi, et super hiis auxilium brachii secularis invocandi 4

und können damit ohne Rechtsverletzung gegen das Konzil selber
vorgehen.

: CB II 288 s. und Dekrete vom 18. Dezember. Mansi 29, 43-47.
: Den Entwurf dieser Bulle (Mansi 29, 579 ss., RTA 10 nr. 386) verliest am 14.

Februar 1433 der päpstliche Sekretär Poggio; darauf werden viele Abschriften mit
kurzen Begleitschreiben in alle Welt versandt. Das Original ist erst Mitte Mai
ausgefertigt, kommt am 3. Juni nach Basel und wird am 5. Juni dem Konzil
durch die päpstlichen Vizepräsidenten überreicht; cf. oben p. 9 und RTA 10, 622.

3 Zur Überlieferung dieser Bulle cf. RTA 10, 662 Anm. 6.
' Mansi 29, 576.

13



Die zweite, am 15. Februar 1934 dem Konzil vorgelegte Bulle vom
17. Dezember 1433, die dem bisherigen Konzilspräsidenten Cesarini das

Recht zum Mitpräsidenten einräumt, ist ihrerseits nur die Wiederholung
einer Bulle vom 8. Mai 1433, die im Zusammenhang mit der vorläufigen
Ersetzung der Kardinallegaten durch Vizepräsidenten (Juan deMella etc.)
ausgefertigt ist1.

Die dritte Bulle vom 16. Dezember 1433 Cum sacrum Basiliense generale

concilium ersetzt eine entsprechende vom 7. Mai 1433 2. Durch sie

werden an Stelle der mit Ausnahme von Niccolò Albergati verhinderten
Kardinallegaten der Erzbischof Johannes von Tarent, der Bischof von
Padua und der Abt von Santa Giustiana unter ausdrücklichem Bezug
auf die Bulle Alta nos cura solicitât3, bzw. auf ihre Wiederholung vom
15. Dezember neben Cesarini zu Konzilspräsidenten ernannt und mit
allen Rechten päpstlicher Legaten ausgestattet.

Es scheint, daß das Konzil erst jetzt - nach der adhesio pape - die

ganze Tragweite der in diesen Bullen festgelegten Bestimmungen und
die Einschränkung der in Dudum sacrum II eingegangenen Zugeständnisse

erkennt. In den Augen der meisten Konzilsväter bedeuten diese

Bullen deshalb einen Angriff auf die Konzilshoheit und eine Herabsetzung
der Konzilsgewalt. Vier Punkte vor allem werden kritisiert - der Bischof
von Cadix legt sie in seiner Rede vor dem Konzilsausschuß dar 4, und
Johannes von Segovia arbeitet sie in seinen Tractatus super presidencia
ein 5: 1. zeige sich in diesen Bullen die päpstliche Vorrangstellung gegenüber

dem Konzil (preeminencia pape), insofern nämlich als der Papst die
Präsidenten bestellt hätte - wobei dem Redner sicherlich auch die aus
eigener Machtbefugnis erfolgte Wahl des Bischofs Philibert von Coutance

zum Konzilspräsidenten vor Augen schwebt; 2. räume diese Beschlußvollmacht

(potestas statuendi, diffiniendi etc.) diesen Präsidenten eine

Machtvollkommenheit (auctoritas presidencium) ein, gegenüber der das

Konzil in eine untergeordnete Stellung (subauctoritas concilii) gedrängt
sei - was schon das Dekret Cogitanti festgestellt hat; 3. erhielten die
Präsidenten eine unbeschränkte Zwangsgewalt (iurisdiccio coactiva illi-

1 Mansi 30, 540 s., MC II 370.
2 Mansi 30, 539 s., MC II 369.
3 Postmodum vero venerabiles nostros fratres Jordanum Sabiniensem et Petrum

Albanensem, nec non dilectos filios Nicolaum et Angelottum episcopos et
prelatos cardinales ad huiusmodi concilii presidenciam eciam deputavimus, prout
in litteris nostris super hiis confectis continetur. MC II 604.

4 MC II 608.
5 Tractatus super près. § 3.

14



mitata) ; und 4. könnten sie mit ihrer unbeschränkten Vollmacht sogar
über den Modus verfügen, wie das Konzil abzuhalten sei - was besonders

die reformatio in capite beeinträchtigen kann.

4. Die Verhandlungen über die Präsidentschaftsfrage

Bei der Überreichung der drei päpstlichen Bullen am 15. Februar 1434

erklärt der Erzbischof Johannes von Tarent in einer Rede, daß nach der

Demütigung des Papstes durch seine Adhärenz nun doch mit der

Zulassung der päpstlichen Präsidenten der apostolische Stuhl geehrt werden

müsse, «der mehr Gottes als der Menschen sei» l. - Diese Worte und die

während der 16. allgemeinen Sitzung verschwiegenen Präsidentenbullen
veranlassen die Konzilsdeputationen, eine eingehende Überprüfung und

Untersuchung dieser nun unter neuen Uniständen gestellten päpstlichen
Forderungen einzuleiten. Zu diesem Zweck wird am 17. Februar ein

Ausschuß bestellt, dem mindestens 51 Mitglieder angehören 2, unter
andern Cesarini, die Kardinäle von Bologna, Piacenza, St. Eustachius;
die Patriarchen von Antiochia und Aquileja; die Erzbischöfe von Lyon
und Tours; die Bischöfe von Uzès, Digne, Lodi, Pavia, Regensburg,
Lectourc und Cadix; der Abt von Cîteaux sowie die Magister Johannes

Pulchripatris, Henricus Fleckel, Dionysius von Paris, Johannes Paschi,
Martinus von Tours, Johannes Montenigro, Thomas Ebendorfer von
Wien, Petrus von Cordoba, Nikolaus von Kues, Eugenius Carlerii,
Johannes de Turrecremata, Johannes von Segovia, Martinus Menay und

Johannes von Ragusa. - Gegenstand der Beratungen ist die Frage, ob

die mit den Bullen vom 15., 16. und 17. Dezember 1433 ernannten
Legaten, von denen die Kardinäle Cesarini und Albergati, der Erzbischof

von Tarent, der Bischof von Padua und der Abt von Santa Giustina in
Basel anwesend sind, kraft dieser Bullen (bullarum vigore) als

Konzilspräsidenten anzuerkennen seien.

Während über die Zulassung der beiden Kardinäle zum Präsidentenamt

schnell eine Einigung erzielt wird, führt das Begehren der drei

übrigen Prälaten vom ersten Verhandlungstag an zu ganz entgegengesetzten

Stellungnahmen, die trotz der verschiedenen Vermittlungs-

1 MC II 602: placet igitur habere recommendatam sedem apostolicam, que pocius
Dei quam hominum esset.

2 Die Zahl des aus Mitgliedern aller vier Deputationen bestehenden Ausschusses

ergibt sich aus den Verhandlungsvoten, über die Segovia MC II 605-617 berichtet.

15



versuche Cesarinis : nach achttägiger gründlicher Beratung an der

Schlußabstimmung wieder zutage treten : 39 Mitglieder des Ausschusses lehnen

die Zulassung der drei Präsidenten bullarum vigore grundsätzlich ab,

zehn stimmen für eine bedingte Aufnahme (quod admitti possent bullarum

vigore, sed cum qualificationibus additis oder cum clausulis) und nur zwei

befürworten die Zulassung ohne Vorbehalte (simpliciter) 2.

Kaiser Sigismund seinerseits drängt auf eine versöhnliche Lösung; zwei

Mal bittet er durch den Bischof von Chur, vom Gang der Verhandlungen
unterrichtet zu werden, doch erst am 1. März, bevor das Ergebnis der

Deputationen mitgeteilt ist, wählt der Ausschuß eine Delegation mit
Johannes Pulchripatris als Sprecher zur Berichterstattung 3. In einer

zweistündigen Rede legt dieser sodann dem Kaiser Rechenschaft über
die Arbeiten des Ausschusses ab und erklärt die Gründe, die zur
Ablehnung der Präsidenten bullarum vigore geführt haben 4. In seiner
Antwort vom 2. März zeigt sich der Kaiser damit grundsätzlich
einverstanden: weil der Papst gemäß den Konstanzer Dekreten dem Konzil
unterworfen sei, dürfe er seine Legaten nicht mit Machtbefugnissen
ausstatten, die er selber nicht besäße; hingegen bittet Sigismund, eine Formel

zu finden, nach welcher alle fünf vorgeschlagenen Präsidenten
aufgenommen werden könnten, damit dem Konzil vor der Öffentlichkeit kein
Schaden erwachse; die Präsidenten aber dürften für das Konzil keinen
Nachteil bedeuten 5. - Namens des Kaisers dringen vor allem der
Protektor des Konzils, Herzog Wilhelm von Bayern, sowie die Bischöfe von
Chur und Olmütz auf einen Vergleich 6. Zusammen mit der kaiserlichen
Antwort werden sodann am 3. März die Ergebnisse des Ausschusses den

einzelnen Deputationen mitgeteilt.
An diesem Punkt der Entwicklung beginnt die Entstehungsgeschichte

von Segovias Tractatus super presidencia. Als anerkanntem Theologen

1 Es ist für Segovia und verschiedene andere Konzilsväter bezeichnend, wie schon
das erste Votum Cesarinis, das nach der Adhärenz des Papstes auf einen
unbedingten Ausgleich drängt, als erstes Zeichen für die kommende Abwendung des
Präsidenten vom Konzil gewertet wird : Unde ex hac die multi ex patribus mani-
festius animadverterunt, legatura ipsum iam non fore tam ardentem pro auctoritate

generalium conciliorum quomodo primum. Quod eciam perceperunt, quam
primum certitudo habita fuit de adhesione. MC II 606, cf. auch U. Fromherz
a. a. O. 109 s.

2 MC II 617.
3 Die Quellen zu den einzelnen Phasen sind vermerkt RTA 11, 326 Anm. 2.
4 MC II 629 s.
5 MC II 630: ut, eciam si présidentes pape nocere concilio vellent, non possent.
6 MC II 630 s.

16



fällt ihm nämlich die Aufgabe zu, vor der Deputatio fidei über die

Verhandlungen zu berichten. In seiner Rede legt er zunächst die beiden

Meinungen dar, erklärt und befürwortet aber dann die ablehnende

Haltung auf Grund der Superiorität des Konzils mit vier Argumenten : mit
der Würde der Kirche, mit den alten Generalkonzilien, mit den Dekreten

von Konstanz und schließlich mit den bisherigen Dekreten von Basel1.

Auf Bitten verschiedener Konzilsväter arbeitet Johannes von Segovia
diesen Bericht anschließend zum Tractatus um 2. - Damit ist aber noch

keine Einigung erzielt, und deshalb muß abschließend die letzte, sich bis

in den April hineinziehende Phase, die mit zähem Ringen zwischen den

einzelnen Parteien um eine von allen annehmbare Formel ausgefüllt ist,
dargestellt werden.

Parallel zum Ausschuß beraten in der Folge auch die Deputationen
das Problem. Gemeinsam kommen sie am 9. März, vielleicht auf Grund
der Intervention Sigismunds 3, zum Schluß, daß nicht nur die beiden
Kardinäle, sondern alle fünf vom Papst ernannten Präsidenten anerkannt
werden sollten, jedoch nicht bullarum vigore, sondern vielmehr durch
Konzilsdekret und unter gewissen, von den Präsidenten einzugehenden

Bedingungen 4, die in der Cedula deputatorum de modo admissionis presi-
dencium niedergelegt werden. Im Wesentlichen fordern diese von den

Präsidenten die Anerkennung der Konstanzer und Basler Dekrete über
die Superiorität der Konzilien, die Beobachtung der Geschäftsordnung,
den Verzicht auf die iurisdictio coactiva, die ordentliche Inkorporation
cum iuramento et forma consueta, und das Versprechen, sich im Falle der

Konzilsauflösung um die Sicherheit der Kirchenversammlung und deren

Mitglieder zu bemühen 5. Die Stellungnahme seitens der päpstlichen
Präsidenten hingegen ist zögernd 6. Erst das erneute Eingreifen des Kaisers 7

1 MC II 631.
2 Quam relacionem postea rogatu quorundam ipsius deputacionis in scriptis redegit

MC II 631, Tractatus super près. § 152.
3 Schon am 4. März läßt Sigismund die Delegierten des Ausschusses wieder zu sich

kommen, um auf jeden Fall einen Aufschub der Entscheidung zu erwirken; er
verspricht, die Freiheiten und die Autorität des Konzils zu gewährleisten und das
Bracchium seculare - entgegen der in der päpstlichen Bulle enthaltenen Drohung-
nur dem Konzil zur Verfügung zu stellen; endlich aber droht er mit seiner und
der Kurfürsten Abreise, falls das Konzil die päpstlichen Präsidenten nicht
zulassen würde. MC II 631 s. und RTA 11 nr. 176.

4 MC II 632; CB III 28 s.
5 MC II 634 s.
6 Bei der ersten Überprüfung am 11. März antworten sie videri sibi haberi asperam

faciem RTA 11, 328.
7 Am 17. März.

2 17



und eine zweite Fassung der Cedula 1 bringen eine Annäherung der
Standpunkte, obwohl die Frage des Datums für die Erneuerung des

Konstanzer Haec-Sancta-Dekrets - vor oder am Tage der Zulassung zum
Präsidentenamt - noch ungelöst bleibt2. Doch um Zeit für das eigentliche

Reformwerk des Konzils zu gewinnen, drängt Kaiser Sigismund
nun zur Entscheidung, indem er eigene Vermittlungsvorschläge
ankündigt.

Diese von Kaspar Schlick und Battista Cigala redigierten Tria avisa-

menta werden dem Ausschuß am 5. April vorgelegt; sie schlagen vor,
daß die Präsidenten 1. nominibus propriis dem Konzil inkorporiert werden

und den gewohnten Inkorporationseid leisten müssen, 2. cum clausulis

zum Präsidentschaftsamt zugelassen werden, und 3. nicht gezwungen

sind, der Sitzung mit der Erneuerung des Konstanzerdekrets
beizuwohnen 3. - Der Ausschuß billigt grundsätzlich diese Artikel und
empfiehlt sie am 6. und 7. April den Deputationen zur Zustimmung. Die

Deputationen wiederum beauftragen den Ausschuß, das abschließende

Dekret über die Zulassung der Präsidenten vorzubereiten 4.

Nur der Satz im Entwurf dieses Zulassungsdekrets, der bestimmt, daß

das Konzil auch ohne Einwilligung der Präsidenten gültig beschließen

kann 5, gibt Anlaß zu neuen Diskussionen. Am 14. April erklärt dazu

Kardinal Albergati, daß die früher vereinbarten Bedingungen nicht
geändert werden dürften, und daß deshalb diese Klausel fallen gelassen

werden müßte 6. Erst am 21. April findet nach langen Verhandlungen
der Abt von St. Honorât auf Lérins die für alle annehmbare Formel,
nach der die Klausel beseitigt werden kann, ohne ihren Inhalt zu
verlieren, indem nach den Worten des Dekrets cum infrascriptis condicio-

nibus et clausulis neu plenissimum robur et effectum per omnia habituris

eingefügt wird '.
Damit ist der Konflikt gelöst. Am 24. April werden die fünf vom Papst

ernannten Präsidenten dem Konzil inkorporiert 8 und legen einen
erweiterten Eid in ihrem persönlichen Namen ab auf die Rechtmäßigkeit des

1 RTA 11, 329.
2 MC II 634 ss.
3 Tria avisamenta cf. Tractatus super près. § 154, MC II 664, RTA 11 nr. 178.
4 MC II 645; CB IIT 46.
5 MC II 645; die eingefügte Klausel lautet: et quod gesta ibidem tatum robur et

firmitatem censeantur habere, ac si omnes dicti présidentes existèrent.
6 Tractatus super près. § 155, MC II 645.
7 MC II 646.
8 CB III 80.

18



Basler Konzils, auf dessen Aufgaben und auf die Dekrete früherer
Konzilien 1. Darauf werden sie am 26. April feierlich in die 17. allgemeine
Sitzung eingeführt - nach Johannes von Segovia in die größte Versammlung,

die das Konzil je gesehen habe -, wo sie dem endgültigen
Zulassungsdekret zustimmen. Dieses Dekret2 anerkennt die fünf Prälaten als

Präsidenten vice et loco Eugenii pape quarti unter folgenden
Bedingungen: sie besitzen keine iurisdictio coactiva; sie fügen sich der

Geschäftsordnung des Konzils, besonders in bezug auf die Abhaltung der

Generalkongregationen; sie versprechen, daß der jeweils den Vorsitz
führende Präsident die Beschlüsse der Deputationen in der allgemeinen
Sitzung verkündet, und daß bei seiner Verhinderung oder Weigerung der
nächste Präsident und nach ihm der rangälteste Prälat diese Aufgabe
übernimmt ; und endlich stimmen sie der Veröffentlichung aller erledigten
Geschäfte im Namen und unter dem Siegel des Basler Konzils zu.

5. Analyse des Tractatus super presidencia

Der Traktat zerfällt in vier ungleiche Teile : In der Einleitung skizziert
Johannes von Segovia kurz die Ereignisse, die zur Auseinandersetzung
führten (§ 1), stellt das Problem (§ 2) und faßt in vier Punkten den in
den Ernennungsbullen enthaltenen Superioritätsanspruch des Papstes
über das Konzil zusammen (§ 3). Im zweiten Abschnitt referiert er die

Argumente der Befürworter der päpstlichen Forderung (§§ 4-14). Im
dritten, weitaus längsten Teil entwickelt er ausführlich die Gründe gegen
die Anerkennung der Präsidenten bullarum vigore (§§ 15-151). Im Schlußteil

berichtet er den weiteren Verlauf der Auseinandersetzung und die

Lösungsversuche bis zur Inkorporierung der Präsidenten und der Wiederholung

des Sacrosancta-Dekrets in der Sitzung vom 26. Juni 1434

(§§ 152-155).

Die Argumentation der Befürworter

Die Argumente, die den Superioritätsanspruch des Papstes begründen
und daher für die Zulassung der päpstlichen Präsidenten vorgebracht
werden, sind folgende:

1. Der Papst ist das Haupt der Kirche. Das wird bewiesen aus den

Dekreten (Gratians), aus dem Haec-Sancta-Dekret, das mit der refor-

1 MC II 647.
2 MC II 649 s.

19



matio in capite nur den Papst (nicht Christus) gemeint haben kann, und
aus der Rolle des Petrus im Apostelkollegium und der analogen Stellung
des Papstes in den bisherigen Konzilien, deren Dekrete im Namen des

Papstes approbante concilio erlassen wurden. Daher stehe dem Papst die
Präsidentschaft auch in diesem Konzil zu (§§ 4, 5). Daß in seiner
Abwesenheit die Legaten den Vorsitz führen, erweisen die Konzilien von
Ephesus und Chalcedon, sowie das Konzil von Siena (§ 6). Auch das Haec-
Sancta-Dekret impliziert, obwohl es vom Papst Gehorsam gegen das

Konzil verlangt, den Vorsitz des Papstes bzw. seiner Legaten, da es ihn
in erster Linie zur Reform, auch in capite, verpflichtet (§ 7).

2. Durch die Einberufung eines allgemeinen Konzils verliert der Papst
seine Machtvollkommenheit nicht; wenn ihm also die Gläubigen zu
anderen Zeiten zu Gehorsam verpflichtet sind, so sind sie es auch während
des Konzils (§ 8).

3. In allen indifferenten Angelegenheiten, zu denen auch die
Präsidentschaftsfrage gehört, haben sich die Gläubigen dem Papst zu fügen (§ 9).

4. Alle Gewalt in der Kirche steht dem Papst zu, der andern Gliedern
der Kirche Teilgewalten überträgt, die jedoch nie, auch nicht in der

Kirchenversammlung, die Gewalt des Papstes übersteigen. Ihm gebührt
daher die Präsidentschaft, zumal die Dekrete dies ausdrücklich
bestimmen (§ 10).

5. Christus will die Kirche nach der besten aller möglichen Ordnungen
gelenkt sehen ; diese ist - nach Aristoteles - die monarchische. In besonderer

W'eise kommt dieses Prinzip in der päpstlichen Präsidentschaft am
Konzil zum Ausdruck (§ 11).

6. Das Konzil hat in der Diskussion um die Bulle Dudum sacrum dem

Papst das Versprechen gegeben, ihn im Falle seiner Adhesio als caput
concilii anzuerkennen; es müsse daher die Legaten zum Vorsitz
zulassen (§ 12).

7. Durch seinen Streit mit dem Papst setzt sich das Konzil dem
Vorwurf aus, den die Jünger Christi wegen ihrer Rangstreitigkeiten traf, und
mißachtet den Rat des Paulus Phil. 2,3 und Röm. 11,10 (§ 13).

8. Das Konzil hat bei seiner Eröffnung die Ernennungsbulle Cesarinis

zum Konzilpräsidenten angenommen, obwohl sie sehr große Machtbefugnisse

des Präsidenten enthält (§ 14).

20



Die Argumentation der Ablehnung

In diesem zentralen Teil des Traktates wird deutlich, worum es in der

Präsidentschaftsfrage eigentlich geht; denn die in vier Abschnitten breit
angelegte ekklesiologische und historische Argumentation (Würde der

Kirche, Autorität der alten Konzilien, Verlauf und Dekrete des

Konstanzer sowie des Basler Konzils) richtet sich primär auf den Nachweis

der Superiorität des Konzils, aus dem sich die Ablehnung der päpstlichen
Präsidenten als selbstverständliche Folge ergibt.

I. Der Beweis ex dignitate ecclesie (§§ 16-107)

geht von vier Wesensmerkmalen der Kirche aus:

A) Sie ist Leib und Braut Christi (§ 16).

B) Sie dauert bis ans Ende der Zeiten (§ 17).

C) Sie hat durch den Beistand Christi die Garantie ihrer Irrtumslosig-
keit (§ 18).

D) Sie besitzt wie jedes andere Geschöpf die angeborene innere Fähigkeit

zur Selbsterhaltung (virtus et potestas innata el intrinseca se in suo

esse conservandi et regendi) (§ 19). Diese Fähigkeit hat die Kirche nicht
von außen, sondern in sich selbst, denn nur so ist ihre Existenz auch

ohne Papst oder ohne würdige päpstliche Führung gewährleistet (§ 20).;

sie hat diese virtus - nach I Cor. 12 - in allen ihren Gliedern und nicht

nur in einem (§§ 21-22). Die Kirche besitzt diese Lebenskraft in
allerhöchstem Maße gemäß der Verheißung, daß die Pforten der Hölle sie

nicht überwältigen werden (§ 23). Diese höchste aller von Gott verliehenen

Gewalten wird als die allumfassende Schlüssel-, bzw. Binde- und

Lösegewalt definiert (§§ 24, 25), wobei im Folgenden, der aktuellen
Fragestellung entsprechend, die Jurisdiktionsgewalt im Mittelpunkt der

Betrachtung steht (§ 26). Die Frage, ob Christus die oberste Jurisdiktionsgewalt

dem Petrus allein, oder allen Aposteln, d. h. dem Papst oder der

Gesamtkirche, verliehen hat, wird aus dem Evangelientext, gestützt auf
eine reiche Fülle von Väterstellen (§ 30) dahingehend beantwortet, daß

Petrus das Bekenntnis zum Sohn Gottes (Mt. 16,16 bzw. Lc. 9,20)
stellvertretend für alle Apostel gesprochen (vos autem quem me esse dicitis)
und daher auch die Schlüsselgewalt stellvertretend für alle Apostel, d. h.

die ganze Kirche, empfangen hat (§§ 27, 28). Hätte sie Petrus in eigener
Person erhalten, so wären die folgenden Rangstreitigkeiten der Apostel
unverständlich (§§ 29, 31) und der Verweis auf die Kirche als letzte In-

21



stanz in der correptio fraterna (Mt. 18,15 ss.) (§ 31) sinnlos. Zudem erhält
die Kirche Mt. 18,18 mit denselben Worten ebenfalls die Schlüsselgewalt.
Aus der letztgenannten Stelle ergibt sich viererlei :

1. Die Schlüsselgewalt, die Mt. 16,16 dem Petrus verheißen wird (dabo),
wird Mt. 18,18 der Kirche verliehen (§ 32).

2. Sie wird ihr sicher und unwiderruflich verliehen (§ 33).
3. Sie wird ihr uneingeschränkt verliehen, denn das quecumque Mt. 18,

18 ist mindestens ebenso allumfassend wie das quodcumque Mt. 16 (§ 34).
4. Die Jurisdiktionsgewalt der Kirche ist die höchste irdische

Jurisdiktionsgewalt überhaupt, der sich auch Petras, bzw. der Papst zu
unterwerfen hat (§ 35). Das wird vierfach bewiesen: 1. aus der Schrift (§ 36 f.),
2. aus den Bezeichnungen, welche die Schrift der Kirche gibt (§§ 38-48),
3. aus der Art und Weise, wie die Kirche einerseits, der Papst andrerseits

diese Gewalt besitzt (§§ 49-56) und 4. auf Grand der vier Formen
der Ursache, nämlich: der Final-, Wirk-, Formal- und Materialursache
(§§ 58-65).

a) Aus der Schrift ergibt sich (Mt. 18), daß die Kirche die oberste
Instanz bei der brüderlichen Zurechtweisung ist, denn wer sie nicht hört,
gilt als ethnicus et publicanus (§ 36), ferner, daß dies auch für den Papst
Geltung hat, denn von der correptio fraterna ist niemand ausgenommen.
Während das die ecclesie für alle Glieder der Kirche mit Ausnahme des

Papstes soviel heißt wie: die prelato, bedeutet ecclesia für den Papst
soviel wie Konzil (§ 37).

b) Die Bezeichnungen und der Sinn der Bezeichnungen, die die Schrift
der Kirche gibt, erweisen ihre Überlegenheit über den Papst, denn sie

heißt und ist :

ä) Mutter, während der Papst filius ecclesie ist; Vater der Kirche ist nur
Gott (§ 39).

b) Herrin, wogegen der Papst und die Bischöfe (nach Paulus und nach dem
Vorbild Christi) Diener und dispensatores mysteriorum Dei sind. Auch
die Herrschaft über die geistlichen Güter hat die Kirche inne, Papst und
Bischöfe sind nur Verwalter (§ 40).

c) Königin (§ 41).
d) Braut, der Papst aber ist - nach Bernhard von Clairvaux - nur para-

nymphus, «Brautführer»; die Braut ist allein dem Bräutigam Untertan
(§ 42).

e) Sie ist der Leib, der Papst nur eines ihrer Glieder (§ 43).
/) Daraus ergibt sich, daß die Kirche ein Ganzes, der Papst aber nur ein

Teil dieses Ganzen ist. Da aber das Ganze immer größer ist als ein Teil,
ist auch die Kirche größer als der Papst, wobei mit magnitudo nicht
quantitative Größe, sondern die magnitudo virtutis, excellencie et digni-

22



tatis sive potestatis gemeint ist (§ 44). Man kann, mit einigen Theologen,
sogar so weit gehen und sagen, daß die Kirche erhabener ist als Christus,
insofern Christus Mensch und Haupt der Kirche ist (§ 45). Umsomehr hat
sich der Papst ihrem Urteil zu unterwerfen; jeder päpstliche Anspruch
auf Überlegenheit über die Kirche impliziert, da der Papst nicht frei von
Irrtum ist, die Verleugnung der Irrtumslosigkeit der Kirche, die jedoch
einen Glaubensartikel darstellt, so daß sich der Papst durch diesen
Anspruch auch das Recht verwirkt, ein Glied der Kirche zu sein (§ 46). Das
Verhältnis Kirche - Papst läßt sich mit einem augustinischen Bild
veranschaulichen: die Kirche ist «kostbarer als alle kostbaren Edelsteine»;
jeder Edelstein, wie kostbar er auch sein mag, ist nur ihr Schmuck (§ 47).

c) Die Überlegenheit der Kirche über den Papst ergibt sich ferner aus

der Betrachtung der Art und Weise, wie die Kirche und wie der Papst
die innata et intrinseca potestas, d. h. die Schlüsselgewalt besitzt (§ 48).

ä) Die Kirche besitzt diese Gewalt konstant, dauernd und ewig (continue,
permanenter ac perpetue) ; im Papst ist sie nicht allein durch die Kürze
seines Lebens, sondern auch durch die Möglichkeit der Kirche, ihn
abzusetzen und dergleichen, beschränkt. Und da das Konstante und Dauernde
dem Unterbrochenen und Vorübergehenden überlegen ist, übersteigt die
Machtvollkommenheit der Kirche diejenige des Papstes (§ 50).

b) In der Kirche ist die Schlüsselgewalt verbunden mit absoluter
Irrtumslosigkeit im Glauben; dieses Vorrecht hat der Papst nicht (§ 51).

c) Die Kirche besitzt die Kenntnis aller heilsnotwendigen Wahrheit, der
Papst hingegen bedarf der Unterweisung durch andere (§ 52). Die Kirche
kann ihm daher die Richtlinien für seine Handlungsweise geben (§ 53).

d) Die Aiitorität der Kirche ist ein bonum commune, im Papst ist sie jedoch
etwas Partikuläres (§ 54). Die Kirche ist folglich nicht nur dem Papst
überlegen, sie kann ihn auch wählen und absetzen, was umgekehrt nicht
möglich ist (§ 55).

d) Die Überlegenheit der kirchlichen Autorität ergibt sich schließlich

aus der Final-, Wirk-, Formal- und Materialursache (causa finalis, effi-

ciens principalis, formalis und materialis) (§ 57).

a) Gott ist zwar die erste Finalursache der ganzen Schöpfung, aber innerhalb
dieser allgemeinen Ordnung sind die einzelnen Teile der Schöpfung auf
untergeordnete Finalursachen hingeordnet. So bedeutet die Kirche die
Finalursache für die Handlungen des Papstes, die auf das Wohl der Kirche
gerichtet sein sollen (§ 58).

b) Gleichermaßen ist die Kirche auch die erste Wirkursache für den Papst,
wie die Seele für die Tätigkeit des Körpers oder wie das Ziel in der Moral
zugleich auch die erste Wirkursache (d. h. der erste Anstoß) des Handelns
ist. Die Kirche als Leib übt ihre Handlungen mit Hilfe der Glieder aus;
diese verhalten sich zu den Handlungen als Instrumente, und der Papst,
als das vornehmste Glied der Kirche, kann für sich nur die Bezeichnung

23



des wichtigsten Instrumentes, oder - bestenfalls - der sekundären
Wirkursache beanspruchen. Da aber die Macht des Werkzeuges geringer ist
als die Macht der Wirkursache, ist der Papst der Kirche untergeordnet
(§ 59). - Da die der Kirche übergebene Jurisdiktionsgewalt illusorisch
wäre, wenn die Kirche nicht auch die Macht hätte, ihr Urteil
durchzusetzen, ergibt sich, daß sie dem Papst auch in der Exekutivgewalt
überlegen sein muß (§ 60), daher trifft der Vergleich von Kirche - Papst
mit Vernunft - Wille nicht zu (§ 61).

c) Da der Kirche die Irrtumslosigkeit verbürgt ist, dem Papst jedoch nicht,
und da das1 Irrtumslose die Richtlinie für alles ist, was von Wahrheit und
Gesetz abweichen kann, ist die Kirche forma iudicii papae ^62),

d) Hinsichtlich der Materialursache ist die Kirche dem Papst ebenfalls
überlegen; der Papst nämlich kann Objekt der kirchlichen Jurisdiktionsgewalt
sein, die Kirche jedoch nicht Objekt der päpstlichen (§ 63). Daß der Papst
für die ganze Kirche verbindliche Entscheidungen treffen kann, ist kein
Einwand, denn dies kann auch die Kirche (§ 64), und wenn auch der
Papst seine Gewalt unmittelbar von Gott hat, so ist er doch in ihrer
Ausübung der Kirche unterworfen, wie die Bischöfe, die ihre Gewalt ebenso

von Gott haben, in der Ausübung dem Papst unterworfen sind (§ 65).

Zu dem Gesagten können vier Einwände gemacht werden (§§ 66-105) :

Wenn nämlich, wie behauptet wurde, sowohl der Papst als auch die

Kirche die 'plenitudo potestatis besitzen, erheben sich folgende Fragen :

1. ob die Schlüsselgewalt der Kirche und des Papstes dieselbe ist oder ob
es mehrere gibt;

2. wie es möglich ist, falls es nur eine Schlüsselgewalt gibt, daß sowohl die
Kirche wie auch der Papst sie ganz (uneingeschränkt) besitzen können; -

3. wie man in Hinblick auf ein und dieselbe Sache bei der Kirche von
Überlegenheit, beim Papst aber von Unterlegenheit sprechen kann;

4. auf welche Art und Weise diese Schlüsselgewalt in der Kirche und im
Papst vorhanden ist (§ 66).

Zu den ersten beiden Einwänden führt Johannes von Segovia aus:
Die Verschiedenheit der potestas clavium wird nahegelegt durch die

Verschiedenheit der Träger (Subiecti); der Papst ist ein Einzelner, die

Kirche ein Kollektiv (§ 67). Sie wird ferner nahegelegt durch die
Verschiedenheit der Eigenschaften, die in der Schlüsselgewalt in bezug auf
die Kirche und den Papst festgestellt wurden (§ 68), und durch den
verschieden weiten Bereich, über den sich die Gewalt der Kirche und des

Papstes erstreckt (§ 69). Da von beiden gesagt wird, sie sei die höchste

Gewalt, ein Superlativ aber nur einem einzelnen zukommt, scheinen sich

alle Aussagen zu widersprechen (§ 70), und da die Verschiedenheit der

Akzidenzien die Verschiedenheit der Subjekte bedingt, ist die Frage
berechtigt, wie diese Schlüsselgewalt ganz und uneingeschränkt sowohl der

24



Kirche wie dem Papst zukommen kann (§ 71). - Die Antwort lautet,
daß es sich nicht um eine Vielfalt von Subjekten handelt, da der Papst
Glied der Kirche ist (§§ 72, 73).

Die dritte Frage, wie diese eine Gewalt in der Kirche höher sein kann
als beim Papst (§ 74), wird erklärt mit der verschiedenen Art der
Teilhabe an dieser Gewalt: Die Kirche besitzt sie im Gegensatz zum Papst
immer, konstant und unerschütterlich, wobei sie zudem noch alle Kenntnis

der heilsnotwendigen Wahrheit hat (§ 75). Das wird - nach Anselm

von Canterbury - mit dem Unterschied zwischen dem in der Gnade

gefestigten freien Willen der Seligen und dem den Versuchungen erliegenden
freien Willen der noch pilgernden Menschen verglichen, wobei die Kirche
kraft der Verheißung Christi mit den Seligen gleichgestellt wird (§ 76),
denen diejenigen, die diese Verheißung nicht besitzen, ohne zu zögern
Glauben und Gehorsam zu schenken haben; allen voran schuldet der

Papst der Kirche diesen Gehorsam, denn mit seiner Wahl ist die

Verheißung nicht auf ihn, der nicht irrtumslos ist, übergegangen (§§ 77, 78).

Zur Frage schließlich der Seinsweisc der Schlüsselgewalt in der Kirche
und beim Papst könnte die Meinung vertreten werden, daß die Kirche diese

Gewalt formal, fundamental und ursprünglich (radicaliter) besitze, der

Papst aber in dienender und ausführender Weise (ministerialiter) (§ 79).

Dies stimmt aber nur bedingt (§ 80). Denn die Kirche besitzt diese

Schlüsselgewalt nicht nur radicaliter sive fundamentaliter, als causa effi-
ciens aller Handlungen der kirchlichen Würdeträger (§ 81) und formaliter,
wodurch sie sich von allen anderen Gemeinschaften unterscheidet (§ 82),

sondern auch ministerialiter als Exekutivgewalt, die dem Papst
übertragen, aber auch entzogen werden kann; die Kirche selbst ist - als

Braut - nur von Christus abhängig, nicht von seinen Dienern (§ 83).

Die Ausübung der Schlüsselgewalt setzt reifliche Beratung der Kirche

voraus. Wenn daher unter Kirche die über die Welt verstreute Gemeinschaft

der Gläubigen verstanden wird, kann niemals gesagt werden, daß

die Kirche etwas anordnet oder ausübt (§ 84). Damit die Frage, ob man
sich dem Urteil des Papstes oder dem der Kirche zu fügen hat, überhaupt
einen Sinn bekommt, ist unter Kirche das allgemeine Konzil zu verstehen,
das die Kirche repräsentiert (§§ 85, 86). Wenn aber die Beratung im
Konzil stattfindet, so ist es klar, daß eine vom Konzil ausgehende
Verfügung weit höhere Autorität besitzt als die des Papstes, zumal die

Versammlung der Bischöfe unter dem Beistand Christi und dem «Vorsitz))
des Heiligen Geistes stattfindet (Apg.) !(§ 87). Zum besseren Verständnis
des Gesagten hat man sich den doppelten'Aspekt der Kirche als mysti-

25



sehen Leib einerseits (§ 89) und als «Gottesvolk» (politische Gemeinschaft)
anderseits (§ 90) vor Augen zu halten. Das Haupt der Kirche, verstanden
als mystischer Leib, ist nur Christus; das Haupt der Kirche, verstanden
als politisches Gebilde, kann der Papst sein. - Im Konzil nun versteht
sich die Kirche, wie aus Mt. 18,20 und Apg. 15 deutlich hervorgeht als

mystischer Leib, nicht als politische Gemeinschaft, und da Christus bzw.
der Heilige Geist dort unmittelbar wirkt (während er sonst sich des

Papstes bedient), hat der Papst keine Jurisdiktion über das Konzil
(§§ 92, 93).

Diese Auffassung entspricht der Heiligen Schrift, denn mit der

Einsetzung von Königen anstelle der Richter ist Gottes Königtum beseitigt
(1 Reg. 8,7) ; derselben Sünde würde sich das Konzil mit der Anerkennung

von Präsidenten neben Christus schuldig machen (§ 94). Wenn
daher die Theologen und die Konzilsdekrete den Papst gelegentlich caput
concilii nennen, so ist wohl zu unterscheiden zwischen caput concilii in
habitu und in actu (§ 95). Wenn der Papst nämlich am Konzil anwesend

ist, hat er zwar die Macht, übt sie aber nicht aus, da Christus die Kirche
unmittelbar regiert (§ 96) ; zudem teilt der Papst am Konzil seine Macht
mit den Bischöfen (§ 97). Ferner erhalten die Bischöfe bei ihrer Weihe
die Schlüsselgewalt uneingeschränkt für die Gesamtkirche, wenngleich
sie zu ihrer Ausübung vom Papst einen Amtsbereich zugewiesen erhalten
und daher die gesamtkirchliche Schlüsselgewalt nur in habitu besitzen;
im Konzil jedoch wird diese vorher nur in habitu vorhandene potestas
aktualisiert, indem die Bischöfe für die Gesamtkirche entscheiden (§ 98).
Daher kann der Papst den Bischöfen wohl die Ausübung ihrer
Amtsgewalt in einem bestimmten Bereich untersagen, doch die - in habitu,
bzw. am Konzil in actu - vorhandene Gewalt über die Gesamtkirche, die
sie unmittelbar von Christus besitzen, kann er ihnen nicht entziehen;
denn ihr Bestimmungsrecht im Konzil bezieht sich ja nicht auf ihre
Diözese, sondern auf die Gesamtkirche (§§ 99-102). Wenn also das

(Basler-) Konzil dem Papst verspricht, ihn als caput concilii anzuerkennen,
ist damit nicht gemeint, daß es auf jede Entscheidungsgewalt verzichten
will, um nur Beraterin zu bleiben; gerade indem es vom Papst die

Anerkennung des Konzils auch für die Zeit der Abwesenheit seiner
Präsidenten verlangt, beweist es, daß die Autorität des Konzils nicht vom
Papst abhängig ist (§ 103).

Die Antwort auf den möglichen Einwand, daß der Papst auf dem
Konzil insofern höhere Macht haben müßte, als ja alle Teile eines Ganzen,

wenn sie zusammengefaßt sind, intensiver wirken, ergibt sich aus dem

26



Umstand, daß der Papst am Konzil nicht wie in konzilsloser Zeit «Haupt»
ist (denn das ist Christus) (§ 104). Und wenn ihm auch als vornehmstem
Sohn der Kirche eher als allen anderen zusteht, «Haupt» des Konzils zu

sein, so ist dieser Anspruch doch nicht delegierbar (§ 105), was aus dem

Haec-Sancta- und dem Speravit-hactenus-Dekret hervorgeht (§§ 106,107).

II. Der Beweis ex auctoritate conciliorum (§§ 108-126)

Aus der Definition eines allgemeinen Konzils als rechtmäßig versammelte

Kirche folgt, daß einerseits die Autorität allen Konzilsvätern

gleichermaßen zukommt, da alle Handlungen des Konzils gemeinsam

sind, was aus Gregor und den acht alten Konzilien bewiesen wird, auf

die der Papst bei seinem Amtsantritt schwört (§ 109), und daß sich

anderseits der Papst den Statuten des Konzils zu fügen hat, was mit
Zitaten aus Gregor d. Gr., Leo d. Gr. und Urban belegt wird (§ 110).

Diesem kanonistischen Beweis folgt der Beweis aus der Tradition,
zunächst derjenige aus den Apostelkonzilien (§ 111) :

1. An der Wahl des Matthias (Act. 1,15 ss.) sind alle um Petrus
versammelten Gläubigen beteiligt.

2. Die Einberufung zur Wahl der sieben hellenistischen Helfer (Act.
6,1 ss.) erfolgt durch alle zwölf Apostel, womit gezeigt wird, daß die

Apostel nicht nur in Glaubensangelegenheiten, sondern auch bei der

Verteilung der Ämter gemeinsam handeln.
3. Auf dem Apostelkonzil von Jerusalem gilt die Meinung des Petrus

nicht als verbindlich, und zudem wird der Beschluß im Namen aller

Apostel gefaßt (Act. 15,1 ss.).

4. Auch die Reinigung des Paulus (Act. 21,20 ss.) geschieht auf Grund
eines gemeinsamen Beschlusses.

Allgemeiner gesagt, gründet die Autorität in der Berufung durch den

Heiligen Geist (§ 113), was sowohl aus Gal. 2, als auch aus dem 3. Apostelkonzil

hervorgeht (§ 114). Dazu ist zu bemerken, 1. daß das Dekret des

Apostelkonzils die Autorität des Evangeliums besitzt (§ 115) ; 2. daß

Widerstand geleistet werden darf, sobald die Freiheit des Glaubens in

Frage steht (§ 116) ; 3. daß auch gegenüber dem Papst Widerstand
erlaubt ist, nicht nur wenn er Dekrete bricht, sondern bereits wenn er
durch sein Verhalten dazu Anlaß gibt (§ 117) ; und 4. daß der Papst schon

27



wegen einer läßlichen Sünde getadelt werden kann (§ 118). - Zusammenfassend

ergibt sich also die Verpflichtung für den Papst, sowohl die
Konzilsdekrete zu halten (§ 119), als sich auch dem Konzil zu
unterwerfen (§ 120).

Auch die späteren Konzilien beweisen, daß ihre Autorität über
derjenigen des Papstes steht, indem z. B. ein afrikanisches Konzil die päpstlichen

Legaten unter Berufung auf das Konzil von Nicäa ablehnt (§ 121).
Bei der Beurteilung der Dekrete ist jedoch genau zu unterscheiden, ob
sie von einem allgemeinen Konzil oder nur von einer Provinzsynode
stammen, die nicht von gleicher Autorität sind (§ 122). - Ein allgemeines
Konzil wird nicht auctoritate pape, sondern auctoritate ecclesie einberufen

und besitzt seine Macht unmittelbar von Christus, was vor allem
das Konzil von Nicäa beweist (§ 123). Zudem zeigen die alten Konzilien,
daß der Vorsitz selten vom Papst, sondern vielmehr vom Kaiser geführt
worden ist (§ 124). Wenn sich aber der Papst durch Legaten vertreten
läßt wie auf den Konzilien von Siena und Pavia, dann steht es nicht in
seiner Macht, das Konzil aufzulösen (§ 125).

III. Der Beweis ex gestis et decretis concilii Constanciensis

(§§ 127-139)

Zunächst stellt Johannes von Segovia die Dekrete des Konstanzer
Konzils zusammen, die im Verlauf des Prozesses gegen Papst Johannes

XXIII. erlassen worden sind, und hält fest, daß einerseits durch die

Flucht des Papstes das Konzil weder aufgehoben noch verlegt werden

kann, und daß anderseits das Haec-Sancta- sowie das Frequens-Dekret
mit ihren Ausführungsbestimmungen die Konzilssuperiorität verkündet
haben (§§ 128-130). Weil aber die meisten dieser Dekrete zeitbedingt
sind, beschränkt sich Johannes von Segovia auf die Analyse des Frequens-
Dekretes, um die Superiorität des Konzils zu erklären (§ 131). Diesselbe

ergibt sich 1. aus der Definition des Konzils als ecclesia in Spiritu Sancto

legitime congregata: was Gott verbunden hat, kann der Papst nicht
auflösen (§ 132) ; 2. aus dem Begriff des concilium generale, was bedeutet,
daß das Allgemeine größer ist als die Einzelperson (§ 133) ; 3. aus der

Feststellung, daß das Konzil die streitende Kirche repräsentiert und als

solche auch die Autorität der Kirche besitzen muß (§ 134) ; 4. aus der
Tatsache, daß das Konzil seine Gewalt unmittelbar von Christus hat, so

daß der Papst nicht als Mittler zwischen Gott und Konzil steht (§ 135) ;

28



und schließlich 5. aus dem Satz, daß jedermann verpflichtet ist, dem

Konzil zu gehorchen, was durch ein weiteres Dekret verdeutlicht wird,
das allen Strafe androht, die sich in irgendeiner Weise dem Konzil nicht
fügen wollen (§ 137). Daraus folgert Johannes von Segovia, daß die päpstlichen

Legaten, die keine unmittelbar von Christus gegebene Jurisdiktion
besitzen, das Konzil nicht präsidieren können (§138), wobei zum Schluß

aus der Verurteilungsbulle des Johannes Hus als heilsnotwendiger
Glaubenssatz die Vorrangstellung des allgemeinen Konzils festgehalten wird
(§ 139).

IV. Der Beweis ex gestis et decretis concilii Basiliensis
(§§140-151)

Auch hier geht Johannes von Segovia zuerst chronologisch vor, indem

er die einzelnen allgemeinen Sitzungen des Basler Konzils aufzählt, wo

gegen die Auflösung des Konzils Stellung genommen (§§ 141, 142) und
die Superiorität des Konzils verkündet wird (§§ 143-145). Die päpstlichen
Ernennungsbullen hingegen schränken die konziliäre Gewalt ein, die

Anerkennung der päpstlichen Legaten als Konzilspräsidenten würde
bedeuten, daß 1. die Dekretierangsgewalt nicht beim Konzil, sondern bei
den Präsidenten läge (§ 146) ; 2. die Aufgaben und das Ziel des Konzils
in Frage gestellt würden (§ 147) ; und daß 3. ein Widerspruch zum Inhalt
der päpstlichen Adhärenzbulle geschaffen wäre (§§ 148-150).

Aus all den angeführten Gründen sind die päpstlichen Legaten als

Konzilspräsidenten abzulehnen (§ 151).

6. Zur Edition

Der vorliegenden Ausgabe des Tractatus super presidencia in concilio
Basiliensi liegen folgende Handschriften zu Grunde :

Bl : Basel, Univ.-Bibl. A II 25 f. 199r-220v.
B2: Basel, Univ.-Bibl. E I 7 f. 416r^l29v (unvollständig).
B3: Basel, Univ.-Bibl. E I 11 f. 257r-282v.
H: Würzburg, Meh 50 f. 178r-207r (cf. Cusanus Texte II/l De auctoritate

presidendi in concilio generali, hrsg. von G. Kallen, SB der Heidelberger

Akad. Phil.-hist. Kl. 1935 p. 5 s.).
M: München, Clm 6490 f. 153r-170v (cf. Halm-Laubmann, Cat. cod. lat.

Bibl. regiae Monacensis 1/3, München 1873, p. 113).

29



VI : Rom, Vat. lat. 4117 f. 101r-128v.
V2: Rom, Vat. Palat. 600 f. lr-30r (cf. Stevenson-de Rossi, Cod. Palat.

lat. Bibl. Vat. I, Rom 1886, p. 203 ss.).

Alle Handschriften stammen aus der Mitte des 15. Jahrhunderts.
H allein ist durch folgendes Colophon genauer bestimmt (f. 207rb) : Et
sie est finis huius traetatuli magistri Johannis de Segobia de presidencie
relacione in disputacione fidei super materiam bullarum anno domini
M0CCCC°LXIIII° septimo ydus mensis januarii etc. Jo(hannes) Böff.

Nur drei Handschriften betiteln den Traktat :

Bl : Modus et forma, quibus ambasiatores pape admisit concilium ad presiden-
dum post multas difficultates.

H : Relacio magistri fohannis de Segobia in disputacione fidei super ma¬
teria bullarum de presidencia.

V2 : Relacio magistri Johannis de Segobia in deputacione fidei super materiam
bullarum de presidencia.

Den Titel Tractatus super presidencia in concilio Basiliensi übernehme
ich aus der Zusammenstellung der Segovia Werke bei Uta Fromherz

(a.a.O. 152 nr. 5).
Die sieben angeführten Handschriften folgen zwei Rezensionen: Bl,

B2, B3, M und VI stellen Abschriften von Vorlagen dar, die der gleichen
Überlieferung angehören; H und V2 hingegen bringen - neben besseren

Lesarten - z. T. beachtliche Zusätze und dürften auf eine Bearbeitung
zurückgehen.

Bei der Edition wurde im allgemeinen auf Bl als dem besten Vertreter
der größeren Gruppe abgestellt. Die Varianten und Zusätze der übrigen
Handschriften sind im kritischen Apparat, bzw. im Anhang verzeichnet.
Die Schreibungen von ci und ti sowie ae und e habe ich nach dem viel
häufiger vorkommenden ci bzw. e vereinheitlicht.

Der besseren Übersicht halber habe ich den ganzen Traktat in
Abschnitte und Paragraphen eingeteilt.

Schließlich ist es mir ein aufrichtiges Bedürfnis, Fräulein Dr. Theresia

Payr (Mittellateinisches Wörterbuch der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften in München) für die Hilfe bei der Textgestaltung herzlich

zu danken.

30



MODUS ET FORMA, QUIBUS AMBASIATORES PAPE
ADMISIT CONCILIUM AD PRESIDENDUM

POST MULTAS DIFFICULTATES

(1) In sacro generali Basiliensi concilio die lune xv februarii anno Domini
millesimo quadringentesimo tricesimo quarto apud ecclesiam maiorem
in congregacione generali per Iohannem archiepiscopum Tarentinum,
Petrum episcopum Paduanum et Ludwicum abbatem Sancte lustine
Paduane a presentate fuerunt très bulle tenoris sequentis : Eugenius
etc. \ pecieruntque requirentes b admitti ad presidenciam concilii prout
in eis continebatur °. Deinde super examinacione dictarum bullarum per
sacras d deputaciones fuerunt deputati patriarche e, archiepiscopi,
episcopi, abbates et doctores divini ac iuris humani numero xl, qui una
cum dominis cardinalibus quasi continue mane et sero convenerunt in
refectorio Sancti Francisci, et post multas discussiones quasi quatuor
partes ex ipsis convenerunt in hoc, quod présidentes nominati in dictis
bullis non possent autf deberent admitti bullarum predictarum vigore,
sed g pro honestate concilii et honore pape ac sedis apostolice aliqui
in ipsis nominati et specialiter reverendissimi patres et domini Nicolaus
et Iulianus cardinales Sancte Crucis et Sancti Angeli, possent per concilium

admitti cum certis qualificacionibus h avisamentis per ipsos dominos

deputatos avisatis. Deinde tercia die marcii fuit facta relacio in

deputacionibus de predicta discussione habita, et summa relacionis facte
in altera deputacionum est hec, paucis additis vel mutatis, que ut
attencius intendantur, formantur in tale dubium: (2) Utrum in dictis
bullis nominati debeant sive possint admitti illarum vigore, salvis
auctoritate et liberiate generalium conciliorum, specialiter Constanciensis

et huius a, ipsorumque decretis ac preeminencia potestatis, que in ecclesia

residet supra
b eunetos fidèles.

(3) Inprimis notatur, quod principalis bulla 1 dicte presidencie
continet in se quatuor: scilicet preeminenciam pape ad concilium pro eo,

quod disponit suos presidere legatos a
; secundo auctoritatem ipsorum

(1) &sic V2, Paduanensis cett. brecipi querentes H ctenebatur VI dquatuor

add. H V2 epatriarcha V 1 f et B 1.2 M «quod add. H h et add. H
(2) aBasiliensis add. H V2 bsuper H
(3) a non solum in concilio, sed concilio add. H V 2

(1) > Mansi 29 p. 575 B - 578 D

(3) » Mansi 29 p. 575 B - 577 B, cf. IOH. SEGOV. hist. 7,15 p. 608

31



et subauctoritatem concilii, quia datur eis potestas statuendi, diffi-
niendi b etc. cum consensu et approbacione concilii ; tercio coactivam
iurisdiccionem absque omni limitacione; quarto continet generalem
facultatem ad omnia, specialiter exprimendo posse dare modum et
ordinem celebracionis dicti concilii. Ex quibus omnibus manifeste resultare

videtur superioritas pape ad concilium simpliciter et absolute in
omnibus causis ° absque modificacione.

(4) Super premissis ab illis, qui tenuerunt partem affirmativam, videlicet

quod deberent admitti, fuit inductum:
Primo prefatos admitti debere in presidencia ex hoc, quod papa est

caput ecclesie prout in decretis a. Quod eciam sit caput ecclesie, probatur

ex decretis Constanciensis concilii1, in quo (sic) dicitur, quod
quilibet fidelis, eciam si papalis dignitatis sit, teneatur obedire generali
concilio legitime congregato in hiis, que pertinent ad generalem
reformationem ecclesie in b capiteb et in membris. Constant autem hoc

intelligi de papa 2, qui est caput ministeriale c ecclesie, non autem de

Christo. (5) Unde de Petro primo summo pontifice allegata a Sanctis

doctoribus, quod erat vertex et os collegii apostolorum, quia ipse primus
erat inter eos et pro omnibus sepe Christum interrogavit, quasi omnes

loquerentur per eum. Sic igitur summo pontifici competeret in conciliis,
ideoque nomine suo fiunt decreta approbante concilio, eciam in materia
fidei, ut in capitulo Dampnamus De summa trinitate et fide catholica 1.

Itaque a quandocumque papa in concilio personaliter est, ipse tamquam
caput presidet competuntque sibi omnia, que pertinent ad presidenciam,
videlicet quod primus sedeat, primus loquatur, dirigat in agendis
concilium et deliberata concludat. (6) Quod autem papa in a conciliis per-
sonaliter non sistente legati sive nuncii sui nomine suo presideant,
probatur ex gestis conciliorum generalium Ephesini et Calcedonensis, que
sunt de quatuor conciliis maioris auctoritatis in ecclesia Dei, ubi patet tam
ex commissione pape contenta in litteris apostolicis quam subscripcioni-
bus ipsorum legatorum pape vocari présidentes. Hoc eciam probatur ex
gestis concilii Senensis ', quod fuit celebratum anno Domini Mccccxxivb,

(3) b destituendi B1.2 VI discernendi B3 M cet add. H V2
(4) ac/. Add. 1 (p. 93). b om. M c universale VI
(5) aita V2
(6) »sic V2, om. cett. b MCCCCXXVIII codd.

(4) ' Mansi 27 p. 585, COD p. 384,12 ss, Mansi 27 p. 590 s, COD p. 385,2,4, wiederholt
Mansi 29 p. 91 B"D 2 cf. Mansi 28 p. 497 B

(5) " Mansi 22 p. 982 ss. Denzinger 431
(6) > Mansi 28 p. 1075 C

32



ubi eciam in decreto publice sessionis vocantur présidentes, qui erant

legati pape. (7) Nec obstat decretum concilii Constanciensis, in quo
dicitur, quod papa tenetur obedire concilio in hiis, que pertinent ad

generalem reformacionem ecclesie a in capite et in membris, quia intel-
lectum huius decreti idem concilium exponens in xl b sessione inter
cetera statuit sic: Quod futurus summusc pontifex per Dei graciam de

proximo assumendus cum hoc sacro concilio vel deputandis per singulas
naciones debeat reformare ecclesiam in capite d et curia Romana secundum

equitatem et bonum regimen ecclesie 1 etc. Ex hoc eciam infertur, quod
cum ad papam pertinete facerec reformacionem e ecclesie eciam in
capite, ad eum in f se f vel legatis suis pertinere (sic) presidenciam in
hoc concilio, eciam si sit congregatum ad reformacionem generalem
ecclesie in capite et in membris; et hoc modo videtur dictum concilium
intellexisse, quia decreta, quecumque in materia reformacionis ibidem

post electionem pape facta fuerunt, facta sunt nomine pape sacro

approbante concilio.

(8) Item probatur a: Nam propter congregacionem ecclesie in concilio

generali papa non perdit plenitudinem sue potestatis nec ipsius exerci-
cium. Sicut ergo, quando concilium non est congregatum, omnes fidèles

obligantur stare disposicioni sue, ita et in concilio congregato. Et cum

papa per dictas litteras disponat, quod sui legati debeant presidere,
diffinire et statuere in concilio, ergo disposicioni sue est standum.

(9) Item: In omnibus indifferentibus omnes fidèles obligantur ad

obedientiam pape simpliciter. Dare autem présidentes concilio sive
admitti est quid indifferens, ergo standum est disposicioni sue.

(10) Item quia omnis plenitudo potestatis in ecclesia Dei prêter eam,

que est a ordinis permaxime coactive iurisdiccionis, est tota in summo

pontifice et ab eo oriturb in omnia membra ecclesie estque in ipso
sicut quoddam totum et totaliter, ut ipse sit totum nec faciat partem
cum aliis. Nam quamcumque potestatem habet curatus, episcopus,

(7) aom. V2 bsic (XXII) B3, XXXII B1H ° Romanus Mansi det in
membris add. B1 e pertinere debet reformacio B 3 M £ om. M
(8) aex multis auctoritatibus decretorum et decretalium, ubi apertissime dicitur,
quod numquam fuit, est aut erit legitimum concilium, nisi quod sit summi pontificis
auctoritate suffultum, et quod ab eo generalia concilia robur et auctoritatem reci-
piunt ' add. H V2
(10) »sic H V2, om. cett. boriginatur H

(7) » Mansi 27 p. 1164 BC, COD p. 420,3 ss

(8) l cf. DECRET. Grat. I dist. 17 c. 2 (ed. Friedberg p. 51)

33



archiepiscopus vel patriarcha in administratione sibi commissa, id totum
habet papa, potestque eam per se in omnibus administracionibus infe-
riorum prelatorum exercere. Sicut non dicimus, quod maior potestas
est in omnibus iudicibus constitutis per multas civitates quam in rege,
qui eos constituit, sie ergo cum omnis iurisdiccio et potestas, que est
in ecclesia, ortum habeat ex plenitudine potestatis, que est in papa,
eciam in concilio generali ratione dicte plenitudinis vendicat sibi presi-
denciam, attentis maxime auetoritatibus in volumine decretorum, nedum
summoram pontificum, sed generalium conciliorum, asserentibus, quod
nullum unquam fuitc aut ratum esse potest concilium, quod auctoritate
summi pontificis non fuerit stabilitum 1.

(11) Item cum secundum Aristotelem in Ethicis et Politicis triplex
sit species politie ordinate a sive boni regiminis, scilicet regnum b, quando
multitudo regitur per unum, aristoeracia, quando per paucos virtuosos,
et oligarcia, quando per plures. Inter has optimus modus est policia
regni. Cum ergo Christus instituit ecclesiam suam disponendam optimo
regimine, sequitur, quod illud est ad modum regni, et sie constituit
unum supremum ierarcham °, a quo omnis potestas regiminis depen-
deat, videlicet summum pontificem, qui est caput ecclesie. Et quoniam
in concilio precipue debet fulgere perfectum regimen, sequitur, quod
ibi est optimus modus regiminis, scilicet prineipatus regni, ita d ut ab

uno omnia disponantur et principaliter dependeant, et sic competit
sibi presidencia. Ad hoc faciunt auetoritates sanctorum Cirilli, Dyonisiie
ete aliorum e multorum e l.

(12) Item probatur admitti debere ex promissione per concilium
Basiliense facta pape in xiv sessione \ quod si adhereret, esset caput
concilii a et quidquid honoris b dici vel exeogitari posset °.

(13) Item videtur, ne opponatur contra concilium ineurrere notam,
quod sit inter ipsum et papam contencio, quis eorum videatur esse

maior, quam questionem in diseipulis suis Christus dure reprehendit.

(10) °om. B2
(11) asie V2, ordinati cett. b regimen B2 V2 °sic H, patriarcham cett.
dom. B2 M VI esic V2, om. cett.

(12) aquod fedelissime facerent pro suo honore add. H V2 b om. H V2 creci-
pere autem suos présidentes cum potestate eis concessa pertinet ad honorem pape
add. H V2

(10) » cf. DECRET. Grat. I dist. 17 c. 2 (p. 51)
(11) 1 ci. DECRET. Grat. I dist. 16 c. 7 (p. 44 s)

(12) ' cf. Mansi 29 p. 74 0

34



Amplius autem, quod deceret sequi consilium apostoli: Nihil per con-
tencionem aut inanem gloriam, sed in humilitate superiores invicem
arbitrantes 1, et alibi : Honore invicem prevenientes 2.

(14) Item quia hoc concilium in sui principio admiserit bullam de

presidencia in persona dicti domini Iuliani dyaconi a cardinalis in
Germania legati1, in qua non, secundum quod in istis 2, cum consensu et

approbacione concilii, sed dicebatur solum cum Consilio b concilii3 posse
diffinire et statuere etc.

(15) Pro alia parte, videlicet quod dicti présidentes non debeant vel

non possint admitti a salvis suprapositis b, fuit inductum quadrupliciter:
primo ex dignitate ecclesie ; secundo ex auctoritate, qua generalia
concilia usa fuere a principio quo celebrari ceperunt; tercio ex decretis et
gestis concilii Constanciensis; quarto ex decretis et gestis huius concilii.

(16) Quantum ad primum presupponitur, quod ecclesia est corpus
et sponsa Christi ipseque eam diligit super omnem creaturam, iuxta
doctrinam apostoli in a epistola a ad Ephesos 1 et aliis pluribus locis.

(17) Secundo, quod ecclesia ex ordinacione Christi debet manere

usque in finem mundi. Patet, quia novum testamentum dicitur eternum
et Math, ult.: Ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummacio-

nem seculi 1; item ibi: Non preteribit generacio hec, donec omnia fiant*2.
(18) Tercio, quod Christus sic et in tantum diligit ecclesiam suam,

quod ne erraret a promisit sibi suam assistenciam. Patet ex dicto verbo:
Ego vobiscum sum 1 etc. Christus autem non est cum errantibus, saltern

eo modo, quo promisit b; si enim intelligeretur de modo, quo communiter
Deus est cum omnibus sive in omnibus creaturis, non dixisset hoc

verbum dando suis specialem confidenciam de sua assistencia. Item
patet ex ilio Luc. xxn: Ego rogavi pro te, Petre, ut non deficiat fides
tua 2. Constat autem, quod non loquebatur de fide personali Petri, cum

(14) »om. V 1 bsic H V2, consensu cett.

(15) »om. B3 bet quod superioritas sive maioritas non est pape ad concilium,
sed econverso add. H V 2

(16) a om. M
(17) aitem ibidem: celum et terra transibunt, verba autem mea non transibunt 3 add. H
V2
(18) aerret V2 b sive asseruit se cum ecclesia esse semper add. H V2

(13) 'Phil 2,3 2Rom 11,10
(14) ' cf. Mansi 29 p. 11 s 2 cf. Mansi 29 p. 576 C 3 Mansi 29 p. 12 B

(16) 'cf. Eph 5,25
(17) 'Mt 28.20 2Mt 24,34 3 Mt 24,35; Lc 21,33
(18) 'Mt 28,20 2Lc 22,32

35



statim hic defecerit in ipso negando Christum c. Item loh. xiv : Rogabo
Patrem et alium paraclitum dabit vobis, ut maneat vobiscum in etemum 3.

Item cum sit articulus fidei Credo sanctam ecclesiam, numquam fuit
aut erit tempus, in quo non liceat confiteri hanc fidem. Si autem ecclesia

dampnabiliter erraret, iam pro eo tempore non liceret asserere credi
eam esse sanctam. Cum ergo ecclesia non possit esse nisi sancta, sequitur

manifeste numquam erraturam vel non posse errare d.

(19) Quarto, quod sicut Deus cuilibet creature, cui dedit certam
periodum, qua determinatur quam diu possit vivere vel durare, dedit
propriam virtutem innatam et intrinsecam, qua possit se in suo esse

conservare et contra destruccionem sui a adversantibus resistere, ita
ecclesie, quam voluit usque in finem seculi durare, dedit virtutem et
potestatem, qua se b in suo esse possit ° conservare et regere ac d

adversantibus sive conantibus e ad sui destruccionem resistere et se tueri.
Patet racio ex evidencia terminorum, ymmo a forciori, cum Christus
ipsam ecclesiam plus aliis diligatf. Hoc eciam videtur notari in verbis
de ecclesia dictis a Christo in sua fundacione. Cum enim dixisset, quod
super se petram edificaret ecclesiam, statim subiunxit: Et porte inferi
non prevalebunt adversus eam 1, quasi significaret, quod eo quo edificata
sit, habeat in se virtutem et potestatem adversantibus resistendi et se

in suo esse conservandi B. Ex hoc eciam in Canticis h dicitur de ecclesia,

quod est perfecta ac terribilis ut castrorum acies ordinata 2. Quomodo
autem esset perfecta in se et terribilis, si ad conservandum se et tuen-
dum non haberet intra se virtutem et potestatem, sed oporteret ' ab

extrinseco subsidium queritare? (20) Ab extrinseco inquam; etenim si

papa sit, ad quem pro sue debito dignitatis pertinet ecclesiam tueri
et defendere, cum tamen ecclesie ad papam non sit essencialis a

dependentia, quia deficiente papa ecclesia non deficit, sed esset pocius econverso

b, si ecclesia ex se auctoritatem non haberet, iam potestas se

conservandi non intrinsece sibi inesset. Pro ilio namque tempore, quo

(18) °cf. Add. 2 (p. 93) det sic fidem et sanctitatem ecclesie non dependere
ex incerta fide et sanctitate pape personali add. H V 2
(19) »sic H V2, sive cett. bom. B 1.2.3 cpotest M àsic H V2, de add. cett.
econatibus VI ' diligit B 7 s cf. Add. 3 (p. 94) b cantico B 1.2 VI
'oportet B 1.2.3 M
(20) » essencialiter B 1.2.3 V 1.2, existencialis H b scilicet quod non posset esse

papa, si non esset ecclesia add. H V 2

(18) 3 Joh 14,16
(19) > Mt 16,18 2 cf. Cant 6,3 ss

36



ecclesia sine papa est aut ipse nollet tueri, non posset se in esse conservare,

quod nemo sane mentis assereret; habet namque virtutem a

Christo fundatore, eo ipso quo fundata est, ad se conservandum in suo

esse, nec per creationem pape, que fit ex ordinacione ecclesie, ipsa perdit
potestatem, quam a Christo ad sui regimen et conservacionem accepit.

Principia enimc essendi et conservandi intrinseca sunt cuilibet rei.

Sicut ergo ecclesia nec propter creationem pape deficit a virtute essendi,

ita nec a d virtute d et potestate se regendi et conservandi in suo esse e.

(21) Hec vero potestas iuxta auctoritatem apostoli I Cor. xn videtur
inesse omnibus membris sive toti corpori, non autem uni solum membro;

dicit enim: Corpus non est unum membrum, sed multa. Si dixerit

pes: quia a non sum manus, non sum de corpore, non b ideo non est de

corpore. Etc si dixerit auris: quia non sum oculus, non sum de corpore,

non d ideo non est de corpore. Si totum corpus oculus, ubi auditus? Si
totum auditus, ubi odoratus. Nunc autem posuit Deus membra, unum-
quodque eorum in corpore sicut voluit. Quodsi essent omnia unum membrum

e, ubi corpus? Nunc autem quidem multa membra, unum
corpus. Non potest autem dicere oculus manui: opera tua non indigeo; aut

iterum caput pedibus: non estis mihi necessarii. Sed temperavit Deus

corpus, ut non sit scisma in corpore, sed in idipsum pro invicem sollicita
sint membra1. Et sequitur: Vos autem estis corpus Christi et membra

de membro; et quosdam quidem posuit Deus in ecclesia primum apostolus,
secundo prophetas, tercio doctores, deinde virtutes 2 etc. Apparet igitur
ex hac auctoritate adiunctis etiam hiis, que idem apostolus dicit ad

Ephes. iv, quod potestas ecclesie seipsam conservandi et regendi ac

tuendi insit ipsif corpori g sive omnibus similiter membris, non autem
quod ex unico solo membro dependeat in totum h 3. (22) Unde videtur
hec potestas esse in ecclesia non sicut in quodam toto universali aut
integrali, cuius essentia et virtus participatur a singulis partibus subiec-

tivis, sed sicut in quodam toto potestativo, quemadmodum virtus
exercendi actus et operaciones anime est in ipsa anima et suis potenciis
sicut in quodam potestativo, et hec potestas non reperitur integre in

(20) "vero B3 M VI d auctoritate V 1 «cf. Add. 4 (p. 94)
(21) » quoniam Vulg. bnum Vulg. °et usque est de corpore om. M V2
dnum Vulg. «membrum usque unum om. B3 M 'Christi B3 M VI «corpore

B3M VI bcf. Add. 5 (p. 97)

(21) ' 1 Cor 12,14-25 2 1 Cor 12,27-28 3 cf. Eph 4,4-7.11-17.26

37



qualibet suarum potenciarum vel in una principaliter, ita ut ab illa
totaliter aliis communicetur, sed est in omnibus similiter potenciis ex
virtute unius anime. Sic videtur in ecclesia esse. (23) Presupposito
igitur, quod ecclesie insit virtus et potestas se conservandi in suo esse

sicut et a cuilibet rei create, additur, quod ipsa ecclesia hanc virtutem
percipiat singulari modo, quo creature, specialiter corruptibiles, non
receperant. Licet enim unicuique rei insit virtus se tuendi et a corrum-
pentibus se conservandi, hec tamen non est b in summo gradu, ita quod
possit forciori c potestati resistere, sed est b in certo gradu et subicitur
violencie maioris virtutis, ut patet manifeste in animantibus, que occi-

duntur et consumuntur a forcioribus in virtute. In ecclesia autem virtus
et potestas se conservandi a nulla superatur potestate, quod patet manifeste

ex dicto verbo: Et porte inferi non prevalebunt adversus earn1.

Cum enim testante lob xli non sit potestas super terram que huic

comparetur 2, et hec non potest adversus ecclesiam prevalere, sequitur,
quod a nulla creatura virtute superati potest. Ex quo sequitur, quod
virtus et potestas, que est in ecclesia, ipsa est suprema inter omnes

potestates a Deo concessas. Nam si aliqua esset maior, iam illa prevalere
posset adversus ecclesiam; sed nulla hec potest; ergo ipsa est suprema.

(24) Que autem sit hec potestas ecclesie ad se regendum et conser-

vandum, est communis sentencia sanctoruma et omnium doctorum,
quod est potestas clavium, videlicet sciencia discernendi et potestas b

iudicandi, id est ligandi et solvendi. (25) Que quidem potestas tante
excellencie est, quod tota universitas hominum illam non potest concedere,

sed ecclesia a solo Deo accepit a. Patet, nam in potestate communitatis

sive multitudinis hominum est aliquem seu aliquos ex seipsis

relegare et a sua societate separare b; sed quod ille, qui ab eorum societate

expellitur, eo ipso sit separatus a societate Dei et angelorum c,

hoc non est in hominis potestate. Potestas autem clavium ad d hoc d

se extendit, ut que ligantur e in terris, sintf ligatag in celo, et que
solvuntur in terris, soluta sint b in celis l. (26) Et licet alie sint in ecclesia

(23) »in. B3 M, om. H b om. M V1 caut omni create add. H V2
(24) a doctorum H b sic H, potencia cett.
(25) » acceptavit B 3 b separare usque societate om. H c eius add. B 2 d

adhuc B 1.2.3 e ligata sunt B 2 'sunt eciam B 2 s ligata usque terris om. B 3
M V1 b sunt B 2

(23) 'Mt 16,18 2 Job 41,24
(25) 'cf. Mt 16,19

38



potestates, ut consecrandi corpus Christi, absolvendi a peccatis etc., hic"
tamen principaliter intenditur de b iudiciaria potestate, an penes papam
sive ecclesiam resideat principaliter, et cuius iudicio potius est standum.

Cumque, ut premissum est, hec potestas insit ecclesie solum ex promissione

c Christi sive concessione d et de ipsius accionibus canon biblie

profert autenticum testimonium, ideo pro
e elucidacione huius ad sacram

scripturam principaliter est recurrendum.
(27) Primum autem occurrit illa auctoritas, que in expresso loquitur

de hac potestate clavium, Math, xvi: Tibi dabo claves regni celorum,

et quodcumque ligaveris etc. l Hec autem auctoritas, prout sancti doc-

tores exponunt, verbum est promissionis pocius quam concessionis. (28)

Et cum illi censeatur hec potestas promissa, cui fuit concessa, numquam
autem reperitur, quod per hec verba Christus soli Petro hanc potestatem

concesserit. sed ipsi ecclesie, prout infra habetur xvm cap. 1, ergo
sequitur, quod potestas clavium non ad solam personam Petri et suos

successores, sed principaliter pertinet ad ecclesiam, cui per eadem verba

legitur concessa. Hoc patet ex serie textus. Constat enim, quod a Christus

omnes discipulos simul, non autem solum Petrum interrogavit b, etc
Petrus quasi omnium exprimens eandem intencionem respondit, ac

Christus sic aeeepit. Quod manifeste Lucas evangelista testatur cap. ix
sic referens: Dixit autem illis: Vos aidem quem me esse dicitis? Respon-
dens Symon Petrus dixit: Christum Dei. Et ille increpans illos precepit,
ne cui dicerent d 2. Ecce manifeste, quod responsio Petri erat responsio
omnium. (29) Cum ergo secundum doctores, specialiter secundum Raba-

num l, propter meritum confessionis fidei sit dictum verbum potestatis,
confessio autem fuerit non solum Petri, sed omnium, ergo et auctoritas
potestatis ad omnes dicitur pertinere a. Hoc eciam b patet ex serie textus
evangeliorum. Nam post hec dicta legitur, quod de maioritate fuit ter
contencio inter apostolus, scilicet Math, xvm et xx et Luc. xxn et
in ultima cena2, quam Christus cum diseipulis0 habuit. Non autem

(26) » hoc B 2 b spirituali add. H ° commissione codd. d successione B 3
«de F 7

(28) »om. B1.2.3 b interrogaverit B2 csed H d Idem eciam habetur
Math. Vili : ingressus est Iesus et discipuli etc. usque ne cui dicerent de ilio 3 add. H
V2
(29) »cf. Add. 6 (p. 97) b autem B3M «suis add.B2

(27) 'Mt 16,19
(28) ' Mt 18,18 2 Lc 9,20-21 3 Mc 8,27-30
(29) ' HRABAN. in Matth. 5 (PL 107 p. 992 AB) 2 Mt 18,1 ss; Mt 20, Lc 22,24 ss

39



tociens de hac re contendissent, si intellexissent per predicta verba Tu
es Petrus 3 etc. aut illa Ioh. I Tu vocaberis Cephas 4 etc. Petram esse

constitutum principem et maximumd super seipsos sibique soli aut
principaliter ad regendum ecclesiam fuisse traditam potestatem. Ne

autem hic sensus videretur nova doctrina, patet manifeste per auctori-
tates e sanctorum doctorum exponencium, qui dicunt, quod cum Petrus
claves accepit, sanctam f ecclesiam significavit, quodque ecclesia est,

que a Christo claves accepit proprie, Petrus autem figurative.
(30) Unde Augustinus super Iohannem sermone cxxxiv a loquens de

ecclesia inquit: Huius ecclesie apostolus Petrus propter apostolatus sui
primatum gerebat figuralam b

genetalitale personam. Quantum c enim ad

ipsum proprie pertinet, natura unus homo erat, gracia unus christianus,
habundanciori gracia unus idemque primus apostolus. Sed quando ei

dictum est: 'Tibi dabo claves regni celorum et quodqumque ligaveris super
terram' etc., universami significabat" ecclesiam, que in hoc seculo diversis

temptacionibus velutJ imbribus, ftuminibus el g tempestatibus quatitur et

non cadit, quoniam fundata est super petram, unde Petrus nomen accepit.
Non enim a Petro h petra, sed Petrus a petra, sicut non Christus a

christiano, sed christianus a Christo nominatur1. Sick quippe ait Dominus:
'Super hanc petram edificabo ecclesiam meam', quia dixerat: 'Tu es

Christus, filius ' Dei vivi ' ; super hanc m petram, quam confessus es, edificabo

ecclesiam meam. Petra enim erat < Christus n, super quod fundamentum

et ° ipse edificatus est Petrus. Fundamentum quippe aliud nemo

potest ponere prêter id, quod positum est, quod est Christus Iesus. Ecclesia

ergo, que fundatur in Christo, claves ab eo regni celorum p accepit q, id
est potestatem ligandi et r solvendi r 1. Hec 8 ille s. (30a) Item Rabanus a

:

Quamvis soli Petro hec potestas datab videatur, ceteris apostolis tamen
dabatur, Christo teste, qui insufflavit dicens: Aeeipite spiritum sanctum;

(29) d maxime codd. e auctoritatibus H auctores cett. codd. l sanctam usque
accepit om. B3
(30) »114 V2 b figurata Aug. °quod Aug. d universalem V1 &sicAug.,
significat codd. f velut usque tempestatibus om. VI 8 deest Aug. hChristo
B3 M VI 'vocatur Aug. kideo Aug. ^om. VI m hanc ergo, inquit
Aug. n Supplevi ex Aug. ° etiam Aug. P ab eo add. B3 1 accepit in
Petro Aug. rsolvendique peccata Aug. aom. VI cf. Add. 7 (p. 98)
(30a) » dicit add. B2 b tradita V2

(29) 3Mt 16,18 •'Joh 1,42
(30) ' AUG. in evang. Joh. 124,5 (PL 35 p. 1973)

40



quorum remiserais peccata, remittuntur eis °1. Item Leo papa in sermone
de beatis d apostolis: 'Quodcumque ligaveris super terram' etc. Coram e

Petro in apostolus e alios vis h istius potestatis, id est, ad omnes ecclesie

principes huius decreti constitucio ' commeavit, sed non frustra uni
conceditur, quod omnibus intimatur2. (30b) Item Augustinus in I de

doctrina Christiana3: Est b ecclesia corpus Christi °, sicut apostolica
doctrina commendat, que

d coniunx eciam dicitur 1. Et sequitur: Quid liberalità

et misericordius facere potuit, qui seipsum nobis viam, qua rediremus,
substernere voluit, nisi ut omnia donaret peccata conversis et graviter fixa
interdicta reditus nostri pro nobis crucifixus evelleret? 2 Has igitur claves

dedit ecclesie sue, ut que solveret in terra, soluta essent ete in celo, que

ligaret in terra, ligata essent et ' in celo, scilicet ut quisquis g in ecclesia h

eius peccata dimitti non ' crederet, ([non ei dimitterentur ; quisquis autem

crederei) k
seseque ab eis ' correctus averteret m, in eiusdem ecclesie gremio

constitutus eodem n fine ° atque correccione sanaretur p. Quisquis enim q

non credit dimitti sibi peccata, fit deterior desperando r quasi nichil Uli
melius quam malum esse remaneat, ubi s de ' fructu * sue conversionis a

infidus est3. (30c) Item idem Augustinus in De fide ad Petrum c.n,
in quo docet, quid de creatura absque dubitacione credi debeat, inquit:
Numquam peccanti esset indicta pro a peccatis a deprecacio, si deprecanti

non esset remissio concedenda. Sed eciam penitencia peccatori tunc prod-
est, si eam in ecclesia catholica gerat, cui Deus in persona beati Petri
ligandi solvendique tribuit potestatem dicens : ' Que allegaveritis b super

terram, erunt ligata ° in celis et que solveritis d super terram, erunt ete

soluta in celis' K (30d) Item Augustinus in De agone christiano: Non

(30a) cetc. add. M &om. B2 etransivit quidem etiam in ap. Leo isic B2, om.
cett. 8 eciam add. B 2 h ius Leo ' institucio M
(30b) a Christiana usque doctrina om. VI b est enim Aug. ceius Aug. dque
etiam coniux eius Aug. edeest Aug. 'om. B1.2 M V 1.2 Kquisque codd.

»qaiadd.B2 iom.B2 kom. codd., supplevi ex Aug. 'eai?2 m sic Aug.,
adverteret codd. "eadem Aug. ° fide Aug. Psalvatur B2 lautem B2
rdesperandi B 1.2 M V 1.2 ssic Aug., ut codd. 'defectum B3 "conver-
sacionis B3 M
(30c) »om. B2 b allegaveris Fulg. cet add.B3. Fulg. d solveris B1.2 V2
eom. B3 VI

(30a) ' cf. HRABAN. in Matth. 5 (Pl 107 p. 992 AB) 2 LEO M. serm. 83,12 (PL 54

p. 430 B)

(30b) 'AUG. doctr. christ. 1,16,15 (PL 34 p. 25) 2 AUG. doctr. christ. 1,17,16
3 AUG. doctr. christ. 1,18,17
(30c) ' FULG. RUSP. fid. 37 (PL 65 p. 690 AB PL 40 p. 766)

41



enim sine causa inter omnes apostolus huiusmodi a ecclesie catholice

personam sustinuith Petrus; huic enim ecclesie claves ° regni celorum date

sunt, cum Petro date d sunt d. Et quod e ei dicitur, ad omnes dicitur : 'Amas

me, pasce oves meas. ' 11 Item super Iohannem : Si in Petro non esset

ecclesie sacramentum, non ei diceret Dominus : ' Tibi dabo claves regni
celorum, quecumque solveris super g terram h, erunt soluta et in celis '. Et
si hoc Petro tantum dictum est, non hoc facit ecclesia k, ut que in terra

ligantur, ligentur in celo, et que solvuntur in terra, solvantur in celo, quia
cum excommunicat ecclesia, in celo ligatur excommunicatus cum recon-

ciliatur ab ecclesia, in celo solvitur reconciliatus? Si hoc ergo in ecclesia

fit, Petrus quando claves accepit, ecclesiam sanctam significava 2. Irem
Glossa ordinaria super ilio verbo Ephes. iv: Ipse quidem dedit quosdam

apostolus dicit : Vice Christi predicantes ac omnium ordinatores et iudices

3. (30e) Item Augustinus lib. n questionum novi et veteris
testamenti qu. Lxxix1 et in sermone xiii de apostolis Petro et Paulo2:
Dominus Iesus Christus a discipulos suos ante passionem suam, sicut b

nostis, elegit, quos apostolus ° appellavit. Inter hos pene ubique Petrus
solus tocius ecclesie meruit gesture personam et d propterea ° audire meruit:
'Tibi dabo claves regni celorum'. Et sequitur: Hos1 autem1 claves non
homo unus, sed unitas accepit ecclesie. Idem dici videtur in c. Itaque ex

hiis de penit. dist.i3. Item g in h epistola ad Glorium 4 sic inquit: Ecce

putemus illos episcopos, qui Rome iudicaverunt, non bonos iudices. Resta-

bat adhuc plenarium universalis ' ecclesie concilium, ubi eciam cum ipsis k

iudicibus causa posset ' agitari etm si male iudicare a convicti essent, eorum
sentencie solverentur ° per universale concilium. (30f) Unde patet, quod
universale concilium habet auctoritatem retractandi sententiam per epis-

(30d) a huius Aug. b sustinet Aug. com.B2 & om. B3 e cum Aug.
icf. Add. 8 (p. 98) Sin Aug. hterra Aug. 'celo Aug. kecclesia. Si
autem in ecclesia fit, ut Aug. ' sed add. B2
(30e) »deestAug. bsicB7 c sic H V2 Aug., om. cett. AdeestAug. eprop-
ter ipsam personam... Aug. f has enim Aug. s Augustinus odd. F 7 h om. V1
' universae Aug. ksic H V2 Aug., episcopis cett. 'sic VI Aug., possit cett.
m ut Aug. "iudicasse Aug. °solverentur usque sentenciam om. B 7

(30d) ' AUG. agon. 30,32 (CSEL 41 p. 134,23 ss) 2 AUG. in evang. Joh. 50,12
(PL 35 p. 1762 « - 1763 in) 3 GLOSSA ordin. ad 1 Cor 12,23 (ed. Basil. 1502/3
p. 53')
(30e) ' PS. AUG. quaest. test. 79,3 (CSEL 50 p. 135 ss) 2 AUG. serm. 295,2
(PL 38 p. 1349) 3 DECRET. Grat. dist. de penit I c. 60 (p. 1175) 4 AUG.
epist. 43,7,19 (CSEL 34 p. 101,16 ss)

42



copos latam a, qui b in Roma iudicaveruntc. Item ad hoc est auctoritas
manifesta in c. Firmiter De summa trinitate ', ubi dicitur, quod
sacramentum eucharistie nemo potest conficere nisi d sacerdos, qui rite fuerit
ordinatus secundum claves ecclesie, quas

e ipse l concessit apostolis eorumque

successoribus Iesus Christus. Ecce quod dicit claves ecclesie, non
Petri, et concessisse non Petro solum ac per eum aliis, sed g apostolis
ac h eorum successoribus. Cum ergo oporteat queri, ubi de hac
commissione legatur in evangelio nec alius locus apercior est quam ubi
predictum est, Math, xvni2, sequitur ' etc. k

(31) Ex premissis auctoritatibus satis manifeste patet, quod potestas
clavium principaliter sit data ecclesie. Quod satis videtur probari etiam
ex predicto textu evangelii Math, xvni ', attenta maxime hystorie narratione.

Etenim a Math, xvi cap. Christus dixerat : Tu es Petrus et tibi
dabo claves 2 etc. ; demum cap. xvii in fine capituli b mandavit Petro
solvi staterem pro eo et pro se 3. Unde quia ex hiis videbatur eum
constituere capitaneum supra alios, statim continuative subditur

cap. xvm in principio: In illa hora accesserunt discipuli ad Iesum dicen-

tes: Quis putas, maior est in regno celorum? 4 Unde patet, quod proprie
evangelista loquitur de superioritate; et tunc quibusdam intermediis
Christus subiunxit in eodem capitulo0: Si peccaverit in te frater tuus5
etc. Et subditur : Quod si non audierit eos d, die ecclesie, si autem
ecclesiam non audierit, sit tibi sicut ethnicus e et publicanus. Amen dico

vobis, quecumque alligaveritis super terram, erunt ligata f et in celis, et

quecumque solveritis super terram, erunt soluta et in celo g 6. Ex qua auctoritate

quattuor notari videntur:
(32) Primum, quod claves regni celorum, de quibus supra dixerat

Dabo*1, hic ecclesie sunt concesse; patet, cum eadem verba, sub quibus
erat facta promissio, hic exprimantur b.

(30f) »om. Bl bcum papa eciam synodaliter add. H V2 clatam quorum
primus erat Melchiades papa add. H V2 d sit add. B 2 e quos i? J tom.B2
g scilicet add. B2 hetM 'om.B3M kom. B 3 H M V 2 cf. Add. 9 (p. 98)
(31) »sic H V2, et cett. bquod B3 M VI, om. H V2 com. M d om. B2
e hereticus B3 M 'etc. add. B2, et usque celo om. B2 B celis M
(32) "tibi add. H V2 b cf. Add. 10 (p. 98)

(30f) ' Denzinger 428 2 Mt 18,15 ss
(31) ' Mt 18,18 2 Mt 16,18-19 2 cf. Mt 17,27 4 Mt 18,1 5 Mt 18,15
6Mt 18,17 ss

(32) 'Mt 16,19

43



(33) Secundo a, quod concessio hec est in omni stabili firmitate; patet
propter verbum 1, quod in diccione premittitur, amen, quod notât
iuramenti b auctoritatem.

(34) Tercio, quod in hiis verbis intelligitur concessa potestas ecclesie

non limitate et in certis casibus, sed in omni plenitudine; patet ex

signis universalitatis quecumque alligaveritis et quecumque solveritis 1.

Unde si ex ilio verbo quodcumque ligaveris 2 notatur in papa plenitudo
potestatis illimitate, cum non minoris continencie sit verbum quecumque,

similiter in hoc notabitur a plenitudo, ita ut b ad quecumque se

extendit potestas pape, se extendat ° potestas ecclesie, nec a potestate
pape excediturd potestas ecclesie, alias non competeret sibi verbum
Quecumque alligaveritis. Si enim ad aliquid precipiendum, disponendum,
corrigendum vel in certo casu providendum solum inesset potestas pape
et non ecclesie, cum illud pertinere possit ad ecclesie conservacionem,
iam sibi ad sui conservacionem non inesset potestas intrinsice et opor-
tebat abnegari verbum Quecumque alligaveritis.

(35) Quarto notatur ex dicta auctoritate, quod Christus voluit
iudicium ecclesie esse maius ac supremum in humanis et huic iudicio ecclesie

et ipsum Petrum sive papam debere acquiescere et obedire. (36) Patet;
nam verba predicta, scilicet: Si peccavit in te frater tuus1 etc., prout
in ecclesia in evangelio ferie a tercie a post dominicam terciam in
Quadragesima 2 interpretatur, Christus dicebat ad Petrum. Si ergo Petrum
instituit recurrere b ad iudicium ecclesie in hoc, quod ei dixit die ecclesie 3,

sequitur ecclesie iudicium esse superius c. Item ex hoc, quod subiungitur :

Si aidem ecclesiam non audierit, sü tibi sicut ethnicus et publicanus 4.

Constat autem, quod si iudicium Petri esset superius iudicio ecclesie,

peccator d post iudicium ecclesie non deberet statim irrefragabiliter
reputai ut ethnicus et publicanus; restaret namque iudicium Petri, in
quo tamquam superiore deberet adhuc e sive posset ' examinari. Cum g

(33) » notatur add. H V2 bsive assercionis add. H V2
(34) » notatur H b quod H c extendit B 3 M V2 d excedatur F2
(36) » feria tercia B 3 M b om. B 2 c Numquam. enim legitur, saltim ita
expresse, quod ecclesiam Christus remiserit ad iudicium pape, sed econverso, prout
in hoc loco add. H V 2 d immediate add. B2 ead hoc B 3 M f causa fratris
add. H V2 Som. VI

(33) ' cf. Mt 18,18
(34) 'Mt 18,18 2Mt 16,19
(36) ' Mt 18,15 2 cf. Brev. Rom. fer. Ill post dom. III. in Septuag. (Mt 18,15-22)
3 Mt 18,17 4Mt 18,17

44



ergo dicatur Petro, quod qui ecclesiam non audit h, sit ei tamquam
ethnicus et ' publicanus k, constat, quod ipse tenetur k acquiescere et sic

per consequens iudicium ecclesie fore supremum et finale '. Et atten-
dendum, quod hec preeminencia et superioritas ecclesie respectu pape,

prout apparet ex hoc textu, non solum est in hiis, que sunt fidei, sed

eciam in iudiciis, quia loquitur de peccato et fraterna ac ecclesiastica m

delictorum correccione sive punicione n. (37) Item quod papa inducatur a

sub iudicio ecclesie, ex eo probatur, quod a correccione fraterna nemo
fidelium excipitur b. Cum ° ergo c quemlibet d corrigere fraterne, si con-

tempnat e vel non audiat iuxta doctrinam predictam debet deferri
ecclesie, ergo si papa nolit fraterne correccioni acquiescere f, licet deferri
ad iudicium ecclesie. Frustra autem deduceretur, si ecclesia non haberet
auctoritatem in eum ferendi iudicium. Ex hiis videtur posse inferri,
quod nedum pro g notorio crimine ecclesiam scandalizante b, sed pro alio

quocumque, de quo papa fraterne ammonitus nollet se corrigere, licet '

ad iudicium ecclesie déferre k. Sicut enim eum, qui secreto ammonitus

non corrigitur ', licet ammonere m coram uno vel duobus, ita coram hiis
ammonitum licet déferre ad ecclesie iudicium, cum n ergo papa non
eximatur a primo et secundo gradu huius correccionis fraterne, ergo
nec a tercio, videlicet ut dicatur ecclesie. Unde illa auctoritas die ecclesie °,

et si iuxta communem p sententiam exponatur, id q est q prelato, tamen r

sicut prelatus inferior, cum ammonitus contempnit, oportet dici non s

sibi, eciam si prelatus sit, sed superiori, ita de supremo *, cum non
habeat aliquem u prelatum superiorem se, quia ipse inter singulos est

supremus, oportet dici ecclesie, si simul congregata in totum haberi

possit, sin autem, generali concilio ipsam representanti T. Verum est

enim documentum apostoli : Omnis anima potestatibus sublimioribus subdita

sit1, nec ab hac universalitate excipitur anima pape.

(36) baudierit B2 'om. B3 H M VI *om.H ' cf. Add. 11 (p. 99)
mevangelicaH V2 "cf. Add. 12 (p. 99)
(37) aincludatur H V2 b cf. Add. 13 (p. 100) carguitur F7 d tenetur
quilibet pro Christi amore 73 2 esic V2, om. cett. ltunc add. B2 sheresi vel
scismati aut pro add. H V2 bde quo incorrigibilis esset add. H V2 'liceret
B3 M V2 kcf.Add. 14 (p. 100) 'corripitur codd. m caritative monere B2
*om.B1.2 °om.H Pquorundam H V2 1om.B3 r cf. Add. 15 (p. 100)
som.B3 M 'summo B3 "unum singularem add. H V2 Tcf. Add. 16

(p. 100)

(37) ' Rom 13,1

45



(38) Secundo probatur, quod ecclesie iudicium sit dignius ac superius,
ex consideracione nominis a ac rei per illa significate, que in sacra scriptura

dicuntur de ecclesia, que tamen pape non possunt b competere.
Dicitur namque de ipsa ecclesia, quod est mater: Eccl. xxiv Ego mater

pulchre dileccionis et timoris 1 etc. ; item domina : Tren. I Domina gen-
cium 2 etc.; regina: Ps. xliv Astitit regina a dextris tuis in vestitu deaurato

circumdata varietate 3; sponsa in libro Cant, sepe, et apoc. xxi Vidi
civitatem sanctam Ierusalem novam de celo descendentem a Deo paratam
sicut sponsam ornatam viro suo 4; dicitur eciam corpus Christi: Ephes. i,
iv, v et Col. i 5.

(39) Ex prima appellacione, cum ecclesia sit a, papa vero filius ipsius,
excellencia pocioris dignitatis monstratur ratione honoris et obediencie,

que a filio debentur matri. Nec potest dici, quod, quantumcumque inter
fidèles papa sit maior, non est ecclesie filius. Nam inquit Augustinus
libro b de Symbolo ° tractatu d iv : Si quis ab ecclesia separatus inventus

fuerit, alienus erit a numero filiorum Dei, nec habebit Deum patrem, qui
ecclesiam noluerit habere matrem 1. Et alibi docet, quod cum ecclesia sit
sponsa Christi unica e, quod omnes filios ', quos Christus habet, hec
ecclesia gignit sibi sive parturit. Ex hoc sequitur multo minus dici

posse, quod papa sit pater ecclesie, cum nullus sit pater sue matris.
Sicut enim salvator Math, xxm docuit2, quod unus est pater noster,
qui in celis est, sic in terra unica est ecclesia omnium fidelium mater.

(40) Secundo inducitur ex eo, quod ecclesia dicitur domina a, papa
vero b et episcopi non domini c, sed iuxta auctoritatem apostoli dicuntur
ministri et dispensalores misteriorum d Dei 1. Sic eciam Christus, cum
de e maioritate doceret apostolus, dixit Math, xx: Quicumque voluerit
inter vos maior fieri, sit vester minister 2. Et alibi : Sicut filius hominis
non venit ministrari, sed ministrare 3. Item Luc. xxn : Ego autem in

(38) anominumßJ "potest VI
(39) »om. B1.2 V2 blladd.M cetc.add.MV1 äom.B1.2V1 esic
add.B2 'fidèles//
(40) "nam si communi sermone a multis papa dicitur dominus noster, merito ab
omnibus fidelibus et (om. H) ecclesia poterit dici domina nostra, et enim add. H V 2
bom.B2HV2 aom.B1 d ministeriorum 732.3 H M V1 *om-V1

(38) ' Eccli 24,24 2 Thren. 1,1 Lamentationes Ierem.) 3 Ps 44,10 * Apoc
21,2 5 cf. Eph 1,23. 4,4.16 5,24.30, Col 1,18.24
(39) ' PS. AUG. symb. 4,13 (PL 40 p. 668) 2 cf. Mt 23,9
(40) '1 Cor 4,1 2Mt 20,26 3 Mt 20,28

46



medio vestrum sum sicut qui ministrat4. Unde proprie ' convenit pape g

appellari summum ministrum ecclesie; nec potest dici, quod sicut Christus

venerat non ministrari sed ministrare, cum esset dominus, ita h

papa, quod debet se exhibere ut ministrum, eciam si sit dominus, quia
Christus eum non dominum, sed vicarium constituit '. Ad hoc eciam

facit, quod communiter per omnes doctores dicitur, quod dominium

rerum temporalium, que in ecclesia possidentur, est non penes papam
aut episcopos sive quoscumque ecclesiasticos, qui non domini, sed dis-

pensatores dicuntur, sed est apud ecclesiam sicut dominam.
(41) Tercio a ex eo, quod ecclesia est regina. Est enim sponsa eius,

qui est rex regum et dominus dominancium 1 ac princeps regum terre 2

apoc.
(42) Item quarto ex eo, quod " ecclesia est sponsa. Nam dicit

Bernhardus lib. De consideracione ad Eugenium papam ', quod papa est

paranimphus sponse, videlicet ecclesie. Ex qua denominacione satis

apparet dignior excellencia ecclesie respectu pape. Eciam ex hac
consideracione Augustinus dicit libro de symbolo b, quod ecclesia totum

possidet. quia a viro suo accepit in dotem c 2. Si d totum possidet iuxta
sententiam Augustini, ergo absque omni excepcione omnia sibi subiecta

sunt, que Christo sponso suo, ipsa autem subdita est viro suo e.

(43) Quinto eciam ex hoc a, quia ecclesia est corpus, papa vero unum
ex membris istius corporis. Hoc autem, videlicet b quod fidèles sunt °

corpus Christi et membra huius corporis, quod est ecclesia, manifeste
ad litteram docet apostolus in epistola I Cor. xn 1, unde super hoc non
decet multum immorari.

(44) Ex hoc sequitur sexto, quod ecclesia est quoddam totum, papa
vero pars huius tocius. Patet, quoniam omne corpus vivum organicum

(40) 'propter M VI ipsum add.B2 hitaque B1.2 VI 'Dixit
namque Christus pasce oves meas 5, non tuas add. H V 2

(41) » inducitur add. H
(42) »qo.i-A.HMV2 b vel pocius de unico baptismo lib. III. add. H V2 °dote
Ps. Aug. et add. H V2 dergo add. B2 ecf. Add. 77 (p. 101)
(43) apatet add. B1 bom.B2HV2 csint//

(40) 4Lc 22,27 5 Joh 21,17
(41) ' Apoc 19,16 2 Apoc 1,5
(42) ' cf. BERNH. CLAREV. consid. 4,7 (23) (PL 182 p. 788 A) 2 PS. AUG.
symb. 4,13 (PL 40 p. 668)
(43) 4 cf. 1 Cor 12,12 ss

47



constituitur ex diversis membris tamquam ex partibus integrantibus
ipsum totum. Ecclesia autem est corpus Christi misticum, organicum,
fide Christi animatum, vel ecclesia est universitas fidelium bonorum et
malorum orthodoxam fidem tenencium, in sacramentis ecclesie a habendum

societatem. Cum ergo papa non sit hoc corpus, quod est ecclesia,
sed unum ex membris ipsius iuxta auctoritatem apostoli ubi supra:
Corpus non est unum membrum, sed multa 1, sic pape convenit esse

partem huius corporis, ipsum vero corpus est quoddam totum. Et
quoniam per se nota est proposicio, quod omne b totum maius ° est ° sua

parte, manifeste concluditur, quod ecclesia est quid maius et nobilius
ac d dignius d

quam papa solum ; maius autem non intelligendum est
mole quantitatis corporee, sed magnitudine virtutis, excellencie ete
dignitatis sive potestatis. (45) Unde ex hoc argumento tamquam per
se noto ab aliquibus doctoribus infertur, quod cum Christus sit caput
ecclesie et de ratione capitis est, quod sit pars corporis a, cuius est

caput, quod tota ecclesia sit nobilior Christo, inquantum est homo et

inquantum ipse in membris ecclesie comprehenditur. Ad quod inductum
textum apostoli cum glossa ubi supra: Vos autem estis corpus Christi
et b membra ° de membro 1. Glossa membra de membro dicit membra depen-

dencia, de membro, id est de Christo capite et commembro 2 nostro. Racio
autem huius assignari possit, quia cum ecclesia includat assistenciam
Dei iuxta illud Ubi duo vel très congregati fuerint in nomine meo, ibi
ego sum in medio eorum 3, nec est possibile intelligi ecclesiam sine huiusmodi

d assistencia et influencia e graciarum intranea, unde manifestum
est, quidquid excogitari potes, non posse ecclesie comparari in excel-
lencia et dignitate. (46) Ex hiis satis infertur, quod, licet pape suo
modo conveniat dici caput ecclesie, non propterea se debet ecclesie a

anteferre b, quinymmoc ex hoc fortasse d inferri posset, quod eo ipso,

quod sic contendit se tante excellencie preferre facto sive assercione,

tamquam male senciens de auctoritate et dignitate sancte matris ecclesie

(44) aet unitate spiritus add. H V2 bom.B2 cest maius H V2 Aom. H
eom. H V2
(45) a illius add. B 2 b in membro gloss, add. V 1 c membra usque glossa om. V 2
d huius V 2 eaffluencia B3
(46)*om.HV2 b cf. Add. 18 (p. 101) <2om.HV2 iom.B2

(44) ' 1 Cor 12,14
(45) ' 1 Cor 12,27 2 GLOSSA ordin. 1 Cor 12,27 (ed. Basii. 1502/3 p. 53) 3 Mt
18,20

48



nedum non esse superiorem, esse e membrum ' illius dici non mereretur,
cum esse membrum ecclesie non possit, qui caret recta fide. Et per hoc

censetur se ab ecclesia separare. Reputat enim se caput esse g talius
corporis, quod sibi assimiletur in condicione, videlicet quod sicut ipse

potest errare et deficere, ita h ecclesia possit. Eo enim ipso, quod ipse

vult iudicium suum ' preferri iudicio universalis ecclesie, manifeste
convincita, quod k estimât eam errare '

posse et sic non earn semper sanctam

et catholicam esse. Que assercio si sit de hiis, que sunt fidei aut
de necessitate salutis, manifeste constat, quantum sit m fidei catholice
dissona n. Unde merito posset inferri, quod separat se ab ecclesia et
desinit esse membrum et per consequens caput. Nec potest dicere, quod
ipse non separat se ab ecclesia, sed ° pocius econverso, videlicet quod
separat se ecclesia ab eo; unde pocius corpus tenetur adherere capiti,
quam caput membris. Attendat enim precordialius, qui hoc dicit; sicut
enim impossibile est ecclesiam esse p divisam, quia de eius racione
formali sive intrinsica proprietate est esse unam, ita impossibile est eam
se ab aliquo separare, sicut ignis (sic), de cuius racione sive propria
passione est esse calidum, impossibile est se frigefacere, et immobile
se movere sive mortuum se vivificare. Cum ergo in predicto casu repe-
riatur, quod est divisio q et ecclesia non possit se dividere, oportet
intellegi, quod hec divisio sive separacio prcveniat ex parte pape, qui
cum sit mortalis per naturam et sepe moriatur per culpam et potest
effici membrum putridum, vult se in dignitate preferre ecclesie mairi
sue, que semper vivit in fide et caritate r. (47) Et de hac excellencia
ecclesie super omnia a membra sua docet Augustinus in sermone seu b

tractatu super ultimo capitulo proverbiorum °1, ubi exponit per mulie-

rem fortem ecclesiam intelligi, et d inter ceteras laudes attribuit, quod
ipsa ecclesia iuxta auctoritatem divine scripture 2 preciosior est omnibus
suis lapidibus preciosis, vocatque lapides preciosos filios et sanetos eius.

Unde dicit, quod quantumeumque aliquis sit magnus e, ipse tamen si

(46) eom. M, sed esse H V2 'membrum usque cum esse om. B3 M Som.B3
M V2 h et add. H 'quod erroneum esse potest add. H. V2 kipse add. B2
1 dampnabiliter add. H V2 mom. Bl "dissonum H V2 per add. V1 per
consequens add. B3 M °sed usque ecclesia om. VI P aut se facere add. H V2
winter corpus ecclesie et personam pape add. H V2 Tcf. Add. 19 (p. 102)
(47) »om.H b sive H M com.B2 àom.V1 eom.H

(47) ' cf. AUG. serm. 37,3 (PL 38 p. 223) inde: CAES. AREL. serra. 138,2 2 cf.
Prov 31,10

4 49



lapis preciosus est, est ornamentum eius, quia omnis lapis preciosus
est ornamentum eius et ipsa est preciosior omnibus lapidibus preciosis.
Si autem papa esset superior quam ecclesia, iam ipsa non esset preciosior

omni lapide precioso. nec huiusmodi lapis preciosus esset ornamentum

ecclesie. Oportet ergo intelligi, quod, cum ecclesia sit preciosior
omni lapide precioso, quod papa non sit ea superior nec est equalis,
quia ecclesie sponsam esse, pape vero, ut est supradictum, paranym-
phum eius esse competit. (48) Hec autem superioritas, dignitas sive
excellencia ecclesie respectu cuiuslibet membri sui, ut premissum est,

intelligi debet quantum ad preeminenciam et perfeccionem in a cogni-
cione et virtute sive sciencia et potestate; sic enim inter angelos esse

docemur excellenciam unius ad b alterum c.

(49) Tercio probatur auctoritas ecclesie et eminencia dignitatis supra
papam et omnes fidèles ex condicione huiusmodi potestatis, prout in
ecclesia et in papa dicitur esse.

(50) Est namque in ecclesia hec potestas continue et permanenter
ac perpetue. Nec enim est assignare diem, horam vel momentum, in
quo ecclesie deficiat hec potestas, et durabit semper usque ad consum-
macionem seculi. In papa vero non est sic, cum non semper vivat, posset
eciam privari et sic carere potestate, potestque de novo eligi et iterum
eam haberet a. Et quoniam omne permanens et continuum prefertur
variabili b, interpellato et temporali, sequitur, quod potestas sive
auctoritas ecclesie preeminet potestati pape °.

(51) Secundo, quia a auctoritas hec in ecclesia semper fuit, est aut
erit recta quoad ea, que iuris sunt, nec umquam ecclesia a fide deviavit,
papa vero sepissime, quia in ecclesia hec potestas inobliquabilis est et
confirrnata in bonum, ita quod nedum numquam errabit a recta fide,
sed quod b

numquam errare potest. De ipsa namque est dictum a Deo:

Sponsabo te michi in sempiternum c, Osee n 1. Item quia, ut supradictum
est, cum ecclesia debeat durare usque in d finem mundi nec erit umquam
lisi una et sancta, ergo

e quia sic est articulus fidei, ergo impossibile
est eam aberrare £. Hoc autem summis g pontificibus g non est conces-

(48) »om. B3 M V1 b et V1 c alterius V 1

(50) » habet B 1.2 Sic enim supradictum est, quod hec potestas inest ecclesie necessario

et intrinsice, non autem pape add. H V 2 b et add. H c om. V 1

(51) aquod B1.2 V2 b nec M, om. B3 V1 aeternum B3 d ad H V2
eom. V2 f dampnabiliter add. H V2 Bsummo pontifici B2

(51) ' Os 2,19

50



sum, videlicet quod eo ipso, quod aliquis est papa, sit confirmatus in
gracia Dei et efficiatur inpeccabilis. Nam hystorie antiquorum et ex-
periencie nostrorum temporum demonstrant oppositum.

(52) Tercio, quia in ecclesia est omnis a cognicio veritatis, specialiter

que necessaria est ad salutem, iuxta illud loh. xvi : Spiritus veritatis
docebit vos omnem veritatem 1, et I Thimo. Ill : Scias, quomodo oporteat
te in domo Dei conversari, que est ecclesia Dei vivi, columpna et firmamen-
tum veritatis b 2. Que duo verba, scilicet columpna et firmamentum b,

dénotant manifeste inobliquabilitatemc iudicii. Summus vero pontifex
sepe indiget ab aliis edoceri, eciam de veritatibus necessariis ad salutem.
Per ecclesiam autem innotescit multiformis sapiencia Dei nedum
hominibus, sed eciam omnibus principatibus et potestatibus in d celestibus d,

prout testatur apostolus Ephes. in 3. (53) Et ex hoc sequitur, quod
auctoritas ecclesie se habet ut mensura et régula accionum pape. Patet,
quia rectum est iudex sui et obliqui, et omne, quod obliquabile est ac
deficere et errare potest, regulari et ordinari debet per aliquid inobli-
quabile et indeficiens. Sic autem est de auctoritate pape respectu ecclesie.

Ex hoc eciam licet inferri, quod ad ecclesiam pertinet imponere
leges pape et modum, quo debeat sive possit regere ecclesiam Dei,
quodque has leges in casu sibi prohibito et expresse resistenti preterire
non licet nec dispensare, in aliis vero, cum intencionis ecclesie non sit
tollere epikeiam a principe, liceret pape dispensare, si tamen quoad
dispensacionem faciendam statueretur per ecclesiam papam debere sequi

aliquorum Consilia a, spretis huiusmodi non liceret ei dispensare.
(54) Item quarto inducitur, quoniam auctoritas hec, prout est in

ecclesia, est a commune bonum, in papa vero, et si inquantum est ordi-
nabilis ad bonum ecclesie, habeat racionem b communis boni, tamen
constat, quod in b eo b nabet racionem alieuius particularitatis, que non

competit prout est ecclesie, et ex hoc, cum omne bonum commune
iuxta Philosophum in I Ethicorum sit divinum et maius, ex habitudine
huius communitatis habet racionem excellencie sive preeminencie1.

(52) » sic B 2 H, omnino cett. b veritatis usque firmamentum om. M c inobli-
quitatem H V2 Aom. B 1

(53) a consilium /3 2

(54) a in ipsa excellenter sive eminenter. Et namque, prout consideratur in ipsa
existere, est tamquam add. H V2 b om. B2

(52) ' Joh 16,13 2 1 Tim 3,15 3 cf. Eph 3,10
(54) ' cf. ARIST. Eth. Nie. A6.1098 a

51



(55) Itema constat, quod ecclesia sibi digit sive b constituit papam
propria auctoritate ac eum deponit. Pape vero non est eligere sive

constituere ac destituere eam, que ipsum constituit, sive aliam ecclesiam

°. Hec enim a Christo constituta est. Et si papa aliam d querat
aut hanc niteretur deponere, eo ipso desinit papa esse. Et non solum

deponere ecclesiam non potest, sed nec aliquem ex gradibus, quos in

ipsa constituit Christus, de quibus videtur contineri I Cor. xn et Ephes.
IV1.

(56) Ex premissis sequitur, quod cum hec auctoritas sive potestas,

prout est in ecclesia, sit permanens, continua et perpetua, recta et

inobliquabilis sive in bonum confirmata, estque ipsi coniuncta omnis

cognicio necessarie veritatis, potestque papam constituere et destituere,

potestas vero pape ab his omnibus deficit, ergo prefertur sibi.

(57) Quarto preeminencia auctoritatis huius probatur ex habitudine a

quadruplicis cause, scilicet finalis, efficientis b formalis et materialis.
(58) Primo ex habitudine finis. Licet enim omnium, que sunt a Deo

constituta, Deus ipse sit primus finis et principalis, tamen constat
eciam in hiis quedam aliis ordinari ut ad suum finem. Manifestum est

autem, quod inter hec duo esse alterius finem pocius ecclesie quam
pape convenit. Id a enimb finis dicitur, ad cuius bene-esse alterum
ordinatur. Ecclesia autem non ordinatur ad bene-esse pape, sed

econverso papa omnes acciones suas ordinare debet ad bene-esse ecclesie c.

Unde tunc acciones pape sunt bene ordinate, quando ex ipsis provenit
bonum ecclesie, male vero, quando ab hoc fine défichant sive eidem

contrariantur. Hoc autem videtur dicere apostolus I Cor. ni : Omnia
vestra sunt, sive Paulus, sive Apollo, sive Cephas, sive vita, sive mors,

presencia sive futura, omnia enim d vestra sunt, vos autem Christi, Christus

autem Deil. Super quem locum Glossa ordinaria sic dicit : Omnia

vestra, vos autem Christi, non hominis, et ideo non in homine gloriamur e,

sed in Christo, cuius sumus creacione et recreacione 2. Hoc ideo dicit

(55) aest in ipsa eminenter hec extrema potestas. Nam add. H V 2 bet H V 2
c constituere add. B2
(57) » habitudine usque materialis om. M b efficiens B1.3 VI
(58) aidem B1.2.3, ideo //, illud M bom.B1.2 °om.B3M Aom.B3
egloriandum Glossa 'oidinetur B2 8ordinatur B2 hedificacione B3 M
'ex habitudine quadruplicis cause, scilicet finalis efficiens, formalis et materialis
prima add. B3 M * cf. ad Add. 20 (p. 104)

(55) ' cf. 1 Cor 12,28 ss, Eph 4,11
(58) ' 1 Cor 3,22-23 2 GLOSSA ordin. 1 Cor 3,22 (ed. Basii. 1502/3 p. 38)

52



apostolus, ut sicut hec nostro iudicio concessa sunt et subiecta, ita et

nos Christo subiciamur. Unde manifeste apparet, quod Cephas pocius
est ecclesie et ad eam ordinatur J

tamquam ad finem et ipsius iudicio
subicitur, quam econverso, videlicet quod ecclesia sit eius vel ordinetur g

ad eum. Ita eciam dicit apostolus n Cor. x, xn et Ephes. iv 3, quod
potestas data a Christo est in edificacionem h ecclesie, ita quod ' edifica-
cio aut bene-esse ecclesie est finis potestatis concesse k.

(59) Ex hoc sequitur secundo, quod ecclesia se habet in racione effi-

cientis a saltern principalis, sicut anima, cum sit finis corporis, se habet
ad omnes operaciones in racione principalis efficientis. Item fines in
moralibus se habent ut prima principia accionum, ita ut fine presupposito

sequatur accio et inexistente ilio cessant operaciones et motus. Cum

ergo huic corpori, quod est ecclesia, multe compctant operaciones b, que
habent exerceri per membra sua ad finem sive bene-esse huius corporis
et ipsius virtutem, sequitur, quod ipsum corpus se habet ad ipsas operaciones

in ratione principalis agentis, membra vero eius ut minus prin-
cipalia sive ut instrumenta, sicut potencie anime dicuntur c esse quasi d

quedam instrumenta ad operaciones suas. Papa vero licet sit nobilissi-

mum ipsius e membrum, quia tamen in ipsius corporis virtute et fide

et ad eius finem operali habet ', non sibi competit respectu ecclesie

habitudo principalis agentis, sed minus principalis aut instrumenti pri-
marii. Quod autem se habet ad aliud g in racione principalis agentis h,

prefertur ei, quod ' racione secundarii sive instrumenti. (60) Ex hac

consideracione liceret a interré, quod, cum b potestas instrumenti sive

agentis minus principalis non sit maioris amplitudinis quam principalis
agentis, quod, ut predictum est, sicutc in papa est plenitudo potestatis,
a forciori est in ecclesia, et quod papa sic est principale Organum huius

operacionis ecclesie, quod eciam absque eo vel ipso invito ecclesia posset

exequi sui sentenciam iudicii. Patet, quia ecclesia nullo papa sistente

exercet et quia alia organa sunt, per que operari posset, item quia
frustra sibi inesset hec supremi auctoritas iudicii, si numquam exercere

posset nisi papa volente exercere vel exequi. Cum enim papa sit liberi
arbitrii, ad hec d cogi non posset. Tunc eciam auctoritas pape preemine-

(59) »cf. Add. 20 (p. 104) b acciones H V2 cdicantur /37.2 H V2 Aom.
H »om.Bl ldebetB3MVl «illud B 1.2.3 V1 bsed minus principalis

aut insequentis primarii. Quod autem se habet ad aliud instrumenti racione
principalis agentis add. V2 'habet add. H V2
(60) » licet B 3 best £7.2 M VI, om. B3 com.H ähocHV2

(58) 3 cf. 2 Cor 10,8. 13,10. Eph 4,12

53



ret ecclesie, si quod ipse agendum iudicaret pro nutu suo, eciam invita
ecclesia traderetur execucioni, iudicium vero ecclesie numquam e posset
nisi eo volente. Unde oportet dicif, quod sicut ecclesia prefertur in
iudicio et auctoritate discemendi g, ita in execucione. Nemo enim dubita,

quod si ponitur in disceptacione, an aliquid sit negocium h catholicum

aut iustum, si ab una parte ecclesia iudicat et ' econtrario papa,
quod iudicium ecclesie prefertur iudicio pape, iuxta epistolam directam

per concilium Affricanum pape Celestino, ubi inter alia k dicitur: Prefato

itaque debite salutacionis officio ' impendio deprecamur, ut deinceps ad

vestras aures hinc m venientes non facile admittatis nec a nobis excommunicatos

in communione ultro velitis reciperen, quia hoc eciam Niceno
concilio diffinitum facile advertit ° venerabilitas tua. Nec unicuique
provinciae p graciam spiritus sancti defuturam qua equitas a Christi sacerdotibus

et prudenter videatur et constantissime teneatur, maxime quia
unicuique concessum est, si iudicio offensus fuerit cognitoris q, ad concilia

sue provincie vel eciam universale provocare. Nisi forte quisquam est, qui
credat unicuilibet posse Deum nostrum examinis inspirare iusticiam et

innumerabilibus congregatis in concilium sacerdotibus denegare. Nam ut

aliqui tamquam r a tue sanctitatis latere mittantur, nullas invenimus

patrum synodo institutum quia illud, quod pridem per eundem coepisco-

pum nostrum Faustinum tamquam ex parte Niceni concilii exinde trans-
misistis, in conciliis verioribus, que accipiuntur Niceni u a sancto Cyrillo
coepiscopo nostro Alexandrine ecclesie et a venerabili Attico Constantino-

politano antistite ex autentico missis, que eciam ante hec per Innocencium

presbyterum et Marcellum subdyaconum, per quos ad nos ab eis directa

sunt, venerabilis memorie Bonifacio episcopo decessoriv vestro a nobis

transmissa sunt, in quibus tale aliquid non potuimus reperire. Executores

eciam clericos vestros quibusque petentibus nolite mittere, nolite concedere,

ne famosum w typum w secali in ecclesiam Christi, que lucem simplicitatis
et humilitatis diem Domini videre cupientibus prefert, videamur inducere.

Finis epistole. Et alia manu: Dominus noster sanctitatem vestram aevo

longiore orantem pro nobis custodiat, domine frater x 1. Frustra autem pre-

(60) e execucioni dari add. H V2 'dicere M sdecernendi B2 h verum H V2
'ab aha parte add. B2 kcetera H > officium B 1, officia B3 M V1
mhicB1.3 n excipere Mansi ° advertet Mansi P providencia todd.
1 cognitorum Mansi Tom. B2 sulla M, nullam B 1.2.3 V2, nullum Mansi
' constitutum Mansi u Nicaena Mansi v predecessori B 2 M w fumosum
typhum Mansi zcf. Add. 21 (p. 105)

(60) ' Mansi 4 p. 515 B ss, cf. PS. ISID. décret, (éd. Hinschius p. 315 a"b)

54



valeret in iudicio supra papam, si tandem oporteret ei subdi pro habenda
execucione. (61) Premissis stantibus apparet minus sufficientem esse

quorundam consideracionem comparancium potestatem ecclesie sive concilii

racioni aut intellectui, potestatem autem pape ipsi voluntati, ita
quod ecclesie sit consulere et iudicare quid agendum, sed quod exequi
solum ad papam pertinet. Esset namque delusorium, si non posset

exequi nisi pro voluntate eius, qui contrarie sentiret agendum, nec ad

exequendum posset eum hortari aut a compellere; sic b ponitur, quod

papa possit ordinare, precipere c et exequi supra totam ecclesiam, sed

ecclesia et d si possit iudicare contrarium esse agendum, id non potest
effectualiter exequi nisi per manum eius e et e volente J summo

£

pontifice

£. Unde oportet dicere, quod, cum g potestas ecclesie sit b potestas h

clavium ' videlicet auctoritas sive sciencia discernendi et potestas ligandi
atque k solvendi ', quod, sicut ecclesia prefertur pape quoad primum,
scilicet in iudicio discrecionis, ita et in spcundo, videlicet potestate
exequendi, ligandi ac solvendi; nec m enim unum sine alio Petro vel
ecclesie concessum fuit, sed n ambo simul.

(62) Tercio probatur racione cause formalis. Omne namque iudicium,
quod se habet confesse et inobliquabiliter ad rectitudinem veritatis sive

legis a, est forma illius iudicii, quod potest ab huiusmodi rectitudine
declinare. Sic autem est de iudicio ecclesie respectu accionis pape. Ergo b

quia ecclesia numquam deviat nec deviare a recta ° fide potest, papa
vero frequenter <...>.

(63) Item quarto racione cause materialis sive subiecti. Papa enim
est subiectum sive materia iudicii ecclesie, quia et potest ipsum a iudicare,

deponere, suspendere sive privare ad tempus vel perpetuo b. Papa autem

respectu ecclesie hoc non potest, nec enim statuere aut eciam precipere c

posset, quod nullus in ecclesia orare, confiteri, laudare Deum, celebrare

aut baptizari d posset, et ita de multis. Cum ergo ecclesia possit papam
privare sive suspendere ab accionibus papalibus, papa autem non potest
ecclesiame ab accionibus, que sibi inquantum talis est competunt,
constat, quod papa se habet ut subiectum sive materia, supra quam

(61) »velH V2 b sicut B 1.2 H V2 ° om. V 2 Aom.V2 eid H V2
'vclentis summi pontificis H V2 Som. B2 V1 bom. B2 'domini /3 7.3,
domini clavium B2 V1 ksive H V2 'dissolvendi H V2 m et B3 M VI
n quod B3 V7
(62) » ecclesie add. H bom.HV2 ° via neque add. H 2

(63) 'eum V2 bperpetue V2 com. VI dbaptizare H esuspendere
add. H V2 ' constant codd. 8 quomodo V2

55



potest ecclesia exercere iudicium, non autem econverso. Hec autem
multa attestacione non indigent, quia constat ' clare hystorias antiquas
legentibus, quodg ecclesia propria auctoritate in summos pontifices
exercuit crebro depositionis et suspensionis iudicium. (64) Nec obstat,
si dicatur, quod eciam tota ecclesia subest pape, quia potest aliquid
statuere sive mandare ab universis fidelibus observandum : ecclesia enim

non solum potest precipere pape, quid agat, sed a ipsum privare aut
suspendere ab accione, que racione papatus sibi competit b, hoc autem
in ecclesiam c papa exercere non potest. Et sicut d potest suspendere

papam eciam ipso manente papa ab universali administratione ecclesie,

ita ex causa posset sibi interdicere eandem administrationem in certa
parte, vel quod in una provincia exerceat et non in alia, aut pro certo
tempore, de quo ecclesie videretur. Qui enim potest in totum, potest
in partem, sicut qui in maius, et in minus, quod tamen illi maiori subi-
citur. (65) Licet enim nullis synodicis institutis, sed immediate a Christo

papa habeat potestatem", quantum tamen ad usum et exercicium, subi-
citur iudicio ecclesie sicut régule directive. Sic enim potestas episcopo-

rum est immediate a Christo et datur b in eleccione ac ° confirmacione

suarum eleccionum vel in consecracione, et tamen manifestum est, quod d

subicitur iudicio pape quoad execucionem. Patet etiam de potestate
consecrandi et absolvendi in foro consciencie, que est immediate a

Christo in omnibus presbiteris ete tamen quoad exercicium subicitur
pape iudicio'; in naturalibus eciam et moralibus de anima racionali,
que est g a Deo immediate et tamen quoad exercicium suarum opera-
cionum multis potestatibus creatis subicitur.

(66) Quantum ad supradicta emergunt quatuor dubia. Dictum namque

est, quod in papa est plenitudo potestatis simul et in ecclesia. Est

ergo dubium, an hec potestas in eisdem sit una vel plures. Secundo:

posito, quod una sit, quomodo potest in utroque tota et insolidum
existere. Tercio, quomodo respectu unius et eiusdem in ecclesia superiori-
tas et in a papa inferioritas annotetur. Quarto de modo essendi in
utroque.

(64) » eciam add. B 2 b sicut patet ex decreto Constanciensis concilii publicato in
sessione IX,XIIII die Maii anno Domini MCCCCXV, quando suspensus fuit per
concilium ab administracione papali Iohannes XXIII add. H V2 c ecclesia
B1.2.3V1 d ecclesia add. B2
(65) »auctoritatem V2 bipsis add.B2 °aut B3 M V2 dom. VI «om.
H V2 lom. H Som. VI
(66) »om. B1.3 M V1

(64) ' cf. Mansi 27 p. 654 A-D sess. 10, sess. 11 hat kein Dekret)

56



(67) Quantum ad primum, duas esse potestates arguere videtur diver-
sitas subiectorum. Altera enim sic est in uno, quod non potest in
pluribus esse, alia econtra. Etenim unicus papa non plures esse possunt.
ecclesia vero non unius, sed nomen est plurium insimul collectorum. Et
sicut dicit Aristoteles in Ethicorum et libris Politicorum 1, specie différant

potestas regiminis in politia regni et aristocracia, quia illa in uno,
hec in pluribus est. (68) Ad a hanc pluralitatem eciam videtur facere con-
sideracio diversarum proprietatum, que huic potestati prout in ecclesia

et papa conveniunt, quia in ecclesia permanenter, continue et inobli-
quabiliter, in papa vero non sic esse dicitur. (69) Item différencia exten-
sionis, quia ad aliquid se extendit in ecclesia, ad a quod non in papa.
Hoc tamen non obstante dicitur una esse ex ydemptitate verborum,

que in promissione et eius concessione leguntur. Dictum est enim primo
quodcumque ligaveris x etc. et post quecumque alligaveritis 2 etc. (70) Item,
quia in utroque dicitur summa sive suprema; quod vero per

a superha-
bundanciam dicitur, uni soli convenit; et quia si plures essent, oporteret
dici, quod se haberent ut primo diverse vel contrarie, disparate aut
eiusdem racionis, quorum nullum applicativa racione competere potest.
(71) Et cum diversitas subiectorum inducit differenciam accidencium,
merito erat sequens dubium a, quomodo hec una potestas indivisa potest
esse in ecclesia et in papa.

(72) Dicitur primo, quod non est diversitas subiectorum, cum papa
sit eciam unus de ecclesia, et sic non ponuntur duo diversa subiecta,
in quibus hec potestas tamquam in diversis esse dicatur, sed quod est

uno numero in papa et ceteris fidelibus ut collectis in unum. (Si vero
ponatur in casu, quod ecclesia tota esset in unum collecta nec papa
se vellet coniungere, oporteret aliud a dici. Sed nunc dicitur in eo casu b,

quo papa est unum cum ecclesia.) Unde sicut ecclesia est una nec dividi
potest, ita hec summa potestas illi competens non potest esse plures,
cum in unico subiecto non sint plura accidencia eiusdem racionis,
potestas autem ligandi et solvendi, de qua nunc agitur, eiusdem racionis
est in utroque. (73) Ad hanc eciam difficultatem amovendam faceret

(68) » et codd.

(69) »om. B 1.2.3 VI
(70) »om. B3
(71) » videlicet add. B 2

(72) » illud V1 bin add. B2

(67) ' cf. ARIST. Eth. Nie. A 12, 1132b, Pol. 5, 1253

(69) 'Mt 16,19 2Mt 18,18

57



consideracio rerum super quibus et temporis in quo ecclesia congregatur,
et causa, videlicet quod in materiis, super quibus congregatur ecclesia,

iudicium eius supra papam emineat. Sed cum ecclesia congregata nedum

super hiis, ad que congregatur, sed, si viderit expedire, ad alia, pro
quibus primo congregata non fuit, potest intendere, videretur, quod
premissa consideracio non est sufficiens.

(74) Restât autem tercio dicere: Si una est a, quomodo potest intelligi,
quod ecclesia superior, papa vero inferior dicatur. (75) Respondetur,
quod a causa est propter b diversum participandi sive habendi modum.
Ecclesia namque, ut premissum est, sic habet istam potestatem, quod
in ea est continue, perpetue ac inobliquabiliter, et annexa est illi omnis
noticia necessarie veritatis estque in ea ut quid commune; in papa vero
non sic est. (76) Sicut ergo dicimus, quod unum et idem est liberum
arbitrium in viatoribus et beatis, quoad a coaccionis immunitatem sive

excellencie dignitatem non est maius in uno quam in alio, sed inquantum

comparata ad id, ad quod ordinatur, scilicet ad servandum rec-
titudinem ; est enim secundum Anshelmum 1 potestas servandi rectitu-
dinem propter se. Quia hanc rectitudinem in beatis liberum arbitrium,
ex quo est confirmatum per graciam, servat semper et inobliquabiliter,
ita quod non potest errare, in viatoribus vero b cum deficiat gracia
confrrmacionis, non semper huiusmodi rectitudinem servat, sed ab ea

frequenter deficit, ideo iuxta communem doctrinam doctorum potestas
liberi arbitrii in beatis maior, in viatoribus dicitur minor. Unde cum
Iohannes baptista nunc in gloria superior sit multis angelis, tamen de

eo, cum in via esset, Christus dixit0: Qui minor est in regno celorum,
maior est ilio 2. Et cum in uno eodemque nomine, si primo non habuerit d

graciam confirmacionis et post consequitur, dicimus, quod idem liberam
arbitrium post graciam confirmacionis est seipso maius, prout absque
illa consideratur. Sic e suo modo loquendo, quia ecclesia a Christo sic

fundata est supra firmam petram, quod etsif aliquando fluctuet temp-
tacionibus et adversitatibus, numquam tamen cadere potest g sive errare
a recta fide, ideo potestas hec, prout consideratur in ipsa ecclesia, videtur

habere graciam confirmacionis ah Christo h3, qui promisit, quod

(74) "inquit add. B3V1
(75) aquiaAf bom.B1 V1.2
(76) » quod ad B 1 bnon add. V1 «Math. XI add. H V2 d habuit HV2
eigitur add. H V2 i-om.VI 8posset B 1.2.3 VI hom.B3M.1
(76) ' cf. ANSELM. CANTABR. Hb. arb. 3 (PL 158 p. 494 B), ibid. 13 et saepius.
2 Mt 11,11 (cf. Lc 7,28) 3 cf. Joh 14,16

58



mitteret paraclitum, qui maneret cum fidelibus in eternum, quodque
oravit patrem, ut non deficiat fides ecclesie 4, et quod ipse est cum
fidelibus omnibus diebus usque ad consummacionem seculi 5. Et quoniam
hec inflexibilitas ad errorem non sic summis pontificibus competit, de

quorum pluribus legitur ' a fide errasse, hinc merito in ecclesia superior,
in papa vero huiusmodi potestas inferior dicitur. (77) Et sicut viatores
tenentur credere revelacionibus angelorum, quia sciunt eos non posse

errare - unde Zacharias, pater Iohannis baptiste, quiaa non statim
angelo credidit, in penam perdidit loquelam, prout habetur Luc. Ix -,
ita b omnes fidèles tenentur obedire et stare iudicio ° ecclesie et eius

determination! tamquam iudicio illius, quam sciunt non posse errare,
nec decet disceptare de causa aut quomodo possit d esse verum, quia
enim e hoc quesivit Zacharias ab angelo, ideo factus est mutus. Si enim
ab ecclesia discunt angeli eiusque f doctrine reverenter acquiescunt g

secundum auctoritatem apostoli Ephes. ni2, quanto magis h omnes
homines tenentur sue stare disposicioni, cum sint ignari et peccabiles,
fidèles vero multo amplius ad id tenentur racione reverencie, quam
debent sue matri, et pre omnibus summus pontifex, quanto pre aliis
filiis maiori dignitate in domo sue matris se cognoscit fulgere, et sic

tenetur eam amplius honorare. Non enim accipit ' dignitatem papatus,
ut cum ante sui electionem ecclesia reputaretur sancta et catholica ac

verax in iudicio, hoc ab ipsa auferatur et transferatur in papam, ita
ut iam eo sistente k verax ipse ', ecclesia mendax putetur et pocius
fidèles teneantur (stare) disposicioni pape quam acquiescere determination!

ecclesie, quod contingeret, si iudicium pape deberet preferri
iudicio ecclesie. Hanc enim dignitatem, quod ipsa non possit m errare,
a Christo habet, et quamdiu fuerit, semper retinebit, nec hanc condi-

cionem, cum papam ecclesia constituit, in eum transfert, sed aput se

retinet. Unde racione huius dotis, quam a Christo accepit n, primatum
et dignitatem supra omnes homines obtinet nec cuiquam secundum

apostolum subiecta est nisi Christo sponso et capiti suo; et propter
hoc ipsa subicit iudicium suum, quando sibi ex parte sui sponsi aliquid

(76) ' ipsos add. B 2

(77) "qui B3 b item B3 M, om. B2 aom.H dposset M edeB2
'eiusdem B3 M V1, angeli add. B3 Som.V2 bma.msB3M 'accepit S2
kexistente B2 'et add. B2 mposset M V2 "acceperit B1.2 V1.2, recepit
B3 M

(76) 4 cf. Lc 22,32 5 Mt 28,20
(77) 'cf. Lc 1,5-20 2cf. Eph 3,10

59



revelatur, suscipitque illud reverenter, dummodo sibi constet, quod ex

parte sui capitis est, et quandocumque non intelligat, ymmo videatur
sibi habere in contrarium raciones, captivât intellectum in obsequium
Christi sponsi sui et firmiter credit. Sic omnes fidèles tenentur stare
determinacioni ecclesie, cuius tanta est auctoritas secundum Augusti-
num 3, quod dicit se evangelio non credere, nisi eum ° auctoritas ecclesie

commovisset. Sic autem credimus revelacionibus angelorum ob reverenciam

et auctoritatem ipsorum, quos credimus nullatenus fallere velie

nec posse. In quacumque enim re occulta, ubi ratio reddi non potest,
creditur solum ex auctoritate dicentis. Nisi enim hodie ecclesia assereret

scripturas et evangelia, que de accionibus Christi scripta sunt, vera
esse, quis crederet, quod Christus est de virgine natus et pro peccatori-
bus mortuus ac quod resurrexit et in celum ascendit? Non autem sic

crederetur, si solus papa id p assereret, quia sciunt eum posse errare
et deficere. Itaque cum ecclesia in hiis, que fidei et iuris sunt, non possit

errare propter assistenciam Christi in medio eius, qui non permittit,
papa vero hoc non habet, hinc merito, etsi una q sit potestas in utroque,
tamen ecclesia superior, papa inferior dicitur. (78) Ita suo modo dicere-

tur, quod si papa duos iudices constitueret in equali potestate, si alter

eorum circumspeccione et a pradencia a preemineret b essetque in gracia

° confirmatus, ita ut iudicium suum esset inobliquabile et errare
non posset d, tunc merito seeundus diceretur in illa potestate inferior,
eciamsi in utroque eadem esset potestas ac iurisdiccio; et si constaret
huic, quod alius esset in gracia confirmatus nec posset errare, si e nolletf
iudicium suum illi submittere g, merito reprehendendus esset. Constat

autem pape, quod ecclesie h, ne erret, non autem sibi Christus suam
assistenciam promisit. Hoc enim est primum et unicum principium
irresolubile, ad quod omnia, que sunt fidei et religionis Christiane, resol-

vuntur, et per quod probantur, scilicet quod ecclesia in hiis, que sunt
fidei et salutis fidelium, non errat. Creditur namque, prout dicit arti-
culus fidei, ecclesiam sanctam1 et catholicam esse; si autem errarct'
iam sancta non esset. Unde sequitur, quod cum ex dono gracie sit

(77) "cum M V1 P hoc B3 9 dampnabiliter add. H V2
(78) »exp. B2 b et prudencia add. B2 ° gracia usque esset om. VI det
hoc esset aliis notum vel firmiter crederetur sic esse add. H V 2 e om. M ' vellet
V1, om. M 8 tunc add. B 2 h ecclesie usque sibi om. V 1 ' om. B 2

(77) 3 cf. AUG. c. epist. fund. 5 (CSEL 25 p. 197,22 ss)

60



confirmata in iudicio veritatis, eciam si <una> et k eadem sit potestas
in ea ac summo pontifice, racione ' prevalida superior dici potest m.

(79) De quarto dubio, videlicet de modo sistendi hanc potestatem
in ecclesia et papa, varie hactenus videntur fuisse consideraciones:

scilicet, quod hec potestas in ecclesia diceretur consistere formaliter sive

fundamentaliter et radicaliter, ministerialiter autem in summo pontifice,
eo quod ipse tamquam summus minister ecclesie haberet exercere omnes
acciones ad regimen ecclesie convenientes; nec enim ministerium huiusmodi

videretur competere dignitati et excellencie ecclesie, que sponsa
et regina debet appellari. (80) Erat itaque intentio sic a dicencium, quod
licet in ecclesia omnis potestas consisterei, ipsa tamen ecclesia numquam
posset exire in actum huiusmodi potestatis nisi per manum summ_

pontificis. Sed quoniam frustra inesset ecclesie potencia, cuius acciones

numquam ei possent competereb, ipsius eciam iudicium delusorium
esset °, et quoniam ab origine nascentis ecclesie reperitur appellacionis
accionem sibi attribuì semper - nam dicitur, quod ecclesia anathemati-

zat, disponit, decernit d, déclarât, mandat et sic de aliis accionibus
multis -, propterea dicitur, quod si per esse ministerialiter intelligatur,
quod ea, que iudicat, délibérât aut dictât agenda esse 8, ipsamet dis-

ponat, precipiat et ordinet ac exequatur, sic eciam in ipsa ecclesia hec f

potestas ministerialiter dicitur esse. Hoc enim ministerium, videlicet
declarare, precipere et disponere, quod ab universis fidelibus tenendum
et agendum sit, non indignitatem, magis autem g preeminenciam signi-
ficat h. (81) Itaque in ecclesia hec potestas est radicaliter sive fundamentaliter,

quoniam ei inseparabiliter adest, estque fundamentum et origo
accionum a practicarum b, quia in fide ecclesie et virtute omnes eccle-

siastice ° potestates exercent suas acciones. (82) Est etiam in ecclesia

hec potestas formaliter, quia hec potestas ipsius robur ac a decor est

per eamque, ut predictum est, in omnibus aliis communitatibus sive

policiis distinguitur. (83) Est tercio hec potestas in ipsa ministerialiter
sive executive, quia cum sibi viderit oportunum a, exercere illam per
se et aliis potest committere. Sed cum papa sit eius membrum nobilis-
simum et primum, quando presens est et se vult conformare, exercet

78 kom. V2 ^sic H V2, summe cett. m potestas V2
(80) »om. V2 b cum frustra sit potencia, que non reduci potest ad actum
add. H V2 c si id quod ipsa discernit, non traderetur execucioni add. H V2
d discernit B 3 H *estB3M lom.M ?autMF2 h cf. Add. 22 (p. 105)
(81) »om.H b ierarchicarum V2 °persone add. H
(82) »et M VI
(83) »optimum 7 7

61



hanc potestatem per ilium, ita tamen, quod in sua potestate nichilominus

est et potest eciam per se exercere vel aliis committere. Est
enim libera nec cuiquam nisi suo sponso, id est Christo capiti, subiecta.

Equidem indignum est, ut sponsa domini ministro subdita sit, quan-
tumcumque sit ille primus et excellencior inter ministros domini.

(84) Intelligendum est tamen, quod cum potestas huiusmodi, que est

in ecclesia, sit discernendi sciencia et iudicandi potestas et ad discre-

cionis iudicium requiratur deliberacio sive consideracio previa - oportet
enim mature deliberari ea, de quibus debet esse iudicium -, quia hec

deliberacio non commode immo nec fieri potest, si per ecclesiam intelli-
gatur multitudo fidelium, prout est in diversis partibus mundi dispersa,
unde isto modo intelligendo, cum post dispersionem apostolorum a

Iudea ad predicandum gentibus numquam tota multitudo fidelium fuerit
in unum congregata, sic numquam diceremus, quod aliquid ecclesia

disposuerit aut disponere possit, nec de huiusmodi questione, an iudicio
ecclesie vel pape pocius sit standum, oporteret multum dubitari, cum

numquam venerit casus, quod tota ecclesia simul congregata aliquid
precipiat nec forte in futurum continget. (85) Ut ergo questio habeat
locum, intelligitur de ecclesia, quando est congregata legitime in generali

concilio, quod ipsam veraciter représentât et a in quo ipsa ecclesia

vere vel interpretative aut virtualiter consistit. Et merito dicitur consistere,

cum in generalibus conciliis intersint aut interesse debeant per se

vel secundum b suos procuratores maiores prelati, principes et sapientes
ac de omnibus statibus ecclesie viri electi et excellenciores vocati
legitime, ut debeant providere super necessitatibus universalis ecclesie, et

alii, qui sie vocati non veniunt, reputantur contumaces. Unde recte

potest dici, quod potestas disponendi de rebus ecclesie existit in concilio

generali, quod ipsam représentât, sicut civitas et potestas ipsius c dicitur

consistere in rectoribus et magnatibus civitatis, ita ut, quod maiores
de civitate disponunt, civitas facere d dicatur. Et sic in primo famoso

concilio generali, videlicet Niceno, in editione symboli statim subiungi-
tur: Eos autem, qui dieunt1 etc., prout supra allegatum est6. Constat

autem, quod ibi non actu erat congregata ecclesia universalis, sed generale

concilium, et tamen sub nomine ecclesie sentencia profertur. Sic

eciam habetur in Actibus apostolorum 2, quod congregacio maiorum
ecclesia nominata.

(85) »om.H bperH com.B2 d fecisse H eom.B3

(85) ' Mansi 2 p. 465 s, COD p. 4,20 2 Act 10,17

62



(86) Huiusmodi ergo potestas, que dicitur esse unica in ecclesia sive

in concilio et in papa, differenter consideratur inesse ipsis in respectu
sive habitudine ad actum. Est enim in ecclesia ut in disposicione remota
ab actu; non enim potest exire in actum, nisi primo congregaretur in

unum ac précédât a deliberacio. Prout autem est in concilio, est in
disposicione proxima et propinqua; iam enim ecclesia congregata est et potest
deliberare. Prout vero est in papa, consideratur in disposicione ad actum
quasi immediata et b propinquissima, tanto videlicet propinquius, quanto

papa in semetipso facilius ac levius considerare ac deliberare potest et
sic discernere quid agendum, quam c si deberent d multorum delibara-
ciones haberi, prout fit in generali concilio, ubi communiter convenit

magna multitudo sapiencium et eciam aliorum, et quia communiter
sunt inter eos varie affecciones ac opiniones diverse, in eandem sententiam

non sunt facile reducibiles. Unde, si sit in disposicione propinqua
ad actum, non tamen eque propinqua sicut in papa. (87) Ex hoc eciam

posset ad intentali principale considerari. Si enim potestas ecclesie

complectitur discernendi scienciam, ad quod requiritur matura deliberacio,

cum in concilio hec habeatur ex multorum discussione sapientum,
in papa vero non sic requiri dicitur, manifeste patet, quanto maioris
auctoritatis a est sentencia, que a concilio procedit, quam que a papa
solum b, cum ° integrum sit iudicium, quod plurimorum sentenciis

confirmatur, et iuxta auctoritatem sacre scripture Proverb, vi multitudo

sapientum sanitas est orbis terrarum 1, et d, quod notanter attendendum

est, quia in concilio intelligitur assistencia Christi et presidencia Spiritus
Sancti, ita e ut iudicium concilii dicatur eciam Spiritus Sancti2, quod
tamen non sic reperitur de sentencia sive l iudicio pape.

(88) Unde pro clariori evidencia huius ultimo est intelligendum, quod
ecclesia consideratur dupliciter, videlicet ut est corpus Christi misticum,
et ut quoddam corpus politicum. (89) Primo modo consideratur, prout
a Christo regitur donis et karismatibus graciarum, estquea corpus
unum b vivens semper vita spirituali, fide et caritate, quodque Christus

eam ut sponsam suam respicit et gubernat nec permittit eam maculari

(86) aprecedit B2 b om. B1.2 V2 °quod V2, om. M dsupei ìoc add. B2
(87) » om. B 2 b eciam non facta mencione de divina assistencia aut immediato
concursu in accionibus synodalibus add. V2 °om. VI detenim H V2 eita
usque Sancti om. B3 M tom. H
(89) aest quoque B1.2 V2 bvivum M V2

(87' ' Sap 6,26 2 cf. Act 15,28

63



et a se separari, quia sibi specialiter assistit, defendens ipsam c ne pereat.
Et isto modo d caput ecclesie est solus Christus, iuxta doctrinam apostoli
in epistola ad Ephes.e 1 (90) Alio modo consideratur ecclesia ut corpus
politicum, secundum quod est quelibet alia communitas aut societas

politica, que eciam absque influxu a graciarum et karismatum ac
speciali Christi assistencia, quantum est ex naturali iudicio, potest debite
regi humana aut lege divina, secundum quod eciam infidèles b intellec-
tum habent de lege Dei et se conformant illi ° et sic ex consensu naturali

habent regi per unum, quem vocant caput, sicut rex vel d princeps
est caput regni vel principatus. Et isto modo dicitur ab aliquibus, quod
pape competit esse caput ecclesie e, videlicet prout est corpus politicum;
prout vero est corpus misticum, non proprie et ' simpliciterf caput,
sed potest dici vicarius vel g minister capitis. Constat enim, quod non
conveniunt ei condiciones capitis, videlicet quod influit h in ecclesiam

sensum et motum graciarum et donorum spiritualium nec efficienter
aut ' meritorie sive excellenter, prout Christo hec competunt. Si vero
dicatur, quod sibi competit influere saltern in administracione sacramentorum

velk in doctrina predicacionis verbi divini, constat per alios

quandoque et sepe duo hec fieri habundancius in ecclesia Dei et per
consequens racione huiusmodi influencie nec sibi videtur competere.

(91) Cum autem ecclesia consideratur prout est a congregata a in concilio

generali, pocius se habet ibi ut corpus misticum quam ut b
corpus

politicum. Patet manifeste ex sepedicta auctoritate: Ubi sunt duo vel
1res congregati in nomine meo, ibi ego sum in medio eorum01. Unde patet
manifeste, quod specialiter in concilio Christus assistit ; non autem assistit

otiose in medio stans et nichil operando, sed cum ipse tamquam
pro

d singularissimo dixerit, quod esset in medio, oportet intelligi, quod
est in medio adiuvans et defendens, influens suam graciam et dirigens
in agendis, approbando et confirmando sentenciam et iudicium, quod
ab ecclesia sic legitime congregata ° procedit. Item ex eo, quod dicitur
Actuum xv : Visum est Spiritui Sancto et nobis 2, ubi apparet, quod

(89) °eam H V2 d sic M, proprieadd. H, pape add. cett. eHebr. M
(90) afluxu Bl Vi b multi add. V2 °in multis add. H V2 àetB3V1
*om.B3 M 'dicitur H V2 Sseu// h influât V2 'nec B1.2.3 H V2
*et V2
(91) "congregatur B3 M bom. V1 acf. Add. 23 (p. 105) d om. M
eom. B3

(89) ' cf. Eph 4,15
(91) 'Mt 18,20 2Act 15,28

64



Spiritus Sanctus simul operatur et iudicat cum hiis, qui sunt in concilio.
Constat autem, quod hec respiciunt ipsam ecclesiam ut est corpus
misticum, et ex hoc sequeretur, quod* proprie1 non est dicendum,

quod caput concilii sit alius quam Christus, nisi valde extensive et cum
modificacione, videlicet caput ministeriale, et g forte hoc non h convenire

(sic) sibi tunc, quia cum ' principale agens, scilicet Christus, in
conciliis per se et immediate operetur, non videtur, quod in hoc sit
facienda mencio de instrumento k. (92) Non sic autem est, cum a ecclesia

non est in unum congregata. Nani tunc Christus regit ecclesiam suam
mediante summo pontifice, ita ut iudicia et ordinationes ad b regimen °

ecclesie ab hoc uno, videlicet summo pontifice, procédant in inferiores.
In conciliis autem non sic ab uno principaliter iudicia procedunt, sed

ab omnibus simul, et regimen ac disposicio ipsorum dicitur esse immediate

a Spiritu Sancto. Unde d quando e ecclesia non est congregata,
sentencia pape dicitur esse a Deo, sed mediante papa velutf instrumento.
In g conciliis autem non est aliquid h medium inter ipsam ecclesiam et

Spiritum Sanctum, quod patet ex ' eo, quia papa in concilio non habet
exercere iurisdiccionem k

supra ipsum concilium, alias concilium non
esset in libcrtate, que tamen necessaria est in conciliis ad habendam
debitam deliberacionem. (93) Hinc est ergo, quod in concilio cum
Spiritus Sanctus sit immediatus rector, videtur, quod ibi papa non se

habeat ut instrumentum a et sic non competit ei esse caput concilii,
prout b tunc ecclesia consideratur ut corpus misticum, quia Spiritus
Sanctus est immediatus rector, nec ut corpus politicum, quia in conciliis
pocius se habet ut corpus misticum °. Ergo in concilio ut sic non ei

competit esse caput d.

(94) Hic modus loquendi videtur convenire sacre scripture. Prius enim

quam populus Israel peteret sibi regem, regebatur per iudices, qui

(91) 'proprie quod B2 8et usque agens om. B3 b videtur add. HV2 'om. M
k sicut de vicario sive locumtenente regis, quod cum rex per se aliquid operatur
aut sentcnciam profert, eciam si sit presens vicarius suus, in eadem accione non
nominatur nec tamquam principale agens nec tamquam instrumentum add. H V2
(92) "quando H V2 b de B3 M V1 cregimine B3 MV1 d unde usque
sed om. V1 eom. H 'tamquam HV2 Zom.BlV2 haliquod .B,3 H
'dicta auctoritate act. XV visum est Spirilui Sancto et nobis ' et ex add. H V 2
kcoactivam add. H V2
(93) ataliter, quod ab eo solum aut principaliter dicantur procedere acciones concilii
add. H V2 b autem add. B3 V1 «om. M d cf. Add. 24 (p. 106)

(92) ' Act 15,28

5 65



specialiter ad regendum illum populum dabantur a Deo. Quando a vero
maiores natu Israel venerunt ad Samuelem iudicem a Deo datum di-
centes: Constitue nobis regem, ut iudicet nos, sicut universe habent nacio-

nes b 1, respondit Deus ad Samuelem, qui super hoc eumc interrogaverat :

Non te abiecerunt, sed me, ne regnem super eos 2. Ecce quod d Deus regit

per se ipsum, sed si homines volunt regi per unum caput ad modum

nacionum, Deus reputat se abiectum. Cum autem Christus pro speciali
dono dixerit3, quod est in medio congregatorum e in nomine suo, que
auctoritas maxime locum habet in concilio generali, ergo velie recipere
alium sive alios rectores aut ' présidentes, qui sint ut reges gencium 4

dominantes eorum et potestatem habentes, videtur, ne regnet super eos,

abicere Christum, qui se profitetur in medio eorum g. Hinc Moyses, cum
Deus ei h dixisset, quod mitteret angelum, qui introduceret populum
in terram promissionis 5, non contentus supplicava et concessum est

ei, quod Deus ipse per se educeret ' eos et precederet k.

(95) Sed cum iura et auctoritates sanctorum doctorum ac eciam
conciliorum decreta sic a

sepe nominent papam b, videtur distinguendum et
sic intelligi posse, videlicet quod papam esse caput concilii consideratur

dupliciter, vel in actu primo aut secundo, hoc est aut ° in habitu vel

in exercicio. (96) Constat enim, quod, quando papa dormit, est caput
ecclesie, sed tune non exercet acciones capitis. Sic papa, cum est in
concilio realiter, licet vere sit caput ecclesie, ut primo sibi competebat,
quando ecclesia non erat congregata, sed quia tunc Christus sive Spiritus

Sanctus in concilio per se et immediate ecclesiam regit ac exercet
acciones compétentes capiti, hinc pro tunc saltern quoad causas, super
quibus concilium intendit, papa non omnimode a se habebit ut caput
sicut primo, sed videntur cessare acciones capitis substituti, sicut delegati
in presentia delegantis ipso iudicante. (97) Potest eciam assignari a alia
consideracio: Quemadmodum dicimus, cum quis est iudex constitutus
ad universitatem causarum ac rector b alieuius populi cum plena et

(94) » quoniam M bita quod volebant regi ut corpus politicum add. HV 2

com. M V1 d quomodo dicitur quod aliquando H V2 e congregacioni V1
'seu B1, sive H e cf. Add. 25 (p. 106) h eis Bl M V1 ' induceret V 7

*e/. Add. 26 (p. 107)
(95) »om. H bcaput ecclesie et concilii add. H V2 c vel H V2
(96) "omnimodo quoad exercicium H V2
(97) aconsiderari H b racione B3 M V1

(94) '1 Reg 8,5 2lReg8,7 3 cf. Mt 18,20 4 cf. Lc 22,25 5 cf. Exod 33,2.
15 ss

66



libera facultate, ita ut sibi c competat simpliciter esse caput illius populi,
post tamen dati sunt sibi consocii in eadem potestate quoad unam vel
plures causas, sic tamen quod ipse semper maneat primus et preeminens
inter omnes consocios d, licet non perdate aliquod f de potestate, quam
primo habebat g, tamen ex adiunccione aliorum hoc habet, ut cum actio
iudicii ab eo solum primo procederet in dictis causis, super

h quibus
adiuncti sunt, quam in omnibus aliis, iam tamen oportet, quod iudicium
in hiis1 maneat firmum, ut k sit de communi adiunctorum consensu;
tunc igitur videtur non ut primo competere sibi racionem capitis saltern

quoad hoc, quod ab ipso solum ut primo non procedit iudicium, nec
tamen ex hoc perdit aliquid absolutum de sua potestate, quia finito
negocio, super quo recepit adiunctos, nulla de novo sibi facta concessione

l manet ut primo cum sua omnimoda potestate. Sic videtur de

papa tempore concilii. Cum enim vocacio ad concilium proprie fiat, ut
pro perficiendis arduis ecclesie negociis, ad que papa non potest seu

non intendit aut negligit, in eius auxilium concurrant episcopi et alii,
qui possunt iuvare, quasi ipsius pape coadiutores, ita ut omnes simul
perficiant, quod ipse solus non poterat, tunc videtur, quod cum m ipse
eos vocaverit ut coadiutores vel alias in casu licito ipso eciam renitente
convenerunt, oportet intelligi ipsos in ea re ac iudicio habere potestatem
simul cum eo et acciones debere esse communes, nec debet indignum n

putari, quod sint coadiutores ipsius pape, quia secundum apostolum I

Cor. m x eciam ° Dei adiutores nominanturp. (98) Item est alia
consideracio iuxta sentenciam doctorum : Prelati sive episcopi habent per
eleccionem sive a confirmacionem aut consecracionem immediate potestatem

a Christo supra corpus Christi verum et misticum. Competit eis

namque illud Quecumque ligaveritis super terram1 etc. et Quorumb
remiseritis peccata 2 ac Euntes docete omnes gentes 3 etc. Cum enim, ut ex

pontificali patetc, hec potestate in consecracione dantur, non d dantur d

respectu huius vel illius populi, sed generaliter, tamen quoad exercicium
huius potestatis recipiunte a papa populum determinatum, in quo nec
in alio de communi consensu £ exercere debeant potestatem, nec propter

(97)cibiM dsocios B2 esic V2, perdit cett. ' aliquid B3 H M V 1.2
e habet codd. h in/3 2 ' ut add. V2, fort, recte. *om.HV2 'commissione M
mom.B2V1 nmagnumj7 o m ecclesia B 3 M V cf. Add. 27 (p. 107)
(98) aaut£3 b quorumcumque B3 M V1 d dignitate add. B2 Aom.B3M
eom.B2 'cursu codd.

(97) ' cf. 1 Cor 3,9
(98) ' Mt 18,18 2 Joh 20,23 3 Mt 28,19

67



huiusmodi determinatam concessionem populi auffertur ab eis potestas,

que ipsis primo absolute competebat ad regendum g ecclesiam iuxta
auctoritatem apostoli Actuum xx: Attendite vobis et universo gregi, in
quo vos Spiritus Sanctus posuit h episcopos regere ecclesiam Dei, quam
acquisivit sanguine suo 4. Cum autem congregantur in concilio, illa
potestas, que primo eis competebat in habitu, videlicet intendere ad regimen

universi gregis, efficitur in actu. Unde primo censebantur vocati
quoad suos determinates populos in partem solicitudinis, cum autem
sunt in concilio, ut simul intendant ad regimen universe ecclesie, videtur
quod sint vocati in plenitudinem potestatis non singillatim singuli, sed

universaliter omnes. Ex hoc apparet, quod congregato concilio nor.
convenit pape esse caput quoad omnem respectum sicut et primo. Videtur

enim habere socios in plenitudinem ' sue potestatis, quos primo
habebat in partem solicitudinis. (99) Preterea a notum est, quod quando
accio procedit ab aliqua multitudine b, supposita illius multitudinis sunt
participes ipsius accionis. Patet de suppositis trahentibus navem; si

enim in illa multitudine unus solus per ° se ° efficeret ° illam actionem,
iam non multitudinis, sed solum unius accio diceretur. Cum ergo
iudicium dicatur a concilio ut a multitudine agente et consenciente procedere,

oportet intelligere, quod non a papa solum, sed eciam ab aliis procedit.
Hoc autem non competeret, nisi in ipsis suppositis intelligatur esse

virtus sive potestas, cuius vigore accio ab ipsis procedit. Unde sequitur,
quod potestas diffiniendi in conciliis d quoad regimen universe ecclesie

non solum est in papa, sed eciam in aliis, qui debent concurrere sive

concurrunt ad accionem, quod tamen primo eis non competebat, sed

erant solum coadiutores in partem solicitudinis quoad determinatas

porciones populi christiani. (100) Ex hoc eciam videtur sequi, quod si

papa secundum multorum assercionem sit fons et origo saltern quoad
exercicium omnium potestatum et iurisdiccionum, que sunt in ecclesia,

ita ut nullus administrare sive regere possit in iurisdictione ecclesiastica,
nisi ab ipso exequendi mediate vel immediate potestatem assumât, et
ipse solus habet tantam ac eciam maiorem ad hoc potestatem quam
in omnes, quia potest immediate administrare a per se et regere quem-
cumque populum inferioribus prelatis ab eo commissum, potest eciam

ex causa eis interdicere potestatem: quod videtur esse verum quantum

(98) 8 regendam H M h ponit B 3 V1 > plenitudine M
(99) »sic H V2, primum cett. btunc add. B2 dperficeret B2 dconcilio BJ
(100) a ministrare M

68



ad potestatem, per quam sunt vocati in partem solicitudinis, sed quantum

ad illam, que eis in generali concilio competit in plenitudinem b

potestatis ad regimen universe ecclesie, non sit verum, sed c hanc habent
immediate a Christo nedum quantum ad habitum, quia hoc d sibi
competebat e antequam essent in concilio, cum, ut supradictum est£, omnes

episcopi habeant a Christo immediate potestatem g, sed b etiam quoad
exercicium in habitudine ad regimen universalis ' populi Christiani. Et
hic videtur esse sensus et intellectus decreti Constanciensis de auctoritate

conciliorum 1, ubi dicitur, quod concilium recipit immediate
potestatem a Christo. (101) Et hec est racio, quare cum papa omnibus prelatis
singillatim a possit interdicere potestatem respectu populorum sibi com-
missorum eciam cum sint b in concilio, non tamen illam potestatem sive

exercicium, que eis inquantum sunt in concilio competit, quia hanc

non ab ipso, sed immediate habent a Christo, nisi forte per accidens

si contra aliquem excommunicando vel alias in iudicio pro tempore
concilii procederetur legitime, sicut posset superior quilibet. Eo enim

ipso, quo concilium congregatum est, potestas, que ipsis prelatis habi-
tudinaliter c competebat ad regimen christiani populi, generaliter exit
in actum. Nec enim in concilio ipsi habent diffinire et iudicare prout
a papa potestatem acceperunt ad speciales populos, quiad sic e sunt
extra loca suarum iurisdiccionum, sed prout a Christo potestatem
generaliter acceperunt. Equidem iam habent materiam paratam, in qua
dictam potestatem exerceant, scilicet populum christianum, qui com-
missus est iudicio et regimini concilii generalis '. (102) Ex hiis posset
considerali, quibus proprie in generali concilio competit diffinitivas
voces habere, utrum ex hoc, quod alias habent populum specialem
suo commissum regimini, vel ex alia racione. Verum quia de hoc non
agitur, expetitur legentis iudicium. (103) Ex hiis eciam posset cognosci1,
quomodo intelligenda sit oblacio ex parte concilii facta pape a, vide-

(100) b plenitudine B3M e quia H V2 dhec H V2 e competebant
B2V2 lsic M, sit c tt. «cf. Add. 28 (p. 108) hsed usque christiani om.
V2 I universi M
(101) "singulatim B3 bsunt B 1 M V1.2 <= habitualiter B 3 H M V 1.2 d si
add. B3 M «Çicut V2 kf. Add. 29 (p. 108)
(103) ain XIIII sessione add. H V2

(98) * Act 20,28
(100) 'cf. Mansi 27 p. 585 B, COD p. 384,12 (sess. 4,30. März 1415), Mansi 27 p.
590D, COD p. 385,24 (sess. 5, 6. April 1415)

69



licet quod b si fecerit iniuncta per concilium, erit caput concilii. Non
enim intellexisse concilium creditur, quod si c papa esset caput concilii,
ut in eo solum esset potestas sive auctoritas diffiniendi, ita quod ipse
solus, si presens esset, aut in ° eius absencia sui présidentes haberent
diffinire et concilium dumtaxat consulere. Constat enim hoc esse contra

intencionem concilii; nam cum moneret papam confiteri debere
hoc fuisse a principio legitimum concilium et esse, et tamen non inter-
fuerat semper potestas pape, quia ipse revocavit presidenciam et
facultatem ab eo concessam, ergo intelligebat auctoritatem diffiniendi in
concilio non dependere solum ex concessione pape aut existere solum
in presidentibus suis. Alias enim iniuste egisset monendo papam con-
fiteri, quod verum non erat; attento etiam, quod dicitur in decreto xi
sessionis 2, ubi manifeste patet, quod non est de necessitate celebracionis

generalis concilii, quod papa presideat in eo per se aut suos présidentes.
Ibi namque statuitur 3, quod si infra diem inchoacionis concila papa
per se aut legatos suos non interfuerit, ilio die celebrata missa de Spiritu
Sancto per illos, qui ibidem fuerint, ab eo die stabilitum d et inchoatum
esse concilium efficaciter censeatur; et si per quatuor menses papa
distulerit per se aut suos legatos interesse 4, quod eo ipso sit suspensus
ab omni administracione papatus. Non posset autem dici concilium,
si potestas e diffiniendi esset solum a papa. Item cum in omnibus decretis

per concilium usque in £ illud tempus actis evidentissime constet g de

preeminencia sua et superioritate respectu pape, per illa verba noluit
intelligi, quod superioritatem ipsam, quam tociens demonstraverat sibi

competere, perderet eo ipso, quod papa sibi adhereret, precipue cum
ipsa adhesio ad confirmandam hanc superioritatem esset validissimum

argumentum; quinimmo, prout in responsione concilii que incipit
Sperava hactenus5 continetur, patres concilii eligebant amplius mori6,
quam hoc pestiferam vulnus 7 de superioritate pape respectu concilii
suo tempore ecclesie paterentur inferri. Ex quibus manifeste sequi b

videtur, quod oportet intelligere predicta verba in alio sensu, forte iuxta
premissa superius. (104) Ex hoc videtur responderi posse ad argumentum,

(103) bom. B 1.2 com.B3 d stabilitatum V 1 e concilii add. M 'adj5 2
B constat VI » om. B 3 M

103 ' cf. Mansi 29 p. 74 0 2 cf. Mansi 29 p. 52 E - 56 \ COD p. 442-444,33
(27. April 1433) 3 cf. Mansi 29 p. 54 B, COD p. 444, 16 ss « cf. Mansi 29

l 53 B, COD p. 442,23 ss 5 Mansi 29 p. 267 B - 273 c 6 Mansi 29 p. 272 D
7 Mansi 29 p. 272 B

70



quod satis apparet urgere. Cum enim virtus unita sit a forcior seipsa b

dispersac, quia tunc partes intensiores habent operaciones, si papa,
cum d ecclesia erat non congregata, exercebat operaciones sibi ut pape
compétentes, a forciori hoc sibi in concilio competit, cum ecclesia sit

ibi unita et per consequens partes erunt intensius agentes; unde pape,
cum sit pars principalior, non diminuetur, sed tunc suae accio erit
intensior. Patet responsio, quare non ' hoc sibi tunc competit ut primo g,

et sic cessare debet accio instrumenti. (105) Esset etiam attendendum,
quod esse caput ecclesie sive concilii sic a competit a pape quomodo non

alteri; etenim competit sibi, quia primus in ecclesia Dei. Hec autem

primitas sola est inplurificabilis, ita ut non possit alteri communicari
aut delegari; Christus namque Petro et successoribus suis, non autem
substitutis vel delegatis hanc dignitatem dicitur concessisse. Unde posito,

quod pape competeret esse caput concilii, non ex hoc sequitur, quod
sui b présidentes, quia hec principalitas preeminencie videtur esse inde-

legabilis.
(106) Ex premissis videtur deductum, quod supra proponebatur, videlicet

quod dicti présidentes non sunt admittendi in concilio secundum

formam in predictis litteris contentam. Répugnât namque dignitati
ecclesie, quod iudicium pape preferatur eidem pociusque pape quam
sibi competat statuere et ordinare, que competent ad sui conservacionem

et regimen. Et quia a, cum est congregata, est b immediate con-
iuncta suo vero capiti et per consequens papa, qui est tamquam medium

instrumentum, pro tunc supra ° ecclesiam c proutc in concilio congre-
gatam non habet exercicium iurisdiccionis coactive, que, quando ecclesia

non est actu congregata, supra singulos sibi competit, a forciori igitur
non convenit esse medium legatis a papa constitutis. Bene autem con-
veniret pape in concilio promovere, solicitare et dirigere, sed non pro
contradicente et obsistente concilio ipse solus possit ac debeat statuere
et diffinire ac declarare iudicialiter sentencias d. Hoc enim dicite
auctoritatem superioritatis '. (107) Caput enim dicitur tripliciter, scilicet

inicium, et sic aliquis locus dicitur caput viarum et in psalmo: In capite

(104) aest H V2 b ipsa B 1 <=divisa B 2.3 M V1 dquandoB2 eom.B2
!om. B3 e cf. Add. 30 (p. 109)
(105) » competit sic B 3 b sic B 3

(106) aergo Bl bet M com.H dsentenciare codd. eom.B2 lcf.
Add. 31 (p. 109)
(107) »om. M bom.H

(107) ' Ps 39,8 2 Is 9,15 3 1 Reg 15,17

71



libri scriptum est de me,
1 id est in a inicio ; alio modo pro quadam digni-

tate sive honoris prerogativa absque tamen auctoritate sive superioritate,
unde Ysaias: Longevus et honorabilis ipse est caput2; item pro quadam
auctoritate 3 in dirigendo promovendo id quod bonum est, et sic dicitur
de Saul. Que respectu predictorum pape non b competunt in concilio.

(108) Secundum autem principale, racione cuius hec superioritas pro-
baretur, dictum fuit quod est conciliorum auctoritas, qua usa fuere a

concilia in principio, quo celebrari ceperunt.
(109) Premissa autem diffinicione a generalis concilii, que communiter

talis dicitur esse: Concilium generale esth presupponitur, quod sicut
acciones personarum concilii quantum ad ea, que conciliariter fiunt,
sunt communes, ita quod non unus, duo aut très, sed omnes insimul

agere dicuntur, ita et auctoritas, racione cuius eis competit sic disponere,
est eciam ipsis communis. Si enim in papa solo vel eius legatis existeret
diffiniendi et statuendi potestas, decreta conciliorum non dicerentur
constare omnium universali consensu, cuius contrarium asserit Gregorius

papa in cap. Sicut sancti xv c di. x Frustra enim diceretur, quod
omnium universali consensu constituta sunt, si in consencientibus nulla
auctoritas statuendi esset, quia nec dissensus potuisset impedire. Hoc
autem patet discurrenti gesta omnium quasi antiquorum conciliorum,
in quibus reperitur sic dictum: Sancta synodus vel sacrum concilium
statuit aut diffinivit d, déclarât vel anathematizat, vel placuit aut placet
sancte synodo aut per similia verba. Item in subscripcione omnium

episcoporum, qui intererant, reperitur sic dictum: Ego N. episcopus diffi-
niens subscripsi vel iudicans aut statuens, et idem verbum ponitur in
subscripcione legatorum summi pontificis, qui intererant, nec plus attri-
buitur hiis quam quibuscumque aliis, qui synodum celebrabante. Et
hoc £ reperitur sic factum fuisse in quatuor conciliis, que dicuntur esse

tante auctoritatis ut quatuor evangelia 2, similiter in aliis quatuoi, que
octo iurat papa in sua professione 3 in principio sui pontificates. Et
de hoc, quod communis erat in conciliis auctoritas diffiniendi, nedum

reperitur per Isidorum in libro conciliorum et in aliis libris de gestis

(108) » generalia add. H
(109) adescripcion' H V2 b ecclesia legitime congregata add. H V2 c sic H
V2, XVII cett. ddiffinitB3 e celebrant B3 lom.H

(109) ' DECRET. Grat. I dist. 15 c. 2 (p. 36), GREG. M. epist. I 24 (MG Epist. I
p. 36) 2 cf. ibid. 3 cf. Mansi 27 p. 116 B - 1162 A, COD p. 418,29-33
(sess. 39,9. Okt. 1417)

72



conciliorum g, sed eciam in decretis h, et quod amplius, quia eciam
presente papa reperitur ', quod auctoritas diffiniendi competebat episcopis

synodum celebrantibus vel ipsi concilio, et sic papa ab eis diffiniri pos-
tulabat prout cap.

k Quod quis xxxv q. ix 5 et cap. Nimis de iure 6.

Unde patet, quod auctoritas diffiniendi non in papa, sed etiam est in

patribus, qui sunt présentes in concilio.

(110) Item reperitur, quod summi pontifices acquiescebant decretis
et declaracionibus ac statutis per generalia concilia, nec licebat eis in

aliquo refragari, sed pocius se illis conformare, ut patet ex dicto decreto

Gregorii, quod se a et non illa, videlicet decreta generalium conciliorum,
destruit, quisquis presumpserit absolvere quos ligant aut ligare quos absolvant

1. Item idem: Si ea destruerem, que antecessores mei statuerunt, non b

constructor0, sed eversor esse iuste comprobarer 2. Item: Absit a me, ut

statuta maiorum cum sacerdotibus meis infringam, quia michi iniuriam
facio, si fratrum meorum iura perturbo 3. Idem Leo : Que ad perpetuam
generaliter ordinata sunt utilitatem, nulla commutacene varientur 4. Item
Gelasius papa: Confidimus, quod nullus d christianus ignoret uniuseuius-

que synodi constitutum, quod universalis ecclessie approbavit sensus, nullam

magis exequi sedem pre ceteris oportere quam primam 5. Item Urbanus

papa: Sunt quidam dicentes Romano pontifici semper lieuisse novas con-
dere leges, quod et nos non solum (non} e

negamus £, sed eciam valde afifir-

mamus. Sciendum vero summopere est, quod inde novas leges condere potest,
wide evangéliste aliquid nequaquam dixerunt. Ubi lero Dominus vel eius

apostoli et eos g sequentes sancti patres sentencialiter aliquid diffinierunt,
ibi non novam legem Romanus pontifex dare, sed pocius quod predicatimi
est usque ad animam h et sanguinem confirmare debet 6. Item Zosimus

papa: Contra statuta patrum concedere aliquid vel mutare nec huius
quidem sedis potest auctoritas 7. Item Leo papa: Ideo permittente Domino

pastores hominum sumus effecti, ut quod patres nostri sive ' in Sanctis

(109) 8 et specialiter per sanctum Ciprianum in multis epistolarum suarum add.
H V2 h XVI dist. Habeo librum 4 add. H V2 'Ende von B2 kcap. usque
concilio add. H V 2

(110) »om.B3M bsiB7 V2 c auctor B 1 V2 diam add. B3M «om.
V1 fnegavimus B 1.3 8eis codd. hanimas/37 V1.2 'om.Vl

(109) * DECRET. Grat. I dist. 16c. 6 (p. 43 s) 5 DECRET. Grat II caus. 35 qu. 9 c. 3

(p. 1284) 6 DECRETAL. GREG. IX lib. II tit. 24 c. 30 (ed. Friedberg II p. 372)
110 ' DECRET. Grat. I dist. 15 c. 2 (p. 36), GREG. M. epist. I 24 (MG Epist. I
p. 36) 2 DECRET. Grat. II caus. 25 qu. 2 c. 4 (p. 1013) 3 ibid. qu. 2 c. 10

(p. 1014) 4 ibid. qu. 1 c. 3 (p. 1007) 5 ibid. qu. 1 c. 1 (p. 1007) 6 ibid,
qu. 1 c. 6 (p. 1008) 7 ibid. qu. 1 c. 7 (p. 1008)

73



canonibus sive in mundanis astruxere legibus, excedere minime debeamus;

contra sanctorum quippe agimus saluberrima instituta, si quod ipsik
divino statuerunt Consilio ', intactum non servamus 8.

(111) Item predicta duo, videlicet quod acciones eorum, qui concilia
celebrant, sint communes illisque insit communis auctoritas, ac quod
ordinacioni concilii papa acquiescere teneatur, probatur ex gestis quatuor

conciliorum, de quibus fit mencio in Actibus apostolorum.
(112) In primo namque de eleccione Mathie habetur, quod licet Petras,

qui primus erat - unde dicitur, quod exurgens Petrus in medio 1

-, sic a

ceteris honorabilior, prout spectat ad presidentem, proposuerit etb
concluserit b sic c faciendum, actus tamen, qui videntur notare
auctoritatem et iurisdiccionem, fuerunt omnibus communes. Nam dicitur de

omnibus, quod statuerunt duos et dederunt eis sortes 2. In secundo vero
concilio, de quo Act. vi, habetur clarius; ubi nam dicitur, quod con-
vocantes duodecim multitudinem discipulorum dixerunt: non est equum

3

etc. ; et subiungitur quos constituamus super hoc opus 4 et infra, quod
imposuerunt eis manus 5. Constat autem d, quod hec manifeste notant
in omnibus apostolis esse communem auctoritatem. Et in hiis specialiter
advertendum est, quod nedum statuere, sed eciam ad concilium convocare

omnibus apostolis, non soli Petro tribuirar, et quod non solum
in causis, que ad fidem dicuntur communiter pertinere, sed eciam quoad
dispositionem ministrorum et institucionem in ecclesiasticis e officiis hec

duo concilia legitur processisse. In tercio autem concilio, de quo Act. xv 6,

satis tiare patet; cum enim Iacobus ult. iudicavit, non dixit, quod
Petrus, qui presens erat, iudicavit, sed inquit: Symon narravit11. Epistola

8 eciam non nomine Petri, sed apostolorum et seniorum missa g

est g. In quarto eciam, Act. xxi9, quando Paulo fuit iniunctum a

congregacione seniorum, ut deberet se conformare ceremoniis legis Mosaice.

Accio ibi notatur communis, quia subditur h
: Hoc ergo fac, quod tibi

dicimus 10.

(110) kom.H concilio coda, consulto Décret., (Consilio A, Ivo)
(112) »sicut B3 H M V1.2 bom. H V2 «esse add. ti ^om.H «et
'emporalibus add. H V2 'et de ipso Jacobo supra dicit magister in hystoria
secundo, quod in auctoritate pontificali protulit setenciam deffinitivam add. H V 2
8 sic H V2, ministrorum cett. h subditur V 2

(110) 8 ibid. qu. 1 e. 16 (p. 1010)
(112) ' Act 1,15 2 Act 23,26 3 Act 6,2 4 Act 6,3 5 Act 6,6 6 cf.
Act 15,6 ss ' Act 15,14 8 cf. Act 15,23 9 cf. Act 21,18 ss 10 Act 21,23

74



(113) Quod autem Petras acquiesceret iniunctis a sibi et ordinatis per
concilium apostolorum, patet manifeste primo Act. Vili \ ubi dicitur,
quod audientes apostoli, quod Samaria recepisset verbum Dei, miserunt b

ad eos Petrum et Iohannem c, et Petrus absque alia discussione statim d

iniuncta complevit. Missio autem de sua racione significat auctoritatem
in mittente respectu missi. Unde ex hoc, quod in evangelio legitur,
quod Filius mittit Spiritum Sanctum, sancti et doctores concludunt,
quod Spiritus Sanctus procedit ab eo, et quia e Pater a nullo procedit,
sed est principaliter in eo auctoritas respectu divinarum personarum,
hinc est, quod numquam legitur missus £. (114) Quod eciam papa obser-

vare teneretur ordinata per concilium tamquam ex necessitate ut a

quilibet aliorum, patet manifeste ad Gal. II cap. 1, ubi apostolus testa-

tur, quod pro eo, quod Petrus dabat occasionem, ut alii fidèles non
observarent decretum factum in dicto tercio concilio, Paulus restitit
sibi in faciem, reddens causam de predicta resistencia, quia ipse Petrus

reprehensibilis erat, eo quod non ambularet ad veritatem evangelii.
(115) Ex qua auctoritate videtur quoddam singularissimum primo
notandum, videlicet quod decretum ipsius concilii ab apostolo reputabatur
tante auctoritatis, ut diceret, quod Veritas ipsius est Veritas evangelii.
Constat enim, quod non continebatur saltern expresse in evangelio id,

super quo
a Paulus reprehendit Petrum, sed continebatur in dictob

decreto. Et forte ex hoc verbo sumpsit Gregorius, quod quatuor
concilia sunt veneranda ut quatuor evangelia \ quia Paulus veritatem dicti
decreti dixit veritatem evangelii. (116) Secundo notatur, quod, ubi agitur
contra libertatem religionis Christiane, nullatenus pacienter ferendum

est, ymmo statim debet resisti. Patet ex principio dicti capituli, ubi

dicit Paulus 1, quod cum aliqui subintroducti fratres subintroissent ex-

plorare libertatem, quam habent fidèles in Christo, quod nec ad horam
cessit subieccioni, ut Veritas evangelii appareret. Constat autem esse

(113) ain iniunctis codd. b miserant Bl M c Iacobem B 1.3 VI dom. H
equod V2 'prout hoc clarius notatur XI,XIIII et XV distinccionis primi <libri>
sentenciarum add. H V 2

(114) aet M, similiter add. H
(115) aquod B7 b om. M

(113) 'Act 8,14 ss

(114) 'cf. Gal 2,11 ss

(115) ' cf. DECRET. Grat. I dist. 15 c. 2 (p. 35), GREG. M. epist. I 24 (MG Epist. I
p. 36)
(116) ' cf. Gal 2,4 s

75



contra libertatem Christiane religionis, quod summus pontifex asserat

sibi competere pro suo libito posse immutare decreta quecumque fiant
in generalibus conciliis. Unde pro tuenda hac libertate, ne Christiana

religio redigatur in hanc servitutem, iuxta exemplum apostoli videtur
esse opus maxime meritorium super hoc resistere (117) Tercio, quod
nedum quando summus pontifex infringit decreta, sed a quando ex eius

accione alii sumunt occasionem, quod ea non observent, licet sibi resistere.

Patet, quia Petro, cum fuisset Iudeus, adhuc erat libertas utendi
legalibus, sed quia, quando ipse utebatur, putabant gentiles, quod hoc

erat de necessitate eciam ipsis, ideo fuit reprehensus, quia ex ipsius
exemplo alii sumebant occasionem non se conformandi predicto decreto b.

(118) Quarto notatur, quod nedum pro peccato mortali, sed pro solo

veniali, quando illud est in a scandalum subditorum, licet redarguere
summum pontificem. Patet, quia post adventum Spiritus Sancti in die

pentecostis apostoli fuerunt in gracia confirmati nec peccaverunt mor-
taliter, unde nec b tunc b Petrus mortaliter peccaverat et tamen pro
solo veniali a Paulo tam dure reprehensus publice fuit. Et advertendum
diligenter, quod, si soli Paulo licuit declarare contra acciones Petri,
quod non ambulabat ad veritatem evangelii, quanto magis licet concilio

congregato respectu summi pontificis. (119) Ex hac igitur auctoritate,
que merito pro manutenenda libertate ecclesie scribenda est litteris aureis,
manifeste patet, quod summus pontifex tenetur observare decreta concilii.

Nam si non tenebatur, iniuste Paulus redarguisset Petrum a.

(120) Est eciam diligenter attendendum, quod iuxta illuda, quod
scribitur Act. xï 1, tempore apostolorum in tanta veneracione erat
concilium sive congregatio apostolorum et seniorum, quod putabatur non
licere quicquam ardui eciam ipsum Petram facere absque predictorum
deliberacione. Unde quia Petrus baptizavit Cornelium 2, qui erat gentilis,
et comedit cum ipso b, quando reversus est Ierosolimam c, ubi erat

congregacio apostolorum, disceptabant adversus illum 3 pro hoc opere
bono et ad quietandum oportuit, quod redderet racionem de gestis.
Constat tamen, quod predicare gentibus verbum Dei et baptizare eos

(117) aseu B1.3 b facto in tercio concilio apostolorum add. H V2
(11S) »om.MVI btuncnecBJ
(119) aet bene attendendum si et quando cum auctoritate concordat, cap. si papa
XL dist. in decretis ' add. H V 2

(120) »om. V2 beo B3 cprosoliciam B1.3 V1, pro solario M

(119) ' DECRET. Grat. I dist. 40 c. 6 (p. 146)
(120) 'cf. Act 11,1-8 2cf. Act 10,24-48 3 cf. Act 11,2

76



erat d ipsi Petro et aliis diseipulis a Domino e preceptum, Math. ult. :

Euntes in mundum universum predicate evangelium omni creature bap-
tizantes eos 4 etc. Ex hiis autem quilibet animadvertere potest

£

quanto
hodierno tempore maiori g existimacione h se reputet summus pontifex
supra ' Petrum, cum de opere sibi a Deo iniuneto, quia id fecit absque
scitu aliorum, adversus eum disceptabatur, et tamen nunc papa dicit,
quod incongruum et sanctorum patrum orthodoxorum et christianorum
moribus alienum esse videtur, ut quis mortalium de ipsius pape voluntate,

disposicione et iudicio audeat quomodolibet disceptare, cum tamen
fuerit disceptatum adversus Petrum et ipse fuit k a Paulo tam dure

reprehensus.
(121) In hac eciam existimacione pro tempore, quo post persecucio-

nem martirum ceperunt celebrari generalia concilia, reputata fuerunt
decreta precedencium conciliorum. Primum enim in concilio petebatur,
an super materia, de qua agebatur, esset iam canon alieuius universalis
concilii et illi stabatur acsi fuisset auctoritas contenta in sacra scriptura;
et si quid papa vellet disponere a aut b asserere c contra ipsum canonem,

non d acquiescebatur ei, ymmo expresse legitur in concilio Affri-
cano \ sicut supra allegatum est, quod cum legati pape ostendissent
litteras Romani pontificis asserentes sibi competere de appelacionibus e

episcoporum cognoscere iuxta deliberata in primo concilio Niceno,
concilium respondit oportere videri, an ita in gestis ipsius concilii contine-

retur, fuitque missum ad Greciam pro veris exemplaribus dicti concilii,
et quia ibi non repertum est, quod papa per suas litteras asserebat,

responsum fuit non standum esse
£ in hoc litteris pape g (122). Sed quoniam

in volumine decretorum quamplurime auctoritates a reperiuntur
super materia conciliorum et quedam videntur nimis extollere auctoritatem

summi pontificis, est intelligendum, quod a predicto tempore, videlicet

Sancti Silvestri, cum tunc essent in ecclesia quinque patriarchales
sedes, videlicet Romana, Constantinopolitana, Alexandrina, Ierosolimi-
tana et Antiochena, concilia, que celebrabantur, erant in multiplici
différencia. Erat enim concilium episcopale metropolitanum b unius regni

(120) iom. M «est add. M 'sic H V2, om. cett. 8 maiorem V2 hom. V2
'super B 1.3H V1 kfuerit H M
(121) a sic H, disponeret cett. b sic H, alius cett. « sic H, assereret cett. dnam
B1.3V2 « sic H V2, applausu cett. 'estB7.J «cf. Add. 32 (p. 110)
(122) » acciones H b metropolitaneum B1.3 V1

(120) 4Mc 16,15 cf. Mt 28,19
(121) ' cf. Mansi 4 p. 515 E, PS. ISID. décret, (ed. Hinschius p. 315 a"b)

77



sive nacionis et supra hoc concilium patriarchalec videlicet omnium
ecelesiarum, que erant subdite illi patriarchatui ; et sicut erat concilium
patriarchale Antiochenum aut Constantinopolitanum, ita eciam erat concilium

patriarchale Romanum, in quo conveniebant de omnibus ecclesiis d

subiectis sedi Romane, non autem de illis, que erant subiecte aliis sedi-

bus quatuor; et communiter hoc concilium celebrabatur Rome et ad
interessendum isti concilio episcopi ordinati a papa Romano tenebantur
et iurabant singulis annis aut bienniis visitare limina e apostolorum.
Supra hec concilia patriarchalia, que etiam nominabantur generalia,
erat concilium universale, in quo erat congregatio ex omnibus ecclesiis,

que erant subiecte omnibus quinque sedibus. Et decretum, quod in
huiusmodi concilio universali fiebat, appellabatur canon, qui erat régula
universaliter tocius ecclesie et summi pontificis, epistole vero décrétales
dicebantur illa decreta, que papa Romanus faciebat in suo concilio
patriarchali de consensu episcoporum, qui omni anno visitabant limina
apostolorum £. Unde quasi continuabatur Rome semper patriarchale
concilium, quod apud alias sedes non erat, sed intervallo facto certis
conveniebant temporibus. Et quando aliquid a papa fiebat cum consensu
dicti concilii vel presbyterorum et dyaconorum ecclesie Romane, qui
erant sibi coadiutores et consiliarii assistentes, hoc dicebatur facere
ecclesia Romana sive sedes apostolica, non autem, que ex sola voluntate

pape procédèrent. Et huiusmodi epistole décrétales erant tante auctoritatis

ut decreta aliorum conciliorum, non autem ut canones, qui fiebant
in concilio universali. Quod eciam hodie videtur constare ex hiis, que
narrantur super hac questione in decretis '. Ibi enim manifeste legitur,
quod liber canonum, qui in conciliis fiebant g, habebatur in tanta vene-
racione, ut communiter epistole décrétales ibi non continebantur. Oppo-
nitur, quod non debebant esse tante auctoritatis, et tandem dicitur,
quod quia in ipso libro canonum reperitur, quod h huiusmodi epistolis
credi debeat sicut canoni, ideo sunt tante auctoritatis. Conclusio tamen
decisiva est (etc.) '.

(123) Attendendum eciam, quod hec concilia universalia fiebant non
tam auctoritate summi pontifeis quam ipsius ecclesie. Unde in sentenciis

ipsorum conciliorum legimus, quod dicebant Auctoritate igitur a Christo

(122) cpatriarche H dsubditis// esanctorum add. B3 M lcf.Add.33
(p.111) 8fiebat add.B3 b ad add. B3 ' cf. Add. 34 (p. 111)

(122) ' cf. DECRET. Grat. I dist. 19 p. I c. 1 (p. 58 s)

78



accepta excommunicamus aut Sancta synodus diffinit. Unde quod
concilium universale habeat a auctoritatem a Christo immediate, manifeste

patet intuenti gesta antiquorum conciliorum. In primo namque magno
concilio Niceno statim post editum symbolum statim subiungitur anathe-
matizacio auctoritate ecclesie dicendo: Eos autem, quih dicunt b, erat tempus

quando non erat, et priusquam nasceretur non erat, et quia nullis sub-

sistentibus factus est aut ex alia substancia vel essencia dicunt esse trepton,
hoc est convcrtibilem aut mutabilem, filium Dei, hos anathematizat catholica

et apostolica ecclesia. Hec est fides, quam exposuerunt patres, primum
quidem adversus Arium blasphemantem et dicentem creaturam Filium Dei
et adversus omnem heresem extollentem se et insurgentem contra catholicam

et apostolicam ecclesiam, quam cum c auctoribus d suis dampnant e nunc

apud Nicenam g civitatem supradictam cccxvni episcopi in unum
congregati, quorum nomina cum provinciis etc. 1. Hoc eciam patet in multis
aliis generalibus conciliis et quasi in omnibus, de quibus mencionem facit
Isidorus in libro conciliorum h.

(124) Item, prout patet discurrenti gesta conciliorum, manifestum
est a, quod presidere in concilio generali non dicitur soli pape convenire,

ymmo legitur, quod in multis conciliis presidebant imperatores, sub

quibus generalia fiebant concilia. Hec autem presidencia, prout in gestis

ipsorum conciliorum legitur b, non dicebat in presidente auctoritatem
diffiniendi, statuendi sive declarandi, sed officium vel exercicium intro-
ducendi négocia in concilio vel promovendi. Unde imperator, qui pre-
sidebat, interloquebatur inter concilium et personas, contra quas in
concilio procedebatur vel que deberent aliquid in concilio proponere;
dicebat enim Synodus iubet, ut talis suas acciones proponat, vel quod °

exeat aut similia ; de legatis autem sedis apostolice d, quod erant con-
sedentes vel quod interfuerunte legati aut interfuit legacio

£ sedis

apostolice, non autem legitur, quod présidèrent, nec istud verbum reperitur
dictum a concilio. Bene autem in gestis cuiusdam Affricani concilii

narratur, quod in litteris pape continebatur eos destinasse ad presiden-
dum in dicto concilio nomine humilitatis sue quodque ipsi in subscrip-

(123) ahabebat B3 b sic H V2, Conc, om. cett. «in B3 M d auctoritatibus
M VI.2 edampnare B 7, dampnavit H, dampnarunt V2 iom. B3 M V1.2
8 Niceam M h cf. Add. 35 (p. 171)
(124) aesse B7 M bcontinetur H V2 «om.B3 M VI d legitur add. H M
V2 «sic V2, interfuerant cett. 'legatus B3M

(123) ' Mansi 2 p. 665 s, COD p. 4, PS. ISID. décret, (éd. Hinschius p. 260)

79



cionibus suis vocarent se présidentes, sed in subscripcionibus, quas
Isidorus refert, que videntur se habere quasi concilium sive notarius
concilii testificaretur, non exprimitur nomen presidentis. (125) Quod
autem allegabatur de concilio Senensi1, quod ibi legati pape nominati
sunt présidentes, fuit dictum a ab hiis, qui interfuerunt b ibidem, quod c

cum très sessiones in dicto concilio Senensi et Papiensi facte fuerunt,
numquam sic nominati sunt nisi in ultima, et hanc nominacionem
extorserunt quasi violenter et cum displicencia ac resistencia plurimorum;

item d quod non liceret illud allegari in confirmacione, ymmo
propter modum, qui ibidem tentes est a presidentibus pape, debeate

per ecclesiam statui, ne umquam legati pape in conciliis présidèrent,
et privare ipsos hoc honore sive excellencia, eciam si alias competeret.
Fuit quidem notum ecclesie Dei, quanto cum scandalo et quam turpiter
dicti présidentes illud concilium dissolverunt. Cum enim ad hanc disso-
lucionem faciendam numquam potuerunt obtinere consensum patrum,
qui tunc erant in concilio, certo die festo, cum tota civitas concurreret
ad spectaculum, dimissis litteris affixis de dissolucione fugierunt occulte
de loco concilii£. Item quia, quando in concilio legati pape sunt
présidentes, papa putat se dissolvere concilium per revocacionem presidencie
ipsorum, sicut factum fuit in concilio Basiliensi g.

(126) Itaque, cum ipsi concilio principaliter competa auctoritas
diffiniendi, statuendi ac declarandi, eciam papa tenetur ipsius decretis

acquiescere, suis legatis non videtur competere talis auctoritas presidencie

iuxta forman in dictis bullis contentarci; equidem non posset stare
salva conciliorum auctoritate.

(127) Tercium principale, ex quo dicebatur probari predicta conclusio,
erant a gesta concilii Constanciensis et decreta eiusdem tam ea, que
generalia sunt de auctoritate et potestate generalis concilii, quam ea,

que fuerunt ibidem facta in processu contra papam Iohannem xxiij
et pro unionis consecucione b.

(125) "super hoc inter prefatos dominos deputatos add. H V2 b interfuerint
B1.3V1 «om.B1.3V1 dfuit dictum add. H V2 «deberet H V2 'et
quod gravius, quia transierant XX dies, quod dicti présidentes assecuraverant
dicendo, quod non intendebant dissolvere concilium, prout (hoc add. H) patet in
gestis dicti concilii add. H V2 e cf. Add. 36 (p. 111
(127) aeratB7.2.,3 b conservatone M V1, conservacionis B 1.3

(125) ' cf. Mansi 28 p. 1075 °

80



(128) Pro cuius clariori evidencia sciendum, quod, prout a habetur in
libro de gestis ipsiusb concilii, dictum concilium fuit convocatumc
auctoritate pape Iohannis xxm et die veneris xvi mensis novembris

anno Domini mcccxiv fuit tenta prima sessio et presedit dictus Iohannes

papa, qui celebravit missam et fecit sermonem. Deinde cum papa de

nocte clandestine xxi die marcii anno Domini mccccxv recessisset d et ex
cuius recessu aliqui putabant concilium esse dissolutum, statim successive

facte sunt très sessiones, in quibus decretatum est, quod per dictum
recessum pape aut prelatorum vel aliorum sequencium ipsum e dictum
concilium non esset dissolutum, sed quod remaneret in sua integritate
et auctoritate, eciam si que ordinaciones £ in contrarium facte essent

vel fièrent in futurum '; item quod ipse Iohannes non mutaret vel
transferret Romanam curiam et officia publica illius de dicto loco
Constantiensi, et processus, si quos contra faceret, et censuras esse irrita2;
item quoad privaciones et translaciones quorumcumque prelatorum et
beneficiatorum g in lesionem ipsius concilii3, et quod non crearet novos
cardinales et si quos crearet, declarabat concilium pro non cardinalibus
haberi4. Item fecit decreta duo de potestate et h auctoritate concilii
generalis, quorum tenor sequitur: Et primo, quod ipsa synodus in Spiritu
Sancto legitime congregala 5 etc. Deinde in quinta sessione indixit certam
formam procuratorii6, in qua ' dictus k Iohannes papa deberet constituere

certos per concilium nominatos procuratores, cum iuramento Deo ',

ecclesie m et concilio de numquam eos revocando, ad cedendum et re-
nunciandum papatui n nomine suo omnes ° procuratores vel duos ex

ipsis; in quo procuratorio inseruntur alie multe clausule tangentes signa

pienissime subieccionis et inferioritatis. Item in eadem sessione nominati
sunt aliqui, qui nomine concilii requirerent ipsum papam, quod infra
duos dies deberet eligere certuni locum et quod deberet personaliter
se conferre ad eum infra decern dies 7. Item in sessione vip et Vii et con-

(128) »om.B3M b dicti add. H « congregatum V2 d recesserit B3 M,
recessit V2 «om. M 'per dictum Iohannem papam add. H V2 8benefi-
ciorum codd. bom.B1 'quoM kdominusI/2 'deB7F7.2 meccle-
sia B7 V2 "papatum B1.3 ° ipsos add. B3 VI

(128) ' cf. Mansi 27 p. 580 0, COD p. 383,14-18 (sess. 3, 26. März 1415) 2 cf.
Mansi 27 p. 585 C"D, COD p. 384,15-385,3 (sess. 4, 30. März 1415) 3 cf. Mansi 27

p. 591 B, COD p. 386,9 (sess. 5, 6. April 1415) 4 cf. Mansi 27 p. 585 B - 586 A,
COD p. 385,7-9 (sess. 4, 30. März 1415) 5 cf. Mansi 27 p. 585 B - 586 A, COD
p. 384,1 os (sess. 4, 30. März 1415) 6 cf. Mansi 27 p. 590 D - 591 °, COD p. 385,
22 s (sess. 5, 6. April 1415), Mansi 27 p. 607 O _ 609 B (sess. 6, 17. April 1415) 7 cf.
Mansi 27 p. 609 ^ - 610 C

6 81



sequentes p continetur de citacione et processu contra ipsum Iohannem q

papam q super symoniaca pravitate et dilapidacione ecclesie 8, racione

quorum et aliorum criminum r contra eundem late fuerunt per concilium

primo sentencia suspensionis ab omni administracione papatus in
spiritualibus et temporalibus 9, deinde sentencia deposicionis et privacionis

ac eieccionis a papatu et inhabilitacionis ut redigi non posset10.
Hec autem omnia supradicta utrum perhibeant testimonium de
superioritate pape

s respectu concilii vel econverso, quilibet habens ' granum
de intellectu facillime iudicare potest. (129) Item hoc patet manifeste
ex decretis xxxix sessionis, ubi instituitur de perpetua in futurum cele-

bracione conciliorum, et si casu scisma contingeret, quibus occurri debet a

remediis l. Nam inter cetera statuitur contra eos, qui pro papa se gérèrent,

pena suspensionis ipso facto ab omni administracione papatus in
multis casibus et inhabilitacionis ad illum et quaslibet alias ecclesiasticas

dignitates. Item in eadem sessione statuta est certa forma
iuramenti, quam quilibet electus in Romanum pontificem debet prestare,
et inter alias clausulas inseritur, quod iuret tenere fidem secundum
tradiciones generalium conciliorum 2. (130) Itaque cum generale concilium

penas infligat summis pontificibus propter perpetratos excessus et
indicit leges, quibus suas in futurum dirigant acciones, irritum decernens

quidquid contra attemptatum fuerit, manifeste constare videtur de

ipsius concilii superioritate respectu pape.
(131) Sed quoniam supradicta, specialiter que de processu contra

dictum a Iohannem papam, propter hoc, quod communiter de hiis non
tam omnibus constat et quoniam non generaliter determinata sive de-
clarata b, sed ° in certo d

processu, quia e ex diversis circumstanciis pro
tempore

£ occurrentibus non reputantur tante auctoritatis ad arguendum
huiusmodi superioritatem, ideo ex predictis duobus decretis, que iam
in ecclesia divulgatissima sunt, inducitur. (132) Et primo ex hoc, quod

(128) PVI usque conséquentes// V2,om. cett. 1 papam Iohannem B3
''omnium B7..3 som. V2 'bonum add. M
(129) "deberet//
(131) »om.M bsunt add. H V2 ccontinentur add. H V2 ddicto add. H
V2 equi codd., dicentur iustificari posse add. H V2 'parte H

(128) 8 cf. Mansi 27 p. 625 A - 627 B (sess. 7, 2. Mai 1415) 9 cf. Mansi 27

p. 652 B -654 D (sess. 10, 14. Mai 1415) 10 cf. Mansi 27 p. 715 D - 716°,
COD p. 393,8 ss (sess. 12, 29. Mai 1415)
(129) ' cf. Mansi 27 p. 1159 B - 1161 D, COD p. 414-418,13 (sess. 39, 9. Okt. 1417)
2 cf. Mansi 27 p. 1161 D - 1162 A, COD p. 418,15-40

82



dicitur in Spiritu Sancto legitime congregata 1. Nam a ut salvator inquit:
Quos Deus matrimonio coniunxit, homo separare non potest2, ita ut quia
Deus dicitur fecisse coniunccionem, quoad eius separacionem homo

potestatem non habet, eciam si summus pontifex fuerit, qui tamen in
omnibus dicitur presidere, quanto a forciori, cum concilium sit in Spiritu

Sancto legitime congregatum, summus pontifex non habebit
potestatem dissolvendi. Constat autem, quod si in concilio non sit alia
auctoritas, nisi que ab ipso conceditur suis presidentibus, ita ut ipsi possint
absque concilio vel eo renitente, concilium vero eis dissencientibus nichil
valeat diffinire, tunc manifeste sequeretur, quod in potestate pape

b

esset dissolvere et separare concilium in c suos présidentes revocando,
sicut diebus nostris fieri temptatum est in concilio Senensi et hoc Basi-
liensi. Sed si hoc non potest quantum ad coniunctos in matrimonio,
quia coniunxit eos Deus, multo minus dissolvere poterit concilium
congregatum

d Spiritu Sancto, et per consequens non videtur habere
auctoritatem presidencie simpliciter supra e illud. (133) Item ex ilio verbo

generale concilium faciens a l. Constat enim, quod singulari universale
bonum et generale particulari preponitur. Cum ergo concilium de sui

racione includat papam et alios singulares permaxime eos, qui interesse

tenentur, sicut omne totum, quia maius, preponitur sue parti, ita generale

concilium pape. (134) Item ex verbo ecclesiam militantem represen-
tans 1. Quecumque enim, prout in responsione Cogitanti 2 dicitur, de

auctoritate ecclesie asseruntur, ad generale concilium, quod ipsam
représentât, trahi necesse est, alioquin non recte a esset representacio, si

eadem in representante et representato non esset auctoritas. Cum ergo
ecclesia multiplici racione, ut supra dictum est, preferatur pape, ergo
et concilium generale. (135) Item ex verbo potestatem a Christo immediate

habet1. Si enim concilium habet potestatem immediate a Christo, ergo
inter concilium et Christum nichil quoad ipsam potestatem est medium,

quod diceretur esse inferius Christo et superius concilio. Si a iam illud

(132) a namque H M V2 b om. H «om.H &inadd.H «sic H V 2,

super cett.

(133) » faciens usque generale om. V 1

(134) » recta H V 2 Mansi
(135) asi usque concilio om. B3 M V1

(132) ' Mansi 27 p. 585 B (590 D), COD p. 384,10 (385,22) 2 Mt 19,6 Me 10,9
(133) ' Mansi 27 p. 585 B (590D), COD p. 384,11 (385,23)
(134) ' Mansi 27 p. 585 B (590 D), COD p. 384,11 (384, 22 s) 2Mansi 29 p. 247 B

(239 » - 267 D)

(135) ' Mansi 27 p. 585 B (390 B), COD p. 384,12 (385,24)

83



tale b superius concilio non diceretur esse vel c equale Christo aut superius

d, et sicut supremo e mentis humane nichil preeminet nisi Deus,

quia ipsa immediate effective a Deo illuminatur et vivificatur, ita videtur

dicendum de concilio, quod immediate recipit£ suam potestatem a

Christo et ab ipso g Spiritu Sancto dirigitur et regulatur. Si enim, ut
predicte bulle de presidencia 2 dicere videntur, quod h potestas concilii
a papa dependeret, iam non a Christo immediate, sed ' mediante papa
diceretur recipere potestatem. Constat autem, quod a Christo immediate;
ergo in racione potestatis papa non videtur preeminere, quinymmo si

concilium dictam potestatem quasi datam a Christo non sufficienter

acceptaret, videretur inuiriam facere Christo, a quo est omne donum
perfectum 3. Hinc sequitur, quod cum potestatem immediate habeat a

Christo superiori, quod papa ei potestative non preeminet. (136) Quinto
patet ex verbo cui quilibet, eciamsi papalis dignitatis existât, obedire

tenetur 1, quo nichil clarius dici potest. Nemo enim necessitate coactiva
tenetur obedire legi vel statuto ipsius pape auctoritate facto; sed papa
tenetur obedire statutis et mandatis concilii, ergo statuta concilii non
habent vigorem dumtaxat ex auctoritate pape. Oportet ergo dicere,

quod concilium habet aliam quam suam a superiore auctoritatem, ex

quo papa mandatis ipsius obedire tenetur. Nec enumeracio trium casu-

um 2, que subsequitur, contradicit quin simpliciter concilio subsit, tum a

quia non per modum limitacionis sed magis expressionis sive declara-
cionis ponitur, (cum b quia cum c affirmacione ponitur, quod in hiis
conceditur, de aliis non negatur), turn quia hec tunc specialiter expressa
fuerunt ex eo, quod super hiis principaliter in eodem concilio agebatur,
ut patet intuenti libram de gestis ipsius concilii, tum quia très tam
générales sunt, quod quasi omnia sub se comprehendant. Quid enim
est in ecclesia, quod ad fidem vel ad mores non pertineat? Singulariter
vero hoc videtur constare propter verbum in capite; quicumque enim
tenetur alteri obedire in omnibus, que ad sui reformacionem d pertinent,

(135) b quod asseret se esse add. H V2 «om.H V2 dcum inter Christum
et concilium quoad ipsam potestatem nichil sit medium add. H V 2 « summo
B3M VI lom.B3 Som. H aom.H V2 ' sed usque immediate ora.
B3M VI
(136) "cum V1 btamen B7 M V2 « om. B 3 M d conformacioncm
(conservacionem?) B 1.3 V1

(135) 2 cf. Mansi 29 p. 575 B -578 D 3 cf. Jac 1,17
(136) ' Mansi 27 p. 585 B (590 D), CODp. 384,12 s (385,24 s) 2 sc: ad fidem et
exstirpationem dicti schismatis ac generalem reformationem dictae ecclesiae Dei
in capite et in membris (Mansi 27 p. 590 B, COD p. 385)

84



simpliciter diceretur e illi subiectus esse ; nec retrahit verbum generalem

reformacionem, quia que pertinent ad papam, non singularem, sed£

generalem t sapere videntur reformacionem, cum ipse non singularis,
sed censeatur persona communis. (137) Sexto autem manifestissime patet
ex decreto subsequenti, ubi dicitur, quod quicumque eciam si papalis
dignitatis existât, non obedierit mandatis concilii generalis super premissis
seu ad ea pertinentibus, quod debite puniatur eciam ad alia iuris
subsidia recurrendo 1. Quicumque enim alii obedire tenetur et nisi obediat

per eum debite punitur, manifeste censetur inferior. Ex verbo autem,
quod hic ponitur, seu ad ea pertinentibus 2, manifeste videtur haberi
intellectus suprapositus, videlicet quod per illa tria in a primo decreto

expressa omnia comprehenduntur. Quid namque excogitari potest, super

quo concilium intendat respectu pape, quod non comprehendatur sub

clausula superius expressa in hiis, que pertinent ad fidem vel ad
reformacionem 3? Et ultra hoc subiungitur hic, quod in premissis seu ad ea

pertinentibus 4. Si enim omnia videntur comprehendi sub clausula in
hiis, que pertinent ad fidem vel ad reformacionem, quanto forcius, quando
subiungitur, quod eciam in pertinentibus ad b pertinencia ad fidem et
reformationem. Sunt ergo très gradus: primus, quod papa subicitur concilio

c in hiis, que sunt fidei et reformationis ; seeundus, quod subicitur
nedum in hiis, que sunt fidei et reformationis, sed eciam in pertinentibus
ad fidem et reformacionem, multa enim ad hec pertinere dicuntur, que
non sunt fides aut reformacio; tercius gradus, quod subicitur in
pertinentibus ad d pertinencia d ad fidem et reformacionem; qui tercius gradus

videtur tante latitudinis et extensionis, quod vix aliquid excogitari
potest, quod sub eo comprehendi non possite.

(138) Item ex hiis duobus decretis contra dictam presidenciam argui-
tur sic: Ex tenore et sentencia horum decretorum manifeste patet, quod
concilium habet iurisdiccionem ordinariam quoad ea, que ibi sunt ex-

pressa ex condicione generalitatis et aliis ibidem contentis. Papa eciam

dicitur ad eadem habere iurisdiccionem, et utraque dicitur esse aa
Christo immediate. Présidentes vero pape si habent iurisdiccionem, hoc

esset b, quia habent eam delegatam a papa, qui est multo inferior Christo,

(136) edicetur// V2 *om.V1
(137) »om. B3, que M b sic H V2, aut cett. ° concilio usque subicitur om. V1
Aom.B3 M «cf. Add. 37 (p. 112)
(138) »om. VI best H V2

137 ' Mansi 27 p. 590 E, COD p. 385,28-34 2 ibid. 3 ibid. 4 ibid.

85



a quo iurisdiccionem ordinariam habet concilium. Ergo nullatenus que
delegata est ab inferiori, preferri potest iurisdiccioni concilii, que est

concessa a superiori. Confirmatur hoc irrefragabiliter, quia cum papa
sit subiectus concilio in dictis casibus, nullomodo présidentes sui, qui
habent a papa iurisdiccionem delegatam, quoad illa, in quibus papa
concilio subest, possent c ipsi concilio preferri. Constat autem ex dictis
bullis de presidencia, quod concessa illis a papa potestas est quantum
ad illa, super quibus in dicto decreto cavetur 1, quod papa subest
concilio.

(139) Item quantum ad hanc terciam partem ultimo arguitur ex con-
dempnacione a Iohannis Wicleff facta per dictum concilium, prout appa-
ret per bullam felicis recordationis Martini pape v datain b Constantie
sacro approbante concilio vili kai. marcii pontificates sui anno primo,
scilicet anno Domini mccccxviii 1, que incipit Inter cunctas pastoralis
cure solicitudines, ubi inter ceteros articulos condempnatos ° dicitur sic :

Non est de necessitate salutis credere Romanam ecclesiam esse supremam
inter alias ecclesias. Error, si per Romanam ecclesiam intelligatur d

universalis ecclesia aut concilium generale aut pro quanto negaret primatum
summi pontificis super alias ecclesias particulares 2. Ex quo patet, quod e

de necessitate salutis est credere universalem ecclesiam et generale
concilium principatum sive preeminenciam obtinere in ecclesiastica digni-
tate £.

(140) Sequitur quartum et ultimum principale, videlicet inducere ex
decretis ac gestis huius sacri concilii Basiliensis ad presidenciam, prout
in bullis continetur, non esse admittendum. Et quoniam de superioritate
concilii ad papam, que est a medium ad fundandum b dictam intentionem,

fere in omnibus sessionibus et gestis huius concilii habetur omnia-

que inducere esset nimis prolixum, proinde pauca ex multis licebit solum
edisserere.

(138) « possunt M V2
(139) a articulorum add. H V2 b data codd. cinseritur unus qui add. H V2
d intelligitur V2 «om.Bl V 1.2 'etc. add. VI
(140) aproponitur H V2 bfundamentum B3 M VI

(138) ' se. : omnia et singula, quae ad generalem reformationem ecclesiae in capite
et in membris et pertinentibus ad ae, extirpationem heresum... noveritis pertinere,
promovendi, proponendi atque cum consensu deliberatione et approbatione praefati
concilii tractandi, ordinandi, deliberandi, concludendi, statuendi, disponendi, termi-
nandi, decernendi, decidendi, declarandi et exequendi (Mansi 29 p. 576 c)
(139) ' Mansi 27 p. 1204 B - 1215 A 2 art. 41 ibid. p. 1209 A, COD p. 389,24s

86



(141) Primo igitur allegatur secunda sessio ; ibi enim continetur decla-

racio, quod papa non potuit nec possit hoc concilium dissolvere absque

ipsius consensu et declaracione nec possit abstrahere a concilio qui in
eo sunt, ac a impedire alios ne veniant, et quoscumque processus in
contrarium esse irritos 1. In tercia eciam sessione expressius hoc patet ex
actu citacionis contra papam et cardinales cum inibi contentis 2. Item
in quarta, ubi ordinatur, quod eleccio Romani b pontificis fieri non possit
nisi in loco concilii, si eo durante contingat sedem vacare, expresse
irritando quecumque in contrarium ordinata eciamsi papali auctoritate °3,

similiter inhibendo creationem cardinalium 4. De hiis eciam duobus in

septima 5 clarius, in octava 6 eciam expressissime quoad plura inibi
expressa, in undecima 7 vero specialiter ac manifeste quantum ad duo:

imponit equidem summo pontifici necessitatem veniendi autd mittendie
ad concilium generale sub pena suspensionis ipso facto ab administratione

papatus 8, statuens 9 summum pontificem profiteri debere racione

violacionis dicti decreti10 necnon cuiuslibet notorii criminis ecclesiam

scandalizantis £
se esse subiectum iudicio generalis concilii. Desuper

contentis autem in duodecima sessione n immorari multo opus non est,

quia fere omnes orationes et verba enunciant intencionem premissam;
unde concludit, quod hec sancta synodus in virtute omnipotentis Dei, a

quo super omnes christifideles immediate potestatem vendicat, ipsumg
Eugenium papam h manifestum ' contumacem ab omni administradone

papa tus suspendit12. Sessio vero xiva irrefragabiliter hanc superioritatem

demonstrat13; imponitur enim pape certa forma, secundum quam
debeat veritatem confiteri et quecumque contra concilium et ipsius
supposta per eum asserta et acta sunt revocare. Que omnia, ut sessio xvi
monstrat14, prout a concilio ordinatum est et per suas bullas patet,
papa implevit, necnon videtur elici, quod omnia supradicta esse vera
ac legitime facta k confessus est absque modificacione aliqua. (142) Hec

(141) » aut V 2 bsummi Z/F2 ° dignitate B 3 M ^ac B1.3V1 «summum

pontificem add. Bl M 'scandalizantem B3 M 8predictum dominum
Mansi b deest Mansi ' manifeste Mansi k papa ipse add. H V2

(141) ' cf. Mansi 29 p. 22 A"E (15. Febr. 1432) 2 cf. ibid. p. 23 ° - 27 B, partium
COD p. 433,28-436,8 (29. April 1432) 3 cf. ibid. p. 32 A"B, COD p. 438,36^-39,36
(20. Juni 1432) 4 cf. ibid. p. 34 A"C 3 cf ibid p 42 D _ 43 c COD p. 440
(6. Nov. 1432) 6 cf. ibid. p. 43 D - 47 C spec. p. 45 0 - 46 B, COD p. 440,28-441,
32 (18. Dez. 1432) 7 cf. ibid. p. 52 E - 56 A, COD p. 442,3-445,14 (27. April 1433)
8 cf. ibid. p. 53 AB, COD p. 442,12-28 9 cf. ibid. p. 55 B0, COD p. 444,35-445,8
10 sc. Frequens (Mansi 27 p. 1161 D - 1162 A, COD p. 418 " cf. Mansi 29 p. 56 B -
61 B (13. Juli 1433) 12ibid. p. 59 DE " ibid. p. 73 c - 74 D (7. Nov. 1433)
14 ibid. p. 78 D - 79 D, 89 D (5. Febr. 1434)

87



autem summatim colliguntur ex hiis, que continentur in decretis huius
concilii in publicis sessionibus sollempniter publicatis. Si quis vero in-
spicere velit ad contenta in tribus responsionibus 1

quas concilium in
scriptis dedit ad très legaciones sibi expositas ex parte pape, pienissime
auctoritatibus a et racionibus suffulta colliget de hac superioritate, que
gracia compendii exhortatur b omitti.

(143) Sed inducuntur ad principale intentum alique raciones, et
presupponiti a, quod b sicut dicitur in dicta responsione secunda, quod
hic articulus superioritatis 1, de quo sacrum concilium cum papa discep-
tabat, concemit fidem, ita quod sine interitu salutis eterne negligi non

potest; sed concilium iam declaravit in multis locis hanc superioritatem;

ergo predictas bullas de presidencia 2, que c huic manifeste
contrariantes admittere non potest. (144) Et ex hoc patet responsio ad id,
quod pro alia parte obiectum est, quod in omnibus indifferentibus
tenentur fidèles obedire pape ac stare ipsius disposicioni, sicque est
materia de presidencia; patet, quod non est indifferens, cum manifeste
contrarietur determinacioni a ecclesie sancte in concilio Constanciensi
et aliis supradictis, que videntur consona esse fidei catholice ad eamque
non modicum pertinere. (145) Item ad illud evangelii et apostoli, non
esse contendendum de superioritate, quod manifeste intelligitur respectu
proprii honoris; sed cum a fidem ac divinum respiciat honorem, constat
meritorium esse, et pro hiis ab initio mundi fere omnes sanetos martires
decertasse.

(146) Item nullus obligatur, ymmo non debet admittere id, ex quo
sibi provenit interitus et sua destruccio. Hoc autem imminet concilio
ex admissione dictarum bullarum. Patet: Duo enim sunt, que manute-
nent ac conservant concilia generalia in suo esse, potestas scilicet et
libertas sive securitas; sed per huiusmodi bullas hec duo tolluntur.
Primo enim adimitur potestas, quia secundum eorum tenorem potestas
diffiniendi non in concilio, sed dumtaxat dicitur existere in presidentibus ;

secundo adimitur libertas et securitas, sine quibus tamen generale
concilium non intelligitur rite et legitime celebratum. Patet : Si enim presi-

(142) »sic H V2, om. cett. b hortatur V2
(143) "supponitur B1.3 bora. H csuperioritati add. H V2
(144) »declaracioni M VI
(145) aad add. B3M VI

(142) ' se. : Cogitanti (Mansi 29 p. 239 B - 267 D), Speravit hactenus (ibid. p. 267 B -
273 C) Hodie in nostra (ibid. p. 273 D - 278)
(143) ' Speravit hactenus (Mansi 29 p. 272 B) 2 cf. Mansi 29 p. 575 B - 578 D

88



dentés pape habent supra patres concilii coactivam potestatem, in ipsorum

arbitrio erit ordinare et precipere, quis et quantum, nec alias licet a

prout ipsis visum fuerit debeant b in concilio dicere, et que eis grata
non videbuntur, nollent audire inhibendo ne de c huiusmodi quisquam

loquatur, et quilibet eorum putabit illicitum esse dici ei: cur ita facis?,

cum teneant locum pape, cui debent ista verba competere. Et sic in
concilio generali non erit libertas loquendi obstante in presidentibus
huiusmodi coactiva iurisdictione, non erit eciam securitas, cum ipsis

compctat potestas per censuras et alia iuris remedia compescendi1, quos
sibi visum erit esse contradictores, insuper brachium scculare invocandi ;

et quia specialiter exprimitur de brachio imperiali2, videtur notari de

impressione et incussione timoris singulariter contra patres concilii, cum
additur eciam si cardinalatus dignitate3; nec enim est verisimile, quod
brachium imperiale invocari per présidentes debeat contra episcopos et

cardinales existentes in Italia, Anglia vel Hyspania, ubi d imperator non
aderat.

(147) Item quod non expediret seu dcberent admitti, facit allegamen-
tum a ex parte mittentis ipsos présidentes, ex parte constitutorum ac b

missorum, ex parte materie, super qua per concilium instatur, et ex

parte finis, qui intenditur. Sed quia multa ex preteritis, que hoc probant
et colliguntur ex predictis tribus responsionibus per concilium datis,
commemorali non licet, ideo ab specificando sistit calamus.

(148) Item: Etsi diceretur a quibusdam, quod cum transissent vetera,
scilicet disceptaciones a et discordie, que

b fuerant propter dissolucionem,

tum ° quia iam novitas erat ex facta adhesione et d
papa

d intendebat
concilium prosequi cum c omni favore et devotione, ideo simpliciter
recipiende erant diete bulle de presidencia, fuit ab aliis inductum econtra

de eo, quod de datis eiusdem diei, scilicet xvm kai. ianuarii anno
incarnacionis dominice mccccxxxiii, essent et bulla adhesionis ' ac prima

et principalis de presidencia 2, nec in una fiebat mencio de alia, et
reducebatur g sic : Si primo papa concessit bullam de adhesione et post

(146) anisi add. H b debeant B1.3, om. H V2 «om. H V2 ^om.B1.3 M
V2
(147) aallegatum B1 M V2 bet H V2
(148) a disceptacionis B1.3 V2, om. VI bquequeBJA/ ctamen V2 d ora.

VI ecum usque recipiende om. V1 'pro H V2 Kinducebatur H M V1.2

(146) ' cf. Mansi 29 p. 576 D 2 cf. ibid. 3 ibid.
(148) ' cf. Mansi 29 p. 78 D - 89 0 2 cf. ibid. p. 575 B - 577 B

89



<...), ut videbatur, saltern in aliis duabus litteris de presidencia merito
debuisset de ipsa adhesione facere mencionem. Si autem primo constituit

présidentes et post adhesit, videbatur velie sapere vetera, scilicet
opinionem de sua dissolucione prevalere debere, prout continetur in

quibusdam clausulis dictarum bullarum, que videbantur se referre ad

constitucionem de presidencia, quam fecerat dissolucione durante h. Si

vero simul utrumque fecisse diceretur, multo amplius erat dicere, quod
fecisset mencionem de adhesione. Unde inferebatur sic: Aut papa
constituit legatos suos presidere concilio, cui adhesit, vel quod asseruit
dissolvisse concilium, cui adhesit. Videtur quod non, quia de hoc
mencionem non fecit et quia manifeste videtur comprehendi repugnancia
inspectis tenoribus bullarum de adhesione et presidencia. In hiis enim
dici apparet, quod potestas et auctoritas diffiniendi consistât solum in
presidentibus 3, ex bulla vero adhesionis elicitur contrarium, quia con-
fitetur fuisse et esse legitimum concilium, cum tamen in eo non fuerint
sui présidentes et sic secundum hanc opinionem nec ' potestas vel
auctoritas diffiniendi k. Et ' sic ' bulle de presidencia non videntur se con-
venienter m ac conformiter habere ad litteras adhesionis. Si vero dicitur
constituisse présidentes ad concilium, quod dissolvit, ergo cum n secundum

illam opinionem non esset concilium antequani sui présidentes
adessent, videtur, quod numquam adheserit, quia non erat concilium,
cui adherere posset. (149) Item videbatur contrarietas ex eo, quod cum
in ipsis litteris de presidencia dicitur intendendum esse ad reformacionem

ecclesie in capite, istius reformacionis que ipsi pape ac presidenti-
bus suis dumtaxat iudicium competeret ex communi maxima, quod
nemo iudex in causa sua, specialiter unice ac solitarie. Hinc est, quod
diete bulle de presidencia quasi non conformiter aut a contrarie b se

habentes ad bullam de c adhesione videbatur, quod non essent admit-
tende, attento eciam, quod in aliquibus clausulis videbantur sapere
materiam bulle asserte d Deus novit e 1. (150) Nec videtur obstare, quod

(148) hsecundum illam opinionem add. H V2 'fuerat in concilio add. H V2
k unde manifeste inducitur add. H V2 lom. H V2 m consequenter H V2
n non V 1

(149) » ac B 3 M b consequenter H M V1 « sic H V1, om. cett. d inserte B 3

equam papa revocaverat in toto inserto eius tenore de verbo ad verbum add. H V 2

(150) » tamen B1.3 M V1 b in add. B3M « quodque universale esset facturus
absque consensu patrum add. H V 2

(148) 3 cf. ibid. p. 5760 4 cf ibid. p. 78 E

(149) ' Mansi 29 p. 82 D - 89 B

90



bulla de presidencia in persona dicti domini legati, que a principio fuit
recepta in concilio, erat similis istis litteris, quoniam multa per patientiam

tolerantur, que si in disceptacionem iudicii adducantur, non tran-
seunt. Tunc enim non fuerat contencio de superioritate inter concilium
et papam nec questio de auctoritate generalium conciliorum tum a fuerat
elucidata, et tunc vix poterat dici esse concilium, sed incipiebat congregari;

ipse eciam legatus, prout a multis assertum est, professus est nolle

uti in ipsa bulla expressa coactiva b iurisdiccione c, nec tunc erant multe
circumstancie, que pro nunc ab admissione retrahunt.

(151) Ex premissis visum fuit dictis dominis a deputatis, qui fuerunt
in maiori numero, quod pars negativa questionis esset vera, videlicet
quod salvis auctoritate et libertate generalium conciliorum, specialiter
Constanciensis et huius, ipsorumque decretis ac preeminencia potestatis,
que in ecclesia residet supra cunctos fidèles, présidentes in ipsis bullis
nominati ad presidenciam per ipsos petitam non deberent vel possent
admitti illarum vigore.

(152) Hec supradicta, etsi non omnia ac integre (specialiter quoad
auctoritates a prout hic inserte sunt), prefata die fuerint exposita in
dicta deputacione, fuerant tamen pro maiori parte et b eo servato ordine,
nec fuit seu est de intentione ipsius referentis c in omnibus et singulis

supra premissis verbo aut scripto temere asserere quicquam molesti seu

ambigui iuris vel facti, sed d plurimorum instancia rogatus posuit manum
ad calamum e.

(153) Post vero a factam relacionem in ipsis deputacionibus de dicta
discussione super materia bullarum de presidencia cum serenissimo
domino Sigismundo imperatore Romanorum pro tempore in concilio
presenti ac cum ipsis nominatis presidentibus diu fuit practicatum per
diversas cedulas oblatas et b qualificatas de modo recipiendi ad presidenciam

supranominatos quinque ex presidentibus, qui erant présentes;
tandem cum maior différencia foret super decretis concilii Constanciensis
de auctoritate et potestate generalium ° conciliorum, imperator quinta
die aprilis dedit deliberandum per deputatos concilii cedulam tenoris

sequentis: (154) Avisamenta serenissimi domini imperatoris super admissione

presidencium sanctissimi domini nostri a
: Primo, quod ambasiatores

151) a om. H
152) » et quasdam modificaciones add. H V2 bom.M °inferentis B 1.3 V1
(d Ende von B 3 eet subicit se debite correccionis indicio add. H V 2

(153) aac eciam ante add. H V2 bhinc inde add. V2 «om. M VI
((154) a pape add. H V 2

91



sanctissimi domini nostri pape incorporentur nominibus propriis et iurent
sicut alii et specialiter decretum sacri concilii Constanciensis, quod
incipit etc. Secundo, admittantur ad presidenciam cum clausulis alias

datis excepto iuramento et clausula de revocacione decreti dicti. Tercio,
quod in illa sessione, in qua renovabitur illud decretum, si de ipso
innovando deliberatum fuerit, qui de presidentibus voluerint interesse,

intersint, alii non cogantur. (155) Post hec incidit eciam non parva
disceptacio super certa clausula, que in decreto admissionis ponebatur
et habita concordacione xxivta eiusdem mensis dicti ambasiatores iura-
runt concilio quinque clausulas prout alii et ultra hoc, quod a manute-
nerent ac defenderent dictum decretum concilii Constanciensis 1. Et
xxvi die dicti mensis aprilis fuit solempniter celebrata sessio xviima
eiusdem concilii super admissione dictorum presidencium ac publicatum
super eo decretum tenoris sequentis: Sacrosancta generalis synodus
Basiliensis 2 etc. Postremo vero quoad hanc materiam super renovacione
dicti decreti Constanciensis xxvi die mensis iunii fuit celebrata xvm
sessio eiusdem concilii et publicatum b in forma sequenti : Sacrosancta 3

etc.0

(155) » om. V1 b decretum add. H «et sic est finis add. V 1

(155) ' cf. Mansi 29 p. 409 A"D 2 ibid. p. 90 B"B, COD p. 452,25-453,23 3 ibid.
p. 91 B-D, COD p. 453,24-35

92



ADDITIONES

Vorbemerkung

Die in V2 und H gegebenen, längeren Zusätze werden hier zusammengestellt,

wobei als Textgrundlage V2 benützt wird.

Add. 1 (cf. p. 32)

Decretis] xix di. Ita Dominus 1, xxiv qu. i Rogamus 2, ix qu. Ill Aliorum

3. Item ex auctoritatibus sacre scripture Johannis primo: Tu vocabe-

ris Cephas*, Math, xvi: Sibi dabo claves regni celorum, et quodcumque

ligaveris etc. 5., Luc. xxn: Rogavi pro te, Petre, ut non deficiat fides tua 6,

Joh. ultimo: Pasce oves meas 7. Item quia, cum aliis diseipulis dictum sit
a Christo laxate retia in captura '', Petro dictum est Luc. v: Duc in altum
rethe 8 et Math, xxiv quod tu vocaberis 9, Petro eciam dicit Christus

noli timere, iam ex hoc homines eris capiens 10. Soli a Petro tamquam
capitaneo apostolorum mandavit, ut daret staterem pro se et ipso,

Math, xvii u. Ipse etiam Petras traxit ad terram rethe plenum piscibus

magnis, Joh. xxilz. Et tempore passionis solus Petrus usus est gladio ad

defensionem Christi13.

» ultime qui soli H
1 DECRET. Grat. I dist. XIX c. 7 (p. 62) 2 ibid. II caus. 24 qu. I c. 15 (p. 970)
3 ibid. II caus. 9 qu. 3 c. 14 (p. 610) 4 Joh 1,42 5 Mt 16,19 6 Lc 22,32
7 Joh 21,17 8Lc 5,4 9 ibid. '° Lc 5,10 " Mt 17,27 '2 Joh 21,11
13 cf. Joh. 18,10

Add. 2 (cf. p. 36)

Non a potest dici, quod intelligitur de perseverancia finali. Nam si de hoc

solo b intelligeretur, videlicet quod ecclesia non errat, quia etsi papa
erret pro tempore vite sue, tamen sicut Petrus non perseverabit in errore,
sed tandem finaliter convertetur et permanebit in fide, et sic ex fide

personali pape, quoniam eo saltim perseverabit finaliter, certitudo fidei

dependet in ecclesia. Hoc enim stare non potest, primo quia certum est

summos pontifices non perseverasse in fide finaliter, secundo quia sic

numquam esset certitudo in ecclesia, quia credendum sive tenendum a

anec H b solum V2

93



fidelibus esset, cum, sicut isti dicunt, oporteret exspectare mortem summi

pontificis, quando isti dicunt, quod tandem convertetur et morietur in
recta fide.

Add. 3 (cf. p. 36)

Quod Augustinus videtur notare in sermone decima super
psalmum cm x expones illud qui fundasti terram super stabilitatem suam 2

;

per terram enim intelligit ecclesiam, quam dicit fundatam super stabilitatem

suam et sic stabilitas et firmitas sua inhereret sibi intrinsece. Hanc
autem stabilitatem sive fundamentum, super quod ecclesia fundata est,

dicit esse Christum iuxta illud prima Cor. ni : fundamentum aliud nemo

potest ponere praeter id, quod positum est, quod est Jesus Christus 3. Constat

autem, quod virtus capitis est intrinseca corpori, quod nullatenus moritur,

sed sicut de ecclesia dici potest, semper vivit, ita ergo quod virtus
sive potestas se conservandi semper inest sibi intrinsece.

1 cf. AUG. in psalm. 103 serm. 1 (PL 37,1350) 2 Ps 103,5 3 1 Cor 3,11

Add. 4 (cf. p. 37)

Et si dicatur, quod potestas pape inheret ecclesie intrinsece quodque
ecclesie ad papam est essencialis ordo, non quidem ad hunc vel ilium
papam personaliter accipiendo, sed generaliter, videlicet nomine pape
intelligendo illam supremam potestatem, que in papa residet, quia cum
de racione ecclesie sita, quod est corpus vivum et ordinatum, ordo autem
est per respectum ad aliquod primum sive principium, hoc intelligi non
potest, nisi per illud primum papa intelligatur, qui est in ecclesia primus,
et per respectum ad quem omnes alii ministri dicuntur esse ordinati sive

habere ordinem, unde et si quando moritur papa, tunc respectu persone
sit dare tempus, in quo ecclesia est absque b

persona pape, in eo tamen

tempore verum est dicere, quod in ecclesia est dignitas papalis. Etenim
si persona eligatur, que habeat illam dignitatem, noi. tunc dignitas de

novo instituitur in ecclesia. Magna siquidem différencia est, quando in

aliqua civitate de novo instituitur dignitas episcopalis et preficitur ibi
aliquis episcopus, vel quando de dignitate, que iam ab antiquo ibidem
creata est et primo recte dicitur vacare, providetur alicui, nec enim per
huiusmodi mortem talis civitas aut ecclesia dicitur perdere dignitatem
episcopalis. Sic igitur videtur esse ° de ecclesia respectu pape, quod est

a ora. V2 b sine V2 « om. V2

94



unius ad alterum habitudo essencialis, ita quod alterum sine altero intelligi

aut esse non potest. Ad hoc dici posset, quod ipsa obieccio trahit
solutionem secum. Facit enim differenciam inter papam et dignitatem
papalem sive inter sedem Romanam et sedentem, quorum alterum dicit in
ecclesia semper manere, aliud vero quandoque <...). Conceditur namque,
quod suprema potestas, quam Christus ecclesie sue concessit ad se tuen-
dum et regendum et cuius iudicio ac disposicioni omnes fidèles acquiescere

tenentur, semper in ecclesia manet, nec est assignare aliquod tempus,
in quo absque huiusmodi potestate intelligatur stare. Et si per
dignitatem pape aut Romanam sedem intelligit hanc supremam potestatem,
non est dubium banc semper in ecclesia manere. Sed hec suprema potestas,

respectu cuius dicitur, quod est omnis ordo non solum in papa, sed

eciam d in ecclesia, nam papa mortuo ecclesia manet ordinata, quia de ea

pro omni tempore dicitur, quod est perfecta ac terribilis ut castrorum acies

ordinata 1, nec potest dici quod tunc solum competite sibi ordinacio habi-

tualiter, videlicet in respectu ad papam futurum, quia non solum poten-
cialiter vel habitualiter, sed actualiter est ordinata, cum eo tempore de

ipsa dicatur, quod est corpus vivum ac sponsa1, que pro nullo tempore
suum perdit ordinem et decorem. Cum ergo hec suprema potestas intelligatur

esse, licet diversimode, prout infra declarabitur, in ecclesia et in

papa, alia tamen et alia habitudine. Equidem inter hanc potestatem et

ecclesiam videtur esse habitudo necessaria, quia impossibile est unum ab

altero separari presupposita Dei ordinacione, unde videntur se habere

sicut subiectum et propria virtus eius. Sed inter hanc supremam
potestatem et personam pape non necessaria habitudo, sed contingens esse

dicitur. Etenim e potestas h potest ' esse1 absque eo, ut patet sede vacante,
et persona pape eciam absque illa, ut antequam eligatur vel si post depo-
nitur de papatu. Ergo cum possint adinvicem separari, sequitur quod,
quamdiu manet, non necessario, sed contingenter dicitur sibi inesse.

Ex k hoc k
apparere potest, quod hec potestas primo et principaliter est in

ecclesia. Nam quandocumque aliqua virtus sive proprietas inest duobus,
ita quod uni necessario et alteri contingenter, principaliter inest illi, cui

necessario, quam illi, cui competit contingenter, sicut dicimus de calore,

qui igni necessario inest, aque vero aut aliis contingenter. Sic autem
videtur esse de hac suprema potestate, que competit ecclesie et pape '.

d est H « petit H ' Christi add. H e est enim H h hec add. H 'om. H
k expliciter V2 'dicitur add. V2

1 Cant 6,3

95



Sequitur eciam, quod ecclesie ad papam non est essencialis ordo sive

habitudo intrinseca. Patet, cum enim papa dicat duo, scilicet dignitatem
sive potestatem supremam ecclesie et personam pape. Ad potestatem
vero ecclesia habet habitudinem necessariam et intrinsecam, sed ad

personam pape extrinsecam et contingentem, quia sine illa esse potest.
Sequitur, quod ad papam, prout utrumque complectitur, est contingens
sive extrinseca habitudo. Racio huius est, quia quandocumque aliquid
constat ex duobus, quorum unum est nobilius et aliud ignobilius, totum
constitutum sequitur semper condicionem debilioris principii, sicut homo,

qui constituitur ex anima incorruptibili et ex corruptibili corpore, non
a nobiliori homo m incorruptibilis n, sed corruptibilis denominatur ° a debi-
liori principio. Sic eciam dicitur contingens conclusio, que elicitur ex
duabus premissis, quarum una est necessaria, altera vero15 contingens.
Ita videtur in proposito, quod cum papa duo dicat, videlicet potestatem
et personam, in qua est potestas, et ipsius persone et ecclesie est habitudo
contingens, licet respectu potestatis sit habitudo necessaria, tamen ad

totum simul sumptum huiusmodi habitudo extrinseca vel contingens
dicetur. Unde eciam ex hoc patet, quod supra premittitur, quod virtus
sive potestas ecclesie ad se tuendum et gubernandum inheret sibi intrinsece,

sed quoniam persona pape non inheret ecclesie intrinsece seu ad

eam non est habitudo necessaria, cum sine illa possit aliquando esse,

sequitur, quod ecclesie potestas ad se regendum et tuendum non dependet

solum aut principaliter ex potestate pape, inquantum sibi soli dicitur
inherere et inquantum ex ea sic inhérente accio ad tuicionem et regimen
ecclesie solum sequi posset aut9 deberet. Est enim inherencia ex condicione

alterius externi contingens, et sic ecclesie, quod tamen de nulla
dicitur creatura, pro aliquo tempore posset deficere potestas se conservandi

et tuendi. Cuius r apparet manifeste contrarium, cum principia
essendi et se tuendi cuilibet rei insint intrinsece. Racio autem fundamentals
videtur esse in hiis omnibus, quod cum hec potestas sive auctoritas

suprema sit semper permanens ac quasi perpetua et invariabilis, oportet
quod primum principium sive fundamentum, cui inest, sit huiusmodi,
ut3 non sit maioris dignitatis proprietas quam subiectum. Prémisse autem
condiciones non persone pape, sed ecclesie videntur competere.

m ex H "incorruptibili// ° nominatur H P ora. H lac H r ergo V2
sad V2, cum//

96



Add. 5 (cf. p. 37)

Item a secundum intencionem apostoli entitas sive essencia aut unitas
ecclesie non potest solum in uno consistere. Patet, quia ecclesia est corpus
et corpus non potest esse, nisi sint plura membra. Unde dicit, quod si
essent omnia unum membrum, ubi corpus, nunc autem quidem multa

membra, unum corpus 1. Ex hoc apparere potest, quod non videtur
conformati doctrine apostoli6 opinio, que dicit, quod ecclesia potest manere
etiam in una vetula solum. Constat namque, quod ecclesia est corpus,
quod non0 unum, sed plurad membra complectitur. Et specialiter apostolus

enumerat caput, oculos, aures, manus et pedes, specificando autem
in hiis duabus epistolis Cor. et Eph. 2 dicit positos esse quasi intégrantes

corpus ecclesia apostolus, prophetas, evangelistas, doctores et pastores

necnon virtutes ad consummacionem seculorum in opus ministerii in edifi-
cacionem corporis Christi, donec occurramus omnes3 etc. Ubi" notât,quod
hoc est sic institutum perseverare usque in finem mundi. Et cum verbum
Dei non possit irritum esse, Lue xxi: Celum et terra transibunt, verba

autem mea non preteribunt4, Matth. v: Amen dico vobis, donec transeat

celum et terra, iota unus aut unum apex non preteribit a lege, donec omnia

fiant5, ex quo deus dixit huiusmodi officia ecclesie usque in finem mundi
stare debere, manifestum est, quod numquam in ecclesia huiusmodi
status deficient et per consequens non est possibile ecclesiam manere
debere in una vetula, quia verbum divinum esset mendax.

aetenim H b illa add. H «om.V2, est add. H d multa H « prout
add. H ' sicut H

¦1 Cor 12,19 2cf. 1 Cor 12,28, Eph 4,11 3 Eph 4,12 s 4 Lc 21,33 (cf.
Mt 24.25) 5Mt5,18

Add. 6 (cf. p. 39)

Hoc idem dicit Augustinus super Johannem sermone il capitulo ina:
«In apostolis cum esset ipse unus duodenaris et quadripartitus in ternos

et omnes essent interrogati, solus Petrus respondit: Tu es Christus filius
Dei vivi 1, et ei dicitur: Tibi dabo claves regni celorum 2, tamquam ligandi
et solvendi solus acceperit potestatem, cum et illud pro omnibus dixit
et hoc cum omnibus °, non pre omnibus aut solus. Unde manifestatur,
quod in hac confessione Uli sunt participes».

» om. H b tamquam personam generis ipsius voluntatis accepit; actendendum
est verbum cum omnibus add. H
'Mt 16,16 2Mt 16,19

7 97



Add. 7 (cf. p. 40)

Item eciam Augustinus super epistola Johannis omelia x: «Ubi fit
remissio peccatorum, ibi est ecclesia, quomodo ecclesia? Uli0, enim date sunt
claves regni celorum, ut que solveret in terris, essent soluti in celo, et que

ligaverit in terris, essent ligati et in celo» l.

»ibi H

' AUG. in epist. Joh. 10,10 (PL 35,2062), cf. Mt 16,18

Add. 8 (cf. p. 42)

Hoc idem docet a Ambrosius a in sermone de sacerdotibus inquiens : Sic
certe a Domino ad beatum dicitur Petrum: Petre amas me?, et ille: Tu scis,

domine, quia amo te. Et cum tercio fuisset subsecutus, repetitum est a Domino
tercio : 'Pasce oves meas'. Quas oves et quem gregem non solum tunc beatus

suscepit apostolus Petrus; sed nobiscum eas accepit et cum ilio nos eas

accepimus omnes. Unde, quia regende sacerdotibus contrad untur b,merito

rectoribus suis subdi dicuntur l.

» docetur <ab> Ambrosio V 2 b traduntur H
' PS. AMBR. dign. sacerd. 1 (PL 17,570A), cf. Joh 21,15 ss

Add. 9 (cf. p. 43)

Quod illa auctoritas Tibi dabo claves et quodcumque ligaveris 1, que
dénotât promissionem, debeat intelligi prout declarant verba concessionis,

quod non ad solam personam Petri dirigantura principaliter, actento

quod auctoritates sanctorum et declaraciones a
per ecclesiam facte idem

videntur exprimere.

» dirigantur usque declaraciones ora. V2

'Mt 16,19

Add. 10 (cf. p. 43)

Nec in toto sacro canone biblie reperitur locus alius apercior nec

expressior, in quo legatur, quod potestas clavium sit data vel concessa a

Christo Petro aut ecclesie sub eisdem verbis, quibus promissa fuit.

98



Add. 11 (cf. p. 45)

Unde ex hac auctoritate potestas ecclesie videtur excedere potestatem
Petri in firmitate, quia premittitur Amen dico 1, in superioritate iudicii,
quia eum ad ecclesiam remisit, in universalitate, quia hic pluraliter dicitur
quecumque 2, ibi autem in singulari quodcumque 3. Unde ecclesia potest
inducere novum ritum in cerimoniis aut novam consuetudinem univer-
saliter in ecclesia vel tollere, quod papa dicitur non posse; et enim, sicut

profitetur fidem usque ad unum apicem immutilatam servare"', ita et ritum
sacramentorum catholice ecclesie traditum omnino sequi et observare 5. Item
quoad execucionem actualem, quia subditur ubi sunt duo vel très, ibi ego

sum 6. Hoc eciam videtur probari ex auctoritate data a Christo omnibus

diseipulis post resurreccionem, que manifeste confirmât, quod antea
dixerat, Joh. xx: Dixit ergo eis iterum: pax vobis. Sicut misit me pater et

ego mitto vos. Et cum hoc a dixisset, insufflava et dixit eis: Aeeipite spiritum
sanctum: quorum remiseritis peccata, remittuntur eis, et quorum retinue-

ritis, retenta sunt7, ubi manifeste primo notatur securitas et tranquillitas,
cum premittat b pax vobis, immediata potestas, sicut misit me pater et ego

mitto vos, et sic patet, quod non a Christo mediante Petro, sed ab ipso
Christo immediate potestatem acceperunt, sicut Christus immediate a
Deo patre suo. Item Luc. x: Qui vos audit, me audit8 et, quia immediate
a Christus missi sunt, ideo dicebat Apostolus Cor. v: Pro Christo legacione

fungimur 9. Item notatur infallibis assistencia Spiritus Sancti, quia insufflavi!

et dixit: Aeeipite spiritum sanctum10, postremo libera execucio

potestatis, quia illimitate dicitur quorum remiseritis peccata n etc. Hec

autem et supradicta fuisse in concessione potestatis ad Petrum 12, ideo

propter assistenciam spiritus sancti communiter dicitur, quod ecclesia

non potest errare in diffinicionibus fidei, quod de papa nemo asseruit

unquam.

» om. H, haec Vulg. b premittitur H

'Mt 18,18 2Mt 18,18 3Mt 16,19 4 cf. Mansi 27 p. 1162 A, COD p. 418,33-
36, cf. LIBER diurn. 83 (ed. Sickel p. 91) 5 ibid. p. 92 6 Mt 18,20 7 Joh
20,21 ss 8Lc 10,16 9 2 Cor 5,20 10 Joh 20,22 " Joh 20,23 12 cf.
Mt 16,19

Add. 12 (cf. p. 45)

Unde Beda et Glossa ordinaria super verbo die ecclesia inquit, quia
dixerat, si ecclesiam non audierit, sit tibi ethnicus et publicanus, et poterat
contemptoris fratris hec esse responsio vel tacita cogitacio : si me despicias,

99



et ego te despicio, si me contempnas, mea sentencia contempnaberis ; potestatem

tribuit apostolis, ut sciant, qui a talibus contempnantur, humanam
sentenciam divina sentencia corroborari 1.

1 BEDA in Matth. evang. expos. III 18 (PL 92,83 s)

Add. 13 (cf. p. 45)

Papa enim, sicut quicumque fidelis, potest dicere in oratione dominica
Pater noster, unde est frater filiorum Dei, nec hoc nomine ipse dedigna-
bitur, cum Christus, cuius est vicarius, discipulos fratres suos vocaverit
Matth. xxvin, Joh. xx, Hebr. li. 1

1 cf. Mt 28,10, Joh 20,17, Hebr 2,12

Add. 14 (cf. p. 45)

Licet enim difficile sit huiusmodi peccatum sine scandalo inveniri,
tamen ex hac auctoritate videtur colligi, quod racio, quare ad iudicium
ecclesie frater potest deferri, non est scandalum, sed pocius contemptus
ammonicionis fraterne.

Add. 15 (cf. p. 45)

Secundum sensum litteralem non videtur proprie adaptari ex signi-
ficacione nominis ecclesie, quod secundum Grecam linguam significat
congregacionem, et quoniam tune Petro loquebatur hec, remisit eum ad

se ipsum et quoniam pluraliter dicitur quecumque alligaveritis l, que verba

non videntur convenire uni persone soli ; item ex verbo quod subiungitur
ubi sunt duo vel très 2, posito tamen, quod secundum multorum opinionem
exponi possit die ecclesie 3 et prelato a.

» ecclesie add. H

'Mt 18,18 2Mt 18,20

Add. 16 (cf. p. 45)

Et si non sit concilium, tenetur iuxta graciam et vices sibi a Deo con-
cessas oportune cooperali, ut fiat. Mandatum enim est, ut dicat ecclesie.

Unde debet facere quod in se est, ut in notitiam ecclesie deveniat, et
tanto diligencius, quanto peccatum illius pluribus seit posse nocere.

100



Add. 17 (p. 47)

Ad presens autem non est discussio de angelis. Item hoc idem patet ex
alia a denominacione, videlicet quia ecclesia dicitur esse omnium magistra
fidelium, cap. Dampnamus 1 et cap. Fideli, De summa trinitate et fide
catholica in volumine et in VI decretalium docet sacrosancta Romana

ecclesia, mater omnium fidelium et magistra 2. Unde si papa vult reputati
fidelis, oportet quod profiteatur se discipulum huius magistre, et quoniam
iuxta doctrinam salvatoris Matth. x, Luc vi, Joh. xin: Non est discipulus
super magistrum 3, necesse est intelligere, quod papa subest ecclesie sue

magistre iudicio et non econverso; preterea quod ecclesia sit domina

suinmoruiu pontificum et ipsi sint eius ministri, patet ex ipsorum confessione

Lxxix dist. cap. Oportebat, et videntur esse verba Stephani pape
in concilio: oportebat autem, ut hec sacrosancta domina nostra Romana

ecclesia, iuxta quod a beato Petro et eius successoribus institutum est, rite
ordinetur 4. Item Alexander papa I q. in cap. Ex multis: Per nummularios
ecclesiastici beneficii venditores designantur, qui domum Dei evangelio teste

speluncam latronum efficiunt. Quapropter ego Alexander sancte Romane

ecclesie el apostolice sedis episcopus, ymo minister indignus, tot et tanta
mala etc. 5

a causa add. H

' DECRET. Greg. IX. I tit. I c. 2 (ed. Friedberg p. 7) 2 SEXTI DECRET. I
tit. 1,1 (ed. Friedberg p. 936) 3 Mt 10,24, Lc 6,40 cf. Joh 13,16 4 DECRET.
Grat. I dist. 79 c. 3 (p. 277) 5 ibid. II c. 1 qu. 3 c. 9 (p. 415 s)

Add. 18 (cf. p. 48)

Maxima enim différencia est dicere papam esse maiorem in ecclesia vel
maiorem ecclesia. In prima est comparacio partis ad alias partes ecclesie,

in secunda est comparacio ad totum corpus, sicut caput, licet sit maius

pede, manu aut aliis singulis membris, non tamen maius est corpore a. Et
isto modo videtur intelligi posse maior, quod cum dicatur : Nemo primam
sedem iudicabitl, ac quod papa a nemine iudicetur, quod hec nomina
distributiva «nemo» et «nullus» sumuntur pro singulis hominibus huiusmodi

congregationis fidelium, non autem pro ipsa congregacione, que
unica est nec plurificari potest, et ideo nomen distributivum ei compe-

a ita papa, etsi dicatur simpliciter, quod sit caput ecclesie, non ex hoc haberetur,
quod esset quid maius corpore ecclesie, sed quod esset maior singulis membris add. H
1 NICOL. I. epist. 88 (MG Epist. VI p. 466; cf. Mansi 1 p. 1257B)

101



tere non potest, sicut non potest proprie dici omnis Deus, cum non possit
esse nisi unus, ita quod in predictis ac aliis multis auctoritatibus
decretorum sit comparacio pape ad alios tamquam membrib ad alias partes et

alia membra, non autem ad ipsum corpus sive totum, quod est ecclesia.

Nec obstat, quod subditur, videlicet quod Dei reservatur iudicio 2, quia
iudicium ecclesie congregate sive concilii dicitur iudicium Dei3 prout
act. xv et° infra plenius declaratur. Ita eciam videtur intelligendum,
quod dicitur, quod clavium potestatem in beato Petro apostolo Christus

principaliter collocavit4. Verbum enim principaliter refertur ad alios

apostolus, prout considerantur singulariter etd conceditur, quod Petrus
est maior quolibet eorum, sed non sequitur quod omnibus, maxime
quando considerantur ut congregacio fidelium, que est ipsum totum et

corpus. Forte argueretur oppositum, quod eo ipso sit, quod minus patet,
quia omnis pars est minor suo toto et caput est pars corporis tamquam
tociuse, additur autem.

b et partis add. H «om.V2 d sic add. H « om. H
2 cf. DECRET. Grat. 9 q. 3 c. 14 (p. 610) 3 cf. Act 15,28 4 cf. DECRET.
Grat. dist. 19 c. 7 (p. 62)

Add. 19 (cf. p. 49)

Nec se dividere aut separare ab aliquo potest. Est enim articulum
fidei unam sanctam ecclesiam et in Canticis dicitur una est columba mea 1,

et si dicatur, quod hec deduccio forte locum haberet comparando papam
ad ecclesiam universalem similiter, sed non comparando ad concilium,
unde potest esse, quod papa

a et sibi adhérentes sunt una ecclesia b

indivisa, qui vero sunt in concilio tamquam dissencientes a suo capite, quod
sunt ab ecclesia prescisi, tenentur quoad membra sibi adherere, adver-

tatur pro responsione : Etenim si presupponitur, quod aliquod est concilium

et per consequens quod est verum et legitimum, quia alias non est

concilium, cum ibidem sit iudicium saltim quoad hoc de concilio et
ecclesia universali, quia sunt unum representacione, sicut papa non se

debet comparare ecclesie quoad superioritatem, ita nec concilio. Similiter
nec concilium tenetur se unire pape, pocius econverso, eo namque ipso,

quod quis profitetur concilium, profitetur veritatem et unitatem univer-

» om. H b unica add. V2 « om. V2 d ora. V2 « om. H ' ora. H

'Cant 6,8

102



salis ecclesie, quam ipsum concilium esse vel esse cum ea unum et non ab

ea separatum existere manifestât unitas representacionis. Quomodo enim

concilium representaret ecclesiam universalem, si non haberet cum ea

unitatem. Sequeretur denique, quodc prelati ceterique fidèles, quid ad

succurrerendum necessitatibus ecclesie venientes ad concilia congre-

gantur, in nomine desinunt esse de gremio ecclesie. Non enim est concilium

universale, ubi qui intersunt non sunt congregati in nomine Christi.
Et cum Christus in medio horam se esse profiteatur 2, sequitur quod
concilium ab ecclesia non est divisum nec se dividit, sed est cum ea unum et
idem seu eideme unitum et identificatum, ita ut quodcumque agit concilium

sive patitur, ipsam ecclesiam agere sive pati dicatur. Hoc enim
nomine huiusmodi conciliorum congregacionem Christus appellat, quando
dicit Petro : Die ecclesie 3, et post immediate subiunxit : Ubi enim sunt duo

vel très congregati in nomine meo ibi sum ego in medio eorum 4. Cum igitur
ex representacione ac denominacione Christi congregatio huiusmodi sive

concilium vendicet sibi nomen ecclesie, omnes fidèles ut sint unum cum
Christo et' ecclesia', tenentur illi adherere, papa autem, cum sit caput,
sub capite infantum sibi competit esse caput, in quantum cum ipsa
ecclesia est unum, quia non est ipse caput nisi illius ecclesie, que est unum
cum Christo sive in cuius medio est Christus. Sig ergo presupponitur esse

concilium et papam eidem non adherere, animadverti debet, quomodo

pro eo tempore competit sibi esse caput ecclesie aut cuius ecclesie repre-
sentabitur caput, cum non sit unum cum ea, in cuius medio est Christus,
sicut nec aliquis sponsus erit eius, cui non vult uniri. Et attendendum,
quod sicut ecclesie répugnât se ab aliquo separare, ita nec competit se

aliis unire, sed membra sibi debent uniri. Ita videtur de concilio esse

dicendum, cum eo ipso, quod dicitur concilium, intelligatur esse unum
cum Christo. Item sicut est supratactum, hec superioritas sive excel-

lentia ecclesie respectu pape provenit ex speciali assistencia Spiritus
Sancti in concilio et immediata presidencia Christi. Id enim, quod in
conciliis diffinitur, non hominibus, sed attribuitur Spiritui Sancto, prout
sunt de hoc multe auctoritates sanctorum, et patet ex ilio concilio
apostolorum Act. xv, ubi in promulgacione sentencie primo nominatur Spiritus

Sanctus: dicitur enim: Visum est Spiritui Sancto et nobis 5. Intrinseca

vero presidencia Christi patet ex illa sepe inducta auctoritate : Ubi sunt b

duo vel très 6 etc. Ex hac autem preeminencia non derogatur excellencie

8 tamen V2 h ora. H
2 cf. Mt 18,20 3Mt 18,17 4Mt 18,20 5 cf. Act 15,28 6 Mt 18,20

103



summi pontificis, nam sicut Paulus et Johannes dixerunt ad Julianum
imperatorem renunciantes suis obtemperare mandatis : Non tibi facimus
hanc iniuriam, ut preponamus tibi qualem personam; Dominum tibi prepo-
nimus, qui fecit celum et terram 7, ita ecclesia sive concilium potest dicere

summo pontifici propter sibi competentem immeditam presidenciam
Christi et specialem assistenciam Spiritus Sancti. Hec enim duo videntur
ut communia semper exprimi, ubi in sacra scriptura fit mencio de

concessa potestate ecclesie sicut patet Luc. x : Qui vos audit, me audit, et qui
vos spernit, me spernit. 8 Item Math, x: Non vos estis qui loquimini, sed

spiritus Patris vestri, qui loquitur in vobis 9. Item: Ubi sunt duo vel très

etc., ibi ego sum in medio eorum 10. Et Joh. xx : Insufflava et dixit: aeeipite
Spiritum Sanctum et quorum remiseritis n etc. Et : sicut misit me pater et

ego mitto vos 12. Et Math, ultimo: Euntes docete omnes gentes et subdicit
Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consumacionem seculi 13.

7 cf. ASS Juni (26.) V (1709) p. 160 ab:
8 Lc 10,16 9Mt 10,20 '»Mt 18,20 " Jo 20,22 s '2 Jo 20,21 '3 Mt
28,19 s

Add. 20 (cf. p. 52)

Ex hac auctoritate et ex illa eiusdem apostoli il Cor. xm: Non enim

possumus adversus veritatem, sed pro veritate 1, videtur sequi, quod in omni
actione duplex est limes sive mensura auctoritatis pape sive cuiuslibet
potestatis ecclesiastice, scilicet Veritas et edificacio ecclesie, et quantum-
cumque potestas alieuius dicatur esse illimitata, non tamen absolvitur
ab hoc duplici limite sive mensura. Quandocumque enim in ecclesia iube-
tur a et statuitur, si innititur ventati et tendit in edificacionem ecclesie

dicitur fieri bene, si autem utrumque vel alterum ipsorum deficiat, cum
deviet a sua régula directiva, minus dicitur recte fieri. Unde papa fundat
suam intencionem super falso aut mendacio, iuxta auctoritatem apostoli
potestatem videtur illi non suffragari, sed deficere. Et quidem non inquit,
'non debemus aut non licet nobis adversus veritatem dicere', sed dicit 'non
enim possumus aliquid adversus veritatem'. Dicit eciam, quod potestas
data est a Christo in edificacione ecclesie 2. Unde apparet, quod ecclesia
sive bonum ipsius sit finis potestatis cuicumque concesse.

» iubetur usque ad concesse (in fine) add. H

'2 Cor 13,8 2cf. 2 Cor 13,10

104



Add. 21 (cf. p. 54)

Ecce ex hac epistole auctoritate patet, quod iudicium ecclesie sive

concilii prefertur iudicio pape, quia non est credibilis, quod unicuilibet
Deus inspiret examinis iustitiam et deneget inumerabilibus sacerdotibus
in concilio congregatis.

Add. 22 (cf. p. 61)

Christus namque sponsus suus, caput et dominus dignatus est tantam
humilitatem in se ostendere, ut dixerit, quod non venit ministrari sed

ministrare, Math, xx '. Unde ecclesia non répugnât ministrare docendo,

predicando ac declarando ea, que pertinent ad fidem salutemque omnium
fidelium suorum, similiter ordinando, precipiendo et disponendo, que
suo iudicio pro tempore illis oportuna videntur. Hoc enim ministerium
non indignitatem, sed auctoritatem demonstrat. Similiter est in ecclesia

multiplex aliud ministerium, sicut intercedere, orare et supplicare pro
salute fidelium et aliis similibus diversis, sed ad presens non exemplifica-
tur, quia de illis non agitur nec de potestate suprema regiminis a fidelium.

a regituria codd.

1 Mt 20,28

Add. 23 (cf. p. 64)

Et quia in conciliis generalibus, prout patet ex ipsorum processu,

primum intenditur ad implorandum assistenciam divini auxilii per ora-
ciones et sacrificia, super quo communiter primo sint oraciones et specialiter

hoc patet intuenti ceremonias et solemnitates, que fiunt in diebus

sessionum, quando debent aliqua pronunciari deffinitive, ubi dicuntur
letanie, cantantur responsoria et ymni, ac fiunt oraciones multum devote.

Ex quibus apparet", quod patres, qui in concilio sunt, humane investigation!

et potestati, sed principaliter innituntur auctoritati divine et

superne virtuti. Etenim quando Christus tradidit potestatem ecclesie,
utb non erraret in iudicio, ne diffideret super facienda execucione, duo
ei ° promisit, videlicet peticionis exaudicionem et sui assistenciamd specialem.

Cum namque dixisset : Amen dico vobis, quecumque alligaveritis super
terram etc., statim subiunxit Item dico vobis, quod si duo ex vobis consen-

serint super terram, de omni re quamcumque pecierint, fiet illis a patre meo,

qui in celis est. Ubi enim sunt duo vel très congregati in nomine meo, ibi

"patet// bom.V2 « eidem H d existenciam V2

105



ego sum in medio eorum l. Hec autem sic non reperiuntur fieri in curiis

regum aut principum, ubi congregationes corpus politicum, non autem,
ut ecclesia in concilio congregata, propter immediatam assistenciam
Christi et Spiritus Sancti corpus misticum appellanture.

e appellatur H

'Mt 18,18 ss

Add. 24 (cf. p. 65)

Et si obicitur, quod in baptismo et alio quolibet sacramento, ubi gracia
spiritualis immediate datur a Christo, nichilominus intervenu minister
tamquam immediatum instrumentum, sic ergo in concilio generali erit
de papa, quod intelligatur esse caput ministeriale, licet acciones conciliares

dicantur esse a Spiritu Sancto tamquam a principali agente. Hoc
autem non impedit. Nam in baptismo alius effectus attribuitur Christo,
alius ministro. Remissio namque culpe effective intelligendo ita attribuitur
Deo, quod ad hunc effectum nullatenus pertingit per se accio ministri;
abluere autem corpus attribuitur ministro, deo autem posset attribuì
racione generalis influencie, sicut in quolibet effectu naturali. Proprie
tamen nullus effectus est communis Deo et ministro nec communicantur
in eadem actione, ita ut posset minister dicere: «Deus et ego baptisamus
aut peccata dimittimus». In accionibus autem conciliariis Spiritus Sanctus

ac patres, qui sunt in concilio, insimul numerantur. Unde dictum est :

Visum est Spiritui Sancto et nobis1, quod videtur ex immediata assistencia

et cooperacione.

'Act 15,28

Add. 25 (cf. p. 66)

Et hoc potest intelligi in verbis Christi Math, xx, Marc, x, Luc. xxn 1,

quando redarguens appetitum dominandi dixit apostolis, quod deberet

ita esse inter eos sicut in seculo, ubi reges gentium dominantur.

1 cf. Mt 20,25, Me 10,42, Lc 22,25

106



Add. 26 (cf. p. 66)

Legens eciam librum de actis apostolorum poterit denotare, quod in

primitiva ecclesia Deus videbatur regere per seipsum; unde Petrus ad

Anianam inquit : Cur temptavit Sathanas cor tuum mentiri Spiritui Sancto?

Non es mentitus hominibus, sed Deo l. Idem eciam dixit ad Saphiram ;

similem sentenciam Gamaliel dixit : Si ex hominibus est consilium hoc, aut

opus, dissolvetur, si vero ex Deo est, non poteritis dissolvere, ne forte et Deo

repugnare videamini 2. Clarissime autem apparet Act. xv, ubi apostoli et
seniores congregati in concilio dixerunt : Visum est Spiritui Sancto et

nobis 3, ex quo manifeste probatur, quod Spiritus per se et immediate in
concilio operatur acciones conciliares. Unde et error posset contingere,
in quantum patres, qui sunt in concilio, singulariter iudicarent ut homines;

sed hoc numquam in accionibus continget eorum, que conciliariter
fiunt, quia cum eis suus diffinit ac iudicat Spiritus Sanctus, qui specialiter

assistit, ne in accionibus, que conciliariter procedunt, interveniat
error. Equidem promisit post, quod esset in medio legitime congrega-
torum in nomine suo 4. Unde ex premissis apparere videtur, quod ecclesia

in concilio generali se habet pocius ut corpus misticum quam ut corpus
politicum, et qui existimant, quod iudicia concilii sunt ut cuiuslibet alterius

multitudinis, videntur prophanare ecclesiam Dei. Si enim pro aliquo
loco et tempore creditur, quod ecclesia regatur a Spiritu Sancto, non

potest apcius hoc convenire, quam ubi ipsa ecclesia congregata diffinit
in concilio super veritatem fidei et morum, cum sit declaratum in concilio

Constantiense, quod sacrum generale concilium ecclesiam universalem

représentât et id, quod approbat in favorem fidei et ad salutem animarum,
hoc esse ab universis Christifidelibus approbandum et tenendum, ac

quidquid condempnat esse fidei vel bonis moribus pro contrarium, hoc ab

eisdem esse credendum, tenendum et asserendum pro condempnato. Hoc
eciam videtur dicere Ambrosius, epistola lxxvii, quod cum aliquid diffì-
nitum est per sinodum, standum est super ilio cuique, eciam si angelus
de celo esset. Ideo colligitur saltern primo.

1 Act 5,3 2 Act 5,38 s 3 Act 15,28 4 cf. Mt 18,20

Add. 27 (cf. p. 67)

Hec enim videtur esse causa vocacionis ad concilia. Nam si ecclesia

prelatis existentibus in concilio et aliis notabilioribus de ecclesia viris
similiter et principibus populi christiani per se aut suos ambasiatores et

107



hiis deliberantibus eta propter causam fidei sed in alio negocio concernente

rei publice christianorum utilitatem, libertas b est pape spreta eorum
diffinicione agere non quod illis, sed quod sibi apparet, videtur, quod tunc
gratis convenerint et frustra vocati fuerint.

a eciam H » liberum H

Add. 28 (cf. p. 69)

Non super hunc populum vel illum, sed generaliter et indeterminate a

christiani. Hoc eciam videtur probari ex communi modo loquendi; episcopi

namque non habentes plèbes speciales, ad quarum regimen intendant

b, sed sunt titulares, appellantur episcopi universalis ecclesie. Ex

quo apparet, quod eo ipso in sua consecracione accipiunt auctoritatem
sive potestatem ad regimen universalis ecclesie. Et videtur hic [esse

a sed eciam quoad exercicium in habitudine ad regimen universi populi add. H
b intendunt //

Add. 29 (cf. p. 69)

Unde apostoli ex distribucione terrarum quas inter se mutuo divisisse

refertur, non habuerunt novam potestatem, que sibi primo non compe-
teret, cum Christus immediate eis concesserat potestatem dicens Joh. xx:
Sicut misit me pater, et ego mitto vos1. Item Joh. xvn Christus ad Patrem
loquens inquit : Sicut tu me misisti in mundum, et ego misi eos in mundum

2. Item: Euntes per mundum universum docete omnes gentes et predicate

evangelium omni creature 3. Ecce quia a Christo concessa est apostolis

potestas illirninate absque determinacione huius vel illius populi,
sed absolute per universum mundum super omnem creaturam, et cum
constet hoc fuisse eis concessum, priusquam quilibet eorum recepisset
ad exercicium sui operis hunc vela illum populum particularcm, per

b

hanc divisionem sive coaptacionem non intelligitur, quod sint privati illa
universali potestate, que a Christo absolute concessa fuit eis. Sic igitur,
cum episcopi et presbiteri succédant in locum apostolorum et discipulorum

Christi per hoc, quod recipiunt a papa determinatas ecclesias et
plèbes et sic ex eo dicuntur vocati in partem sollicitudinis, non censetur

eo ipso fore privatos illa prelatura, quam priusc habueruntd a Christo in
ordinacionibus suis et consecracionibus, que illis data est absolute, non

»om.V2 b ad H « immediate// d habuerant H
1 Joh 20,21 2 Joh. 17,18 3 Me 16,15 et Mt 28,18

108



super hanc vel illam plebem, sed pociuse dicendum, quod primo eis

competerei in habitu, quando sunt congregati in concilio, iam eis competit in
exercitio. Ita fuit in apostolis et diseipulis, cum ex diversis mundi partibus,

ubi prius' erant, convenerunt Ierosolimis ad illud famosum concilium

generale super non-observacione legalium. Attento g in hoc esse

differenciam de potestate pape in generali concilio et aliorum conciliorum,
quod in aliis, quantum ad regimen universalis ecclesie priusquam fuit in

concilio, potestatem hanc solum in habitu, si vero fuerit in concilio hanc
in actu et exercicio non quidem singulariter, sed una cum aliis ; papa vero
eciam priusquam esset in concilio, habet illam potestatem ad regimen
universalis ecclesie eciam in actu. Nec quando est in concilio, illam perdit,
sed iam habet exercere ipsam actionem communiter cum aliis, et primo
exercebat eam per se ipsum vel cum illis, de quibus sibi videbatur. In
generali autem concilio videtur, quod se habeat ut consocius sive coepis-

copus aliorum propter presidenciam et assistenciam Christi, qui est summus

pontifex futurorum bonorum.

c est add. H 'primo H S attento usque ad bonorum (in fine) add. H

Add. 30 (cf. p. 71)

Ex predictis posset responderi ad auctoritates sacre scripture in
principio adductas, que ex hoc videntur habere efficaciam argumenti, quia
illa verba diriguntur per Christum ad Petrum nec ad alios apostolos.

Quantum ad primas très iam satis dictum esse arbitrabimur, illam autem

pasce oves meas 1 eciam prout aliam tibi dabo claves 2 etc. Augustinus
intelligit ecclesie competere. Quod autem dicitur due in altum 3 et iam
homines eris capiens 4, similiter dictum est aliis venite post me et faciam
vos fieri piscatores hominum 5. Erit autem ad omnes una, sicut dictum est,
communis responsio, quod fiat comparacio Petri ad alios prout singulariter

considerantur suntque partes et membra, non autem prout considerantur

ut totum, quia huius tocius ipse Petrus intelligitur esse pars
quedam et membrum.

'Joh 21,17 2Mt 16,19 3Lc5,4 4Lc5,10 5 Mt 4,19, Mc 1,17

Add. 31 (cf. p. 71)

Et principalitatem dignitatis sive primitatem. Cuius contrarium appa-
rere potest ex supradictis ac intuentibus libros de ecclesiasticis officiis,
ut in canone misse et aliis. Nam de et pro ecclesia primo, consequenter

109



vero de papa fit commemoracio, nec obstat dicendo, quod ex quo Christus
commisit regendam ecclesiam suam Petro, quod ideo sit maior. Christus
enim commisit matrem suam Johanni ', nec tamen propter hoc ipsum
maiorem dicitur constituisse, sicut nec rex, qui peregre proficitur, si

committit a reginam uxorem suam et regnum alicui vicario, quod ideo
vicarius ille sit regina superior.

» committat H
1 cf. Joh 19,27

Add. 32 (cf. p. 77)

Est eciam hic advertendum, quod in primitiva ecclesia tempore apostolorum

videtur semper durasse aut continuatum fuisse Ierosolimis generale

concilium. Ad quod quidem concilium erat recursus super omnibus
dubiis, que pro tempore ilio occurrerunt et ad hoc ipsi apostoli referebant

gesta per eos in provinciis sibi distributis. Inducitur hoc ex eleccione

Mattine et constitucione septem dyaconorum ac diffinicione facta super
dubio de a observacione legalium, specialiter vero ex missione Petri ad
Samariam cum Johanne. Si enim apostoli miserunt eum tamquam singulares

persone, hoc esset inconveniens, quod diceretur sic subiectus esse

eis; unde oportet dicere, quod fuit generale concilium, a quo dicitur esse

missus. Similiter patet hoc ex disceptacione adversus Petram, quia
introivit ad gentes, clarius autem de Paulo, quando fuit sibi iniunctum,
quod purificaret se cum aliis, ut introiret inb templum, Act. xxi. Cum
enim ibi non esset Petrus, ad quem diceretur posse pertinere, quod0 hoc
faciendum illi iniungeret, quando Jacobus et alii tamquam singulares

persone, quibus in dignitate apostolati par erat et equalis, id sibi preci-
perent, oportet ergo id dici fuisse generale concilium. Hoc eciam patet ex
epistola Clementis de sua intronisacione facta sibi a Petro, ubi continetur
quod hoc mandabat significari Jacobo 1. Idem eciam continetur in libro,
qui intitulatur Itinerarium Petri2. Hoc eciam manifeste videtur induci ad
Gal. il, ubi patet, quod Paulus ascendit Ierosolimam et contulit cum
inibi congregatis evangelium suum, et in eo capitulo Jacobus nominatur
ante Petrum 3, quod sibi diceretur competere racione presidencie. Specialiter

hoc videtur ex consideracione temporis, quia dicit quod post
annos xml a sua conversione ascendit et secundum hoc, si tenetur quod

aet V2 bom. V2 « om. V2

' RUFIN. epist. Clement. 19,2 (GCS 42 [1953] p. 21)
2 T>t- <i ein A TI * r*_ i 1 t\2 PG 2,579 AB 3 Gal 2,9

110



semper fuitd Ierosolimis continuatum tempore apostolorum generale
concilium, oportebat dicere, quod illa quatuor supra nominata non
fuerant diversa concilia, sed diverse acciones unius continuati concilii,
et hec videtur magis propria locucio.

d om. H

Add. 33 (cj. p. 78)

Et hoc videtur notari eciam ex significacione vocabuli a: decretalis
enim derivacionem et originem trahit b ex decreto, decretum autem secundum

omnes est communis diffinicio, que fit in concilio; huiusmodi ergo
epistole décrétales sunt ille, que dicuntur parificari canoni concilii, non
autem ille, que inconsultis aliis procedunt ex iudicio aut nutu solius

pape. Unde legenti antiquas hysterias apparere potest, quod propter
multa dubia, que tempore multiplicacionis fidelium occurrerunt,
» volumini V2 b om. H

Add. 34 (cf. p. 78)

Quod hoc a est intelligendum b de illis sanccionibus et decretalibus
epistolis, in quibus nec precedencium patrum decretis nec evangelicis preceptis

aliquid contrarium invenitur 1. Unde patet, quod ubi canon et epistola
contrariantur, standum esset pocius canoni, in quo manifeste ostenditur
superioritas concilii respectu pape.

a illud H b est add. H
1 DECRET. Grat. I dist. 19 c. 7 (p. 62)

Add. 35 (cf. p. 79)

Similiter in volumine decreti1, ubi numerantur generalia et alia
concilia, in fine narracionis cuiuslibet subditur «et statuerunt tot vel tot
canones», ita quod statuere competebat omnibus in concilio, non autem
attribuitur soli pape vel eius legatis.

1 cf. DECRET. Grat. I dist. 16 c. 10 (p. 45 s)

Add. 36 (cf. p. 80)

Et ita tamen non est. Licet enim propter pericula, que exinde sequi

possent, si cuilibet liceret congregare generale concilium, papa habet

111



ex auctoritate8 illud convocare. Et quantum ad hoc, est verum illud
dictum commune, quod concilia robur accipiuntb et firmitatem a summo
pontifice, et quod nullum est legitimum concilium, nisi fuerit summi pontificis

auctoritate suffultum. Tamen postquam legitime congregatum est,

eo ipso, prout declaratum est in concilio Constanciensi, immediate habet

potestatem a Christo et potestas universalis ecclesie transfunditur in
concilium sive consumatur aut iuxta premissa loquendo, cum sit iam
oblata materia, potestas que erat in habitu, efficitur in actu et exercitio.
Itaque et si papa suos oratores, legatos aut présidentes revocaret, non

propterea revocatur aut desinit esse potestas, quam concilium immediate
habet a Christo. Iam eciam concilium eo ipso quo congregatum est

propter condiciones supratactas, que ecclesie nec pape conveniunt, intel-
ligitur habere superioritatem sive maioritatem. Et manifestum est quod
inferior non potest tollere legem superioris aut ipsum destruere. Est enim

repugnancia contradiccionis, quod papa tenetur preceptis conciliis obedire
et quod possit pro suo libito illud dissolvere et destruere. Preterea illa
decreta, que dicunt, quod solus papa congregat concilium, loquuntur
comparando papam ad alias personas ecclesie, non autem adimitur potestas

ipsi ecclesie, quando possit, sicut factum est in concilio Constanciense,
ordinare, quod concilia celebrentur certis temporibus et quod ad illa
absque alia convocacione pape, prelati et alii, qui tenentur, debeant
venire. Et sic apparet, quod etsi de communi lege concilia quoad congre-
gacionem suscipiant a papa robur et auctoritatem, tamen id non est de

necessitate, prout patet in casu premisso et eciam in multis aliis, in quibus
licet eciam invito papa vel sede vacante concilium congregare. Ex
premissis igitur apparet quod...

a ad add. H b suscipiunt V 2

Add. 37 (cf. p. 85)

Et quod ita generaliter predictum decretum debeat sive possit intelligi,
videtur pro eo, quia nullatenus creditur, quod dictum concilium Constanciense

propter expressionem specificarcia horum trium, videlicet fidei,
scismatis et generalis reformacionis, si forte sumantur ita, quod non ad
omnia extendantur, voluit restringere sive auferre potestatem per Christum

concessam ecclesie, quinymmo potuit, cum inferior non limitet
iurisdiccionem concessam a superiore; vel ergo concilium sive ecclesia
de se habet aliquam potestatem, que a papa solo b dependeat aut non. Si

a factam add. H b solum H, non add. H

112



non, quomodo ergo potest deponere papam vel anathematizare omnem
heresem, sicut in primo Niceno concilio legitur? Si autem aliquam
iurisdiccionem sive potestatem habet, cum de illa debeat constare in sacra

scriptura, et in hac non reperitur expressior auctoritas, quam que
predicta est, Math, xvm: Quecumque alligaveritis 1 etc. Hic autem est
concessa0 potestas in omni generalitate et plenitudine absque limitacione;

ergo sic debet intelligi et sic intelligendo non dicitur fierid addicio ad

prefatum decretum, cum non dicatur d esse additum, si quod exprimitur
est de prioris intellectu, sicut ecclesia non dicitur addidisse, quando
déclaratif, quod Spiritus Sanctus procedit a Filio, eciam si hoc non fuit6

expressum in symbolo apostolorum vel Niceno. Et allegatur causa, quia
hoc necessario argumente elicitur ex sacra scriptura, sic in proposito
videtur dicendum. Item nec concilium Constanciense dicitur addidisse,

quando specificavit predictos très casus et pertinencia ad eos. Cum tamen
contenta capitula in iure communi non videtur excipere, ut communiter
asseritur, nisi in casu fidei; quamdiu enim mundus durabit, cum a Christo
sit concessa potestas ecclesie docere omnes gentes, secundum difficul-
tates insurgentes, sicut potest nova statuta condere, ita et facere novas
declaraciones habentes se conformiter ad auctoritates sacre scripture.
Et secundum huiusmodi declaraciones, que de novo fiunt, oportet intel-
ligere iura communia et sanctorum et sacre scripture auctoritates. Unde
ad capitula decretorum, que dicunt, quod nemo iudicabit primam sedem 2

etc. cum aliis multis similibus videtur dicendum prout supra dictum est,

quod ibi nemo distribuit pro singulis membris ecclesie singillatim
consideratis. Non autem pro concilio aut' ipsa ecclesia, que est corpus, que
non videtur contineri sub predicto nomine, distribucio singulorum nemo.
Nec obstat, quod dicitur ab omni clero. Ibi enim dicitur nec ab augusto
nec regibus, et constat ex hiis, non competit ligandi nec minimum clericum,

et sic nomine cleri non intelligitur concilium universale, sed talis
clerus, de quo non esset dubium sicut nec de augusto respectu pape.

c expressa H d fieri usque ad dicatur om. V2 « fuerit H 'vel//
1 Mt 18,18 2 NICOL. I. epist. 88 (MG Epist. VI p. 466; cf. Mansi 1 p. 1257 B)

113


	Johannes von Segovias Stellung zur Präsidentenfrage des Basler Konzils
	Einführung
	Vorgeschichte
	Die päpstlichen Ernennungsbullen
	Die Verhandlungen über die Präsidentschaftsfrage
	Analyse des Tractatus super presidencia
	Zur Edition
	Modus et forma, quibus ambasiatores pape admisit concilium ad presidendum post multas difficultates
	Additiones


