
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 61 (1967)

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLE

CONSUETUDINES MONASTICAE

Zu den vier ersten Bänden des Corpus Consuetudinum Monasticarum l

Die im Erscheinen begriffene, große und großartige Quellenreihe betrifft
Texte, deren Gattung zunächst näher beleuchtet werden muß. Consuetudines

sind, knapp definiert, Auslegungen, Ergänzungen und Applizierungen
einer Regel auf die Zeitverhältnisse, oder, mit den Worten Hallingers
ausgedrückt : textus ab auctoritate promanentes quibus monachorum vita ordinatur
quique post Regularum aevum scripti sunt2. Diese letztere Formulierung
enthält die schon im Titel des ganzen Werkes liegende Beschränkung auf den
monastischen, noch näher auf den benediktinischen Bereich 3, sodaß Hallinger

für diesen Fall consuetudo als monachorum vivendi ratio indolem ferens
iuris umschreiben kann 4. Eine Definition des Begriffes consuetudo zu geben,
ist nicht einfach, und Hallinger hat es sich diesbezüglich auch nicht leicht
gemacht, wie seine Einleitung zum ganzen Corpus zeigt; nach einer
semantischen Ausfaltung des Wortes innerhalb der klassisch-patristischen Latinität
auf Grund des Thesaurus linguae latinae grenzt er consuetudo gegen ähnliche
Begriffe wie auctoritas, ordo, régula, ius, lex, canon, iustitutio, constitutio,
ritus, statutum, decretum und constitutum ab, wobei er allerdings nicht
sagt, woher er die als allgemeingültig proklamierte juristische Komponente
bei seiner oben zitierten monastischen Consuetudo-Definition bezieht. Hier
liegt ein Problem 5, das für die Beurteilung all der im Folgenden publizierten
Texte von großer Tragweite sein kann, denn es ist nicht gleichgültig, ob eine
consuetudo als legislativer Akt eines Ordensoberen im Sinne eines Statuts

1 Corpus Consuetudinum Monasticarum cura Pontificii Athenaei Sancti Anselmi
de Urbe editum publici iuris fecit Kassius Hallinger OSB, Respublica-Verlag,
Franz Schmitt, Siegburg 1963 ss., im Folgenden abgekürzt: CCM.

2 CCM I p. xxxiv. Cf. auch K. Hallinger, Gorze-Kluny (Studia Anselmiana
22-25), Rom 1950/51, p. 870 und J. Semmler in DA 16 (1960), p. 384.

3 Nicht ganz richtig scheint mir allerdings, daß im CCM die Zisterzienser
ausgeschlossen bleiben.

4 CCM L, p. xxxiii.
5 Cf. J. Leclercq in Rev. d'hist. eccl. 57 (1962) p.) 787-789 und in Studi Medievali 3.

Serie, anno V fase. II (1964) p. 658-668.

351



oder als deskriptive Aufzeichnung der in einem oder mehreren Klöstern
befolgten Gewohnheiten aufgefaßt wird. Diese Unterscheidung wird sofort
deutlich, wenn sie auf die Einordnung der ebenfalls in dieses Corpus einbezogenen

Regelkommentare aus der karolingischen Zeit etwa des Smaragdus
oder des Hildemar angewendet wird, die viel eher der spirituellen als der
juristischen Literatur angehören. Man tut beim Studium dieser Texte also

gut daran, sich einen etwas schillernden Consuetudo-Begriff vor Augen zu
halten.

Consuetudines als Dokumente, die ganz konkret die Lebensweise eines
Klosters oder eines Klosterverbandes aufzeigen, gelten in erster Linie als
unentbehrliche Quelle für die Erforschung des mittelalterlichen Mönchtums,
insbesondere seiner Liturgie und damit seiner Spiritualität im weitesten Sinne,
insofern als sie für die geistige und künstlerische Arbeit, für die Sitten und den
von der Regel getragenen Lebenswandel aufschlußreich sind. Darüber hinaus
gewähren sie Einblicke in die rechtlichen, wirtschaftlichen und sozialen
Zustände nicht nur eines Klosters oder Klosterverbandes, sondern allgemein
einer ganzen Epoche. - Diese große Bedeutung der Consuetudines ist seit
längerer Zeit erkannt worden, allerdings zunächst mehr als innermonastische
Quelle. So hat schon 1726 der Mauriner Marquart Herrgott seine Vetus
disciplina monastica veröffentlicht, und zu Beginn unseres Jahrhunderts ist ihm
Bruno Albers mit fünf Bänden Consuetudines monasticae (1900-1912) gefolgt,
um nur die beiden wichtigsten Werke zu nennen, die wegen der inzwischen
aufgefundenen und systematisch aufgesuchten Handschriften, aber auch

wegen des viel allgemeiner gewordenen Interesses an diesen Texten den
modernen Bedürfnissen der Forschung nicht mehr voll genügen. Deshalb hat
1954 der gelehrte Benediktiner Kassius Hallinger dem Pontificio Ateneo di
SantAnselmo zu Rom einen Plan zu einer in jeder Beziehung erweiterten
Neuedition vorgelegt l, die mit einem von ihm geleiteten wissenschaftlichen
Mitarbeiterstab bewerkstelligt werden soll und auf rund 25 Bände
veranschlagt wird. Thematisch sollen erfaßt werden 1. die Consuetudines des 8.

und 9. Jahrhunderts, 2. die Kommentare der Benediktinerregel aus der
karolingischen Zeit (Ardo-Smaragdus, Ps. Paulus, Hildemar, Basilicus),
3. die älteren Consuetudines von Lothringen und Cluny, 4. die wichtigsten
cluniazensischen Consuetudines zur Zeit der Aebte Odilo und Hugo sowie
deren Statuten, 5. die Consuetudines des 11.-13. Jahrhunderts des Wilhelm
von Hirsau, sowie diejenigen von Fruttuaria, St. Blasien, Dijon, Fleury,
Afflighem, Maillezais und Polirone, 6. die Consuetudines des 13. und 14.
Jahrhunderts von Montecassino, Bec, Eysnham, Bury S. Edmunds, die Consuetudines

Leodienses und die des Wilhelm Leuw von Afflighem, 7. die Consuetudines

des 14. und 15. Jahrhunderts von Kastl, Melk, Bursfeld und des

Johannes Rhode von Trier, und schließlich 8. als Supplemente: die Legatio
extraclaustralis des 6.-9. Jahrhunderts 2. - Auf Grund der bisher vorliegenden

1 K. Hallinger in Settimana di studio del Centro Italiano di Studi sull'Alto
Medievo 4 (1957) p. 265 ss. und im Archiv f. mittelrhein. Kirchengesch. 9 (1957)

p. 14 s.
2 Cf. CCM I, p. lxxix.

352



Bände darf gesagt werden, daß mit diesem Corpus ein Arbeitsinstrument
ersten Ranges geschaffen wird, das allen Anforderungen der modernen
Geschichtswissenschaft und Textkritik genügt, auch wenn man persönlich
auf die Umsetzung des ç in ae und des v in u gerne verzichten würde.

Der erste Band bringt in vier Gruppen die ältesten benediktinischen
Consuetudines des 8. und 9. Jahrhunderts 1, vereinigt also Texte, die vor
und unter das große monastische Reformwerk Benedikts von Aniane fallen.
Da sie im großen und ganzen in chronologischer Folge angeordnet sind,
tritt das Moment der Entwicklung und die Bedeutung der anianischen
Klosterreform ausgezeichnet in Erscheinung. In eine erste Gruppe
zusammengestellt finden sich Dokumente aus der Zeit der sogn. Mischregel
(ORDINES AEVI REGULAE MIXTAE), d. h. aus einer Zeit, wo die
monastische Lebensform von jeweils sich verschiedenartig verbundenen
Elementen vor allem aus der Benediktiner-, Columban- und Magisterregel
genormt wurde 2. Eröffnet werden sie mit dem Breviarum ojficiorum circuii
anni (Nr. 1), enthaltend die Instructio ecclesiastici (OR [ed. Andrieu] XVI)
und das Breviarium ecclesiastici ordinis (OR XVII), sowie den Stücken De

cursu diurno vel nocturno (Nr. 2; OR XVIII), De convicio monachorum
(Nr. 3; OR XIX) und Excerpta ex ordinibus Romanis monastica (Nr. 4; aus
OR 15, bzw. I, LI, XXVI), deren Entstehung Hallinger - und mit ihm der
Herausgeber J. Semmler - im Kreis um Bischof Chrodegang von Metz (742-
766) sucht, wo anscheinend gute, auf eigener Anschauung beruhende Kenntnisse

der römischen monastischen Ordnungen vorhanden waren 3. Da die
älteste Überlieferung dieser Ordines auf die Bibliotheken von Lorsch,
Weißenberg, Murbach und St. Gallen zurückgeht, sind sie in besonderem
Maße wertvoll für die innere Geschichte der genannten Klöster. - Als fünftes
und letztes Stück dieser Gruppe ist die vor 767 von einem Mönch irischer
Observanz in Norditalien verfaßte Ratio de cursus qui fuerunt eius audores
abgedruckt, eine Verteidigungsschrift der gallisch-irischen Mönchstradition,
die bis auf die Apostel zurückgeführt wird.

Die zweite Gruppe enthält Texte, die einerseits der Endperiode der
monastischen Mönchregel angehören und anderseits als erste Anzeichen
für eine Reform schon unter Karl d. Gr. gewertet werden dürfen; wenn sie
dazu noch unter dem Titel CASINENSIUM ORDINES ANTIQUIORES

1 CCM I : Initia Consuetudines Benedictinae. Consuetudines saeculi oetavi e noni.
Cooperantibus D. Petro Becker OSB, D. Renato Hesbert OSB, D. Thoma Lecci-
sotti OSB, Dr. Joseph Semmler, D. Hieronymo Franck OSB, D. Johanne Laporte
OSB, D. Claudio Morgand OSB, D. Maria Wegener OSB, D. Jacobo Winandy OSB,
publici iuris fecit Kassius Hallinger OSB, Siegburg 1963, Apud Franciscum
Schmitt, cxxiii-627 S.

2 Zur Regula-mixta-Zeit cf. K. Hallinger in Studia Anselmiana 42 (1957), 231-
319, bes. p. 259-266; J. Semmler in Ztschr. f. Kirchengesch. 74 (1963), p. 67-70.

3 K. Hallinger in Universitas, Festschrift für Albert Stohr I, Mainz 1960,

p. 466-477.

23 353



zusammengefaßt werden, so ist damit auch die Richtung angedeutet, aus
welcher eine Erneuerung des Mönchtums kommen sollte. Noch vor der
umfassenden kirchlichen Gesetzgebung des Jahres 802 ' hat Karl d. Gr. in
Zusammenarbeit mit verschiedenen Synoden an die Adresse der Klöster eine
beachtliche Zahl von Dekreten erlassen, die zur Befolgung der monastischen
Disziplin mahnten 2. In diesem Zusammenhang ist er mit dem Mutterkloster
der Benediktiner, Montecassino, in Verbindung getreten, indem er sich von
dort nicht nur eine Abschrift jenes Regelcodex, den der Mönchsvater angeblich

noch selber geschrieben hatte 3, sondern auch genaue Auskunft über die
Observanz des Benediktiner-Klosters erbat. Die - heute inbezug auf den
Verfasser noch umstrittene - Antwort ist im CCM als Theodomari abbatis
Casinensis epistola ad Karolum Regem (Nr. 9) abgedruckt, wobei m. E. die
von J. Semmler als weitere Möglichkeit vorgeschlagene Datierung vor 790 4

einer solchen in das beginnende 9. Jahrhundert vorzuziehen ist. - Eine
ähnliche Beschreibung der monastischen Gewohnheiten in Montecassino hat etwa
zur gleichen Zeit Theoderich, Graf in Ripuarien, Verwandter und Heerführer
Karls d. Gr. 5 in Form einer Theodomari abbatis casinensis epistula ad Theodo-
ricum gloriosum (778-797) (Nr. 8) erhalten. Diese beiden Briefe beruhen ihrerseits

auf dem Ordo Casinensis I, dictus ordo regularis (post 750) (Nr. 6) und
dem Ordo Casinensis II, dictus ordo officii (778-797 mit Zusätzen aus der Mitte
des 9.fhts) (Nr. 7).

Neben die monastischen Reformbestrebungen Karls d. Gr., die immer
auch wesentlich eine politische Komponente in sich tragen, treten diejenigen
Benedikts von Aniane, dessen schriftliche Erzeugnisse im CCM zur Gruppe
der MONUMENTA AEVI ANIANENSIS vereinigt sind. Die Behauptung
ist nicht übertrieben, daß das Jahr 782, in welchem Benedikt den Grundstein
zu seinem Großkloster Aniane legte, einen Wendepunkt in der Geschichte
des abendländischen Mönchtums bedeutet, weil Benedikt dadurch mit der
gesamten monastischen Tradition gebrochen hat, insofern für ihn hinfort
die Regel des hl. Benedikt mit all ihren Vorschriften ohne jede Ausnahme
und ohne jeglichen Abstrich als das allein gültige monastische Lebensgesetz
galt6. Erstaunlich schnell hat sich die anianische Observanz noch zu
Lebzeiten Karls d. Gr. in Aquitanien, Septimanien und zum Teil auch in der
Spanischen Mark ausgeweitet. Höhepunkt und zugleich öffentliche
Anerkennung der Reform Benedikts von Aniane bedeuten jedoch die beiden
Aachener Synoden von 816 und 817 unter Ludwig d. Fr. und die nachfolgenden

Jahre. Erste mögliche Zeugnisse für den anianischen Einfluß liegen

1 Cf. F. L. Ganshof in Renovatio imperii, Atti della Giornata Internationale di
Studio per il Millenario, Faenza 1963, p. 63-69.

2 Zusammenstellung von J. Semmler in Karl der Grosse, Lebenswerk und Nachleben

II, Düsseldorf 1965, p. 262-264.
3 Zum sogn. «Aachener Normalexemplar» cf. J. Semmler in Karl d. Gr. II, p. 265 s.

mit neuester Lit.
4 Ibid., p. 265 Anm. 33 und p. 276 mit Anm. 50.
5 Ibid., p. 264.
6 J. Semmler in Ztschr. f. Kirchengesch. 74 (1963), p. 65-76.

354



vor im Memoriale Qualiter (Nr. 10), einem Text, der - wohl gegen das Ende
des 8. Jhts möglicherweise in einem der großen Klöster östlich des Rheins
entstanden - unter starker Anlehnung an die Benediktinerregel nahezu
die gesamte fränkische monastische Tradition in sich vereinigt ', und in der
Institutio Sancti Angilberti de diversitate officiorum (800-811) (Nr. 11), die
wertvolle Anordnungen des Abtes von Centula über die Gestaltung des

Chorgebetes enthält. - Eindeutig anianisch ausgerichtet sind der Ordo
diurnus Anianensis (nach 821) (Nr. 12), ein der Vita Benedicti Anianensis
des Ardo (Smaragdus) entnommener Auszug über den monastischen Tageslauf,

der in verschiedenen Klöstern des Reiches Geltung hatte, aber auch der
wahrscheinlich vom späteren Abt Eigil verfaßte Supplex libellus monachorum
Fuldensium Carolo Imperatori porredus (812 und 817) (Nr. 13), der sehr
deutlich die durch Benedikts Reform in gewissen Klöstern eingetretene
Krisensituation beleuchtet 2. - Aus der Zeit nach den Aachener Synoden
stammen dagegen die Capitula in Avuam directa (817-821) (Nr. 14), die
Capitula notitiarum (nach 817) (Nr. 15), die Capitula qualiter (nach 821)

(Nr. 16) und schließlich die umfangreichen, von Abt Adelhard zusammengestellten

Consuetudines Corbeienses (vor 826) (Nr. 17) mit den späteren
Interpolationen Capitula de admonitionibus und dem Breve memorationis
des Abtes Wralo von Bobbio.

Wie oben angedeutet wurde, stellen die von den beiden Aachener Synoden
816 und 817 promulgierten Dekrete den öffentlichen Höhepunkt von Benedikts

Wirksamkeit dar und leiten eine Periode bedeutungsvoller Reformen
ein. Ziel Kaiser Ludwigs d. Fr. war, die Bemühungen um den status
ecelesiarum seines Vorgängers Karls d. Gr., so wie sie auf dem Reichstag zu
Aachen 813 und auf den sich anschließenden Regionalsynoden zum Ausdruck
kamen 3, aufzunehmen und für den monastischen Bereich mit Hilfe Benedikts
von Aniane neu zu orientieren, indem die Benediktinerregel fortan als die
una consuetudo im Frankenreich gelten sollte. - Unter dem Titel LEGIS-
LATIO AQUISGRANENSIS sind alle diesbezüglichen Texte erstmals in
einer dem geschichtlichen Ablauf entsprechenden Anordnung gruppiert.
Zunächst werden zwei private Aufzeichnungen zu den Verhandlungen der
Aachener Synode von 816 mitgeteilt: die bis jetzt unbekannten Synodi
primae Aquisgranensis acta praeliminaria (816) (Nr. 18), aus einer
Handschrift der Stadtbibliothek von Rouen (deshalb auch die Bezeichnung
Praeliminaria von Rouen) und die Aduum praeliminarium synodi primae
Aquisgranensis commentationes sive Statuta Murbacensia (816) (Nr. 19), in
welchen J. Semmler mit größter Wahrscheinlichkeit eine vor Abschluß
der Konzilsberatungen von 816 genommene Abschrift der Diskussionspunkte

1 C. Morgand in Rév. Ben. 72 (1962), p. 22-60 und J. Semmler in Karl. d. Gr. II,
p. 264.

2 J. Semmler in Ztschr. f. Kirchengesch. 69 (1958), p. 291-296; W. Hessler in
Archiv f. Diplomatik 8 (1962), p. 1-11 versucht die Zusätze von 817 genauer
abzuheben.

3 J. Semmler in Karl d. Gr. II, p. 255 ss.

355



sieht, die ihr Autor mit weiteren Anordnungen ergänzte '. Mit den Synodi
primae Aquisgranensis decreta authentica (816) (Nr. 20) liegt - im Gegensatz
zu den beiden Praeliminaria - das authentische Kapitular Ludwigs d. Fr.
vom 23. August 816 vor, das offiziellen Charakter hat. Das gleiche gilt für
das Kapitular des folgenden Jahres: Synodi secundae Aquisgranensis decreta
authentica (817) (Nr. 21). Die Auswirkungen der Aachener Synoden lassen sich
in der Notitia de servitio monasteriorum (819) (Nr. 22) ablesen, eine Liste von
Klöstern, in denen bis 819 die anianische Reform durchgeführt war. - Direkt
auf den Aachener Beschlüssen basieren die Regula sancii Benedicti abbatis
Anianensis sive collectio capitularis (818/819), bisher als «kürzere Fassung» des

capitulare monasticum bekannt, die wohl auf der Synode von 818-819 aus
den Dekreten der beiden Aachener Synoden zusammengestellt worden ist,
sowie die Collectio capitularis Benedicti Levitae monastica (um 850) (Nr. 24a),
eine bisher als «längere Fassung» des Capitulare monasticum bekannte
Kompilation, die in der Provinz Reims entstanden sein dürfte, und die Mitte
des 9. Jahrhunderts für St. Martial in Limoges angefertigte Sammlung
Legislalionis monasticae Aquisgranensis collectio Sancti Martialis Lemovicensis

(Nr. 24b), die hier erstmals vollständig ediert vorliegt. - Den Abschluß
dieser reichen Textsammlung bildet der Modus Penitentiarum Benedicti
Abbatis Anianensis (ante 821) (Nr. 25), der bekanntlich von Benedikt von
Aniane und Hildemar zusammengestellt wurde.

Im Vergleich zum reichbefrachteten ersten Band ist der zweite umfangmäßig

viel schmaler, inhaltlich aber - in seiner Art - nicht weniger interessant.
Er bringt als Editio princeps nach dem Manuskript Bodley 435 die Consuetudines

der Benediktinerabtei Eynsham in Oxfordshire 2, die nicht vor 1228/
29 entstanden sind. Nach einer knappen Einleitung mit einem Abriß der
Klostergeschichte, der Präsentation der Consutuedines-Sammlung im
allgemeinen sowie der Handschrift im besonderen und nach einer Zusammenstellung

der darin vorkommenden Quellen folgen die 19 Kapitel der
Consuetudines. Diese bestehen im Gegensatz zu den Texten der karolingischen
Zeit weniger aus liturgischen und spirituellen Anliegen als vielmehr aus
Weisungen, welche äußerlich das Mönchs- und Klosterlcben regeln in Form
etwa von Anordnungen bei der Aufnahme ins Kloster, für die Novizen, für
das Kapitel, die Beichte, die Culpa, die privaten Lesungen und den
Siegelgebrauch oder von Bestimmungen über Rechte und Pflichten der einzelnen
Klosterämter. Dadurch gewinnt man ein außerordentlich lebendiges Bild
vom englischen Mönchtum des beginnenden Spätmittelalters. - Bedeutsam
scheint mir der Einfluß von Lanfrancs Decreta und des Liber Ordinis der
Regularkanoniker von St. Victor in Paris auf diese Consuetudines zu sein,

1 J. Semmler in Ztschr. f. Kirchengesch. 74 (1963), p. 19; zur handschriftlichen
Überlieferung aller Texte cf. J. Semmler in DA 16 (1960), p. 309-388.

2 CCM II : The Customary of the Benedictine Abbaye of Eynsham in Oxfordshire.
Edited by Antonia Gransden, Siegburg 1963, Apud Franciscum Schmitt, 245 S.

356



weil sich dabei eine Einschmelzung von cluniazensisch geprägtem und
außerbenediktinischem Traditionsgut anbahnt.

Vorläufig steht dieser Band isoliert und seiner Nummer wegen etwas deplaziert

da; gemäß der Übersicht über das ganze Unternehmen1 gehört er in
die 6. Abteilung mit den Consuetudines des 13. und 14. Jahrhunderts; besser
wäre deshalb gewesen, ihm eine entsprechend höhere Bandnummer zu geben.

Die Bände III und IV - in einem Doppelband zusammengebunden -
stehen thematisch zwischen den Consuetudines aus der karolingischen Zeit
und denen der Abtei Eynsham und führen mit den Decreta Lanfranci und den
Consuetudines Beccenses in den normannischen Bereich. Schlüsselfigur,
die die äußerliche Vereinigung der beiden Bände rechtfertigt, ist der um 1005
in Pavia geborene Lanfranc, der als berühmter Lehrer 2 in das Kloster Bec
eintrat und dort 1045 Prior wurde. Nachdem er 1063 Abt des von Wilhelm
(dem Eroberer) gegründeten Klosters St. Stephan in Caen geworden war, folgte
er diesem auch nach England und bestieg 1070 als Mönch den erzbischöflichen

Stuhl von Canterbury, den er bis zu seinem Tode 1089 innehatte.
Die Decreta Lanfranci 3 sind Verordnungen, die zunächst für die Mönche

seiner Kathedrale Christ Church von Canterbury bestimmt waren, gleichzeitig

aber auch Geltung für alle Mönche in Klöstern und Kathedralkirchen
Englands haben sollten. Als solche bringen sie straff geordnet und klar
durchdacht im ersten Teil eine Beschreibung des Officium divinum während
des ganzen Kirchenjahres und im zweiten Teil Weisungen über Pflichten
und Rechte der einzelnen Klosterämter sowie Bemerkungen zur Culpa,
zum Leben der Novizen und zu anderen Spezialfällen im klösterlichen Leben.
Sie stellen quellenmäßig einen beachtlichen Beitrag für die unter Lanfranc
einsetzende Kirchenreformbewegung in England dar, welche die englische
Kirche aus ihrer Vereinsamung herausführte und sie in nähere Beziehungen
zu den auf dem Kontinent herrschenden Strömungen brachte 4. Bedeutsam
ist in dieser Hinsicht tatsächlich die monastische Komponente: Clunys
Einfluß auf die Decreta Lanfranci ist evident, vor allem als sich nachweisen
ließ, daß der Erzbischof von Canterbury sich von den Consuetudines in Bec
abgewendet und als erster die kurz vor 1070 aufgezeichneten Texte des

Bernhard von Cluny verwendet hat.
Wenn die Decreta Lanfranci, wie gesagt, stark cluniazensisch beeinflußt

sind, so zeigen die Consuetudines von Bec 5 außerordentliche Selbständigkeit.

1 Cf. CCM I, p. lxxviii s.
2 Über die Bedeutung Lanfrancs als Gelehrten handelt M. Grabmann, Gesch. der

scholastischen Methode I, p. 225-230.
3 CCM III: Decreta Lanfranci monachis Cantuariensibus transmissa. Edidit David

Knowles, Siegburg 1967, Apud Franciscum Schmitt, xlii-150 S.
4 L ThK2 VI, 782 mit Lit.
5 CCM IV : Consuetudines Beccenses. Edidit Marie Pascal Dickson OSB, Siegburg

1967, Apud Franciscum Schmitt, XC-420 S.

357



Die hier erstmals gedruckt vorliegende Ausgabe stützt sich auf die Mss.
Rouen A 226 (anfangs 14. Jht) und Paris BN lat. 1208 (um 1400), wobei
weitere Quellen, die z. T. E. Martène bekannt waren, inzwischen aber
verloren gegangen sind, zur Kollationierung herangezogen wurden. Obwohl die
Haupthandschriften relativ späten Datums sind, so spiegeln sie doch einen
Text wider, der dem 11. Jahrhundert angehört und einer zweiten
Entwicklungsschicht der Bec-Consuetudines zuzuweisen ist 1. Die ältesten,
wahrscheinlich ungeschriebenen Gewohnheiten aus der Gründungszeit des
Klosters durch Herluin von Brionne scheinen von Lanfranc seit dessen
Amtsantritt als Prior in Bec überholt und schriftlich fixiert worden zu sein.
Dieses Werk beurteilt die Herausgeberin: «En effet, la rédaction, quant à la
forme, ne semble tributaire d'aucun coutumier connu, si bien qu'elle apparaît
non pas comme une compilation systématique dont les sources sont aisément
déchiffrables, mais comme un ensemble organique de coutumes, vécues
avant d'être codifiées, et dont les unes concordent avec celles des milieux
monastiques du temps, les autres non, sans qu'il soit possible de déterminer
la prépondérance de quelque influence que ce soit»2. Durch einen minutiösen
Vergleich verschiedener Consuetudines konnte immerhin eine Reihe von
Ähnlichkeiten festgestellt werden etwa mit Fécamp und Fruttuaria, auch
mit dem lothringischen Reformkreis und schließlich mit den Decreta des

Lanfranc3, welch letztere teilweise auf den Consuetudines Beccenses
beruhen. Die Selbständigkeit gegenüber Cluny tritt vor allem einerseits
inbezug auf die Befolgung des römischen Ritus bei den Tageshoren sowie
bei Matutin und Laudes von Ostern und Pfingsten, anderseits in der Mäßigung
sowohl des Ritualismus als auch der Anhäufungen von Offizien in
Erscheinung. - Diese Eigenständigkeit auf liturgischem, bzw. innermonasti-
schem Gebiet entspricht durchaus der geistigen Größe dieses Klosters.

Die Bedeutung dieses Corpus Consuetudinum Monasticarum für die
Erforschung des mittelalterlichen Mönchtums und somit weiter Gebiete der
mittelalterlichen Kulturgeschichte ist unbestreitbar. Möge das Werk einen
raschen Fortgang nehmen

Pascal Ladner

1 CCM IV, p. xxix ss.
2 Ibid., p. xxxvii.
3 Ibid., p. xxxviii-xli.

358


	Miszelle

