Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 61 (1967)

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISZELLE

CONSUETUDINES MONASTICAE

Zu den vier ersten Bdnden des Corpus Consuetudinum Monasticarum *

ie im Erscheinen begriffene, groBe und groBartige Quellenreihe betrifft
Texte, deren Gattung zundchst niher beleuchtet werden muf3. Consuetu-
dines sind, knapp definiert, Auslegungen, Erganzungen und Applizierungen
einer Regel auf die Zeitverhidltnisse, oder, mit den Worten Hallingers ausge-
driickt: textus ab auctoritate promanentes quibus monachorum vita ordinatur
quique post Regularum aevum scripti sunt % Diese letztere Formulierung ent-
hilt die schon im Titel des ganzen Werkes liegende Beschrankung auf den
monastischen, noch niher auf den benediktinischen Bereich 3, soda3 Hallin-
ger fir diesen Fall consuetudo als monachorum vivendi ratio indolem ferens
luris umschreiben kann *. Eine Definition des Begriffes consuetudo zu geben,
ist nicht einfach, und Hallinger hat es sich diesbeziiglich auch nicht leicht
gemacht, wie seine Einleitung zum ganzen Corpus zeigt; nach einer seman-
tischen Ausfaltung des Wortes innerhalb der klassisch-patristischen Latinitdt
auf Grund des Thesaurus linguae latinae grenzt er consuetudo gegen dhnliche
Begriffe wie auctoritas, ordo, regula, ius, lex, canon, iustitutio, constitutio,
ritus, statutum, decretum und constitutum ab, wobei er allerdings nicht
sagt, woher er die als allgemeingiiltig proklamierte juristische Komponente
bei seiner oben zitierten monastischen Consuetudo-Definition bezieht. Hier
liegt ein Problem °, das fiir die Beurteilung all der im Folgenden publizierten
Texte von groBer Tragweite sein kann, denn es ist nicht gleichgiiltig, ob eine
consuetudo als legislativer Akt eines Ordensoberen im Sinne eines Statuts

! Corpus Consuetudinum Monasticarum cura Pontificii Athenaei Sancti Anselmi

de Urbe editum publici iuris fecit Kassius Hallinger OSB, Respublica-Verlag,

Franz Schmitt, Siegburg 1963 ss., im Folgenden abgekiirzt: CCM.

CCM I p. xxxiv. Cf. auch K. HALLINGER, Gorze-Kluny (Studia Anselmiana

22-25), Rom 1950/51, p. 870 und J. Semmler in DA 16 (1960), p. 384.

3 Nicht ganz richtig scheint mir allerdings, daB im CCM die Zisterzienser ausge-
schlossen bleiben.

* CCM 1., p. xXXIIL

5 Cf. J.LecLERcQ in Rev. d’hist. eccl. 57 (1962) p.) 787-789 und in Studi Medievali 3.
Serie, anno V fasc. IT (1964) p. 658-668.

351



oder als deskriptive Aufzeichnung der in einem oder mehreren Kldstern
befolgten Gewohnheiten aufgefaBt wird. Diese Unterscheidung wird sofort
deutlich, wenn sie auf die Einordnung der ebenfalls in dieses Corpus einbezo-
genen Regelkommentare aus der karolingischen Zeit etwa des Smaragdus
oder des Hildemar angewendet wird, die viel eher der spirituellen als der
juristischen Literatur angehéren. Man tut beim Studium dieser Texte also
gut daran, sich einen etwas schillernden Consuetudo-Begriff vor Augen zu
halten.

Consuetudines als Dokumente, die ganz konkret die Lebensweise eines
Klosters oder eines Klosterverbandes aufzeigen, gelten in erster Linie als
unentbehrliche Quelle fiir die Erforschung des mittelalterlichen Mdnchtums,
insbesondere seiner Liturgie und damit seiner Spiritualitdt im weitesten Sinne,
insofern als sie fiir die geistige und kiinstlerische Arbeit, fiir die Sitten und den
von der Regel getragenen Lebenswandel aufschluflreich sind. Dariiber hinaus
gewdhren sie Einblicke in die rechtlichen, wirtschaftlichen und sozialen
Zustdnde nicht nur eines Klosters oder Klosterverbandes, sondern allgemein
einer ganzen Epoche. — Diese groe Bedeutung der Consuetudines ist seit
langerer Zeit erkannt worden, allerdings zundchst mehr als innermonastische
Quelle. So hat schon 1726 der Mauriner Marquart Herrgott seine Vetus disci-
plina monastica veroffentlicht, und zu Beginn unseres Jahrhunderts ist ihm
Bruno Albers mit fiinf Banden Consuetudines monasticae (1900-1912) gefolgt,
um nur die beiden wichtigsten Werke zu nennen, die wegen der inzwischen
aufgefundenen und systematisch aufgesuchten Handschriften, aber auch
wegen des viel allgemeiner gewordenen Interesses an diesen Texten den
modernen Bediirfnissen der Forschung nicht mehr voll geniigen. Deshalb hat
1954 der gelehrte Benediktiner Kassius Hallinger dem Pontificio Ateneo di
Sant’Anselmo zu Rom einen Plan zu einer in jeder Beziehung erweiterten
Neuedition vorgelegt !, die mit einem von ihm geleiteten wissenschaftlichen
Mitarbeiterstab bewerkstelligt werden soll und auf rund 25 Bénde veran-
schlagt wird. Thematisch sollen erfaBt werden 1. die Consuetudines des 8.
und 9. Jahrhunderts, 2. die Kommentare der Benediktinerregel aus der
karolingischen Zeit (Ardo-Smaragdus, Ps. Paulus, Hildemar, Basilicus),
3. die dlteren Consuetudines von Lothringen und Cluny, 4. die wichtigsten
cluniazensischen Consuetudines zur Zeit der Aebte Odilo und Hugo sowie
deren Statuten, 5. die Consuetudines des 11.-13. Jahrhunderts des Wilhelm
von Hirsau, sowie diejenigen von Fruttuaria, St. Blasien, Dijon, Fleury,
Afflighem, Maillezais und Polirone, 6. die Consuetudines des 13. und 14. Jahr-
hunderts von Montecassino, Bec, Eysnham, Bury S. Edmunds, die Consue-
tudines Leodienses und die des Wilhelm Leuw von Afflighem, 7. die Consue-
tudines des 14. und 15. Jahrhunderts von Kastl, Melk, Bursfeld und des
Johannes Rhode von Trier, und schlieBlich 8. als Supplemente: die Legatio
extraclaustralis des 6.-9. Jahrhunderts 2. — Auf Grund der bisher vorliegenden

! K. HALLINGER in Settimana di studio del Centro Italiano di Studi sull’Alto
Medievo 4 (1957) p. 265 ss. und im Archiv f. mittelrhein. Kirchengesch. 9 (1957)
p. 14s.

2 Cf. CCM I, p. LxXIX.

352



Bande darf gesagt werden, dal mit diesem Corpus ein Arbeitsinstrument
ersten Ranges geschaffen wird, das allen Anforderungen der modernen
Geschichtswissenschaft und Textkritik geniigt, auch wenn man personlich
auf die Umsetzung des ¢ in ae und des v in u gerne verzichten wiirde.

*

Der erste Band bringt in vier Gruppen die dltesten benediktinischen
Consuetudines des 8. und 9. Jahrhunderts !, vereinigt also Texte, die vor
und unter das grofBe monastische Reformwerk Benedikts von Aniane fallen.
Da sie im groBen und ganzen in chronologischer Folge angeordnet sind,
tritt das Moment der Entwicklung und die Bedeutung der anianischen
Klosterreform ausgezeichnet in Erscheinung. In eine erste Gruppe zusam-
mengestellt finden sich Dokumente aus der Zeit der sogn. Mischregel
(ORDINES AEVI REGULAE MIXTAE), d. h. aus einer Zeit, wo die
monastische Lebensform wvon jeweils sich wverschiedenartig verbundenen
Elementen vor allem aus der Benediktiner-, Columban- und Magisterregel
genormt wurde % Eroffnet werden sie mit dem Breviarum officiorum civculi
anni (Nr. 1), enthaltend die Instructio ecclesiastici (OR [ed. Andrieu] XVI)
und das Breviarium ecclesiastici ordinis (OR XVII), sowie den Stiicken De
cuvsu diurno vel nocturno (Nt. 2; OR XVIII), De convicio monachorum
(Nr. 3; OR XIX) und Excerpta ex ordinibus Romanis monastica (Nr. 4; aus
OR 15, bzw. I, LI, XXVI), deren Entstehung Hallinger — und mit ihm der
Herausgeber J. Semmler — im Kreis um Bischof Chrodegang von Metz (742-
766) sucht, wo anscheinend gute, auf eigener Anschauung beruhende Kennt-
nisse der romischen monastischen Ordnungen vorhanden waren ?. Da die
idlteste Uberlieferung dieser Ordines auf die Bibliotheken wvon Lorsch,
WeiBenberg, Murbach und St. Gallen zuriickgeht, sind sie in besonderem
MaBe wertvoll fiir die innere Geschichte der genannten Kloster. — Als fiinftes
und letztes Stiick dieser Gruppe ist die vor 767 von einem Monch irischer
Observanz in Norditalien verfaBBte Ratio de cursus qui fuerunt eius auctores
abgedruckt, eine Verteidigungsschrift der gallisch-irischen Monchstradition,
die bis auf die Apostel zuriickgefiihrt wird.

Die zweite Gruppe enthédlt Texte, die einerseits der Endperiode der
monastischen Monchregel angehéren und anderseits als erste Anzeichen
fiir eine Reform schon unter Karl d. Gr. gewertet werden diirfen; wenn sie
dazu noch unter dem Titel CASINENSIUM ORDINES ANTIQUIORES

1 CCM I: Initia Consuetudines Benedictinae. Consuetudines saeculi octavi e noni.
Cooperantibus D. Petro Becker OSB, D. Renato Hesbert OSB, D. Thoma Lecci-
sotti OSB, Dr. Joseph Semmler, D. Hieronymo Franck OSB, D. Johanne Laporte
0SB, D. Claudio Morgand OSB, D. Maria Wegener OSB, D. Jacobo Winandy OSB,
publici iuris fecit Kassius Hallinger OSB, Siegburg 1963, Apud Franciscum
Schmitt, cxxii—-627 S.

2 Zur Regula-mixta-Zeit cf. K. HALLINGER in Studia Anselmiana 42 (1957), 231-
319, bes. p. 259-266; J. Semmler in Ztschr. f. Kirchengesch. 74 (1963), p. 67-70.

3 K. HaLLINGER in Universitas, Festschrift fiir Albert Stohr I, Mainz 1960,
p. 466-4717.

L 353



zusammengefaBt werden, so ist damit auch die Richtung angedeutet, aus
welcher eine Erneuerung des Monchtums kommen sollte. Noch vor der
umfassenden kirchlichen Gesetzgebung des Jahres 802! hat Karl d. Gr. in
Zusammenarbeit mit verschiedenen Synoden an die Adresse der Kloster eine
beachtliche Zahl von Dekreten erlassen, die zur Befolgung der monastischen
Disziplin mahnten 2 In diesem Zusammenhang ist er mit dem Mutterkloster
der Benediktiner, Montecassino, in Verbindung getreten, indem er sich von
dort nicht nur eine Abschrift jenes Regelcodex, den der Mdnchsvater angeb-
lich noch selber geschrieben hatte 3, sondern auch genaue Auskunft iiber die
Observanz des Benediktiner-Klosters erbat. Die — heute inbezug auf den
Verfasser noch umstrittene — Antwort ist im CCM als Theodomari abbatis
Casinensis epistola ad Karolum Regem (Nr.9) abgedruckt, wobei m. E. die
von J. Semmler als weitere Moglichkeit vorgeschlagene Datierung vor 790 *
einer solchen in das beginnende 9. Jahrhundert vorzuziehen ist. — Eine dhn-
liche Beschreibung der monastischen Gewohnheiten in Montecassino hat etwa
zur gleichen Zeit Theoderich, Graf in Ripuarien, Verwandter und Heerfiihrer
Karls d. Gr. ° in Form einer T heodomari abbatis casinensis epistula ad Theodo-
vicum gloviosum (778—-797) (Nr. 8) erhalten. Diese beiden Briefe beruhen ihrer-
seits auf dem Ovrdo Casinensis I, dictus ovdo regularis (post 750) (Nr. 6) und
dem Ordo Casinensis I1, dictus ovdo officii (778—797 mit Zusdtzen aus der Mitte
des 9. Jhts) (Nr. 7).

Neben die monastischen Reformbestrebungen Karls d. Gr., die immer
auch wesentlich eine politische Komponente in sich tragen, treten diejenigen
Benedikts von Aniane, dessen schriftliche Erzeugnisse im CCM zur Gruppe
der MONUMENTA AEVI ANIANENSIS vereinigt sind. Die Behauptung
ist nicht {ibertrieben, daBl das Jahr 782, in welchem Benedikt den Grundstein
zu seinem GroBkloster Aniane legte, einen Wendepunkt in der Geschichte
des abendldndischen Ménchtums bedeutet, weil Benedikt dadurch mit der
gesamten monastischen Tradition gebrochen hat, insofern fiir ihn hinfort
die Regel des hl. Benedikt mit all ihren Vorschriften ohne jede Ausnahme
und ohne jeglichen Abstrich als das allein giiltige monastische Lebensgesetz
galt ®. Erstaunlich schnell hat sich die anianische Observanz noch zu Leb-
zeiten Karls d. Gr. in Aquitanien, Septimanien und zum Teil auch in der
Spanischen Mark ausgeweitet. Hohepunkt und zugleich &ffentliche Aner-
kennung der Reform Benedikts von Aniane bedeuten jedoch die beiden
Aachener Synoden von 816 und 817 unter Ludwig d. Fr. und die nachfol-
genden Jahre. Erste mogliche Zeugnisse fiir den anianischen EinfluB liegen

1 Cf. F. L. GansHoF in Renovatio imperii, Atti della Giornata Internationale di
Studio per il Millenario, Faenza 1963, p. 63-69.

2 Zusammenstellung von J. SEMMLER in Karl der Grosse, Lebenswerk und Nach-
leben II, Diisseldorf 1965, p. 262-264.

3 Zum sogn. ¢ Aachener Normalexemplar» cf. J. SEMMLER in Karl d. Gr. 1II, p. 265 s.
mit neuester Lit.

+ Ibid., p. 265 Anm. 33 und p. 276 mit Anm. 50.

5 Ibid., p. 264.

J. SEMMLER in Ztschr. f. Kirchengesch. 74 (1963), p. 65-76.

o

354



vor im Memoriale Qualiter (Nr. 10), einem Text, der — wohl gegen das Ende
des 8. Jhts moéglicherweise in einem der groBen Kloster 6stlich des Rheins
entstanden — unter starker Anlehnung an die Benediktinerregel nahezu
die gesamte frinkische monastische Tradition in sich vereinigt !, und in der
Institutio Sanctt Angilberti de diversitate officiorum (800-817) (Nr. 11), die
wertvolle Anordnungen des Abtes von Centula iiber die Gestaltung des
Chorgebetes enthidlt. — Eindeutig anianisch ausgerichtet sind der Ordo
diurnus Anianensis (nach 827) (Nr. 12), ein der Vita Benedicti Anianensis
des Ardo (Smaragdus) entnommener Auszug iiber den monastischen Tages-
lauf, der in verschiedenen Klostern des Reiches Geltung hatte, aber auch der
wahrscheinlich vom spateren Abt Eigil verfalBte Supplex libellus monachorum
Fuldensium Carolo Imperatori porvectus (8712 und 817) (Nr.13), der sehr
deutlich die durch Benedikts Reform in gewissen Klostern eingetretene
Krisensituation beleuchtet . — Aus der Zeit nach den Aachener Synoden
stammen dagegen die Capitula in Avuam dirvecta (817-827) (Nr. 14), die
Capitula notitiavum (nach 817) (Nr.15), die Capitula qualiter (nach 827)
(Nr. 16) und schlieBlich die umfangreichen, von Abt Adelhard zusammen-
gestellten Consuetudines Corbeienses (vor 826) (Nr. 17) mit den spéteren
Interpolationen Capitula de admonitionibus und dem Breve wmemorationis
des Abtes Walo von Bobbio.

Wie oben angedeutet wurde, stellen die von den beiden Aachener Synoden
816 und 817 promulgierten Dekrete den 6ffentlichen Hohepunkt von Bene-
dikts Wirksamkeit dar und leiten eine Periode bedeutungsvoller Reformen
ein. Ziel Kaiser Ludwigs d. Fr. war, die Bemiithungen um den status eccle-
siarum seines Vorgingers Karls d. Gr., so wie sie auf dem Reichstag zu
Aachen 813 und auf den sich anschlieBenden Regionalsynoden zum Ausdruck
kamen 3, aufzunehmen und fiir den monastischen Bereich mit Hilfe Benedikts
von Aniane neu zu orientieren, indem die Benediktinerregel fortan als die
una consuetudo im Frankenreich gelten sollte. — Unter dem Titel LEGIS-
LATIO AQUISGRANENSIS sind alle diesbeziiglichen Texte erstmals in
einer dem geschichtlichen Ablauf entsprechenden Anordnung gruppiert.
Zundchst werden zwei private Aufzeichnungen zu den Verhandlungen der
Aachener Synode von 816 mitgeteilt: die bis jetzt unbekannten Synodi
primae Aquisgranensis acta praeliminaria (876) (Nr.18), aus einer Hand-
schrift der Stadtbibliothek von Rouen (deshalb auch die Bezeichnung
Praeliminaria von Rouen) und die Actuum pracliminavium synodi primae
Aquisgranensis commentationes sive Statuta Murbacensia (876) (Nr. 19), in
welchen J. Semmler mit gréBter Wahrscheinlichkeit eine vor Abschlul3
der Konzilsberatungen von 816 genommene Abschrift der Diskussionspunkte

! C. MoRGAND in Rév. Bén. 72 (1962), p. 22-60 und J. SEMMLER in Karl. d. Gr. II,
p. 264.

2 J. SEMMLER in Ztschr. f. Kirchengesch. 69 (1958), p. 291-296; W. HESSLER in
Archiv {. Diplomatik 8 (1962), p. 1-11 versucht die Zusitze von 817 genauer
abzuheben.

3 J. SEmMMLER in Karl d. Gr. IT, p. 255 ss.

335



sieht, die ihr Autor mit weiteren Anordnungen erginzte '. Mit den Synodi
primae Aquisgranensis decreta authentica (876) (Nr. 20) liegt — im Gegensatz
zu den beiden Praeliminaria — das authentische Kapitular Ludwigs d. Fr.
vom 23. August 816 vor, das offiziellen Charakter hat. Das gleiche gilt fiir
das Kapitular des folgenden Jahres: Synod: secundae Aquisgranensis decveta
authentica (817) (Nr. 21). Die Auswirkungen der Aachener Synoden lassen sich
in der Notitia de servitio monasteriorum (879) (Nr. 22) ablesen, eine Liste von
Kiostern, in denen bis 819 die anianische Reform durchgefiihrt war. — Direkt
auf den Aachener Beschliissen basieren die Regula sancti Benedicti abbatis
Anianensis sive collectio capitularis (878/879), bisher als «kiirzere Fassung» des
capitulare monasticum bekannt, die wohl auf der Synode von 818-819 aus
den Dekreten der beiden Aachener Synoden zusammengestellt worden ist,
sowie die Collectio capitularvis Benedicti Levitae monastica (um 850) (Nr. 24a),
eine bisher als «lingere Fassung» des Capitulare monasticum bekannte
Kompilation, die in der Provinz Reims entstanden sein diirfte, und die Mitte
des 9. Jahrhunderts fiir St. Martial in Limoges angefertigte Sammlung
Legislationis monasticae Aquisgranensis collectio Sancti Mavrtialis Lemovi-
censis (N1. 24b), die hier erstmals vollstindig ediert vorliegt. — Den Abschlu3
dieser reichen Textsammlung bildet der Modus Penitentiarum Benedicti
Abbatis Anianensis (ante 827) (Nr. 25), der bekanntlich von Benedikt von
Aniane und Hildemar zusammengestellt wurde.

*

Im Vergleich zum reichbefrachteten ersten Band ist der zweite umfang-
maBig viel schmaler, inhaltlich aber — in seiner Art — nicht weniger interessant.
Er bringt als Editio princeps nach dem Manuskript Bodley 435 die Consue-
tudines der Benediktinerabtei Eynsham in Oxfordshire ?, die nicht vor 1228/
29 entstanden sind. Nach einer knappen Einleitung mit einem Abri3 der
Klostergeschichte, der Préasentation der Consutuedines-Sammlung im all-
gemeinen sowle der Handschrift im besonderen und nach einer Zusammen-
stellung der darin vorkommenden Quellen folgen die 19 Kapitel der Consue-
tudines. Diese bestehen im Gegensatz zu den Texten der karolingischen
Zeit weniger aus liturgischen und spirituellen Anliegen als vielmehr aus
Weisungen, welche duBlerlich das Mdnchs- und Klosterleben regeln in Form
etwa von Anordnungen bei der Aufnahme ins Kloster, fiir die Novizen, fiir
das Kapitel, die Beichte, die Culpa, die privaten Lesungen und den Siegel-
gebrauch oder von Bestimmungen iiber Rechte und Pflichten der einzelnen
Klosteraimter. Dadurch gewinnt man ein auBerordentlich lebendiges Bild
vom englischen Moénchtum des beginnenden Spadtmittelalters. — Bedeutsam
scheint mir der Einflu von Lanfrancs Decreta und des Liber Ordinis der
Regularkanoniker von St. Victor in Paris auf diese Consuetudines zu sein,

1 J. SEMMLER in Ztschr. f. Kirchengesch. 74 (1963), p. 19; zur handschriftlichen
Uberlieferung aller Texte cf. J. SEMMLER in DA 16 (1960), p. 309-388.

2 CCM II: The Customary of the Benedictine Abbaye of Eynsham in Oxfordshire.
Edited by Antonia Gransden, Siegburg 1963, Apud Franciscum Schmitt, 245 S.

356



weil sich dabei eine Einschmelzung von cluniazensisch geprigtem und
auBerbenediktinischem Traditionsgut anbahnt.

Vorliaufig steht dieser Band isoliert und seiner Nummer wegen etwas depla-
ziert da; gemiaB der Ubersicht iiber das ganze Unternehmen ' gehért er in
die 6. Abteilung mit den Consuetudines des 13. und 14. Jahrhunderts; besser
wire deshalb gewesen, ihm eine entsprechend héhere Bandnummer zu geben.

*

Die Bédnde III und IV - in einem Doppelband zusammengebunden -
stehen thematisch zwischen den Consuetudines aus der karolingischen Zeit
und denen der Abtei Eynsham und fithren mit den Decreta Lanfranciund den
Consuetudines Beccenses in den normannischen Bereich. Schlisselfigur,
die die duBerliche Vereinigung der beiden Bande rechtfertigt, ist der um 1005
in Pavia geborene Lanfranc, der als beriihmter Lehrer  in das Kloster Bec
eintrat und dort 1045 Prior wurde. Nachdem er 1063 Abt des von Wilhelm
(dem Eroberer) gegriindeten Klosters St. Stephan in Caen geworden war, folgte
er diesem auch nach England und bestieg 1070 als Mdénch den erzbischof-
lichen Stuhl von Canterbury, den er bis zu seinem Tode 1089 innehatte.

Die Decreta Lanfranct ® sind Verordnungen, die zunéchst fiir die Ménche
seiner Kathedrale Christ Church von Canterbury bestimmt waren, gleich-
zeitig aber auch Geltung fiir alle Ménche in Kléstern und Kathedralkirchen
Englands haben sollten. Als solche bringen sie straff geordnet und klar
durchdacht im ersten Teil eine Beschreibung des Officium divinum wihrend
des ganzen Kirchenjahres und im zweiten Teil Weisungen iiber Pflichten
und Rechte der einzelnen Klosterimter sowie Bemerkungen zur Culpa,
zum Leben der Novizen und zu anderen Spezialfdllen im klosterlichen Leben.
Sie stellen quellenm&Big einen beachtlichen Beitrag fiir die unter Lanfranc
einsetzende Kirchenreformbewegung in England dar, welche die englische
Kirche aus ihrer Vereinsamung herausfithrte und sie in nihere Beziehungen
zu den auf dem Kontinent herrschenden Strémungen brachte *. Bedeutsam
ist in dieser Hinsicht tatsdchlich die monastische Komponente: Clunys
EinfluBl auf die Decreta Lanfranci ist evident, vor allem als sich nachweisen
lie3, daB der Erzbischof von Canterbury sich von den Consuetudines in Bec
abgewendet und als erster die kurz vor 1070 aufgezeichneten Texte des
Bernhard von Cluny verwendet hat.

Wenn die Decreta Lanfranci, wie gesagt, stark cluniazensisch beeinflu3t
sind, so zeigen die Consuetudines von Bec * auBlerordentliche Selbstdndigkeit.

1 Cf. CCM I, p. LXXVIIIS.

2 Uber die Bedeutung Lanfrancs als Gelehrten handelt M. GRABMANN, Gesch. der
scholastischen Methode I, p. 225-230.

3 CCM III: Decreta Lanfranci monachis Cantuariensibus transmissa. Edidit David
Knowles, Siegburg 1967, Apud Franciscum Schmitt, xL11-150 S.

+ L ThK2 VI, 782 mit Lit.

5 CCM IV: Consuetudines Beccenses. Edidit Marie Pascal Dickson OSB, Siegburg
1967, Apud Franciscum Schmitt, XC—420 S.

357



Die hier erstmals gedruckt vorliegende Ausgabe stiitzt sich auf die Mss.
Rouen A 226 (anfangs 14. Jht) und Paris BN lat. 1208 (um 1400), wobei
weitere Quellen, die z. T. E. Marténe bekannt waren, inzwischen aber ver-
loren gegangen sind, zur Kollationierung herangezogen wurden. Obwohl die
Haupthandschriften relativ spaten Datums sind, so spiegeln sie doch einen
Text wider, der dem 11. Jahrhundert angehért und einer zweiten Entwick-
lungsschicht der Bec-Consuetudines zuzuweisen ist!. Die dltesten, wahr-
scheinlich ungeschriebenen Gewohnheiten aus der Griindungszeit des
Klosters durch Herluin von Brionne scheinen von Lanfranc seit dessen
Amtsantritt als Prior in Bec iiberholt und schriftlich fixiert worden zu sein.
Dieses Werk beurteilt die Herausgeberin: «En effet, la rédaction, quant a la
forme, ne semble tributaire d’aucun coutumier connu, si bien qu’elle apparait
non pas comme une compilation systématique dont les sources sont aisément
déchiffrables, ... mais comme un ensemble organique de coutumes, vécues
avant d’étre codifiées, et dont les unes concordent avec celles des milieux
monastiques du temps, les autres non, sans qu'il soit possible de déterminer
la prépondérance de quelque influence que ce soit» 2. Durch einen minutiésen
Vergleich verschiedener Consuetudines konnte immerhin eine Reihe von
Ahnlichkeiten festgestellt werden etwa mit Fécamp und Fruttuaria, auch
mit dem lothringischen Reformkreis und schlieBlich mit den Decreta des
Lanfranc 3, welch letztere teilweise auf den Consuetudines Beccenses
beruhen. Die Selbstindigkeit gegeniiber Cluny tritt vor allem einerseits
inbezug auf die Befolgung des rémischen Ritus bei den Tageshoren sowie
bei Matutin und Laudes von Ostern und Pfingsten, anderseits in der MdBigung
sowohl des Ritualismus als auch der Anhdufungen von Offizien in Er-
scheinung. — Diese Eigenstdndigkeit auf liturgischem, bzw. innermonasti-
schem Gebiet entspricht durchaus der geistigen Groe dieses Klosters.

*

Die Bedeutung dieses Corpus Consuetudinum Monasticarum fiir die
Erforschung des mittelalterlichen M6nchtums und somit weiter Gebiete der
mittelalterlichen Kulturgeschichte ist unbestreitbar. Moge das Werk einen
raschen Fortgang nehmen!

PascaL LADNER

1 CCM IV, p. XXIX ss.
2 Ibid., p. XXXVIIL
3 Ibid., p. XXXVIII-XLI.

358



	Miszelle

