
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 60 (1966)

Artikel: Segesser nach dem I. Vatikanischen Konzil

Autor: Müller-Büchi, Emil Fr. Jos.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EMIL FR. JOS. MÜLLER-BÜCHI

SEGESSER NACH DEM I. VATIKANISCHEN KONZIL

(Schluß)

VI.

Im Zusammenhang mit kirchlichen Maßnahmen gegen Prof. Eduard
Herzog in Luzern, welche dieser sich durch sein Verhalten nach dem

Konzil zugezogen hatte, war es im Spätherbst 1871 zu einem ersten
scharfen Zusammenstoß zwischen Segesser und der bischöflichen Kurie
in Solothurn gekommen. Der Zwischenfall fand ein glimpfliches Ende:
kirchlicherseits begnügte man sich mit einem non contradicere in der

Unfehlbarkeitsfrage und anerkannte damit die Haltung, die Segesser

seit 1870 ' gegenüber der durch das Vaticanum eingeleiteten kirchlichen
Entwicklung eingenommen hatte.

Solches Ausweichen war nur bei einem ersten Zusammenstoß, der
obendrein noch zu gutem Teile auf Mißverständnissen beruht hatte,
möglich. Dem Staatsmann, der seit dem Mai-Tag 1871 an der Spitze
des neuen katholischen Regimentes von Luzern stand, konnte ein non
contradicere 2 nicht tragfähige Grundlage für eine aufrechte Haltung
in den immer drängender werdenden kirchenpolitischen Fragen sein.

Ein katholischer Publizist mag in Stillschweigen Rettung vor Gefährde
suchen, wenn seine wissenschaftlichen Überzeugungen ihm Accomodation

an den herrschenden Zeitgeist irn eigenen Lager verbieten. Dem
katholischen Politiker ist, wenn er weiter wirken will, solcher Fluchtweg

1 Vorabend 326.
2 Auf dem Katholikenkongreß v. 17. Sept. 1872 in Solothurn verhöhnte Egli die

schweizerischen Bischöfe, weil sie «nur das Nichtwidersprechen (non contradicere)

in offizieller Stellung und in der Öffentlichkeit» fordern.

368



verbaut. Für ihn bleibt positive Einstellung zur Kirche Pflicht. Dies

dann erst recht, wenn er an die Spitze eines vaterländischen Gemeinwesens

gestellt ist, das infolge kirchentreuer Haltung seines Volkes in
steigende Anfechtung durch von religiösen Leidenschaften erregte Gegner

gerät. Je mehr die durch das Vaticanum ausgelöste innerkirchlich-katholische

Bewegung in den staatlichen Bereich übergriff, umso weniger
vermochte bloßer Verzicht auf Widerspruch Segesser zu jenen Stellungnahmen

zu befähigen, welche durch die Entwicklung der Lage notwendig
wurden.

Nicht nur ein Ahnen vom Ungenügen der kirchenpolitischen
Überzeugungen, an denen er bislang festgehalten, sondern auch steigende
Unsicherheit über deren sachlichen Wahrheitsgehalt begann ihn eben

damals innerlich zu bedrängen. Trotz aller Komplikationen durch den

unglücklichen Unfehlbarkeitsstreit hatte er bei Anlaß der Schwierigkeiten

um Prof. Herzog der Kurie in Solothurn das Angebot zu
Zusammenarbeit erneuert1. Schon dabei gab er sich offensichtlich nicht
Rechenschaft darüber, wie brüchig die auf gegenseitiges non contradicere

gegründete Gemeinschaft war. Und wie verhielt sich die Düret
angebotene Handreichung zum Postulate einer Trennung von Kirche und
Staat? Zu diesem Leitgedanken hatte er sich in den 60er Jahren
durchgerungen. Aus seiner bisherigen geistigen Entwicklung und aus den
politischen Einsichten, die er beim Studium der Geschichte gewonnen, war
er zur Überzeugung gelangt, daß möglichste Scheidung der
religiöskirchlichen vom politischen Bereiche das Gebot der Stunde sei. Sich von
diesem Leitbilde zu lösen war die Aufgabe, die zunächst geleistet werden
mußte.

Dies war deswegen schwierig, weil sein ganzer Bildungsgang ihn schließlich

zu der Überzeugung von einer in der Neuzeit notwendigen Trennung
zwischen Kirche und Staat geführt hatte. Schon sein Bonner Professor

Bethmann-Hollweg 2, mit dem er zeitlebens in Dankbarkeit und Wert-

1 «Unsere gemeinsame Aufgabe ist es, in der Schweiz über eine Krisis
hinwegzukommen, in der wir mit Poltern nichts ausrichten, unsere Reihen zu stärken
nicht sie zu lichten indem wir Leute verketzern und aus der Kirche
hinausdrängen, die nichts anderes begehren als in der kirchlichen Gemeinschaft zu
bleiben und es im Grunde besser meinen als diejenigen, welche diesen unseligen
Unfehlbarkeitsschwindel so sehr zur Unzeit in die Welt hineingeworfen haben.
Halten wir uns daher strikte an dem non contradicere!, damit wir nicht
unnötigerweise uns selbst schwächen und die gemeinsamen Gegner stärken» (Segesser

an Düret 6. Nov. 1871).
2 Über ihn: Fritz Fischer, M.A.v.Bethmann-Hollweg und der Protestantismus

(1938) bes. 291 ff.

369



Schätzung verbunden blieb, war ihm hierin Lehrer gewesen. Troxler,
neben dem er sich 1839/41 um die Geschichtsprofessur an der höheren
Lehranstalt in Luzern beworben hatte \ stand auf dem gleichen Boden
und Segesser fand sich schon bei seinem ersten öffentlichen Auftreten in
Luzern mit diesem in derselben Zielsetzung. Der Troxlersche Gedanke

von der erkennenden Gewalt, die im neuzeitüchen Staate selbständig
neben die gesetzgebende und die vollziehende treten müsse und deren

Aufgabe es sei, durch Aufbau eines nationalpolitischen Bildungswesens
das staatliche Leben in rechte und friedliche Bahnen zu leiten, hat
offensichtlich die heimatlichen Bildungsbestrebungen Segessers dauernd
beeinflußt. Seit Beginn der 60erJahre wurde der Gedankenaustausch mit den

reformiert-konservativen Rechtshistoriker-Freunden Johannes Schnell,
Friedrich von Wyss und Eduard von Wattenwyl für Segessers
kirchenpolitische Absichten zu einem guten Teile bestimmend. Diese Männer
waren von der Überzeugung erfüllt, daß in der Neuzeit eine christliche
Rechts- und Staatswisssenschaft als III. Potenz neben Imperium und
Sacerdotium treten, rettungslos überalterte Formen im Verhältnis von
Kirche und Staat durch freimütige Trennung überwinden, das Wesentliche

jedoch in freiheitlichem und religiösem Geiste in neue Beziehung
bringen müsse 2. Insbesondere die frühe Anerkennung der Zivilehe, ja
selbst der Forderung nach deren Obligatorium ist durch Einflüsse
bestimmt, die Segesser von Bethmann-Hollweg und Schnell empfangen
hatte. Eherechtliche Fragen 3 haben nach 1848 das eidgenössische Parlament

häufig beschäftigt und wiederholt Interventionen Segessers
ausgelöst.

Segesser hat sich zum Gedanken der Trennung von Kirche und Staat
zum ersten Male öffentlich in der Syllabus-Studie von 1865 bekannt 4.

In seinem und seiner Freunde Denken kommt diesem Postulate eine ganz
positive Bedeutung zu : es fließt im Letzten aus einer religiösen Einstellung

zum Leben. Die Cavoursche Formel «Freie Kirche im freien Staate»

Vgl. mein Aufsatz: Die Professur für Geschichte an der höhern Lehranstalt in
Luzern (Geschichtsfreund 1966) 96 ff.
Vorabend 308.
Eine Untersuchung der vielen Rekurse i. Sa. gemischte Ehen, Eheverweigerungen
etc. die (meist aus kath. Kantonen) auf Grundlage der Bundesverfassung v. 1848
an Bundesrat und Bundesversammlung gerichtet wurden (vgl. L. Kern, Repertorium

über die Verhandlungen der Bundesvei Sammlung 1942 Sachregister) wäre
für die Rechtsgeschichte der neuzeitl. Schweiz. Ehegesetzgebung aufschlußreich. -
Segessers einschlägige parlament. Reden: Kl. Sehr. III 30, 180.
Kl. Sehr. I. 249 ff. - Wertung Cavours: id. 163, 252, 580.

370



hatte er seit je als treulos-trügerisches Wort übler Schläulings-Politik
gewertet. Fortschrittlich gesinnte katholische Intellektuelle in Luzern,
nicht zuletzt jene Gruppe unter den Mitgliedern des Schweizerischen

Studentenvereins, welche anfänglich den anti-infallibilistischen Kreis in
der Leuchtenstadt bildete \ sind Ende der 60er Jahre ebenfalls auf
diese Linie eingeschwenkt. Segessers in der Syllabus- und Konzils-Broschüre

dargelegten neuzeitlichen und fortschrittlichen kirchenpolitischen
Gedanken hatten im eigenen Lager einigen Widerhall gefunden 2, was
Hoffnung erwecken konnte, es möchte nach dem Siege vom Mai-Tag 1871

die Luzerner Schicksalsfrage nach einem rechten Verhältnis von Religion

und Politik endlich eine glücklichere Lösung finden als bis anhin.
Der heraufziehende Kulturkampf hat alle solche Möglichkeiten zum

Scheitern gebracht. Kaum irgendwo mehr als in der Politik stoßen zu
bösen Zeiten Idealität und Realität härter aufeinander. Angesichts der

ganzen kirchenpolitischen Lage, wie diese in Auswirkung des Vaticanums
immer ausgeprägter Gestalt annahm, konnte der Grundsatz einer Trennung

von Kirche und Staat selbst in seiner positiven Form keine geeignete

Grundlage für aktive staatsmännische Betätigung eines überzeugten
Katholiken sein. Die Verfassung der Vereinigten Staaten von
Nordamerika übte gerade mit ihren diesbezüglichen Bestimmungen auf die

Zeitgenossen erheblichen Einfluß aus 3. In der kirchenpolitischen
Streitliteratur der 70er Jahre gelangt die Frage öfters zur Erörterung, ob
Amerika hierin Vorbild sein könnte. Die Erkenntnis setzte sich bald
durch, daß die aus der Geschichte erwachsenen Voraussetzungen dazu
in der Schweiz ganz anders liegen als im neuen republikanischen Staats-

1 Vorabend 322.
2 Vgl. u.a. B. Estermanns Aufsatz über Fragen der Kirchenverwaltung (Kath.

Schweizerblätter VII/1865 24 ff.) - Jost Weber, der es immer verstand, seine
Fahne im gerade wehenden Zeitgeist zum Flattern zu bringen, stellte sich in
einem Aufsatze «Über gemischte Ehen. Staatskirchliche Aphorismen» (ebda
111/1861 611 ff) als erster kath. Politiker vor, der für die Zivilehe kämpfe. -
Franz Rohrer propagierte Segessersche Ideen in den «Monatrosen» 14/1869. 70
108 ff. - Selbst Theodor Scherer, der publizistische Wortführer der Ultramontanen,
anerkannte in seinem «Handbuch zur Beurteilung der Vorurteile und Irrtümer
unserer Zeit» (1870) p. 216 die positiven Inhalte des Grundsatzes Trennung v.
Kirche u. Staat u. meinte, es sei möglich, daß die kath. Kirche sich auf dieser
Grundlage mit dem modernen Staat in ein Verhältnis setze.
Es verdient Beachtung, daß selbst der Pius-Verein in seiner Eingabe v. 21 Sept.
1870 an den Bundesrat betr. Verfassungsrevision (Bundesblatt 1870 III 441/2)
bereit war, sich event, auf diesen Boden zu stellen.

3 Auch Segesser befaßte sich in der Studie von 1866 «Die Monarchie und die Republik

in Europa und Amerika» (Kl. Sehr. I. 327 ff.) mit diesem Problem. - Dessen

Behandlung in der Publizistik der Zeit wäre ein schönes Studienobjekt.

371



wesen jenseits des großen Wassers. Eine sachlich einwandfreie Trennung
beider Bereiche zu versuchen und dabei selbst die res mixtae realistischer

zu sehen und zu werten ist eine Aufgabe, welche religiös gesinnte
Wissenschafter zu fesseln vermag. In stürmischen Zeiten, wo alles politischem
Drange erliegt, vermögen - das hat sich im Kulturkampfe in Deutschland

und in der Schweiz gezeigt1 - auch die Professoren ihre Aufgabe
als III. Potenz nicht zu erfüllen und sie schlagen sich zur einen oder

zur andern Streitpartei.
Die Wochen und Monate zwischen dem Mai-Sieg in Luzern und den

Bundesverfassungsrevisions-Debatten im Nationalrate waren für
Segesser eine Zeit schwerer innerer Bedrängnis. Der Blick auf die heimische
Umwelt hat den notwendig gewordenen Wandel in den kirchenpolitischen

Grundanschauungen erleichtert und befördert. In den meisten
Kantonen bestehe, so stellte er bei Betrachtung der Basler Diözesan-
verhältnisse 2 mißbilligend fest, mit Bezug auf die katholische Kirche
«ein System der Bevormundung, das mit dem Postulat der freien Kirche
ebenso kontrastiert wie mit den staatlichen Institutionen der Neuzeit».
Das Plazet bezeichnete er als «bürokratischen Zopf des vorigen
Jahrhunderts», die Diözesankonferenz als «fortdauernde Blüte staatskirchlicher

Philisterei». Das Verfahren bei der Basler Bischofswahl bereite
«fast mehr Schwierigkeiten als eine Papstwahl» und auch nachher seien

jederzeit übelste Kalamitäten möglich, sobald «irgend ein Duodezdespöt-
chen sich berühmt machen will». Andererseits gestand er freimütig zu,
daß er eine «vorsorgliche negative Controlle» des Staates über das

Vermögen kirchlicher Korporationen ebenso anerkenne wie er für
allgemeine Gewährung des Präsentationsrechtes an die Gemeinden bei
Pfarrwahlen eintrete; im Interesse der Kirche selber sollte die freie bischöfliche

Kollatur zu Gunsten einer «lebhafteren Beteiligung der Gemeinden

am kirchlichen Organismus» zurücktreten. Mit solchen Gedanken, die
sich aus der Betrachtung der heimatlichen Ordnung ergaben, verschmolz
seine Wertung von Syllabus und Vaticanum. Durch deren Heraufführung
und Auswirkung seien - und wie Segesser überzeugt war, nicht ohne

Schuld der Kirche - neue mächtige Spannungen im Verhältnisse von

1 Dazu: E. Schulte, Die Stellung der Konservativen zum Kulturkampf 1870-
1878 (1959). - In der Schweiz rückt sich Prof. W. Munzingen (unten 394) in solche
Zusammenhänge.

2 In der Besprechung von K. Attenhofer, Die rechtl. Stellung der kath. Kirche
gegenüber der Staatsgewalt i. d. Diözese Basel — in Kath. Schweizer-Blätter
11/1870 133 ff.

372



Kirche und Staat entstanden. Im Zusammenhange mit der
Bundesverfassungs-Revision drohten die Auswirkungen davon auf die Politik
überzugreifen und das neue Regiment in Luzern zu erschüttern. Die Zauberformel

von einer Trennung zwischen Kirche und Staat vermochte da

nicht zu helfen. Für Segesser als katholischer Staatsmann gerieten zwei

gleichwertige Pflichtenkreise in Kollision: die neue politische Ordnung
in Luzern mußte vor den Auswirkungen des Vaticanums abgeschirmt,
zugleich aber die in Bundesrevision und Kulturkampf bald heftigst
angefochtene durch das Vaticanum neu gestraffte Kirche verteidigt werden.

Die «katholische Politik», zu deren Führung Segesser nun berufen war,
ließ sich nicht mehr auf altüberlieferte Ideen gründen: weder auf den

vordem so groß bewährten Luzerner Barock noch auf eine in edelem

Sinne verstandene Freiheitsidee. Der Lieblingsgedanke einer Trennung
von Kirche und Staat wirkte nur noch darin weiter, daß Segesser in
unüberwindlicher Abneigung gegen jedes Staatskirchentum und dann
folgerichtig gegen den auf diese Art entstandenen Altkatholizismus dauernd
verharrte. Die positiven Bande, welche in Luzern und in der Eidgenossenschaft

die Kirche an das geschichtlich gewordene vaterländische Staatswesen

knüpften, mußten neu gesehen und anders als bislang begründet
werden. Der Panzer des non contradicere, den er sich nach dem

Vaticanum umgelegt, schützte nicht mehr. Das Visir mußte gelüftet und in
dem vor einem Ausbruche stehenden neuen Kampfe zwischen Kirche
und Staat mußten klare Stellungen bezogen werden.

Die protestantisch-konservativen Rechtshistoriker-Freunde kannten
diese Tragik und sie litten die innere Spannung mit, die Segesser erfüllte,
als er sich um die Jahreswende 1871/72 für die Reise nach Bern zur
Teilnahme an den Verfassungsberatungen des Nationalrates rüstete l. Sie

1 Mit dem neuen Jahre - so schrieb Ed. V. Wattenwyl am 2. Jan. 1872 nach Luzern —

«tritt eine bedeutungsvolle Aufgabe an Dich heran, dem vaterländischen Gemeinwesen

vorzustehen und dasselbe in ernster Zeit zu leiten. Zu gleicher Zeit bist
Du berufen, der Führer der konservativ katholischen Partei in der Bundesversammlung

bei der wichtigen Bundesrevision zu sein. Nimm für beides, für die
ganze Aufgabe meinen Wunsch in Empfang, daß der Herr Dir Licht und Kraft
geben möge. Wir bedürfen seiner für das Wollen und für das Vollbringen, für die
Erkenntnis und für die Tatkraft. Es sind Gottes Wege gewesen welche Dich an
diese Stelle geführt haben, und er wird Dir gewiß auch helfen, dasjenige zu leisten.
was die Pflichten des Amtes Dir auferlegen. Es geschah gewiß nicht von ungefähr,
daß dieses Amt Dir in einer Zeit zufiel, wo Luzern wieder als katholischer Vorort
seine historische Stellung einnimmt und der Vorsteher desselben einen weit über
seine Grenzen reichenden Wirkungskreis hat und berufen ist das Banner zu tragen,
unter welchem allein in der Zukunft wie in der Vergangenheit die verschiedenen

373



waren fest davon überzeugt daß er - was immer auch kommen würde -
das Banner des eidgenössischen Kreuzes zwar nicht als ultramontaner
Propagandist doch als christlicher Staatsmann hochhalten werde.

VII.

Die Bewegung zur Revision der Bundesverfassung von 1848 hatte
schon zu Ende der 60er Jahre eingesetzt. Vaticanum und Kulturkampf
kamen darüber und tragen Leidenschaften hinzu, welche die mit einer

jeden solchen Reform verbundenen Verwicklungen und Verirrungen bis
in Letzte steigerten. Kirchenpolitische Aktionen und Zielsetzungen haben
damals in einem bisher unbekannten Maße auf das politische Leben

übergegriffen und die staatspolitischen Fragen, welche bei der Revision

von 1872/74 in erster Linie zur Diskussion standen überdeckt, ja
verschüttet. Die für die politische Geschichte jener Jahre entscheidenden

Entwicklungslinien sind dabei sehr verwischt worden. Insbesondere im
Lager der 1874 Unterlegenen entstand, ganz geformt vom Erlebnis des

Kulturkampfes, ein Bild jener Vorgänge, das einer kritischen Betrachtung

nicht Stand hältx. Gerade die Persönlichkeit Segessers und seine

eigenartige oftmals so gar nicht klerikale Haltung gegenüber den Ereignissen

der 70er Jahre und seine meist sehr kritische Einstellung zu den

führenden katholisch-kirchlichen Persönlichkeiten hat man eben

deswegen gerne in den Schatten gerückt stehen lassen. Segesser und die Zeit,
in der er politisch wirken mußte, lassen sich nur verstehen, wenn die
erste Aufmerksamkeit nicht auf die kirchen- sondern auf die staatspolitische

Seite der Vorgänge um Bundesrevision und Kulturkampf gerichtet
wird.

Stämme und Konfessionen des Schweizervolkes zusammenbleiben können, wie
sie bisher zusammengeblieben sind.
Mit dem Banner des vaterländischen Kreuzes mußt Du Dein häusliches Kreuz
zu tragen haben. Der Herr hat aber geholfen bis hieher und er wird auch ferner
Dir helfen und es wird sich dann auch das Wort der hl. Schrift erfüllen, daß
die Leiden dieser Zeit nicht wert sind der Herrlichkeit, die uns zuteil werden wird.
Darum lieber Freund und doppelter Kreuzträger meinen Wunsch und mein
Spruch :

Drum trage Du und frage nicht,
Drum wage Du und zage nicht »

Über das Kreuz-Motiv in der damaligen Luzerner Politik: oben p. 291.
1 Ich werde mich über diese Problematik des schweizerischen Kulturkampfes

anderswo ausführlicher äußern und den Nachweis zu leisten versuchen, daß dabei
weit mehr als kirchenpolitische verfassungspolitische Beweggründe und Ziele
auslösend waren und weitgehend maßgebend blieben.

374



Es ging um staatspolitische Grundfragen der neuen Eidgenossenschaft,
als nach dem kläglich gescheiterten ersten Anlaufe von 1866 schon kurze
Zeit nachher Revision der Verfassung wiederum in den Mittelpunkt des

Geschehens trat. Und selbst wenn man sich diese Betrachtungsweise zu

eigen macht, muß man in erster Linie anderes und mehr beobachten, als

nur den steigenden Drang zu Zentralisation, der damals vorab auf dem

Gebiete des Militärwesens und der Rechtsvereinheitlichung zu neuer

Auswirkung drängte. Der wichtigste Streitpunkt war, ob die
bürgerlich-liberale Repräsentativ-Demokratie, die 1848 zur Grundlage des

neuen eidgenössischen Wesens geworden war, beibehalten, oder durch
staatsrechtliche Weiterentwicklungen in der Richtung auf neue
demokratische Formen bei der politischen Willensbildung ersetzt werden solle.

Die Radikalen, ganz im Bekenntnis zur Volkssouveränität wurzelnd,
suchten der unbeschränkten verfassungsgebenden Gewalt des Volkes

zum Durchbruch zu verhelfen, von hier aus zum demokratischen
Einheitsstaat vorzustoßen und die letzten Reste der alten Kantonalstaatlichkeit

möglichst zu beschneiden oder gar ganz zu beseitigen. Die
demokratische Bewegung, welche in den 60er Jahren in manchen ostschweizerischen

Kantonen siegreich geworden war, gab dem in der Eidgenossenschaft

Auftrieb, setzte aber sogleich auch schon dem Streben nach einem

nationalen Einheitsstaat jene deutschen Akzente auf, welche dann im

Abstimmungskampfe von 1872 um die erste Revisionsvorlage die
Welschen abstoßen und ins Lager der Föderalisten treiben sollten. Wer
damals irgendwie konservativ dachte - und dazu gehörten in erster Linie
die seit 1848 in der Bundespolitik führend gewesenen Liberalen - dem

mußte an der Erhaltung der bundesstaatlichen Grundlagen der
Eidgenossenschaft bei Anlaß der bevorstehenden Verfassungsrevision gelegen
sein.

In der Tat war es die liberale Fraktion der Bundesversammlung die,
als der Gedanke einer Neugestaltung der Verfassung erst in der Luft lag
und noch bevor der grundsätzliche Nationalratsbeschluß auf Einleitung
eines Revisionsverfahrens gefaßt war 1, sich in einer öffentlichen
Proklamation grundsätzlich zur Auffassung bekannte, daß sie «eine

Umgestaltung der politischen Hauptgrundlagen, auf welchen die gegenwärtige
Bundesverfassung der Schweiz beruht, weder für geboten noch für
ersprießlich» halte; insbesondere trat sie «gegen die Einführung des Ein-

1 Dies geschah am 16. Nov. 1869, ausgelöst durch die sog. Motion Ruchonnet betr.
Neuordnung des Eherechtes.

375



heitsstaates und für die Beibehaltung des Bundesstaates» in die Schranken

und wollte unbedingt an dem Grundsatze festhalten, daß zu
Abänderungen der Verfassung «die Zustimmung der Mehrheit sowohl des

gesamten Schweizervolkes als der Kantone erforderlich ist» l. Die
radikalen Mitglieder der Bundesversammlung erließen eine Gegenerklärung 2,

welche in der Forderung gipfelte, «daß für Annahme der revidierten
Bundesverfassung oder einzelner Artikel die absolute Mehrheit des

Schweizervolkes entscheidend sei». Das Wesentliche an dieser radikalen
Stellungnahme liegt darin, daß in konsequenter Anwendung der
umfassenden und alleinigen verfassungsgebenden Gewalt des Volkes die

Formung des staatlichen Grundgesetzes allein der Mehrheit der
Volksstimmen anheim gegeben werden sollte. Die Verfassung von 1848 hatte
daneben noch auch die Zustimmung einer Mehrheit der Kantone gefordert.

Gerade dies sollte nun in erster Linie beseitigt und damit ein wirklich

radikaler - ein an die Wurzeln des staatlichen Seins der Eidgenossenschaft

rührender - Fortschritt verwirklicht werden.
So waren schon an der Wende von 1869/70 und noch bevor das römische

Konzil in der Unfehlbarkeitsfrage überhaupt eine Entscheidung
gefällt hatte, die beiden sich ausschließenden Gegenpositionen in der
staatsrechtlich entscheidenden Grundfrage bezogen. Es geschah dann
nicht von ungefähr, daß in das darüber ausbrechende politische Ringen
die altkatholische Bewegung verwickelt wurde und daß die Kulturkampfmaßnahmen

daraus erwachsen sind. Erstunterzeichner des radikalen
Programms waren der Thurgauer J. F. Anderwert, der bernische Juras-
sier P. Jolissaint und der Solothurner S. Kaiser: alles Katholiken, welche

ihr Eintreten für schrankenlose Volkssouveränität zu Gegnern jeder,
auch einer kirchlichen hierarchischen Ordnung und in der Folge zu
Förderern des Altkatholizismus und zu führenden Kulturkämpfern machen
mußte.

Wie immer man die liberal-konservative Mittelpolitik auch werten mag,
die Segesser in Luzern nach dem Mai-Tag 1871 zielbewußt und unbeirrbar

anstrebte, so ist doch eines unbestreitbar: im eidgenössischen Rahmen

war es am Vorabend der Bundesverfassungs-Revision die einzig
mögliche Haltung. An der Spitze der gesamtschweizerischen liberal-konservativen

Gruppe standen Alfred Escher und der Glarner Landammann

1 Es ist das das sog. Berner Casino-Programm v. 16. Juli 1869 (Protokoll über die
Verhandlungen des Schweiz. Nationalrates betr. Revision der Bundesverfassung
1871/2 I. p. XX.).

2 ebda p. xvm f. - Programm v. Dez. 69 / Jan. 70.

376



Joachim Heer. Der eigentlich führende Kopf dieser Richtung war Jakob
Dubs, der sich als Bundesrat jedoch im Hintergrunde halten mußte. Aus
seiner Feder stammte die bundesrätliche Botschaft vom 17. Juni 1870

zur Verfassungsfrage 1, in der nicht nur ein gar nicht radikales
Revisionsprogramm sehr behutsam entworfen, sondern auch die kirchlichen
Vorgänge im katholischen Bereiche, deren Hinüberschlagen in die politischen
Kämpfe sich bereits ankündigte 2, mit großer Zurückhaltung gewertet
wurden. 1870 stand Dubs als Bundespräsident dem politischen Departemente

vor; in dieser Eigenschaft lehnte er eine Beteiligung der Schweiz

an einer gegen das Vaticanum gerichteten internationalen diplomatischen
Aktion ab 3. Dubs ist zweifellos eine der stärksten und auch geistig
bedeutendsten Persönlichkeiten in der schweizerischen Politik jener Jahre 4.

Schon ganz zu Beginn hat er das Unheil erkannt, das aus einer Verbindung

der radikalen Verfassungsbestrebungen mit der rom-gegnerischen
Bewegung in der katholischen Kirche hervorgehen mußte. Schon im

Spätherbst 1869 hat er sich von den Ultramontanen wie von den
radikalen Unitariern, ja selbst von der gemäßigt liberalen Partei Escher-

Heer innerlich abgesetzt. Damals gewann er die seine künftige Politik
bestimmende Erkenntnis, daß eine wirklich eidgenössische Neugestaltung
des gesamtschweizerischen Staates nur durch Fortentwicklung der
bundesstaatlichen Einrichtungen und durch Neubelebung eines demokratischen

Föderalismus möglich ist.
Eine gewisse Gesinnungsverwandtschaft mit der Gruppe liberal-konservativer

Politiker ist für die Tätigkeit Segessers im eidgenössischen Parlament

seit 1871 sehr wichtig geworden. Die daraus hervorgegangene
Zusammenarbeit hat das äußere Geschehen der nächsten Jahre, nicht
zuletzt den Sieg der Gegner bei der Abstimmung über die erste Revisionsvorlage,

zu einem guten Teile bestimmt. Für die innere Haltung des

Luzerners und für das Ausreifen seiner föderalistischen Grundansichten
ist die nahe Freundschaft mit Dubs 5, neben die auch eine solche mit

1 Bundesblatt 1870 II. 665 ff.
2 In der Eingabe der Langenthaler Volksversammlung v. 3. April 1870 (Bundesblatt

1870 III. 450). - s. unten 388.
3 Dazu der Aufsatz von Victor Conzemius, Der schweizerische Bundesrat und das

erste vatik. Konzil (Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 15/1965, 217 ff.).
4 Die Biographie von Gerold Ermatinger, Jakob Dubs als schweizerischer

Bundesrat 1861-72 (1932) reicht nur bis zum Beginn der 1. Verfassungsrevision.
5 Der umfangreiche Briefwechsel Segesser-Dubs wurde schon von a. Nationalrat

Th. Holenstein, Die konf. Artikel und der Schulartikel der Schweiz.
Bundesverfassung (1931) benutzt. Ich habe ihn, nachdem er lange verschollen schien,
wieder aufgefunden.

lb 377



Heer ' trat, geradezu entscheidend geworden. Nur Alfred Escher kam er
auch jetzt nicht näher, doch trat die seit 1848 bestehende oftmals bis

zu Feindschaft gesteigerte persönliche Abneigung in den Hintergrund,
mindestens soweit es sich nicht um Fragen der Segesser immer gründlich

verhaßt gebliebenen Eisenbahnpolitik handelte. Es ist eine auffällige
Tatsache, daß Segesser nach 1870 wirklich vertraute Freunde, mit denen

ein Austausch geistiger und politischer Anregungen möglich war, in
einem Lager fand, das in Manchem zu mindest konfessionell nicht das

seinige war. Nach dem Tode Nazar von Redings kam er in der Ursehweiz

zu keinem Magistraten mehr in ein Näheverhältnis 2, das an Bedeutung
und Auswirkung auch nur einigermaßen jenem zu Dubs und Heer gleichstand.

Dubs und Heer waren auch als Politiker Männer von Geist und
Charakter, der eine scharf umrissen, der andere in milder versöhnender
Form. Beide strahlten auf alle, die mit ihnen näher in Berührung kamen,
deswegen menschliche Wärme aus, weil sie um die Tragik der Zeit und
der Politik wußten und dies nicht in seichtem Optimismus leugneten
oder darauf mit sturem Beharren auf überlebten Positionen entgegneten.
Segesser hat nach 1870 beide als Weggenossen in der Politik hoch
geschätzt 3, in umfangreichem Briefwechsel fruchtbaren Gedankenaustausch

mit ihnen gepflogen und in stillen Stunden oftmals sein eigenes

politisches Tun an ihnen gemessen. Insbesondere die Segesserschen Ideen
über konservativ-föderalistische Politik in der neuzeitlichen Schweiz sind
erst durch die Verbindung mit diesen beiden Männern voll ausgereift. Als
die Revisionsbewegung aufkam, war der Besiegte von 1847 daran, den

Weg vom Staatenbunde zum Bundesstaate zu suchen. Der Gedankenaustausch

mit Dubs während der Kampagne von 1871/72 schärfte den

Blick für das, was vom alteidgenössischen Wesen allein noch für die
Zukunft fruchtbar gemacht werden konnte: ein Bundesstaat, in welcher

Richtung die neue Schweiz auszubauen Aufgabe der Zeit war, mußte
mehr sein als nur eine föderative Organisation. Dubs wies nach vorn,
Heer hielt Segesser in dem zurück, was in ihm noch staatenbündlerisch

Dazu: Ed. Vischer, Briefe an Bundespräsident Dr. Joachim Heer 1877 (Jahrbuch

d. Hist. Vereins Glarus 60/1963, 119 ff).
s. mein Aufsatz: Altschweizer Eliten im Bundesstaat von 1848 (Innerschweizer
Jahrbuch f. Heimatkunde 19./20. Bd 1959/60, 101 ff.).
«Wie oft habe ich hauptsächlich gesprochen - schrieb er an Dubs (15. Dez. 1878),
als er diesem die eben erschienene Ausgabe seiner Reden im Nationalrat (Kl.
Sehr. III.) übersandte - um von Ihnen und Heer gehört zu werden, von denen
ich wußte verstanden zu werden, wenn Sie auch nicht meiner Ansicht waren.»

378



war. Die Persönlichkeit des Glarner Landammanns erschien dem

Luzerner als lebendige Verkörperung der Grenzen, welche föderalistischer

Haltung im Bundesstaat gesetzt sind 1. Heers «Brückenbauer»-Politik 2

zielte - Segesser hat dies freilich nicht von Anfang an, doch dann in
der Rückschau des Greises mit voller Klarheit erkannt - nicht auf
schlechte Kompromisse sondern darauf ab, den Gegensätzen, die in der
Politik aufeinander stoßen, die Schranken zu weisen. Am Vorabend der
Bundesverfassungsrevision mußte es die große Sorge eines katholischen
Staatsmannes sein, durch Vaticanum und radikales Staatskirchentum

könnten alle Schranken hinwegspülen, welche den kirchlichen Frieden

im Vaterlande schützen. In der gebirgigen Landschaft Helvétiens

gilt es, reißende Bäche zu überbrücken; sich in sie hineinzuwerfen, um
ihnen wehren zu wollen, bliebe Wahnsinn. Für diese zuerst in den

Revisionsberatungen und dann im Kulturkampf oft praktizierte und von den

Ultramontanen wenig verstandene Verhaltensweise war Heer Segessers

Vorbild geworden 3.

VIII.

Es kann sich im Rahmen dieser Studie nicht darum handeln, im
Einzelnen den Anteil Segessers an der Bundesverfassungsrevision darzulegen.
Die Frage, der nachgegangen werden soll, ist eine andere : wie ist damals aus
dem freimütigen Kritiker des Vaticanums und dem erklärten Gegner der

päpstlichen Unfehlbarkeit dennoch ein Verteidiger des katholischenVolkes
und seiner wirklichen Interessen auf dem Gebiete der Politik geworden?

1 Im «Rückblick als Vorwort» zur Ausgabe der Parlamentsreden (Kl. Sehr. III.
p. xxxii.) findet sich die ausgezeichnete Charakterisierung: Heer sei «ein Mann,
der Festigkeit und Milde in seltenem Maße vereinigte und durch ungewöhnliche
Geistesgaben nicht minder als durch Biederkeit und Wohlwollen Allen imponierte,
mehr ein Mittelpunkt, an welchem entgegengesetzte Strömungen ihre richtige
Schranke fanden, denn eine Spitze, in welche eine derselben ausgelaufen wäre».

2 Der Ausdruck war von Dubs geprägt worden, wie Segesser am 22. Jan. 1879,
als eben die Nachricht von dessen Tod eingetroffen war, an Heer nach Glarus
schrieb. «Er bewunderte vorzüglich Ihr Talent, in schwierigen Lagen Übergänge,
allseitig wenigstens teilweise befriedigende Lösungen zu finden und nannte Sie
wohl im Scherze den großen Brückenbauer. Dabei anerkannte er, daß darin die
Kunst des republikanischen Staatsmannes liege».

3 Segesser hat besonders in der Jura-Frage auf mäßigenden Einfluß des Freundes
aus Glarus gehofft. «Auch Hr Heer soll angesprochen worden sein - schrieb er
am 21. März 1875 an Dubs, als die bernische Gewaltpolitik einem Höhepunkt
zusteuerte - seine Brückenbaukunde zu verwerten. Mir kommt aber vor, man
werde über diesen Bach herüber nicht kommen ohne naß zu werden».

379



Segesser ist in den 1870er Jahren nicht den Weg zum Altkatholizismus

gegangen, sondern in seinem überlieferten Väterglauben verblieben und
zum führenden katholischen Staatsmann in der Periode des

Kulturkampfes aufgestiegen. Dies läßt sich am ehesten aus den Erlebnissen und
Eindrücken erklären, welche diesen Mann in den Jahren der
Bundesverfassungsrevision, insbesondere in deren erster Phase überfallen und
beschäftigt haben. Sicher sind religiöse Beweggründe daneben und
darüber hinaus wirksam gewesen; das häusliche Kreuz, das ihm lebenslang
aufgelastet blieb, hat den Blick über die Niederungen der Politik in lichtere

Höhen gehoben. Ehrfurcht vor Menschenschicksal verwehrt näheres

Eingehen auf diese ganz persönliche Seite der Entwicklung. Es genügt
zur richtigen Wertung des Mannes, die ideengeschichtlichen Linien
nachzuzeichnen, die von dessen Rechtsanschauungen zu seiner Politik hinüber
führen.

Segessers Ziel in Luzern wie im Nationalrate war seit 1848 dauernd,
folgerichtig und oft getragen von großer Leidenschaft gegen den
ausschließlichen Repräsentationsanspruch gerichtet gewesen, den die Liberalen

in der nach dem Sonderbundskriege errichteten Staatsordnung
durchzusetzen vermocht hatten. Er hat sich immer zum Prinzip der
Volkssouveränität bekannt. Dieser Gedanke leitete ihn bei seinen
Vorstößen zur Revision der Luzerner Kantonsverfassung und in seiner Kritik
an der Gestaltung der Nationalratswahlkreise. Von daher ist er sogar
zur Bejahung plebiszitärer Staatsformen gelangt, was sich nicht nur in
seiner eigenartigen Wertung der «demokratischen Monarchie» Napoleons

III., sondern auch in seiner Haltung zur Revisionsvorlage von 1872 1

zeigen sollte. Dubs hat sehr scharf beobachtet, daß Segesser, soweit und
weil er ein Ultramontaner war, «nicht ohne Hinneigung zu unitarischen
Tendenzen» sei2. Um solches einzudämmen und in rechte Bahnen zu
leiten, war eine Aktivierung und Modernisierung des föderalistischen

Gedankengutes nötig. Die Zusammenarbeit mit Dubs bei den Revisionskämpfen

war da sehr förderlich. Das erste Auftreten des Zürchers in der

Frage der bundesrechtlichen Fortbildung der Eidgenossenschaft anläßlich

der Bewegung von 1865/66 war von Segesser noch als reichlich
verschwommen und allzu kompromißfreudig gewertet worden 3. Erst 1871/
1872 schälte sich für beide das Wesentliche mit aller Deutlichkeit heraus :

1 unten 386.
2 Ermatinger 104.
3 Kl. Sehr. III. 222 f.

380



neben die Souveränität des Volkes muß in einer bundesstaatlichen
Organisation kräftig sich auswirkend auch die Souveränität der Kantone

treten, und beide in eine rechte Gleichgewichtslage zu bringen, bleibt
Aufgabe eidgenössischer Politik.

Ende Oktober 1871 erschien - ohne Nennung des Verfassers, doch es

bestand kein Zweifel über die Autorschaft - Dubs' Schrift «Zur Verständigung

über die Bundesrevision» l. Sie fand sogleich die begeisterte
Zustimmung Segessers2. Nicht nur wegen dem angeregten Ausbau der
Volksrechte durch Volkswahl des Bundesrates und Erweiterung von
Initiative und Referendum auch bezüglich der Gesetzgebung. Segesser sah

in Dubs einen - den einzigen, wie er meinte - wirklichen Staatsmann unter
den Zeitgenossen, weil dieser nachdrücklich das Doppelvotum von Volk
und Ständen bei Verfassungs- und Gesetzesabstimmungen verteidigte
und die Rettung und den Ausbau des bundesstaatlichen Charakters der

Eidgenossenschaft nur durch Festhalten und Fortentwicklung solcher

Gedanken als möglich erachtete. Gewisse Differenzen zu Dubs ergaben
sich deswegen, weil der Luzerner noch mehr als der Zürcher sich mit der

alten Staatenbundidee verbunden fühlte.
Bundesstaat oder Einheitsstaat war nur die eine, Organisation des

Staates in der Form der parlamentarisch-repräsentativen oder in einer

auf umfassender Volkssouveränität beruhenden Demokratie war die
andere der großen Streitfragen, um welche bei der Verfassungsrevision

gerungen werden mußte. Es waren dies keineswegs sich ausschließende

Gegensatzpaare. Gerade in der Haltung Segessers überschnitten und
kreuzten sich beide Zielsetzungen. Von der liberal-konservativen Gruppe
um Escher und Heer unterschied er sich durch volle Anerkennung der

Ermatinger 107 ff.
«Ich kann mich nicht enthalten, sofort unter dem frischen Eindruck Ihrer Schrift
über die Bundesrevision Ihnen die Freude und aufrichtige Bewunderung
auszusprechen, welche ich bei der raschen Durchlesung dieser meisterhaften Exposition

empfand. Wie unendlich weit steht Ihr Werk über den mühsamen Elaboraten

der Kommissionen, in denen man vor lauter Bäumen den Wald nicht sieht
Es tat mir recht wohl die Überzeugung zu gewinnen, daß wir neben Eisenbahnkünstlern,

Militärfanatikern und Schwulitätenkrämern doch noch einen Staatsmann

mit großem Gesichtskreis und prinzipieller Auffassung besitzen». Gegen
die Niederlassungsfreiheit wurden Vorbehalte angemeldet; diese rühren «davon
her, daß bei mir die Ideen des Staatenbundes noch mehr Einfluß üben als bei
Ihnen. Aber wenn ich alle diese Dinge mit Ihnen in der freien und grundsätzlichen
Weise erörtern könnte wie es in Ihrer Schrift geschieht, so würde mir auch die
Niederlage leichter sein als wenn die plumpe Majorisierung durch Interessenpolitik

die Oberhand gewinnt» (Segesser an Dubs 29. Okt. 1871).

381



Volkssouveränität, von den Radikalen als Anhänger der kantonalen
Staatshoheit. Ausbau der bundesstaatlichen Institutionen war der Mittelweg.

Dubs hatte zuerst darauf verwiesen. In den Revisionsberatungen
1871/72 galt es, in Klugheit und Festigkeit die ersten Schritte auf dieser
Bahn zu machen.

Die Haltung Segessers in der ersten Phase der Verhandlungen war
durchaus jene eines fortschrittlichen Demokraten. Schon ganz am Anfang,
in der Sitzung vom 6. November l, und dann wiederum zu Beginn der
zweiten Beratung nach Neujahr 1872, hielt2 er dafür, daß eine

Verfassungsrevision auf Anerkennung der Volkssouveränität beruhen müsse.
Darum sei zuerst und bevor überhaupt eine parlamentarische Revisionsarbeit

möglich sei, ein Volksvotum über die Wünschbarkeit einer Änderung

des Staatsgrundgesetzes einzuholen. Er trat dabei an der Seite
Carterets auf: der katholische und der radikale Demokrat konnten noch
Hand in Hand gehen.

Auch bei der Einzelberatung des Entwurfes durfte Segesser es noch

wagen, der - wie er meinte -«Stimme der Vernunft» Gehör zu verschaffen
und selbst in weltanschaulich-politischen Fragen weitgehendes
Entgegenkommen zu bezeugen. Er stand ja, wie er zu Dubs 3 bemerkte,
«in dieser Beziehung auf ziemlich freiem Standpunkt». Die durch das

Vaticanum erregten religiös-kirchlichen Leidenschaften haben sich in der
ersten Phase der Revision noch nicht entscheidend ausgewirkt. So hielt
er dafür 4, man könne den Jesuiten-Artikel stehen lassen ; es sei

Anerkennung der Niederlage im Sonderbundskrieg und Segesser wußte aus

eigenem Miterleben, wie es um die Schuldfrage bestellt war. Bezüglich
der Ehegesetzgebung 5 hätte er sich selbst mit einem Obligatorium der
Zivilehe abfinden können; seine Intervention richtete sich gegen die in
Erscheinung tretenden areligiösen Tendenzen zu völliger Säkularisierung
dieses Rechtsinstitutes. Die Unterrichtsfreiheit6 hatte für ihn auch eine

positive Seite : ebenso gut wie die Forderung nach konfessionsloser Schule

1 Protokoll über die Verhandlungen des Schweiz. Nationalrates 6 und 375/77. - Die
dabei gemachten Ausführungen fehlen in der Ausgabe von Segessers Parlamentsreden

(Kl. Sehr. III).
2 «Vaterland» Nr. 16 v. 18. Jan. 1872.
3 Im Brief v. 29. Okt. 1871.
4 Rede v. 16. Dez. 1871. Kl. Sehr. III. 309 ff.
5 Rede v. 9. Dez. 1871 Kl. Sehr. III. 301 f. - Sie wurde dem heimischen Publikum

bezeichnenderweise durch das «Luzerner Tagblatt» (s. oben p. 290) zuerst zur
Kenntnis gebracht.

6 Rede v. 14. Dez. Kl. Sehr. III. 303.

382



läßt sich aus ihr der Anspruch der Kirchen auf konfessionellen
Religionsunterricht und auf freie Betätigung der lehrenden Orden, die ihm als

«ein Element des Fortschrittes in der katholischen Organisation» erschienen,

ableiten. Selbst in Revisionsfragen, die an den Föderalismus rührten,

nahm er eine differenzierte Haltung ein. Zentralisation im Militärwesen,

die den Zweck haben soll «unsere Macht zu verstärken», erschien

ihm als «wohltätig» und die Dubs'sche Idee, daß neben der Bundesarmee
noch Kantonalarmeen bestehen sollten, erachtete er als überlebt l.

Vereinheitlichung des Zivilrechtes 2 war er, wie dies dem Denken des
Rechtshistorikers entspricht, nicht grundsätzlich und eigentlich nur aus Rücksicht

auf die Welschen und deswegen abgeneigt, weil damals die
Wortführer im Schweizerischen Juristenverein, die dieses Postulat gestellt
hatten, üble radikale Scharfmacher waren. Bei den profanen Fragen, in
denen der Dualismus zwischen Modernisierung der bürgerlichen
Freiheiten und Erhaltung der kantonalen Selbständigkeit sich auswirkte,
vertrat er nur bezüglich der Niederlassung 3 typisch altschweizerische
Gedanken.

Die für die Entwicklung von Segessers religiös-politischen Ansichten
in der Periode der Bundesrevision aufschlußreichste Quelle ist die Rede

über Kultusfreiheit4. Er wollte diesen katholischerseits sehr umstrittenen

Fortschritt nicht nur für die anerkannten christlichen Konfessionen,
sondern in den Schranken der Sittlichkeit und der öffentlichen Ordnung
auch für jede andere Religionsgenossenschaft gesichert wissen. Die
Begründung, welche er für die Anerkennung dieses Postulates der Moderne

gibt, ist sehr persönlich und für die Entwicklung seines politischen Denkens

besonders charakteristisch. Kaum irgendwo besser als hier wird das

Bemühen deutlich, in eine ganz neu werdende Welt wesentliches Altes
hinüber zu retten. Aus dem Grundsatz der Trennung von Kirche und Staat

folgt für Segesser in den konkreten Verhältnissen des Vaterlandes nicht
der konfessionslose, sondern der paritätische Staat. In der Schweiz sind

nach seiner Ansicht die Konfessionen «nicht bloß religiöse, sondern auch

politische Genossenschaften». Sie sind um ein religiöses Bekenntnis ent-

1 8. Nov. - ebda 285 ff.
2 Rede v. 20. Dez. ebda 311 und auch 283/4. - Dazu meine Aufsätze: Aus der

Vorgeschichte der Zivilrechtseinheit (Zeitschrift f. Schweiz. Recht 81/1962, 75 ff.) u.:
Johannes Schnell und die Schweiz. Rechtswissenschaft und Rechtspolitik im
19. Jahrhundert (Basler Zeitschrift f. Geschichte 64/1964, 47 ff.).

3 Rede v. 29. Nov. über die polit. Rechte der Niedergelassenen Kl. Sehr. III. 292 ff.
4 ebda 296 ff.

383



standene «äußere selbstbewußte Lebensgemeinschaften», für die - man
spürt es deutlich, wie hier die Ablehnung der Unfehlbarkeit immer noch

mitschwingt - «nicht die absolute Gleichheit im Glauben», sondern «die
Gemeinschaft des religiösen Lebenskreises» wesentlich ist. In diesem

jetzt im Nationalrat vorgetragenen Gedankengang wiederholt sich die
Surseer Erklärung vom 10. April 1871 1. Als es darauf ankam,
staatsrechtliche Leitgedanken zu erarbeiten und bei der Neuschöpfung einer

Verfassung zu vertreten, verlor im Denken Segessers die Unfehlbarkeit
jede Bedeutung: sie war zu einer Streitfrage unter Theologen
herabgesunken, um die ein für die katholische Politik verantwortlicher Laie
sich nicht mehr kümmern kann. Es sind offensichtlich Grundformen des

alteidgenössischen Landfriedensrechtes, die hier vom Rechtshistoriker
wieder aufgegriffen, mit dem modernen Grundsatz der Trennung von
Kirche und Staat in Verbindung gebracht und als Möglichkeit zur Sicherung

des konfessionellen Friedens reaktiviert werden. Bei der Feststellung,

in der Eidgenossenschaft seien «die Confessionen nicht nur zu einem

Element des staatlichen Lebens, sondern zu einem wichtigen Faktor
unserer föderativen Ordnung geworden», geht es Segesser jedoch nicht
um eine Wiederbelebung des alten Paritätsrechtes, sondern um eine neue

Sinngebung des Föderalismus. «Die freiheitliche Bedeutung unserer
föderativen Einrichtungen» für eine moderne Staatsordnung liege darin, daß

alle Minderheiten «in dem föderativen Prinzip die Garantie gegen
Unterdrückung finden». Freie Kirche im freien Staate kann nur durch eine

föderative politische Ordnung verwirklicht werden : in diesem Sinne hat
Segesser die Cavoursche Formel weitergebildet und einem
katholischkonservativen Staatsdenken einzugliedern versucht.

Diese Parlamentsrede machte es offenbar, daß Segesser der Brückenschlag

von einer nicht-ultramontanen zu einer modern-föderalistischen

Haltung gelungen war. Beide Komponenten zusammen bestimmten
fortab als Einheit seine Politik. Das non contradicere gegenüber dem
Vaticanum versank zu Bedeutungslosigkeit. Als Staatsmann hatte er die
Interessen des katholischen Volkes in der eidgenössischen Politik mit
staatsrechtlichen Zielsetzungen zu verteidigen. Dem Methodendualismus,

welcher durch das ganze 19. Jahrhundert im politischen Katholizismus

der europäischen Länder maßgeblich blieb und diesen bald mit
religiösen bald mit politischen Mitteln kämpfen hieß, war Segesser seit
dem Miterleben der Sonderbundskatastrophe entschieden abgeneigt. In

1 oben 97 ff.

384



der Bundesverfassungsrevision hätten sich damit keine Ziele erreichen
lassen.

Für einen demokratischen Föderalisten war darum von allen Problemen,

welche die Verfassungsrevision aufwarf, der Einbau direkter Volksrechte

in den Bundesorganismus «die constituzionell wichtigste Frage».
In den zwei Voten, welche er bei der Debatte über das Referendum
abgab 1, treten seine diesbezüglichen staatsrechtlichen Anschauungen klar
in Erscheinung. Die Verfassung von 1848 hatte in kluger Mäßigung 2

die beiden Repräsentationskörper erhalten, auf welchen die Eidgenossenschaft

seit je gegründet war, und das Nebeneinander von Volk und
Kantonalstaaten in der Gleichsetzung von National- und Ständerat
organisatorisch gestaltet. Den Ständerat wertete er als eine zwar
reformbedürftige doch wesentliche Institution 3. Es verdient festgehalten zu
werden, daß damals gerade in Luzern sich katholische Stimmen erhoben,
welche für dessen Beseitigung bei Anlaß der Verfassungsrevision
plädierten 4. Eine wahrhaft eidgenössisch-fortschrittliche demokratische

Weiterbildung der Verfassung über die Repräsentativ-Demokratie hinaus

müsse - so meinten es Segesser und Dubs - nach beiden Richtungen
hin erfolgen: das doppelte Referendum des Volkes und der Stände sei

nicht nur bei der Verfassungs- sondern auch bei der Gesetzgebung in
Anwendung zu bringen. Nur durch Ausbau der bundesstaatlichen
Elemente könne beim Übergang von der repräsentativen zur unmittelbaren
Demokratie die Freiheit aller gesichert und die Gefahr eines absolutistischen

Einheitsstaates abgewehrt werden.
Als das Ständevotum bei der Gesetzgebung in den Revisionsberatungen

gefallen war, stimmte Segesser folgerichtig auch gegen die Aufnahme der

Gesetzesinitiative 5. Ein gewisses Entgegenkommen bezeugte man den

1 Am 23. und 27. Jan. 1872 ebda 314 und 321 ff.
2 In lebendigem Bewußtsein auf Verpflichtung zu politischer Mäßigung erblickte

er den Kern alten Schweizersinnes; 1848 sei man sich dessen noch bewußt
gewesen, was ihn nun zur Anerkennung des damaligen Verfassungswerkes bestimmte
(326).

3 Er hielt dafür, daß die an keine Instruktionen gebundene Stimmabgabe der
Ständeräte mindestens durch das Ständevotum korrigierbar sein müsse.

4 Die «Kath. Schweizer-Blätter» XIII/1871, welche damals ob dem Luzerner Zwiespalt

wegen dem Ultramontanismus sich in einer Krise befanden, forderten in
einem Aufsatz «Die Umbildung der Schweiz. Eidgenossenschaft zum Einheitsstaat»

(43 ff.) die Beseitigung des Ständerates und dessen Ersetzung durch das
Ständevotum bei Volksabstimmungen.

5 Das Ständevotum wurde am 27. Jan. 1872 mit 54 zu 52 Stimmen vom Nationalrat
verworfen, die Gesetzesinitiative am gleichen Tag mit 60 zu 47 Stimmen
angenommen (Protokoll 462 und 467).

385



Föderalisten dadurch, daß bei der Festlegung des Abstimmungsmodus
der selbständige Wert der halben Standesstimme eines Halbkantons
anerkannt wurde l. Es ist das Verdienst von Heer 2, daß dieser Grundsatz

gegen die Opposition der Unitarier in den definitiven Text des Revisionsentwurfes

von 1872 aufgenommen wurde und von hier aus dann in die

geltende Verfassung von 1874 übergegangen ist3.
Die Verwerfung des Ständevotums beim Gesetzesreferendum hatte

die Gegnerschaft der Föderalisten zum Entwurf von 1872 zur Folge. Für
Segesser kam noch dazu, daß die Glaubens- und Gewissensfreiheit, für
deren positiven Sinn er eingetreten war, durch die neue Formulierung
des betr. Artikels in das Gegenteil verkehrt wurde: er fürchtete, es sei

damit «die Auflösung der Glaubensgemeinschaften angebahnt » 4.

Im Hinblick auf ideengeschichtliche Zusammenhänge ist die
Beobachtung nicht unwichtig, daß die Föderalisten Dubs und Segesser in ihrer
Ablehnung des 1872er Entwurfes durch Gedanken bestimmt wurden, die

eindeutig aus Anerkennung plebiszitärer politischer Formen stammen
und in der Bejahung umfassender Volkssouveränität bei der Verfassungsgebung

ihre Quelle haben.

Dubs erklärte am 1. März 1872 aus Protest gegen den durch die

Abweisung des Ständereferendums bei der Gesetzgebung verunmöglichten
Ausbau der bundesstaatlichen Einrichtungen seinen Austritt aus dem

Bundesrate. Zweifellos erwartete er davon Beeindruckung des Volkes in
einem der Annahme des Verfassungswerkes abträglichen Sinne 5. Segesser

1 Art. 4 Abs. 2 der Bestimmungen über den Abstimmungsmodus, vom Nationalrat
am 1. März angenommen (Protokoll 592/97).

2 Dieser hatte am 18. März 1871 in der Bundesrevisionskommission den Antrag
gestellt (Protokoll der nationalrätl. Kommission 178).

3 Im Entwurf v. 1872 Art. 114, im geltenden Text Art. 121 Abs. 2.
4 Erklärung in der Surseer Rede v. 25. März (45 Jahre 473/4).
5 Der österreichische Gesandte Ottenfels in Bern hat das gleich beobachtet. Dub's

Demission habe, berichtete er am 2. März nach Wien, «die Geltung eines beredten
Protestes gegen die übertriebene Zentralisierungssucht. Die konservativkatholische

und föderalistische Partei ist natürlich hocherfreut über ein Ereignis,
welches auf das Schicksal der Bundesrevision ungünstig einwirken kann und wird
nicht verfehlen, es in ihrem Sinne auszubeuten». Im Lager der Revisionisten
werde - teilte er am 11. März ergänzend mit - gegen Dubs' Absicht protestiert,
«das in andern Staaten beliebte System einer Kabinettspolitik einführen und seine
Verdienste und Popularität gegen die Bundesrevision in die Wagschale legen zu
wollen. Sie werfen ihm vor, daß er eine unerlaubte Pression auszuüben suche und
erblicken in seinem Rücktritte den Ausfluß seiner Empfindlichkeit, über welche
ein geistig so hoch stehender Mann erhaben sein sollte» (Wien H. H. StA. Kopien
im Bundesarchiv).

386



selbst trat bei der Bestimmung des Abstimmungsmodus für globale
Entscheidung über die ganze Verfassungsvorlage ein 1, Er trennte sich damit
von den welschen Föderalisten, die Unterbreitung der Verfassungsmaterie

an das Volk in Gruppen, wie es 1866 erfolgt war, forderten und
im Abstimmungsmodus «eine der wichtigsten von der Bundesversammlung

zu lösenden Fragen» sahen 2. Für Segesser war Gesamtabstimmung
Konsequenz aus seiner Bejahung der uneingeschränkten verfassungsgebenden

Gewalt des Volkes. Er befand sich damit wiederum an der Seite

der Radikalen und das hat Aufsehen erregt3. Sein politisches Denken

war eben nicht, wie jenes der welschen Föderalisten, ein vorab formales 4.

Er bejahte aus Überzeugung die direkte Demokratie. Die damit verbundenen

Gefahren eines plebiszitären Systems wollte er in der eidgenössischen

Demokratie durch ein dem Volks- in jeder Beziehung
gleichgestelltes Ständereferendum abwehren.

Als das Parlament dies verweigert hatte blieb nur übrig, die Revisionsvorlage

in der Volksabstimmung zu Fall zu bringen.

IX.

Eine immer heftiger werdende Erörterung kirchenpolitischer Streitfragen

hatte die Revisionsberatungen von 1871/72 begleitet. Die dabei

in Erscheinung tretenden geistigen Unterströmungen verdienen nicht
nur deswegen eine gesonderte Betrachtung, weil sie in der nachfolgenden
zweiten Verfassungsbewegung von 1872/74 alles mitreißend an die Ober-

1 Er stellte sich mit einem Teil der katholischen Nationalräte bei der Abstimmung
v. 1. März zu der meist aus Radikalen gebildeten Mehrheit, während die Liberalen
zur Minderheit gehörten, welche für gruppenweise Unterbreitung der Verfassungs-
Materie eintraten (Protokoll 596).

2 So Bundesrat Ceresole in seiner großen Nationalratsrede v. 29. Feb. 1872 (Protokoll
593 ff.).

3 «Dieser Abstimmungsmodus triumphierte - berichtete Ottenfels am 7. März nach
Wien — durch die Vereinigung der Föderalisten und Katholiken mit der radikalen
Partei, d. h. der Antirevisionisten mit den Ultrarevisionisten, obgleich diese
Parteien ganz entgegengesetzte Ziele verfolgen».

4 Bei der «kuriosen Abstimmung» vom 14. Januar 1866 war gruppenweise über
die einzelnen Materien des damaligen Projektes abgestimmt worden. Jener erste
Versuch zum Umbau des Grundgesetzes von 1848 war jedoch eine Partialrevision
gewesen und Segesser konnte sich deswegen daran aktiv beteiligen (vgl. seine

damalige Abhandlung u. Kl. Sehr. III. 251 ff.). 1872 handelte es sich um eine
Totalrevision.

387



fläche drangen und schließlich zum Ausbrache des Kulturkampfes führten.

Sie stehen auch in Wechselbeziehung mit der Haltung, die Segesser

in jener schweren Zeit eingenommen hat. Für ihn blieb Kirchenpolitik in
Luzern und in der Eidgenossenschaft immer eine Funktion seiner

allgemeinen Staatspolitik. Die Leitgedanken für die vielfach
aufsehenerregenden Stellungnahmen, die er von 1873 an bezog, folgten aus den

geistigen Auseinandersetzungen, welche das Vaticanum ausgelöst hatte.
Seit 1870 war in der deutschsprachigen Schweiz, durch die

Tagesereignisse veranlaßt und diese kommentierend, eine ziemlich umfangreiche

kirchliche Streitliteratur erwachsen. Die darin geführte
Unfehlbarkeits-Diskussion ist wenig bedeutsam. Man muß diese Schriften
beiziehen, weil hier die publizistische Wegbereitung für eine neue Kirchenpolitik

erfolgte; hier wurden die Richtungskämpfe ausgetragen und die
Parteiziele aufgestellt, die alsbald in der Politik zur Auswirkung kamen.
Was davon in Broschürenform erschien, ist wichtiger als die gleichzeitige
Zeitungsschreibereil.

Der Anstoß ging von den radikalen Katholiken aus, welche die Basler
Diözesankonferenz beherrschten und die sich diese Institution bald
vollständig dienstbar zu machen verstanden. Schon am 3. April 1870, noch

bevor der umstrittene Konzilsentscheid überhaupt gefallen war, rief der

von der Diözesankonferenz in Solothurn herkommende Augustin Keller
auf dem Langenthaler Fest zur Erinnerung an den 25. Jahrestag des

Freischarenzuges zu einem neuen Krieg, diesmal gegen Rom selber und
nicht mehr bloß gegen die Jesuiten auf 2. Solcher Langenthaler Geist,

gleich schon jetzt durch Flugschriften in die Massen geworfen, hat durch
die Manner-Helvetia und den hauptsächlich in bernischen Landen tätigen
radikalen Volksverein die nächsten Jahre und selbst über den Kultur-

1 Diese kirchenpolit. Literatur ist verzeichnet in der für einschlägige Forschungen
sehr nützlichen Bibliographie von L. R. Schmidlin, Die katholisch-theologische
und kirchliche Literatur des Bistums Basel (1894) ; auch Zeitungsartikel sind hier
z. T. berücksichtigt. - Aus der Berner Diss, von Rolf Haeberli, Die Revision
der Bundesverfassung 1872/74 im Lichte der öffentl. Meinung (1949) ergibt sich
für die vorliegende Frage wenig.
Eine Untersuchung der auf kirchenpolit. Fragen bezüglichen Zeitungsschreiberei
während der 70er Jahre wäre sehr erwünscht. Besonders die von katholischradikalen

Politikern verfaßten Aufsätze erschließen viele neue Einsichten. Eine
Identifizierung der Autoren ist meist ohne besondere Schwierigkeit möglich.

2 Vorabend 325. - Die dort beschlossene Eingabe an den Bundesrat zur Revision:
oben 377. - Die von A. Keller gehaltene Rede findet sich in der Broschüre von
Joh. Gut, Das Freischarenfest in Langenthal (1870) und auch bei J. Burkart,
A. Keller in seinen Reden und Bekenntnissen 127 ff.

388



kämpf hinaus radikalisierend nachgewirktl. Ein neuer scharf umrissener

Politiker-Typus, der dann durch Jahrzehnte kämpferisch sich ausgewirkt

hat, kam zur Ausbildung: jener der katholischen Radikalen 2, was
damals etwas völlig Neues war.

Kaum lag der Konzilsentscheid über die Unfehlbarkeit vor, besammelte

sich am 18. August 1870 die Diözesankonferenz und beauftragte
die Solothurner Regierung, dagegen in einer offiziellen Zuschrift an
Bischof Lachat Einspruch zu erheben. Vigier beanspruchte in dem von
ihm redigierten Aktenstück vom 8. September 1870 3 nicht nur eine

Berechtigung staatlicher Behörden, kirchlichen Lehren die Anerkennung
zu verweigern und deren Veröffentlichung zu verbieten. Der Konzilsentscheid

wird deswegen abgelehnt, weil die Kirchenversammlung «nicht
nur die kanonische Rechtsstellung des Episkopates in der Kirche
aufhob, sondern damit auch das unmittelbar von den Aposteln eingesetzte
und seit den apostolischen Zeiten forterhaltene repräsentativ-demokratische

Institut der Konzilien aus der Verfassung und aus der Organisation

der katholischen Kirche abrogierte». Der Gallicanisme parlamen-
taire, dem Vigier nach seiner ganzen Herkunft zugehörte und die
Verwurzelung dieser ganzen von ihm und Keller geführten katholischen
Antiinfallibilisten in dieser Haltung tritt da klar in Erscheinung.

Eine kirchliche Abwehr kam gleich in Gang. Es entstand ein ziemlich
umfangreiches und gehaltvolles Schriftwerk. Darin wird in durchwegs
gediegener Argumentation die katholische Auffassung zu umstrittenen
Tagesfragen dargelegt und durchaus maßvolle Auffassungen und
Zielsetzungen finden ihre Vertretung. Man weiß gute Quellenzeugnisse zu
zitieren, um die Behauptung von grundsätzlichem Antiklerikalismus der
alten Eidgenossen zu widerlegen und deren Einstellung zu den umstrittenen

jura circa sacra nachzuweisen. Aber es fällt auf, wie apologetische

1 Über die von Stampai 1858 gegründete Männer-Helvetia und den Volksverein
bringen die Helveter-Geschichte von O. Hassler - P. Ehrsam (1908) und darauf
beruhend K. Frei in Schweizerische Bundesversammlung 1848-1920 (1966) II. 53

nur ganz wenige Angaben.
2 Eine sozialgeschichtliche Untersuchung dieses Typus ist ein dringliches Postulat.

Auf Bildungseinflüsse und Studienorte müßte dabei das Augenmerk besonders
gerichtet werden; da es sich meist um Juristen bzw. Advokaten handelt, hätte eine
solche Arbeit auch für die Geschichte der Rechtswissenschaft in der Schweiz
Bedeutung. - Die Politiker-Biographien bei E. Grüner, Die Schweiz.
Bundesversammlung I. Band bieten in handlicher Form eine erste Übersicht über das
Material.

3 Wortlaut bei E. Herzog, Beiträge 40 ff. u. auch im Sendschreiben v. C. M. Widmer

an Vigier 140 ff. (s. auch oben 94).

389



Gedankengänge und bloß kirchenpolitische Zielsetzungen ganz
überwiegen. Die eigentlichen staatspolitischen Fragen, die sich aus der
Verbindung des anhebenden Kirchenkampfes mit der Verfassungsrevision
ergaben, wurden völlig übersehen.

Auf die bundesrätliche Botschaft vom 17. Juni 1870 betreffend Revision

der Bundesverfassung und die dort gemachten Anregungen bezüglich

Neuordnung des Eherechtes und der kirchlichen Verhältnisse
antworteten die schweizerischen Bischöfe am 28. September und am 13.

Oktober 1 mit Eingaben ; sie beschränkten sich auf das Eherecht und wünschten

Streichung der vorgeschlagenen bundesrechtlichen Gewährung der
Gewissensfreiheit. Als eine Art Gegenschrift dazu flatterte anfangs
Februar 1871 eine Broschüre: «Die römisch-katholische Kirche in der
Schweiz. Ein Vorschlag zu Handen der Bundesrevisionskommission»2

aus der Berner Kirchendirektion in die helvetischen Lande hinaus. Der
Verfasser verschwieg seinen Namen, doch jedermann wußte, daß
Wilhelm Teuscher, der eben jetzt als Leiter des Kirchenwesens in den bernischen

Regierungsrat getreten war, es geschrieben hatte. Teuscher war
ein Radikaler, ein Vertreter des Langenthaler Geistes in der bernischen

Politik; er ist der Hauptverantwortliche für die unglücklichen kirchen-
verfolgerischen Maßnahmen, die während der nächsten Jahre im
katholischen Jura betrieben wurden. Was er hier darlegte, war ein Programm
zur Schaffung einer romfreien national-katholischen Staatskirche in der

Schweiz. Diese Berner Streitschrift ist auch als erstes Anzeichen für das

Einschwenken Radikaler reformierter Konfession in die Kulturkampfpolitik

beachtlich 3.

Auch dieser ins Politische vorstoßenden Kampfansage gegen die Kirche
gegenüber blieb die katholische Argumentation ganz auf das kirchliche
Blickfeld gerichtet. Das gilt von dem umfangreichen «Offenen
Sendschreiben», welches Dr. C. M. Widmer im Auftrage der Zuger Pfarrgeistlichkeit

gegen Vigier und die Diözesankonferenz schrieb 4. Als der Revi-

Bundesblatt 1870 III. 450 ff. - Wortlaut der bischöfl. Eingabe v. 28. Sept. :

Schweizer-Blätter für kath. Wissen und Leben 1871, Beilage Aktenstücke 39 ff.
Bern 1871. - Wie E. v. Waldkirch in seinem kurzen biograph. Abriß zum
100. Geburtstage Teuschers (1934) mitteilt, basierten diese Vorschläge auf einem
im bernischen Volksverein gehaltenen Referate.
Dazu einiges Material bei A. Lindt, Protestanten-Katholiken-Kulturkampi (1963)
126 ff.
Dr M. C. Widmer, Das vatikanische Konzil und die Diözesankonferenz in
Solothurn. Offenes Sendschreiben an Landammann W. Vigier (1871).

390



sionsvorschlag der nationalrätlichen Kommission vorlag, wandte sich im

Frühjahr 1871 der schweizerische Episkopat mit einer Denkschrift «Die

Lage der katholischen Kirche und das öffentliche Recht in der Schweiz»

an die Bundesversammlung 1. Sie stammte, wie allgemein angenommen
wurde, aus der Feder des St. Galler Bischofs Greith. Auf die Teuscher-
sche Kampfansage entgegneten im Sommer 1871 gleich zwei Antworten.
Eine Studie «Die römisch-katholische Kirche in der Schweiz. Von einem

Politiker»2 hatte den Appenzeller Johann Bapt. Em. Rusch zum Verfasser;

er gehörte seit 1869 dem Ständerat an und ist auch mit rechtshistorischen

Arbeiten hervorgetreten. Als gewandter und geistig wohlgerüsteter

Publizist betätigte sich Prof. C. C. Keiser 3, der schon in den
Solothurner Seminarstreit verwickelt gewesen war. Er wies die Berner
Broschüre als Knechtungsversuch nach 4 und veröffentlichte anfangs 1872

im Hinblick auf die bevorstehende eidgenössische Abstimmung in Buchform

eine zweite eingehende Abhandlung über die Revisionsvorlage 5.

In diesen verschiedenen Schriften wird Segesser wiederholt zitiert; die

Ausführungen über die Kirchenpolitik der alten Eidgenossen oder die

Geltung des Tridentinums in der Schweiz beruhen ganz auf seiner

Luzerner Rechtsgeschichte und gelegentlich, doch eher verlegen und nur
wenn es sich in die Argumentation gut einfügt, wird selbst auch auf die

Conciliums-Studie verwiesen. Die sonst sehr gediegene Arbeit von Keiser
ist für die Einengung des Gesichtsfeldes auf das bloß Kirchenpolitische
geradezu bezeichnend: Dubs' «Verständigungs»-Broschüre wird zwar
gelobt, doch davon nur die maßvolle Haltung in der Kirchenfrage erwähnt
und der Rücktritt aus dem Bundesrate mit dem Scheitern von dessen

einschlägigen Anregungen in Zusammenhang gebracht. Für die großen

1 St. Gallen 1871.
2 Luzern 1871. - Dr Ad. Fäh erwähnt in seiner Arbeit: Die literarische Tätigkeit

des sei. Hrn. Landammann und Ständerat J. B. E. Rusch (Kath. Schweizer-
Blätter VII/1891, 117 ff.) diese anonym erschienene Broschüre nicht.
Segesser hat die rechtshist. Arbeiten Ruschs rezensiert in «Blätter f. Wissenschaft
und Kunst a. d. kath. Schweiz» 11/1870, 165 ff.

3 Biographie von H. A. Keiser (1880/82).
4 «Die neuesten Versuche, die kath. Kirche in der Schweiz zu knechten». Luzern

1871.
5 «Die kirchlich-politischen Fragen bei der eidgenössischen Bundesrevision von 1871.

Die Vorschläge, ihre Entwicklung, und ihre Tragweite». Luzern 1872. - Noch im
gleichen Jahre erschien in Paris eine Übersetzung ins Französische von Abbé
P. Bélet: La République et l'Eglise catholique. - Dr. S. Kaiser protestierte in
seiner «Kurzen Antwort» (p. 4) auch gegen die Bischöfe, welche es unternähmen,
in der Kirchensache «im Ausland Aufsehen zu erregen».

391



staatspolitischen Anliegen, welche Dubs und Segesser 1871/72 bewegten,
fehlte Aufmerksamkeit und Verständnis. Daß Schutz von Religion und
Kirche im föderalistischen Ausbau der bundesstaatlichen Institutionen
gesucht werden müsse, vermochte ein in bloß Kirchlichem befangenes
Denken nicht zu erfassen 1.

Es war verständlich, daß die organisierte Romfeindlichkeit der Anti-
infallibilisten treue Katholiken erregte und um ihr kirchliches Schicksal

bangen ließ. Doch daß man darob den politischen Sinn der Vorgänge
nicht zu erfassen vermochte, wurde zum Verhängnis. Segesser praktizierte

ein anderes Verhalten : er blickte nicht in erstarrendem Schrecken

auf die Schlange, sondern er erfüllte die politische Pflicht, zu der er
berufen war. Seine Kirchentreue setzte ihn nicht in Pflichtenkollision.
Zuerst sein Instinkt und dann bald schon seine ungewöhnliche
Erkenntnisfähigkeit wiesen ihm den Weg. Es wurde ja schon 1871/72 offenbar,
daß die kirchliche Abfallsbewegung nicht den erwarteten Umfang
annahm. Ein kritisches Auge konnte in den politischen Nebenströmungen,
welche die versuchte altkatholische Kirchenbildung begleiteten, Gegensätze

und Schwierigkeiten sehen und so wichtige Schlüsse ziehen.

Im Lager der Antiinfallibilisten bereitete sich eine gefährliche Wendung
vom Kirchlichen ins Politische vor. Den ganzen Sommer 1871 über

folgten sich in der deutschen Schweiz anti-ultramontane Volksversammlungen

und sie gipfelten in dem Solothurner Katholikenkongreß vom
18. September 2. Aus dem dabei gemachten großen Lärm mußte ein
politisch geschultes Ohr Untertöne heraus hören, die aufschlußreich waren.

In der Tat : im Lager der immer mehr der Politik verfallenden Anti-
infallibilisten-Aktion regten sich merkwürdig gegensätzliche Geistesströmungen.

Auf dem zweiten Langenthaler Volkstag vom 3. April 1871

hielt wiederum Augustin Keller das Hauptreferat, das dann zur Grundlage

einer vom 28. Juni datierten ausführlichen Eingabe zur Verfassungsrevision

an die Bundesversammlung geworden ist3. Er lehnte jede Tren-

1 Keiser selbst wies in seiner Schrift gegen Teuscher (p. 11) auf diesen Rückstand
in politischer Bildung bei den Katholiken, insbesondere bei den Juristen hin und
brachte dies mit der damaligen Lage an den Universitäten in Zusammenhang.
«Wie soll es besser werden, wenn junge befähigte Leute sich nicht für den Dienst
des Vaterlandes mit Eifer und Ausdauer heranbilden, oder durch schlechte Schulen
von vorneherein in eine verkehrte Richtung gebracht werden?»

2 Eine stenographische Aufzeichnung der dabei gehaltenen Reden erschien unter
dem Titel «Der schweizerische Katholikenkongreß in Solothurn vom 18. Herbstmonat

1871» im Druck.
3 In Buchform erschienen unter dem Titel: «Die kirchlich-politischen Fragen bei

der eidg. Bundesrevision von 1871. Eine Denkschrift mit Revisionsanträgen des

392



nung von Kirche und Staat ab 1 und forderte von einer neuen eidgenössischen

Staatsordnung, daß sie die Möglichkeit zur Bildung einer Nationalkirche

mit Provinzialkonzilien und Diözesansynoden, gegründet «auf das

Prinzip des Repräsentativsystems und einer republikanischen Vertretung
des souveränen Volkes durch Abgeordnete» erschließe.

Ganz gegenteilige Auffassungen wurden mit nicht geringerer
Lautstärke vertreten. Im Spätherbst 1871 veröffentlichte der Solothurner
Dr. Simon Kaiser, Katholik, doch jeder positiven Religion abhold 2, eine

scharfe Antwort auf die Denkschrift der Bischöfe an die Bundesversammlung

vom Frühjahr 3. Die Hauptgedanken hatte er schon unmittelbar

vorher auf dem Solothurner Katholikenkongreß vorgetragen. Kaiser

war dort als Referent neben Keller aufgetreten, doch ein Grundgegensatz
zu dessen Ideen, die auf eine repräsentativ-demokratische Kirchenordnung

abzielten, ließ sich kaum mehr verhüllen. Kaiser forderte - und auf
dieser Grundlage ist er dann zum eigentlichen Wortführer bei der
altkatholischen Kirchenbildung geworden - Ausdehnung der Volkssouveränität

auch auf die Kirche; die hierarchische Priesterkirche müsse
demokratisiert, Staat und Kirche nicht bloß getrennt, sondern der Staat von
der Kirche emanzipiert werden, nicht im Sinne einer Befreiung der durch
das Vaticanum dem päpstlichen Absolutismus verfallenen Kirche,
sondern im Gegenteil durch vermehrtes Hineintragen des neuen radikalen
Organisationsgedankens auch in deren Aufbau. Er postulierte darum

Einführung des Gemeinde-Prinzips, wobei den Laien der maßgebliche
Einfluß zuzuteilen sei. Das eidgenössische Bundesrecht, wie es in der

neuen Verfassung zu formulieren sei, dürfe kein Kirchenrecht anerkennen,
das nicht nach Maßgabe des Staatsrechtes zustande gekommen ist. Damit
war die Verbindung der auf Schaffung einer altkatholischen Kirche ab-

Vollziehungskomités der Volksversammlung in Langenthal an die Hohe
schweizerische Bundesversammlung» Aarau 1871.

1 Segessersche Auffassungen, soweit dieselben gegen die Unfehlbarkeit gerichtet
sind, werden wiederholt zustimmend zitiert (59,63, 110), doch meint Keller (156),
Segessers Idee von der demokratischen Monarchie variierend, eine freie römische
Kirche «würde die republikanische Schweiz zu einer klerikalen Demokratie
machen». - In seiner Solothurner Rede v. 18. Sept. bezeichnete er Trennung von
Kirche und Staat als «Falschmünzerei».

2 Joh. Mösch, Das soloth. Primarschulgesetz v. 1873 (1953) 3.
3 «Die schweizerischen Bischöfe und das schweizerische Staatsrecht. Kurze Antwort

auf die Denkschrift der Bischöfe bei Anlaß der Revision der Bundesverfassung»
Bern 1871. - Im Anhang ebenfalls der Wortlaut von Kaisers Solothurner Rede
v. 18. Sept - Kaiser polemisierte dort auch (p. 50) gegen die Darlegungen, die
Segesser in seiner Rechtsgeschichte über die Bedeutung des parität. Landfriedensrechtes

macht.

26 393



zielenden Antiinfallibilisten-Bewegung mit der radikalen Bundespolitik
hergestellt : das neue Staats- wie das neue Kirchenrecht muß - wie es der

Grundanschauung des Radikalismus entspricht - auf Volkssouveränität
gegründet sein und das neue jus circa sacra des radikalen Staates hat
eine solche Harmonie zu garantieren und zu kontrollieren. Dieser Prozeß
der Schaffung einer Volkskirche durch Radikalisierung und Demokratisierung

wollte Kaiser innerhalb der bestehenden katholischen Kirche
durchgeführt haben. Kaiser und seine gesinnungsverwandten Opponenten

gegen das Vaticanum traten darum auf dem Solothurner Tag mit Nachdruck

für Verbleiben in der bisherigen kirchlichen Gemeinschaft ein.

Eine Beurteilung der geistigen Bewegung, welche schließlich zur
altkatholischen Kirchenbildung führte, darf nicht übersehen, daß schon auf
dem Solothurner Kongreß auch die Gegenposition zu solcher Radikalisierung

bezogen worden ist. Es war Munzinger, welcher jedem Caesaro-

papismus, auch wenn er aus Gegnerschaft zum Vaticanum entstanden
sei: dem liberal-repräsentativen wie dem radikalen, eine scharfe Absage
erteilte l. Prof. Walter Munzinger 2 ist in geistig-religiöser Beziehung die
bedeutendste Persönlichkeit unter den katholischen Laien der Schweiz,
die nach 1870 nicht bei einem bloßen non contradicere stehen blieben,
sondern ihre Gegnerschaft gegen das Vaticanum aktiv im Dienste des

werdenden Altkatholizismus betätigten. Deutlich von der kirchlichen
Aufklärung des 18. Jahrhunderts beeinflußt glaubte er, das Episkopalsystem

sei jene Organisationsform, in welcher die kulturschaffende Kraft
der Kirche sich am besten auszuwirken vermöge. Er wollte daher
Staatsintervention nur und höchstens zum Schutze jeder innerhalb der Kirche
berechtigten Richtung zulassen. Er sah den Kern einer rechten Kirchenreform

in vermehrter Pflege des religiösen Geistes. Ihn trieb, als er sich
im Herbst 1871 auf dem Solothurner und dann auch dem Münchener

Katholiken-Kongreß betätigte «die Sehnsucht nach einem wahrhaft
religiösen Zustand». Ein früher Tod beendete ihm schon 1873, noch bevor
die letzten Entscheidungen gefallen waren, den Lebensweg.

Seine Voten an der Solothurner Tagung v. 18.Sept. : 1. c. 41 ff. und 66 ff. - Besonders

aufschlußreich für seine kirchenpolitischen Ansichten ist seine als eine Art
Berichterstattung über den Katholiken-Kongreß in München v. 22. Sept. 1871
erschienene Abhandlung: «Die Stellung des Staates zu der religiösen Bewegung
in der Schweiz. Ein aufklärendes Wort an den schweizerischen Verein freisinniger
Katholiken» (Bern 1871).
Peter Dietschi und Leo Weber veröffentlichten unmittelbar nach dem Tode
ein Lebensbild (1874). - Dazu: Eduard Fischer, Drei Briefe von Walther
Munzinger (Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 60/1966 160 ff.).

394



X

Für Segesser fielen die letzten Entscheidungen im Zusammenhang mit
der Revisionskampagne von 1872.

Weil die Aufnahme des Ständevotums bei Gesetzesabstimmungen
verweigert worden war, kam es im Abstimmungskampfe zu einer von Dubs

geführten Allianz der katholischen mit den welschen Föderalisten. Die
Katholiken konnten nur in Hilfsstellung auftreten '. Um der Gefahr
einer Verbindung des politischen mit dem kirchlichen Radikalismus zu
wehren drang Segesser darauf, daß die konfessionelle Trommel auf keinen
Fall gerührt werde 2. Seine eigenen öffentlichen Kundgebungen während
der Abstimmungskampagne hielten sich ganz auf dieser Linie. Die Rede,

mit der er am 25. März auf der konservativen Parteiversammlung in
Sursee auftrat3, war eine Kritik der vorgeschlagenen staatsrechtlichen

Neuerungen ; auf die sog. Religionsartikel wurde nur am Rande

eingegangen. In der von ihm verfaßten amtlichen Proklamation, mit welcher
der Regierungsrat das Luzerner Volk zur Verwerfung des neuen
Bundesprojektes aufforderte 4, sind sie nicht einmal erwähnt. Die Surseer Rede

ist auch deswegen beachtlich, weil Segesser hier ein Bekenntnis zur
Bundesverfassung von 1848 ablegt : sie habe der Schweiz «vierundzwanzig
glückliche Jahre in innerem und äußerem Frieden» gebracht. Angesichts
der Gefahr weiterer Zentralisation war er dem Werke von 1848 gegenüber

konservativ geworden. Im Luzerner Großen Rate 5 höhnte Dula

1 Noch vor der Abreise aus Bern erklärte Segesser (5. März) gegenüber Dubs seine

Bereitwilligkeit, «mit Ihnen nach Kräften zusammen zu wirken. Sind auch unsere
Standpunkte nach positiven Richtungen nicht ganz dieselben, so stimmen sie
doch bezüglich des nächsten Zweckes zusammen, und die Stellung der konservativkatholischen

Fraktion kann stets nur eine auxiliare sein. Wir verlangen nichts
als daß man uns und in unserm Kreise unangefochten und ungeschoren lasse.
Die Leitung der Bundesangelegenheiten fällt naturgemäß stets in andere Hände,
wir haben dabei nichts zu suchen und sind also vollkommen uneigennützige
Bundesgenossen derjenigen, welche jedem das Seine lassen und garantieren
wollen.»

2 «Wir trachten allenthalben, die konfessionelle Trommel zurückzuhalten» (Segesser
an Dubs 26. März 1872).

3 45 Jahre 466 ff. ; erschienen auch als Broschüre.
4 Kl. Sehr. III. 330 ff.
5 Sitzungsbericht in: Vaterland Nr. 93/7. April. Segesser erklärte, daß er 1848 die

Bundesverfassung verwarf, weil er als Luzerner dies mußte; verletzt habe er sie
nie. Der Schluß des Votums war «eine meisterhafte historische Betrachtung. Wir
stehen auf einem Punkte wie am Ende des vorigen Jahrhunderts. Laharpe war
ein ehrlicher Schweizer, und doch hat er am meisten zur Helvetik beigetragen.
Auch jetzt mögen es viele ehrlich meinen, aber ihre Bestrebungen müssen zum

395



über den «Lobredner der bisherigen Bundesverfassung» und er spielte
dabei auch auf den Gegensatz an, der sich in der Revisionsfrage zwischen

Heer und Segesser - das Freundschaftsverhältnis war allgemein bekannt -
aufgetan hatte. Der Glarner war in der Tat mit seinem großen Ansehen

für Annahme eingetreten. Ohne den Namen des Freundes zu nennen,
hat der Angegriffene in seiner Entgegnung durch eine historische Parallele

in bemerkenswerter Weise die Heersche Brückenbauerei charakterisiert.
Es schien ihm als habe das Fatum, das die Zeit beherrschte, sich vorab
der Person Heers bemächtigtl.

In der Abstimmung vom 12. April 1872 fand die Vorlage Verwerfung.
Es war ein Eintags-Sieg. Die Wiederaufnahme der Verfassungsrevision
wurde alsbald in die Wege geleitet. Die Führung ging nun sowohl in

persönlicher Beziehung wie auch bezüglich der politischen Zielsetzung
vom gemäßigten liberalen Zentrum ganz überwiegend an die Radikalen
über. Dem ungestümen Drängen nach sofortiger Wiederaufnahme des

parlamentarischen Revisionsverfahrens leisteten kluge Politiker
liberalkonservativer Einstellung zwar entschiedenen Widerstand 2, doch sie

vermochten nur bis zu den Nationalratswahlen im Herbst 1872 hinhaltend
zu kämpfen. Schon im Sommer, wenige Wochen nach dem Abstimmungssieg,

begann die neue Taktik in den wesentlichen Umrissen sichtbar zu
werden. Man schickte sich an, «das schwarze Gespenst» planmäßig
umgehen zu lassen 3. Dies schien das Zustandekommen einer den radikalen
Plänen günstigen Mehrheit besonders dann in sichere Aussicht zu stellen,

Einheitsstaate führen wie damals. Wir werfen ihnen deswegen kein Vaterlandsverrat

vor, aber wir opponieren gegen ihre Tendenzen, weil wir deren Tragweite
kennen».

1 «Ich kann mich des Eindrucks nicht erwehren, daß etwas wie ein Fatum über
den Dingen schwebt» schrieb er an Dubs (5. Mai) als von der Lage in Glarus vor
der Abstimmung die Rede war.

2 Zu den Katholiken, welche die sofortige Wiederaufnahme der Revision erstrebten,
gehörte auch der jetzt im Gefolge Stämpflis segelnde Obwaldner Ständerat N.
Hermann. «Man muß das Eisen schmieden dieweil es warm ist», schrieb er am 15. Mai
an Heer nach Glarus. Dieser gab den Brief an seinen Schwager J.J. Blumer
weiter; das Papier trägt noch heute den Vermerk von Heers Schwester: «Mein
Mann ist nicht dieser Ansicht».
Blumer trat damals aus dem Ständerat zurück, um sich so von den Radikalen
zu distanzieren, bei denen der Hintergedanke gewaltet habe, «im Falle einer
ansehnlichen Volksmehrheit, auf die man sicher rechnete, einen Staatsstreich
auszuführen und sich über die Ständemehrheit hinweg zu setzen Jetzt muß
man es gewissermaßen noch als ein Glück betrachten, daß auch die Mehrheit des
Volkes verworfen hat, indem damit aller Vorwand zu ungesetzlichen Schritten
hinweggefallen ist» (Blumer an Alfred Escher, 11. Juni 1872).

3 «Das Mittel, welches zur Erregung der Massen gegen uns am meisten wirkt und in

396



wenn es gelang, auf solche Art die welschen reformierten Stände zu
gewinnen.

Erst als nach der Verwerfung der ersten Bundesverfassungs-Revision
der Radikalismus zum zweiten Vorstoß ansetzte, kamen die durch das

Vaticanum und die Opposition gegen die päpstliche Unfehlbarkeit
erregten religiös-kirchlichen Leidenschaften zu maßgeblicher politischer
Auswirkung. Dabei wurde Solothurn zum Drehpunkt, in dem der
politische und der kirchliche Radikalismus sich verbanden. In Solothurn
wurde dem schwarzen Gespenst jene schreckliche Maske aufgesetzt,
welche der Verbindung des politischen mit dem kirchlichen Radikalismus
zu einer Hebelwirkung verhalf, die den kirchlichen Frieden in der Diözese

Basel sprengen und zum Kulturkampf führen sollte.
Bei der Abstimmung vom 12. Mai waren in Solothurn 9610 Stimmen

für Annahme, 5966 für Verwerfung abgegeben worden. In diesem vordem
katholischen Stande bildeten die ganz im Zeichen des Ultramontanismus
gesammelten und geführten Katholiken noch immer eine politische Macht.
Um «gegen das Auftreten der schwarzen Partei gemeinsam und entschieden

Front zu machen», kam es noch im Mai 1872 zu einem Bündnis
zwischen den Roten und den Grauen und damit zum Zusammenschluß
des liberalen mit den radikalen Flügeln der Solothurner Fortschrittspartei.
Geschlossen wurde die Vereinbarung in Langenthal, dem Rütli des

Radikalismus. Die maßgebliche Führerstellung ging nun von dem gemäßigten
Vigier an den radikalen Simon Kaiser über '. Auf den so im Geiste der
Freischaren gelegten Geleisen rollte fortab die Entwicklung weiter. In
Solothurn schlug die Verfassungsbewegung zuerst in den Kulturkampf
um; politische Beweggründe waren dabei weitaus stärker wirksam als

kirchliche. Von Solothurn nahm schließlich die altkatholische
Kirchengründung den Ausgang.

Man muß, will man werten, was Segesser nach dem Vaticanum in
Luzern geleistet hat, die Solothurner Entwicklung daneben halten. Und

gewissenlosester Weise verwandt wird, ist das schwarze Gespenst» (Dubs a. Segesser

18. Juni 1872).
1 Dazu: Joh. Mösch, Das solothumische Primarschulgesetz von 1873 (1953). - Die

zahlreichen Arbeiten von Mösch zur Solothurner Schulgeschichte erschließen ein
umfangreiches Material, das auch für den Verfassungshistoriker sehr wertvoll ist.
Der Verfasser macht viele gescheite auch für die politische Geschichte Solothurns
im 19. Jahrhundert wichtige Beobachtungen. Durch eine beinahe ängstliche
Beschränkung auf die Schulpolitik verbaut er sich selber den Blick auf die größeren
Zusammenhänge. Mehr als irgendwo anders sind in Solothurn Katholiken auf
die radikale Politik eingeschwenkt. Zu weiteren Untersuchungen über dieses
wichtige Problem hat Mösch ausgezeichnete Vorarbeit geleistet.

397



man darf auch ungescheut den Luzerner neben Munzinger stellen. Beide

waren in etwa geistesverwandt. Munzinger hat auf dem Solothurner

Katholikenkongreß dieser Verbindung selber gedacht, als er von einem

Segesser sprach, «der zwar unser Gegner ist, dessen Gedanken aber oft
unsere Freunde sind» l. Er spielte dabei auf die Bemühungen an, Herzog
auf seinem Luzerner Lehramt zu erhalten. Segesser und Munzinger haben
beide die Tragik verspürt, in welche das Vaticanum geistig hochstehende
und selbständig denkende katholische Laien und Juristen hinein stürzte.
In der Art wie sie diese Lebenstragik bewältigten, schieden sich die beiden
Männer. Als Sohn eines der großen Bundes-Gründer von 1848 waren
Munzinger alle Berner Wege geebnet. Dubs, der es aus eigener naher
Beobachtung wissen konnte, hat trefflich erkannt, daß dieser gescheite Mann
durch zu leichten Erfolg im Leben um die rechte Wirkung gebracht
worden ist2.

Segesser mußte in Luzern seit 1848 die Lasten tragen, welche sich aus
der alten Verbindung von Kirche und Staat für politisch tätige katholische

Laien ergaben. Seiner wartete kein Glanz, der hätte verführen
können. Ihm stand allein ein steiniger Pfad durch wüste Landschaften
offen. Mit dem Kulturkampf begann darauf ein neues Wegstück. Über
die einzuschlagende Richtung bestand kein Zweifel mehr, seit 1872 der

politische und der kirchliche Radikalismus eins geworden waren. Die

Opposition gegen die Unfehlbarkeit, die in der alt-katholischen
Bewegung schließlich ihren organisierten Mittelpunkt gefunden hatte,
geriet nach 1872 in immer größere Abhängigkeit von den Tageskämpfen.
Solcher Umschlag vom Religiösen ins Parteipolitische war zweifellos
der äußere Anstoß für die fortab immer eindeutiger werdende
Stellungnahme Segessers. Die schreckhaften Verwicklungen der nächsten

Jahre, die nicht nur zu erleiden, sondern staatsmännisch zu meistern

waren, brachten dann die letzte Reifung.

1 Broschüre «Der Schweiz. Katholikenkongreß in Solothurn» p. 43.
2 «Der Tod Munzingers - schrieb Dubs am 1. Mai 1873 an Segesser - ist ein großer

und unersetzlicher Verlust für die sog. Altkatholiken. Er war im Grunde eine sehr
mäßige Natur und wäre er nicht als Bundesratszofe in ein Erdreich versetzt
worden das ihn in falsche Stellungen brachte, so wäre er kaum jemals in die Reihen
der seinem Vater und ihm im Grunde so verhaßten Berner Radikalen getreten.
Aber er hatte einen großen Ehrgeiz. In Solothurn war er fremd geworden und in
Bern gab es ein Aufkommen nur durch Mitheulen mit den Wölfen. Ein gewisser
mystischer Ansatz in ihm trieb ihn in diese religiöse Bewegung, deren Seele er
im Grunde war. Doch wollte er, wie sein letzter Aufruf für die kath. Fakultät
noch zeigt, die Bewegung in der Volksinitiative und nicht in Regierungsmaßregeln
begründen.»

398


	Segesser nach dem I. Vatikanischen Konzil

