Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 60 (1966)

Artikel: Segesser nach dem I. Vatikanischen Konzil
Autor: Mduller-Buchi, Emil Fr. Jos.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-129044

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EMIL FR. JOS. MULLER-BUCHI

SEGESSER NACH DEM I. VATIKANISCHEN KONZIL

(Schiup)

VI.

m Zusammenhang mit kirchlichen MaBnahmen gegen Prof. Eduard
Herzog in Luzern, welche dieser sich durch sein Verhalten nach dem
Konzil zugezogen hatte, war es im Spdtherbst 1871 zu einem ersten
scharfen Zusammenstof3 zwischen Segesser und der bischéflichen Kurie
in Solothurn gekommen. Der Zwischenfall fand ein glimpfliches Ende:
kirchlicherseits begniigte man sich mit einem non contradicere in der
Unfehlbarkeitsfrage und anerkannte damit die Haltung, die Segesser
seit 1870 ! gegeniiber der durch das Vaticanum eingeleiteten kirchlichen
Entwicklung eingenommen hatte.

Solches Ausweichen war nur beil einem ersten Zusammenstol, der
obendrein noch zu gutem Teile auf MiBverstindnissen beruht hatte,
moglich. Dem Staatsmann, der seit dem Mai-Tag 1871 an der Spitze
des neuen katholischen Regimentes von Luzern stand, konnte ein non
contradicere ? nicht tragfihige Grundlage fiir eine aufrechte Haltung
in den immer dringender werdenden kirchenpolitischen Fragen sein.
Ein katholischer Publizist mag in Stillschweigen Rettung vor Gefihrde
suchen, wenn seine wissenschaftlichen Uberzeugungen ihm Accomoda-
tion an den herrschenden Zeitgeist im eigenen Lager verbieten. Dem
katholischen Politiker ist, wenn er weiter wirken will, solcher Fluchtweg

1 Vorabend 326.

2 Auf dem Katholikenkongrefl v. 17. Sept. 1872 in Solothurn verhchnte Egli die
schweizerischen Bischofe, weil sie «nur das Nichtwidersprechen (non contra-
dicere) in offizieller Stellung und in der Offentlichkeit» fordern.

368



verbaut. Fiir ihn bleibt positive Einstellung zur Kirche Pflicht. Dies
dann erst recht, wenn er an die Spitze eines vaterlindischen Gemein-
wesens gestellt ist, das infolge kirchentreuer Haltung seines Volkes in
steigende Anfechtung durch von religiésen Leidenschaften erregte Gegner
gerdt. Je mehr die durch das Vaticanum ausgeldste innerkirchlich-katho-
lische Bewegung in den staatlichen Bereich iibergriff, umso weniger ver-
mochte bloBer Verzicht auf Widerspruch Segesser zu jenen Stellung-
nahmen zu befihigen, welche durch die Entwicklung der Lage notwendig
wurden.

Nicht nur ein Ahnen vom Ungeniigen der kirchenpolitischen Uber-
zeugungen, an denen er bislang festgehalten, sondern auch steigende
Unsicherheit iiber deren sachlichen Wahrheitsgehalt begann ihn eben
damals innerlich zu bedringen. Trotz aller Komplikationen durch den
ungliicklichen Unfehlbarkeitsstreit hatte er bei AnlaB der Schwierig-
keiten um Prof. Herzog der Kurie in Solothurn das Angebot zu Zu-
sammenarbeit erneuert . Schon dabei gab er sich offensichtlich nicht
Rechenschaft dariiber, wie briichig die auf gegenseitiges non contradicere
gegriindete Gemeinschaft war. Und wie verhielt sich die Diiret ange-
botene Handreichung zum Postulate einer Trennung von Kirche und
Staat? Zu diesem Leitgedanken hatte er sich in den 60er Jahren durch-
gerungen. Aus seiner bisherigen geistigen Entwicklung und aus den poli-
tischen Einsichten, die er beim Studium der Geschichte gewonnen, war
er zur Uberzeugung gelangt, daB3 méglichste Scheidung der religios-
kirchlichen vom politischen Bereiche das Gebot der Stunde sei. Sich von
diesem Leitbilde zu l6sen war die Aufgabe, die zunichst geleistet werden
mubte.

Dies war deswegen schwierig, weil sein ganzer Bildungsgang ihn schlie3-
lich zu der Uberzeugung von einer in der Neuzeit notwendigen Trennung
zwischen Kirche und Staat gefiihrt hatte. Schon sein Bonner Professor
Bethmann-Hollweg 2, mit dem er zeitlebens in Dankbarkeit und Wert-

! «Unsere gemeinsame Aufgabe ist es, in der Schweiz {iber eine Krisis hinweg-
zukommen, in der wir mit Poltern nichts ausrichten, unsere Reihen zu stidrken
nicht sie zu lichten indem wir Leute verketzern und aus der Kirche hinaus-
dringen, die nichts anderes begehren als in der kirchlichen Gemeinschaft zu
bleiben und es im Grunde besser meinen als diejenigen, welche diesen unseligen
Unfehlbarkeitsschwindel so sehr zur Unzeit in die Welt hineingeworfen haben.
Halten wir uns daher strikte an dem non contradicere!, damit wir nicht un-
noétigerweise uns selbst schwichen und die gemeinsamen Gegner stirken» (Seges-
ser an Diiret 6. Nov. 1871).

2 Uber ihn: Fritz FiscHER, M.A.v.Bethmann-Hollweg und der Protestantismus
(1938) bes. 291 ff.

369



schdtzung verbunden blieb, war thm hierin Lehrer gewesen. Troxler,
neben dem er sich 1839/41 um die Geschichtsprofessur an der héheren
Lehranstalt in Luzern beworben hatte !, stand auf dem gleichen Boden
und Segesser fand sich schon bei seinem ersten 6ffentlichen Auftreten in
Luzern mit diesem in derselben Zielsetzung. Der Troxlersche Gedanke
von der erkennenden Gewalt, die im neuzeitlichen Staate selbstindig
neben die gesetzgebende und die vollziehende treten miisse und deren
Aufgabe es sei, durch Aufbau eines nationalpolitischen Bildungswesens
das staatliche Leben in rechte und friedliche Bahnen zu leiten, hat offen-
sichtlich die heimatlichen Bildungsbestrebungen Segessers dauernd be-
einfluflt. Seit Beginn der 60er Jahre wurde der Gedankenaustausch mit den
reformiert-konservativen Rechtshistoriker-Freunden Johannes Schnell,
Friedrich von Wyss und Eduard von Wattenwyl fiir Segessers kirchen-
politische Absichten zu einem guten Teile bestimmend. Diese Manner
waren von der Uberzeugung erfiillt, daB in der Neuzeit eine christliche
Rechts- und Staatswisssenschaft als III. Potenz neben Imperium und
Sacerdotium treten, rettungslos iiberalterte Formen im Verhiltnis von
Kirche und Staat durch freimiitige Trennung iiberwinden, das Wesent-
liche jedoch in freiheitlichem und religiosem Geiste in neue Beziehung
bringen miisse 2. Insbesondere die frithe Anerkennung der Zivilehe, ja
selbst der Forderung nach deren Obligatorium ist durch Einfliisse be-
stimmt, die Segesser von Bethmann-Hollweg und Schnell empfangen
hatte. Eherechtliche Fragen ® haben nach 1848 das eidgendssische Parla-
ment hdufig beschiftigt und wiederholt Interventionen Segessers aus-
gelost.

Segesser hat sich zum Gedanken der Trennung von Kirche und Staat
zum ersten Male o6ffentlich in der Syllabus-Studie von 1865 bekannt *.
In seinem und seiner Freunde Denken kommt diesem Postulate eine ganz
positive Bedeutung zu: es flieBt im Letzten aus einer religiésen Einstel-
lung zum Leben. Die Cavoursche Formel «Freie Kirche im freien Staate»

! Vgl. mein Aufsatz: Die Professur fiir Geschichte an der héhern Lehranstalt in
Luzern (Geschichtsfreund 1966) 96 fi.

2 Vorabend 308.

3 Eine Untersuchung der vielen Rekurse i. Sa. gemischte Ehen, Eheverweigerungen
etc. die (meist aus kath. Kantonen) auf Grundlage der Bundesverfassung v. 1848
an Bundesrat und Bundesversammlung gerichtet wurden (vgl. L. KErN, Reper-
torium #ber die Verhandlungen der Bundesversammlung 1942 Sachregister) wire
far die Rechtsgeschichte der neuzeitl. schweiz. Ehegesetzgebung aufschluBreich. —
Segessers einschldgige parlament. Reden: KI. Schr. II1 30, 180.

* Kl. Schr. 1. 249 ff. — Wertung Cavours: id. 163, 252, 580.

370



hatte er seit je als treulos-triigerisches Wort iibler Schldulings-Politik
gewertet. Fortschrittlich gesinnte katholische Intellektuelle in Luzern,
nicht zuletzt jene Gruppe unter den Mitgliedern des Schweizerischen
Studentenvereins, welche anfinglich den anti-infallibilistischen Kreis in
der Leuchtenstadt bildete!, sind Ende der 60er Jahre ebenfalls auf
diese Linie eingeschwenkt. Segessers in der Syllabus- und Konzils-Bro-
schiire dargelegten neuzeitlichen und fortschrittlichen kirchenpolitischen
Gedanken hatten im eigenen Lager einigen Widerhall gefunden 2, was
Hoffnung erwecken konnte, es méchte nach dem Siege vom Mai-Tag 1871
die Luzerner Schicksalsfrage nach einem rechten Verhdltnis von Reli-
gion und Politik endlich eine gliicklichere Losung finden als bis anhin.

Der heraufziehende Kulturkampf hat alle solche Moglichkeiten zum
Scheitern gebracht. Kaum irgendwo mehr als in der Politik stoflen zu
bosen Zeiten Idealitit und Realitdt hédrter aufeinander. Angesichts der
ganzen kirchenpolitischen Lage, wie diese in Auswirkung des Vaticanums
immer ausgeprdgter Gestalt annahm, konnte der Grundsatz einer Tren-
nung von Kirche und Staat selbst in seiner positiven Form keine geeig-
nete Grundlage fiir aktive staatsmannische Betitigung eines iiberzeugten
Katholiken sein. Die Verfassung der Vereinigten Staaten von Nord-
amerika iibte gerade mit ihren diesbeziiglichen Bestimmungen auf die
Zeitgenossen erheblichen Einflufl aus 3. In der kirchenpolitischen Streit-
literatur der 70er Jahre gelangt die Frage ofters zur Erorterung, ob
Amerika hierin Vorbild sein konnte. Die Erkenntnis setzte sich bald
durch, daB die aus der Geschichte erwachsenen Voraussetzungen dazu
in der Schweiz ganz anders liegen als im neuen republikanischen Staats-

! Vorabend 322.

2 Vgl. u.a. B. Estermanns Aufsatz iiber Fragen der Kirchenverwaltung (Kath.
Schweizerbliatter VII{1865 24 ff.) — Jost Weber, der es immer verstand, seine
Fahne im gerade wehenden Zeitgeist zum Flattern zu bringen, stellte sich in
einem Aufsatze «Uber gemischte Ehen. Staatskirchliche Aphorismen» (ebda
ITI/1861 611 ff) als erster kath. Politiker vor, der fiir die Zivilehe kimpfe. -
Franz Rohrer propagierte Segessersche Ideen in den «Monatrosen» 14/1869. 70
108 ff. — Selbst Theodor Scherer, der publizistische Wortfithrer der Ultramontanen,
anerkannte in seinem «Handbuch zur Beurteilung der Vorurteile und Irrtiimer
unserer Zeit» (1870) p. 216 die positiven Inhalte des Grundsatzes Trennung v.
Kirche u. Staat u. meinte, es sei moglich, dal die kath. Kirche sich auf dieser
Grundlage mit dem modernen Staat in ein Verhdltnis setze.

Es verdient Beachtung, daB selbst der Pius-Verein in seiner Eingabe v. 21 Sept.
1870 an den Bundesrat betr. Verfassungsrevision (Bundesblatt 1870 III 441/2)
bereit war, sich event. auf diesen Boden zu stellen.

3 Auch Segesser befal3te sich in der Studie von 1866 « Die Monarchie und die Repu-
blik in Europa und Amerika» (KI. Schr. I. 327 ff.) mit diesem Problem. — Dessen
Behandlung in der Publizistik der Zeit wire ein schones Studienobjekt.

371



wesen jenseits des groBen Wassers. Eine sachlich einwandfreie Trennung
beider Bereiche zu versuchen und dabei selbst die res mixtae realistischer
zu sehen und zu werten ist eine Aufgabe, welche religios gesinnte Wissen-
schafter zu fesseln vermag. In stiirmischen Zeiten, wo alles politischem
Drange erliegt, vermoégen — das hat sich im Kulturkampfe in Deutsch-
land und in der Schweiz gezeigt ! — auch die Professoren ihre Aufgabe
als III. Potenz nicht zu erfiillen und sie schlagen sich zur einen oder
zur andern Streitpartei.

Die Wochen und Monate zwischen dem Mai-Sieg in Luzern und den
Bundesverfassungsrevisions-Debatten im Nationalrate waren fiir Se-
gesser eine Zeit schwerer innerer Bedringnis. Der Blick auf die heimische
Umwelt hat den notwendig gewordenen Wandel in den kirchenpoli-
tischen Grundanschauungen erleichtert und befoérdert. In den meisten
Kantonen bestehe, so stellte er bei Betrachtung der Basler Dibdzesan-
verhiltnisse 2 miBbilligend fest, mit Bezug auf die katholische Kirche
«ein System der Bevormundung, das mit dem Postulat der freien Kirche
ebenso kontrastiert wie mit den staatlichen Institutionen der Neuzeit».
Das Plazet bezeichnete er als «biirokratischen Zopf des vorigen Jahr-
hunderts», die Diozesankonferenz als «fortdauernde Bliite staatskirch-
licher Philisterei». Das Verfahren bei der Basler Bischofswahl bereite
«fast mehr Schwierigkeiten als eine Papstwahl» und auch nachher seien
jederzeit iibelste Kalamitdten moglich, sobald «irgend ein Duodezdespot-
chen sich berithmt machen will». Andererseits gestand er freimiitig zu,
daB er eine «vorsorgliche negative Controlle» des Staates iiber das Ver-
mogen kirchlicher Korporationen ebenso anerkenne wie er fiir allge-
meine Gewidhrung des Prdsentationsrechtes an die Gemeinden bel Pfarr-
wahlen eintrete; im Interesse der Kirche selber sollte die freie bischof-
liche Kollatur zu Gunsten einer «lebhafteren Beteiligung der Gemeinden
am kirchlichen Organismus» zuriicktreten. Mit solchen Gedanken, die
sich aus der Betrachtung der heimatlichen Ordnung ergaben, verschmolz
seine Wertung von Syllabus und Vaticanum. Durch deren Herauffithrung
und Auswirkung seien — und wie Segesser iiberzeugt war, nicht ohne
Schuld der Kirche — neue maichtige Spannungen im Verhdltnisse von

! Dazu: E. ScHULTE, Die Stellung der Konservativen zum Kulturkampf 1870-
1878 (1959). — In der Schweiz riickt sich Prof. W. Munzingen (unten 394) in solche
Zusammenhinge.

2 In der Besprechung von K. Attenhofer, Die rechtl. Stellung der kath. Kirche
gegeniiber der Staatsgewalt i. d. Didzese Basel — in Kath. Schweizer-Blatter
I1/1870 133 fi.

372



Kirche und Staat entstanden. Im Zusammenhange mit der Bundesver-
fassungs-Revision drohten die Auswirkungen davon auf die Politik {iber-
zugreifen und das neue Regiment in Luzern zu erschiittern. Die Zauber-
formel von einer Trennung zwischen Kirche und Staat vermochte da
nicht zu helfen. I'iir Segesser als katholischer Staatsmann gerieten zwel
gleichwertige Pflichtenkreise in Kollision: die neue politische Ordnung
in Luzern mufite vor den Auswirkungen des Vaticanums abgeschirmt,
zugleich aber die in Bundesrevision und Kulturkampf bald heftigst an-
gefochtene durch das Vaticanum neu gestraffte Kirche verteidigt werden.
Die «katholische Politik», zu deren Fithrung Segesser nun berufen war,
lieB sich nicht mehr auf altiiberlieferte Ideen griinden: weder auf den
vordem so gro3 bewidhrten Luzerner Barock noch auf eine in edelem
Sinne verstandene Freiheitsidee. Der Lieblingsgedanke einer Trennung
von Kirche und Staat wirkte nur noch darin weiter, dal3 Segesser in un-
iiberwindlicher Abneigung gegen jedes Staatskirchentum und dann folge-
richtig gegen den auf diese Art entstandenen Altkatholizismus dauernd
verharrte. Die positiven Bande, welche in Luzern und in der Eidgenossen-
schaft die Kirche an das geschichtlich gewordene vaterlindische Staats-
wesen kniipften, muflten neu gesehen und anders als bislang begriindet
werden. Der Panzer des non contradicere, den er sich nach dem Vati-
canum umgelegt, schiitzte nicht mehr. Das Visir muBte geliiftet und in
dem vor einem Ausbruche stehenden neuen Kampfe zwischen Kirche
und Staat muBten klare Stellungen bezogen werden.

Die protestantisch-konservativen Rechtshistoriker-Freunde kannten
diese Tragik und sie litten die innere Spannung mit, die Segesser erfiillte,
als er sich um die Jahreswende 1871/72 fiir die Reise nach Bern zur Teil-
nahme an den Verfassungsberatungen des Nationalrates riistete !. Sie

1 Mit dem neuen Jahre —so schrieb Ed. v. Wattenwylam 2.Jan. 1872 nach Luzern —
«tritt eine bedeutungsvolle Aufgabe an Dich heran, dem vaterlindischen Gemein-
wesen vorzustehen und dasselbe in ernster Zeit zu leiten. Zu gleicher Zeit bist
Du berufen, der Fithrer der konservativ katholischen Partei in der Bundesver-
sammlung bei der wichtigen Bundesrevision zu sein. Nimm fir beides, fir die
ganze Aufgabe meinen Wunsch in Empfang, da der Herr Dir Licht und Kraft
geben moge. Wir bediirfen seiner fiir das Wollen und fiir das Vollbringen, fiir die
Erkenntnis und fir die Tatkraft. Es sind Gottes Wege gewesen welche Dich an
diese Stelle gefithrt haben, und er wird Dir gewiB auch helfen, dasjenige zu leisten.
was die Pflichten des Amtes Dir auferlegen. Es geschah gewil3 nicht von ungefahr.
daf dieses Amt Dir in einer Zeit zufiel, wo Luzern wieder als katholischer Vorort
seine historische Stellung einnimmt und der Vorsteher desselben einen weit iiber
seine Grenzen reichenden Wirkungskreis hat und berufen ist das Banner zu tragen,
unter welchem allein in der Zukunft wie in der Vergangenheit die verschiedenen

373



waren fest davon iiberzeugt daB er — was immer auch kommen wiirde —
das Banner des eidgendssischen Kreuzes zwar nicht als ultramontaner
Propagandist doch als christlicher Staatsmann hochhalten werde.

VII.

Die Bewegung zur Revision der Bundesverfassung von 1848 hatte
schon zu Ende der 60er Jahre eingesetzt. Vaticanum und Kulturkampf
kamen dariiber und trugen Leidenschaften hinzu, welche die mit einer
jeden solchen Reform verbundenen Verwicklungen und Verirrungen bis
in Letzte steigerten. Kirchenpolitische Aktionen und Zielsetzungen haben
damals in einem bisher unbekannten MaBe auf das politische Leben
iibergegriffen und die staatspolitischen Fragen, welche bei der Revision
von 1872/74 in erster Linie zur Diskussion standen iiberdeckt, ja ver-
schiittet. Die fiir die politische Geschichte jener Jahre entscheidenden
Entwicklungslinien sind dabei sehr verwischt worden. Insbesondere im
Lager der 1874 Unterlegenen entstand, ganz geformt vom Erlebnis des
Kulturkampfes, ein Bild jener Vorginge, das einer kritischen Betrach-
tung nicht Stand hilt 1. Gerade die Personlichkeit Segessers und seine
eigenartige oftmals so gar nicht klerikale Haltung gegeniiber den Ereig-
nissen der 70er Jahre und seine meist sehr kritische Einstellung zu den
fiihrenden katholisch-kirchlichen Personlichkeiten hat man eben des-
wegen gerne in den Schatten geriickt stehen lassen. Segesser und die Zeit,
in der er politisch wirken mufite, lassen sich nur verstehen, wenn die
erste Aufmerksamkeit nicht auf die kirchen- sondern auf die staatspoli-
tische Seite der Vorgidnge um Bundesrevision und Kulturkampf gerichtet
wird.

Stamme und Konfessionen des Schweizervolkes zusammenbleiben kénnen, wie
sie bisher zusammengeblieben sind.
Mit dem Banner des vaterlandischen Kreuzes muBt Du Dein hiusliches Kreuz
zu tragen haben. Der Herr hat aber geholfen bis hieher und er wird auch ferner
Dir helfen ... und es wird sich dann auch das Wort der hl. Schrift erfiillen, da3
die Leiden dieser Zeit nicht wert sind der Herrlichkeit, die uns zuteil werden wird.
Darum lieber Freund und doppelter Kreuztriger meinen Wunsch und mein
Spruch:

Drum trage Du und frage nicht,

Drum wage Du und zage nicht!»
Uber das Kreuz-Motiv in der damaligen Luzerner Politik: oben p. 291.
Ich werde mich uber diese Problematik des schweizerischen Kuiturkampfes
anderswo ausfithrlicher 4&uBern und den Nachweis zu leisten versuchen, daB dabei
weit mehr als kirchenpolitische verfassungspolitische Beweggriinde und Ziele
auslésend waren und weitgehend mafBgebend blieben.

374



Es ging um staatspolitische Grundfragen der neuen Eidgenossenschaft,
als nach dem klédglich gescheiterten ersten Anlaufe von 1866 schon kurze
Zeit nachher Revision der Verfassung wiederum in den Mittelpunkt des
Geschehens trat. Und selbst wenn man sich diese Betrachtungsweise zu
eigen macht, mull man in erster Linie anderes und mehr beobachten, als
nur den steigenden Drang zu Zentralisation, der damals vorab auf dem
Gebiete des Militairwesens und der Rechtsvereinheitlichung zu neuer
Auswirkung driangte. Der wichtigste Streitpunkt war, ob die biirger-
lich-liberale Reprisentativ-Demokratie, die 1848 zur Grundlage des
neuen eidgenossischen Wesens geworden war, beibehalten, oder durch
staatsrechtliche Weiterentwicklungen in der Richtung auf neue demo-
kratische Formen bei der politischen Willensbildung ersetzt werden solle.
Die Radikalen, ganz im Bekenntnis zur Volkssouverinitit wurzelnd,
suchten der unbeschrinkten verfassungsgebenden Gewalt des Volkes
zum Durchbruch zu verhelfen, von hier aus zum demokratischen Ein-
heitsstaat vorzustoBen und die letzten Reste der alten Kantonalstaat-
lichkeit moglichst zu beschneiden oder gar ganz zu beseitigen. Die demo-
kratische Bewegung, welche in den 60er Jahren in manchen ostschweize-
rischen Kantonen siegreich geworden war, gab dem 1in der Eidgenossen-
schaft Auftrieb, setzte aber sogleich auch schon dem Streben nach einem
nationalen Einheitsstaat jene deutschen Akzente auf, welche dann im
Abstimmungskampfe von 1872 um die erste Revisionsvorlage die Wel-
schen abstofen und ins Lager der Foderalisten treiben sollten. Wer da-
mals irgendwie konservativ dachte — und dazu gehérten in erster Linie
die seit 1848 in der Bundespolitik fithrend gewesenen Liberalen — dem
muBte an der Erhaltung der bundesstaatlichen Grundlagen der Eidge-
nossenschaft bei AnlaB3 der bevorstehenden Verfassungsrevision gelegen
sein.

In der Tat war es die liberale Fraktion der Bundesversammlung die,
als der Gedanke einer Neugestaltung der Verfassung erst in der Luft lag
und noch bevor der grundsatzliche NationalratsbeschluBl auf Einleitung
eines Revisionsverfahrens gefal3t war !, sich in einer Offentlichen Pro-
klamation grundsitzlich zur Auffassung bekannte, dafl sie «eine Umge-
staltung der politischen Hauptgrundlagen, auf welchen die gegenwirtige
Bundesverfassung der Schweiz beruht, weder fiir geboten noch fiir er-
sprieBlich» halte; insbesondere trat sie «gegen die Einfithrung des Ein-

1 Dies geschah am 16. Nov. 1869, ausgeldst durch die sog. Motion Ruchonnet betr.
Neuordnung des Eherechtes.

375



heitsstaates und fiir die Beibehaltung des Bundesstaates» in die Schran-
ken und wollte unbedingt an dem Grundsatze festhalten, dal zu Ab-
anderungen der Verfassung «die Zustimmung der Mehrheit sowohl des
gesamten Schweizervolkes als der Kantone erforderlich ist» 1. Die radi-
kalen Mitglieder der Bundesversammlung erliefen eine Gegenerkldarung ?,
welche in der Forderung gipfelte, «daB3 fiir Annahme der revidierten
Bundesverfassung oder einzelner Artikel die absolute Mehrheit des
Schweizervolkes entscheidend sei». Das Wesentliche an dieser radikalen
Stellungnahme liegt darin, daB in konsequenter Anwendung der um-
fassenden und alleinigen verfassungsgebenden Gewalt des Volkes die
Formung des staatlichen Grundgesetzes allein der Mehrheit der Volks-
stimmen anheim gegeben werden sollte. Die Verfassung von 1848 hatte
daneben noch auch die Zustimmung einer Mehrheit der Kantone gefor-
dert. Gerade dies sollte nun in erster Linie beseitigt und damit ein wirk-
lich radikaler — ein an die Wurzeln des staatlichen Seins der Eidgenossen-
schaft rithrender — Fortschritt verwirklicht werden.

So waren schon an der Wende von 1869/70 und noch bevor das rémi-
sche Konzil in der Unfehlbarkeitsfrage iiberhaupt eine Entscheidung
gefillt hatte, die beiden sich ausschlieBenden Gegenpositionen in der
staatsrechtlich entscheidenden Grundfrage bezogen. Es geschah dann
nicht von ungefdhr, dafl in das dariiber ausbrechende politische Ringen
die altkatholische Bewegung verwickelt wurde und daB die Kulturkampf-
maBnahmen daraus erwachsen sind. Erstunterzeichner des radikalen
Programms waren der Thurgauer J. I'. Anderwert, der bernische Juras-
sier P. Jolissaint und der Solothurner S. Kaiser: alles Katholiken, welche
ihr Eintreten fiir schrankenlose Volkssouveridnitit zu Gegnern jeder,
auch einer kirchlichen hierarchischen Ordnung und in der Folge zu For-
derern des Altkatholizismus und zu fithrenden Kulturkimpfern machen
mubBte.

Wie immer man die liberal-konservative Mittelpolitik auch werten mag,
die Segesser in Luzern nach dem Mai-Tag 1871 zielbewul3t und unbeirr-
bar anstrebte, so ist doch eines unbestreitbar: im eidgendssischen Rah-
men war es am Vorabend der Bundesverfassungs-Revision die einzig
mogliche Haltung. An der Spitze der gesamtschweizerischen liberal-kon-
servativen Gruppe standen Alfred Escher und der Glarner Landammann

! Es ist das das sog. Berner Casino-Programm v. 16. Juli 1869 (Protokol! iiber die
Verhandlungen des schweiz. Nationalrates betr. Revision der Bundesverfassung
1871/2 1. p. XX.).

2 ebda p. xvi f. - Programm v. Dez. 69 [ Jan. 70.

376



Joachim Heer. Der eigentlich fithrende Kopf dieser Richtung war Jakob
Dubs, der sich als Bundesrat jedoch im Hintergrunde halten mufte. Aus
seiner Feder stammte die bundesritliche Botschaft vom 17. Juni 1870
zur Verfassungsfrage !, in der nicht nur ein gar nicht radikales Revisions-
programm sehr behutsam entworfen, sondern auch die kirchlichen Vor-
gange 1m katholischen Bereiche, deren Hiniiberschlagen in die politischen
Kiampfe sich bereits ankiindigte 2, mit groBer Zuriickhaltung gewertet
wurden. 1870 stand Dubs als Bundesprasident dem politischen Departe-
mente vor; in dieser Eigenschaft lehnte er eine Beteiligung der Schweiz
an einer gegen das Vaticanum gerichteten internationalen diplomatischen
Aktion ab 3. Dubs ist zweifellos eine der stirksten und auch geistig be-
deutendsten Personlichkeiten in der schweizerischen Politik jener Jahre *.
Schon ganz zu Beginn hat er das Unheil erkannt, das aus einer Verbin-
dung der radikalen Verfassungsbestrebungen mit der rom-gegnerischen
Bewegung in der katholischen Kirche hervorgehen mufBite. Schon im
Spdtherbst 1869 hat er sich von den Ultramontanen wie von den radi-
kalen Unitariern, ja selbst von der gemiBigt liberalen Partel Escher-
Heer innerlich abgesetzt. Damals gewann er die seine kiinftige Politik
bestimmende Erkenntnis, daB eine wirklich eidgendssische Neugestaltung
des gesamtschweizerischen Staates nur durch Fortentwicklung der bun-
desstaatlichen Einrichtungen und durch Neubelebung eines demokra-
tischen Foderalismus moglich ist.

Eine gewisse Gesinnungsverwandtschaft mit der Gruppe liberal-konser-
vativer Politiker ist fiir die Tatigkeit Segessers im eidgendssischen Parla-
ment seit 1871 sehr wichtig geworden. Die daraus hervorgegangene Zu-
sammenarbeit hat das duBere Geschehen der ndchsten Jahre, nicht zu-
letzt den Sieg der Gegner bei der Abstimmung iiber die erste Revisions-
vorlage, zu einem guten Teile bestimmt. Fiir die innere Haltung des
Luzerners und fiir das Ausreifen seiner foderalistischen Grundansichten
ist die nahe Freundschaft mit Dubs °, neben die auch eine solche mit

! Bundesblatt 1870 II. 665 ff.

2 In der Eingabe der Langenthaler Volksversammlung v. 3. April 1870 (Bundes-
blatt 1870 III. 450). — s. unten 388.

3 Dazu der Aufsatz von Victor ConNzemIUs, Der schweizerische Bundesrat und das
erste vatik. Konzil (Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 15/1965, 217 f.).

* Die Biographie von GEROLD ERMATINGER, Jakob Dubs als schweizerischer Bun-
desrat 1861-72 (1932) reicht nur bis zum Beginn der 1. Verfassungsrevision.

5 Der umfangreiche Briefwechsel Segesser-Dubs wurde schon von a. Nationalrat
TH. HoLENSTEIN, Die konf. Artikel und der Schulartikel der schweiz. Bundes-
verfassung (1931) benutzt. Ich habe ihn, nachdem er lange verschollen schien,
wieder aufgefunden.

2% 377



Heer ! trat, geradezu entscheidend geworden. Nur Alfred Escher kam er
auch jetzt nicht ndher, doch trat die seit 1848 bestehende oftmals bis
zu Feindschaft gesteigerte personliche Abneigung in den Hintergrund,
mindestens soweit es sich nicht um Fragen der Segesser immer griind-
lich verhaBt gebliebenen Eisenbahnpolitik handelte. Es ist eine auffillige
Tatsache, daB3 Segesser nach 1870 wirklich vertraute Freunde, mit denen
ein Austausch geistiger und politischer Anregungen mdéglich war, in
einem Lager fand, das in Manchem zu mindest konfessionell nicht das
seinige war. Nach dem Tode Nazar von Redings kam er in der Urschweiz
zu keinem Magistraten mehr in ein Ndheverhiltnis 2, das an Bedeutung
und Auswirkung auch nur einigermaflen jenem zu Dubs und Heer gleich-
stand. Dubs und Heer waren auch als Politiker Mdnner von Geist und
Charakter, der eine scharf umrissen, der andere in milder verséhnender
Form. Beide strahlten auf alle, die mit ihnen nédher in Beriihrung kamen,
deswegen menschliche Warme aus, weil sie um die Tragik der Zeit und
der Politik wuBlten und dies nicht in seichtem Optimismus leugneten
oder darauf mit sturem Beharren auf iiberlebten Positionen entgegneten.
Segesser hat nach 1870 beide als Weggenossen in der Politik hoch ge-
schitzt 3, in umfangreichem Briefwechsel fruchtbaren Gedankenaus-
tausch mit ihnen gepflogen und in stillen Stunden oftmals sein eigenes
politisches Tun an ihnen gemessen. Insbesondere die Segesserschen Ideen
iiber konservativ-foderalistische Politik in der neuzeitlichen Schweiz sind
erst durch die Verbindung mit diesen beiden Madnnern voll ausgereift. Als
die Revisionsbewegung aufkam, war der Besiegte von 1847 daran, den
Weg vom Staatenbunde zum Bundesstaate zu suchen. Der Gedanken-
austausch mit Dubs wihrend der Kampagne von 1871/72 schirfte den
Blick fiir das, was vom alteidgendssischen Wesen allein noch fiir die Zu-
kunft fruchtbar gemacht werden konnte: ein Bundesstaat, in welcher
Richtung die neue Schweiz auszubauen Aufgabe der Zeit war, mullte
mehr sein als nur eine foderative Organisation. Dubs wies nach vorn,
Heer hielt Segesser in dem zuriick, was in ihm noch staatenbiindlerisch

! Dazu: Ebp. ViscHER, Briefe an Bundesprisident Dr. Joachim Heer 1877 (Jahr-
buch d. Hist. Vereins Glarus 60/1963, 119 ff.).

2 s. mein Aufsatz: Altschweizer Eliten im Bundesstaat von 1848 (Innerschweizer
Jahrbuch f. Heimatkunde 19./20. Bd 1959/60, 101 ff.).

3 «Wic oft habe ich hauptsachlich gesprochen — schrieb er an Dubs (15. Dez. 1373),
als er diesem die eben erschienene Ausgabe seiner Reden im Nationalrat (KI.
Schr. II1.) ibersandte — um von Ihnen und Heer gehort zu werden, von denen
ich wuBte verstanden zu werden, wenn Sie auch nicht meiner Ansicht waren.»

378



war. Die Personlichkeit des Glarner Landammanns erschien dem Lu-
zerner als lebendige Verkorperung der Grenzen, welche foderalistischer
Haltung im Bundesstaat gesetzt sind !. Heers «Briickenbauer»-Politik 2
zielte — Segesser hat dies freilich nicht von Anfang an, doch dann in
der Riickschau des Greises mit voller Klarheit erkannt — nicht auf
schlechte Kompromisse sondern darauf ab, den Gegensitzen, die in der
Politik aufeinander stoBen, die Schranken zu weisen. Am Vorabend der
Bundesverfassungsrevision muBte es die groe Sorge eines katholischen
Staatsmannes sein, durch Vaticanum und radikales Staatskirchen-
tum konnten alle Schranken hinwegspiilen, welche den kirchlichen Frie-
den im Vaterlande schiitzen. In der gebirgigen Landschaft Helvetiens
gilt es, reiBende Biche zu iiberbriicken; sich in sie hineinzuwerfen, um
ihnen wehren zu wollen, bliebe Wahnsinn. IHiir diese zuerst in den Revi-
sionsberatungen und dann im Kulturkampf oft praktizierte und von den
Ultramontanen wenig verstandene Verhaltensweise war Heer Segessers
Vorbild geworden 3.

VIII.

Es kann sich im Rahmen dieser Studie nicht darum handeln, im Ein-
zelnen den Anteil Segessers an der Bundesverfassungsrevision darzulegen.
DieFrage,der nachgegangen werden soll, ist eine andere: wie ist damals aus
dem freimiitigen Kritiker des Vaticanums und dem erkldrten Gegner der
papstlichen Unfehlbarkeit dennoch ein Verteidiger des katholischenVolkes
und seiner wirklichen Interessen auf dem Gebiete der Politik geworden?

! Im «Rickblick als Vorwort» zur Ausgabe der Parlamentsreden (KI. Schr. I11.
p. xxxi11.) findet sich die ausgezeichnete Charakterisierung: Heer sei «ein Mann,
der Festigkeit und Milde in seltenem MaBe vereinigte und durch ungewoéhnliche
Geistesgaben nicht minder als durch Biederkeit und Wohlwollen Allen imponierte,
mehr ein Mittelpunkt, an welchem entgegengesetzte Stromungen ihre richtige
Schranke fanden, denn eine Spitze, in welche eine derselben ausgelaufen wire».
Der Ausdruck war von Dubs gepriagt worden, wie Segesser am 22. Jan. 1879,
als eben die Nachricht von dessen Tod eingetroffen war, an Heer nach Glarus
schrieb. « Er bewunderte vorziiglich Thr Talent, in schwierigen Lagen Uberginge,
allseitig wenigstens teilweise befriedigende Losungen zu finden und nannte Sie
wohl im Scherze den groBen Briickenbauer. Dabei anerkannte er, daB darin die

Kunst des republikanischen Staatsmannes liege».

3 Segesser hat besonders in der Jura-Frage auf maBigenden EinfluB des Freundes
aus Glarus gehofft. « Auch Hr Heer soll angesprochen worden sein — schrieb er
am 21. Marz 1875 an Dubs, als die bernische Gewaltpolitik einem Hoéhepunkt
zusteuerte — seine Briickenbaukunde zu verwerten. Mir kommt aber vor, man
werde @iber diesen Bach heriiber nicht kommen ohne nalB3 zu werden».

L)

379



Segesser 1st in den 1870er Jahren nicht den Weg zum Altkatholizismus
gegangen, sondern in seinem iiberlieferten Viterglauben verblieben und
zum fithrenden katholischen Staatsmann in der Periode des Kultur-
kampfes aufgestiegen. Dies laB3t sich am ehesten aus den Erlebnissen und
Eindriicken erkldren, welche diesen Mann in den Jahren der Bundes-
verfassungsrevision, insbesondere in deren erster Phase iiberfallen und
beschiftigt haben. Sicher sind religiose Beweggriinde daneben und dar-
iiber hinaus wirksam gewesen; das hdusliche Kreuz, das ihm lebenslang
aufgelastet blieb, hat den Blick iiber die Niederungen der Politik in lich-
tere Hohen gehoben. Ehrfurcht vor Menschenschicksal verwehrt ndheres
Eingehen auf diese ganz personliche Seite der Entwicklung. Es geniigt
zur richtigen Wertung des Mannes, die ideengeschichtlichen Linien nach-
zuzeichnen, die von dessen Rechtsanschauungen zu seiner Politik hiniiber
fihren.

Segessers Ziel in Luzern wie im Nationalrate war seit 1848 dauernd,
folgerichtig und oft getragen von groBer Leidenschaft gegen den aus-
schlieBlichen Repridsentationsanspruch gerichtet gewesen, den die Libe-
ralen in der nach dem Sonderbundskriege errichteten Staatsordnung
durchzusetzen vermocht hatten. Er hat sich immer zum Prinzip der
Volkssouverdnitdt bekannt. Dieser Gedanke leitete ihn bei seinen Vor-
stoBen zur Revision der Luzerner Kantonsverfassung und in seiner Kritik
an der Gestaltung der Nationalratswahlkreise. Von daher ist er sogar
zur Bejahung plebiszitirer Staatsformen gelangt, was sich nicht nur in
seiner eigenartigen Wertung der «demokratischen Monarchie» Napoleons
III., sondern auch in seiner Haltung zur Revisionsvorlage von 18721
zeigen sollte. Dubs hat sehr scharf beobachtet, dal Segesser, soweit und
weil er ein Ultramontaner war, «nicht ohne Hinneigung zu unitarischen
Tendenzen» sei 2. Um solches einzudimmen und in rechte Bahnen zu
leiten, war eine Aktivierung und Modernisierung des foderalistischen
Gedankengutes notig. Die Zusammenarbeit mit Dubs bei den Revisions-
kiampfen war da sehr férderlich. Das erste Auftreten des Ziirchers in der
Frage der bundesrechtlichen Fortbildung der Eidgenossenschaft anldf3-
lich der Bewegung von 1865/66 war von Segesser noch als reichlich ver-
schwommen und allzu kompromiB3freudig gewertet worden 3. Erst 1871/
1872 schilte sich fiir beide das Wesentliche mit aller Deutlichkeit heraus:

1 unten 386.
2 ERMATINGER 104.
3 KIl. Schr. III. 222 f.

380



neben die Souverdnitit des Volkes mul3 in einer bundesstaatlichen Or-
ganisation krdftig sich auswirkend auch die Souverdnitit der Kantone
treten, und beide in eine rechte Gleichgewichtslage zu bringen, bleibt
Aufgabe eidgendssischer Politik.

Ende Oktober 1871 erschien — ohne Nennung des Verfassers, doch es
bestand kein Zweifel iiber die Autorschaft — Dubs’ Schrift «Zur Verstin-
digung iiber die Bundesrevision» !. Sie fand sogleich die begeisterte Zu-
stimmung Segessers 2. Nicht nur wegen dem angeregten Ausbau der
Volksrechte durch Volkswahl des Bundesrates und Erweiterung von Ini-
tiative und Referendum auch beziiglich der Gesetzgebung. Segesser sah
in Dubs einen - den einzigen, wie er meinte — wirklichen Staatsmann unter
den Zeitgenossen, weil dieser nachdriicklich das Doppelvotum von Volk
und Stianden bei Verfassungs- und Gesetzesabstimmungen verteidigte
und die Rettung und den Ausbau des bundesstaatlichen Charakters der
Eidgenossenschaft nur durch Festhalten und Fortentwicklung solcher
Gedanken als moglich erachtete. Gewisse Differenzen zu Dubs ergaben
sich deswegen, weil der Luzerner noch mehr als der Ziircher sich mit der
alten Staatenbundidee verbunden fiihlte.

Bundesstaat oder Einheitsstaat war nur die eine, Organisation des
Staates in der Form der parlamentarisch-repriasentativen oder in einer
auf umfassender Volkssouverdnitit beruhenden Demokratie war die
andere der groBen Streitfragen, um welche bei der Verfassungsrevision
gerungen werden multe. Es waren dies keineswegs sich ausschlieBende
Gegensatzpaare. Gerade in der Haltung Segessers iiberschnitten und
kreuzten sich beide Zielsetzungen. Von der liberal-konservativen Gruppe
um Escher und Heer unterschied er sich durch volle Anerkennung der

! ERMATINGER 107 ff.

2 «Ich kann mich nicht enthalten, sofort unter dem frischen Eindruck Threr Schrift
iiber die Bundesrevision Thnen die Freude und aufrichtige Bewunderung aus-
zusprechen, welche ich bei der raschen Durchlesung dieser meisterhaften Expo-
sition empfand. Wie unendlich weit steht Thr Werk tiber den mithsamen Elabo-
raten der Kommissionen, in denen man vor lauter Biumen den Wald nicht sieht!
Es tat mir recht wohl die Uberzeugung zu gewinnen, daB wir neben Eisenbahn-
kiinstlern, Militirfanatikern und Schwulitdtenkrimern doch noch einen Staats-
mann mit groBem Gesichtskreis und prinzipieller Auffassung besitzen». Gegen
die Niederlassungsfreiheit wurden Vorbehalte angemeldet; diese rithren «davon
her, daB bei mir die Ideen des Staatenbundes noch mehr EinfluB iben als bei
Thnen. Aber wenn ich alle diese Dinge mit IThnen in der freien und grundsitzlichen
Weise erértern konnte wie es in IThrer Schrift geschieht, so wiirde mir auch die
Niederlage leichter sein als wenn die plumpe Majorisierung durch Interessen-
politik die Oberhand gewinnt» (Segesser an Dubs 29. Okt. 1871).

381



Volkssouveridnitit, von den Radikalen als Anhinger der kantonalen
Staatshoheit. Ausbau der bundesstaatlichen Institutionen war der Mittel-
weg. Dubs hatte zuerst darauf verwiesen. In den Revisionsberatungen
1871/72 galt es, in Klugheit und Festigkeit die ersten Schritte auf dieser
Bahn zu machen.

Die Haltung Segessers in der ersten Phase der Verhandlungen war
durchaus jene eines fortschrittlichen Demokraten. Schon ganz am Anfang,
in der Sitzung vom 6. November !, und dann wiederum zu Beginn der
zweiten Beratung nach Neujahr 1872, hielt ? er dafiir, daB eine Verfas-
sungsrevision auf Anerkennung der Volkssouverdnitit beruhen miisse.
Darum sei zuerst und bevor iiberhaupt eine parlamentarische Revisions-
arbeit méglich sei, ein Volksvotum iiber die Wiinschbarkeit einer Ande-
rung des Staatsgrundgesetzes einzuholen. Er trat dabei an der Seite
Carterets auf: der katholische und der radikale Demokrat konnten noch
Hand in Hand gehen.

Auch bei der Einzelberatung des Entwurfes durfte Segesser es noch
wagen, der — wie er meinte —«Stimme der Vernunft» Gehor zu verschaffen
und selbst in weltanschaulich-politischen Fragen weitgehendes Ent-
gegenkommen zu bezeugen. Er stand ja, wie er zu Dubs 3 bemerkte,
«in dieser Beziehung auf ziemlich freiem Standpunkt». Die durch das
Vaticanum erregten religiés-kirchlichen Leidenschaften haben sich in der
ersten Phase der Revision noch nicht entscheidend ausgewirkt. So hielt
er dafiir ¥, man kénne den Jesuiten-Artikel stehen lassen; es sei Aner-
kennung der Niederlage im Sonderbundskrieg und Segesser wuBte aus
eigenem Miterleben, wie es um die Schuldfrage bestellt war. Beziiglich
der Ehegesetzgebung 3 hitte er sich selbst mit einem Obligatorium der
Zivilehe abfinden koénnen; seine Intervention richtete sich gegen die in
Erscheinung tretenden areligiosen Tendenzen zu voélliger Sikularisierung
dieses Rechtsinstitutes. Die Unterrichtsfreiheit ® hatte fiir ihn auch eine
positive Seite: ebenso gut wie die Forderung nach konfessionsloser Schule

! Protokoll iiber die Verhandlungen des schweiz. Nationalrates 6 und 375/77. — Die
dabei gemachten Ausfithrungen fehlen in der Ausgabe von Segessers Parlaments-
reden (KIl. Schr. II1).

«Vaterland» Nr. 16 v. 18. Jan. 1872.

Im Brief v. 29. Okt. 1871.

Rede v. 16. Dez. 1871. Kl. Schr. II1I. 309 ff.

Rede v. 9. Dez. 1871 KI. Schr. IIi. 301 {. — Sie wurde dem heimischen Publikum
bezeichnenderweise durch das «Luzerner Tagblatt» (s. oben p. 290) zuerst zur
Kenntnis gebracht.

¢ Rede v. 14. Dez. Kl. Schr. III. 303.

L T R A )

382



1a8t sich aus 1hr der Anspruch der Kirchen auf konfessionellen Religions-
unterricht und auf freie Betitigung der lehrenden Orden, die ihm als
«ein Element des Fortschrittes in der katholischen Organisation» erschie-
nen, ableiten. Selbst in Revisionsfragen, die an den Féderalismus rithr-
ten, nahm er eine differenzierte Haltung ein. Zentralisation im Militar-
wesen, die den Zweck haben soll «unsere Macht zu verstirken», erschien
ihm als «wohltdtig» und die Dubs’sche Idee, daf3 neben der Bundesarmee
noch Kantonalarmeen bestehen sollten, erachtete er als iiberlebt 1. Ver-
einheitlichung des Zivilrechtes ? war er, wie dies dem Denken des Rechts-
historikers entspricht, nicht grundsatzlich und eigentlich nur aus Riick-
sicht auf die Welschen und deswegen abgeneigt, weil damals die Wort-
fihrer im Schweizerischen Juristenverein, die dieses Postulat gestellt
hatten, tible radikale Scharfmacher waren. Bei den profanen Fragen, in
denen der Dualismus zwischen Modernisierung der biirgerlichen Frei-
heiten und Erhaltung der kantonalen Selbstindigkeit sich auswirkte,
vertrat er nur beziiglich der Niederlassung 3 typisch altschweizerische
Gedanken.

Die fiir die Entwicklung von Segessers religios-politischen Ansichten
in der Periode der Bundesrevision aufschluBreichste Quelle ist die Rede
iiber Kultusfreiheit . Er wollte diesen katholischerseits sehr umstritte-
nen Fortschritt nicht nur fiir die anerkannten christlichen Konfessionen,
sondern in den Schranken der Sittlichkeit und der 6ffentlichen Ordnung
auch fiir jede andere Religionsgenossenschaft gesichert wissen. Die Be-
griindung, welche er fiir die Anerkennung dieses Postulates der Moderne
gibt, ist sehr personlich und fiir die Entwicklung seines politischen Den-
kens besonders charakteristisch. Kaum irgendwo besser als hier wird das
Bemiihen deutlich, in eine ganz neu werdende Welt wesentliches Altes hin-
iiber zu retten. Aus dem Grundsatz der Trennung von Kirche und Staat
folgt fiir Segesser in den konkreten Verhiltnissen des Vaterlandes nicht
der konfessionslose, sondern der paritdtische Staat. In der Schweiz sind
nach seiner Ansicht die Konfessionen «nicht bloB religiose, sondern auch
politische Genossenschaften». Sie sind um ein religiéses Bekenntnis ent-

1 8. Nov. — ebda 285 ff.

2 Rede v. 20. Dez. ebda 311 und auch 283/4. — Dazu meine Aufsidtze: Aus der Vor-
geschichte der Zivilrechtseinheit (Zeitschrift f. schweiz. Recht 81/1962, 75 ff.) u.:
Johannes Schnell und die schweiz. Rechtswissenschaft und Rechtspolitik im
19. Jahrhundert (Basler Zeitschrift f. Geschichte 64/1964, 47 f1.).

3 Rede v. 29. Nov. iiber die polit. Rechte der Niedergelassenen Kl. Schr. II1. 292 ff.

* ebda 296 fi.

383



standene «dullere selbstbewullte Lebensgemeinschaften», fiir die — man
spiirt es deutlich, wie hier die Ablehnung der Unfehlbarkeit immer noch
mitschwingt — «nicht die absolute Gleichheit im Glauben», sondern «die
Gemeinschaft des religiosen Lebenskreises» wesentlich ist. In diesem
jetzt im Nationalrat vorgetragenen Gedankengang wiederholt sich die
Surseer Erklirung vom 10. April 1871 1. Als es darauf ankam, staats-
rechtliche Leitgedanken zu erarbeiten und bei der Neuschopfung einer
Verfassung zu vertreten, verlor im Denken Segessers die Unfehlbarkeit
jede Bedeutung: sie war zu einer Streitfrage unter Theologen herab-
gesunken, um die ein fiir die katholische Politik verantwortlicher Laie
sich nicht mehr kiitmmern kann. Es sind offensichtlich Grundformen des
alteidgendssischen Landfriedensrechtes, die hier vom Rechtshistoriker
wieder aufgegriffen, mit dem modernen Grundsatz der Trennung von
Kirche und Staat in Verbindung gebracht und als Moglichkeit zur Siche-
rung des konfessionellen Friedens reaktiviert werden. Bei der Feststel-
lung, in der Eidgenossenschaft seien «die Confessionen nicht nur zu einem
Element des staatlichen Lebens, sondern zu einem wichtigen Faktor
unserer foderativen Ordnung geworden», geht es Segesser jedoch nicht
um eine Wiederbelebung des alten Paritdtsrechtes, sondern um eine neue
Sinngebung des Foderalismus. «Die freiheitliche Bedeutung unserer fode-
rativen Einrichtungen» fiir eine moderne Staatsordnung liege darin, daf3
alle Minderheiten «in dem foderativen Prinzip die Garantie gegen Unter-
driickung finden». Freie Kirche im freien Staate kann nur durch eine
foderative politische Ordnung verwirklicht werden: in diesem Sinne hat
Segesser die Cavoursche Formel weitergebildet und einem katholisch-
konservativen Staatsdenken einzugliedern versucht.

Diese Parlamentsrede machte es offenbar, dal Segesser der Briicken-
schlag von einer nicht-ultramontanen zu einer modern-foderalistischen
Haltung gelungen war. Beide Komponenten zusammen bestimmten
fortab als Einheit seine Politik. Das non contradicere gegeniiber dem
Vaticanum versank zu Bedeutungslosigkeit. Als Staatsmann hatte er die
Interessen des katholischen Volkes in der eidgenossischen Politik mit
staatsrechtlichen Zielsetzungen zu verteidigen. Dem Methodendualis-
mus, welcher durch das ganze 19. Jahrhundert im politischen Katholi-
zismus der europdischen Linder maBgeblich blieb und diesen bald mit
religiésen bald mit politischen Mitteln kimpfen hiel, war Segesser seit
dem Miterleben der Sonderbundskatastrophe entschieden abgeneigt. In

1 oben 97 ff.

384



der Bundesverfassungsrevision hétten sich damit keine Ziele erreichen
lassen.

Fiir einen demokratischen Foderalisten war darum von allen Proble-
men, welche die Verfassungsrevision aufwarf, der Einbau direkter Volks-
rechte in den Bundesorganismus «die constituzionell wichtigste Frage».
In den zwei Voten, welche er bei der Debatte iiber das Referendum ab-
gab !, treten seine diesbeziiglichen staatsrechtlichen Anschauungen Kklar
in Erscheinung. Die Verfassung von 1848 hatte in kluger MiBigung 2
die beiden Reprisentationskoérper erhalten, auf welchen die Eidgenossen-
schaft seit je gegriindet war, und das Nebeneinander von Volk und
Kantonalstaaten in der Gleichsetzung von National- und Stinderat orga-
nisatorisch gestaltet. Den Stdnderat wertete er als eine zwar reform-
bediirftige doch wesentliche Institution 3. Es verdient festgehalten zu
werden, dall damals gerade in Luzern sich katholische Stimmen erhoben,
welche fiir dessen Beseitigung bel Anlaf3 der Verfassungsrevision pli-
dierten . Eine wahrhaft eidgendssisch-fortschrittliche demokratische
Weiterbildung der Verfassung iiber die Reprisentativ-Demokratie hin-
aus miisse — so meinten es Segesser und Dubs — nach beiden Richtungen
hin erfolgen: das doppelte Referendum des Volkes und der Stinde sei
nicht nur bei der Verfassungs- sondern auch bei der Gesetzgebung in
Anwendung zu bringen. Nur durch Ausbau der bundesstaatlichen Ele-
mente kénne beim Ubergang von der reprisentativen zur unmittelbaren
Demokratie die Freiheit aller gesichert und die Gefahr eines absolutisti-
schen Einheitsstaates abgewehrt werden.

Als das Stindevotum bei der Gesetzgebung in den Revisionsberatungen
gefallen war, stimmte Segesser folgerichtig auch gegen die Aufnahme der
Gesetzesinitiative 5. Ein gewisses Entgegenkommen bezeugte man den

1 Am 23. und 27. Jan. 1872 ebda 314 und 321 ff.

2 In lebendigem BewuBtsein auf Verpflichtung zu politischer MaBigung erblickte
er den Kern alten Schweizersinnes; 1848 sei man sich dessen noch bewuBt ge-
wesen, was ihn nun zur Anerkennung des damaligen Verfassungswerkes bestimmte
(326).

3 Er hielt dafiir, daB die an keine Instruktionen gebundene Stimmabgabe der
Standerdte mindestens durch das Stindevotum korrigierbar sein miisse.

* Die « Kath. Schweizer-Blatter» X1II/1871, welche damals ob dem Luzerner Zwie-
spalt wegen dem Ultramontanismus sich in einer Krise befanden, forderten in
einem Aufsatz «Die Umbildung der schweiz. Eidgenossenschaft zum Einheits-
staat» (43 ff.) die Beseitigung des Standerates und dessen Ersetzung durch das
Standevotum bei Volksabstimmungen.

5 Das Standevotum wurde am 27. Jan. 1872 mit 54 zu 52 Stimmen vom Nationalrat
verworfen, die Gesetzesinitiative am gleichen Tag mit 60 zu 47 Stimmen ange-
nommen (Protokoll 462 und 467).

385



Foderalisten dadurch, daB bei der Festlegung des Abstimmungsmodus
der selbstindige Wert der halben Standesstimme eines Halbkantons an-
erkannt wurde . Es ist das Verdienst von Heer 2, daf} dieser Grundsatz
gegen die Opposition der Unitarier in den definitiven Text des Revisions-
entwurfes von 1872 aufgenommen wurde und von hier aus dann in die
geltende Verfassung von 1874 iibergegangen ist 3.

Die Verwerfung des Stindevotums beim Gesetzesreferendum hatte
die Gegnerschaft der Foderalisten zum Entwurf von 1872 zur Folge. Fiir
Segesser kam noch dazu, daB die Glaubens- und Gewissensfreiheit, fiir
deren positiven Sinn er eingetreten war, durch die neue Formulierung
des betr. Artikels in das Gegenteil verkehrt wurde: er fiirchtete, es sei
damit «die Auflosung der Glaubensgemeinschaften angebahnt » 4.

Im Hinblick auf ideengeschichtliche Zusammenhidnge ist die Beob-
achtung nicht unwichtig, daB3 die Féderalisten Dubs und Segesser in ihrer
Ablehnung des 1872er Entwurfes durch Gedanken bestimmt wurden, die
eindeutig aus Anerkennung plebiszitirer politischer Formen stammen
und in der Bejahung umfassender Volkssouverdnitit bei der Verfassungs-
gebung ihre Quelle haben.

Dubs erkliarte am 1. Mirz 1872 aus Protest gegen den durch die Ab-
weisung des Stindereferendums bei der Gesetzgebung verunmoglichten
Ausbau der bundesstaatlichen Einrichtungen seinen Austritt aus dem
Bundesrate. Zweifellos erwartete er davon Beeindruckung des Volkes in
einem der Annahme des Verfassungswerkes abtriglichen Sinne 3. Segesser

Art. 4 Abs. 2 der Bestimmungen iber den Abstimmungsmodus, vom Nationalrat
am 1. Marz angenommen (Protokoll 592/97).

Dieser hatte am 18. Midrz 1871 in der Bundesrevisionskommission den Antrag
gestellt (Protokoll der nationalritl. Kommission 178).

Im Entwurf v. 1872 Art. 114, im geltenden Text Art. 121 Abs. 2.

Erkliarung in der Surseer Rede v. 25. Midrz (45 Jahre 473/4).

5 Der 6sterreichische Gesandte Ottenfels in Bern hat das gleich beobachtet. Dub’s
Demission habe, berichtete er am 2. Mdrz nach Wien, «die Geltung eines beredten
Protestes gegen die ubertriebene Zentralisierungssucht. ... Die konservativ-
katholische und féderalistische Partei ist natiirlich hocherfreut tiber ein Ereignis,
welches auf das Schicksal der Bundesrevision ungiinstig einwirken kann und wird
nicht verfehlen, es in ihrem Sinne auszubeuten». Im Lager der Revisionisten
werde — teilte er am 11. Mdrz ergianzend mit — gegen Dubs’ Absicht protestiert,
«das in andern Staaten beliebte System einer Kabinettspolitik einfahren und seine
Verdienste und Popularitit gegen die Bundesrevision in die Wagschale legen zu
wollen. Sie werfen ihm vor, daB er eine unerlaubte Pression auszuiiben suche und
erblicken in seinem Riicktritte den AusfluB seiner Empfindlichkeit, iiber welche
ein geistig so hoch stehender Mann erhaben sein sollte» (Wien H. H. StA. Kopien
im Bundesarchivy).

[3¥]

-~ W

386



selbst trat bei der Bestimmung des Abstimmungsmodus fiir globale Ent-
scheidung iiber die ganze Verfassungsvorlage ein . Er trennte sich damit
von den welschen Foderalisten, die Unterbreitung der Verfassungs-
materie an das Volk in Gruppen, wie es 1866 erfolgt war, forderten und
im Abstimmungsmodus «eine der wichtigsten von der Bundesversamm-
lung zu l6senden Fragen» sahen 2. Fiir Segesser war Gesamtabstimmung
Konsequenz aus seiner Bejahung der uneingeschrinkten verfassungs-
gebenden Gewalt des Volkes. Er befand sich damit wiederum an der Seite
der Radikalen und das hat Aufsehen erregt 3. Sein politisches Denken
war eben nicht, wie jenes der welschen Foderalisten, ein vorab formales *.
Er bejahte aus Uberzeugung die direkte Demokratie. Die damit verbun-
denen Gefahren eines plebiszitiren Systems wollte er in der eidgenos-
sischen Demokratie durch ein dem Volks- in jeder Beziehung gleich-
gestelltes Standereferendum abwehren.

Als das Parlament dies verweigert hatte blieb nur iibrig, die Revisions-
vorlage in der Volksabstimmung zu Fall zu bringen.

1X;

Eine immer heftiger werdende Erorterung kirchenpolitischer Streit-
fragen hatte die Revisionsberatungen von 1871/72 begleitet. Die dabei
in Erscheinung tretenden geistigen Unterstromungen verdienen nicht
nur deswegen eine gesonderte Betrachtung, weil sie in der nachfolgenden
zweiten Verfassungsbewegung von 1872/74 alles mitreiBend an die Ober-

! Er stellte sich mit einem Teil der katholischen Nationalrite bei der Abstimmung
v. 1. Miarz zu der meist aus Radikalen gebildeten Mehrheit, wihrend die Liberalen
zur Minderheit gehorten, welche fiir gruppenweise Unterbreitung der Verfassungs-
Materie eintraten (Protokoll 596).

? So Bundesrat Ceresole in seiner groBen Nationalratsrede v. 29. Feb. 1872 (Protokoll
593 ft.).

3 ¢Dieser Abstimmungsmodus triumphierte — berichtete Ottenfels am 7. Mdrz nach
Wien — durch die Vereinigung der Foderalisten und Katholiken mit der radikalen
Partei, d. h. der Antirevisionisten mit den Ultrarevisionisten, obgleich diese Par-
teien ganz entgegengesetzte Ziele verfolgeny.

* Bei der «kuriosen Abstimmung» vom 14. Januar 1866 war gruppenweise iiber
die einzelnen Materien des damaligen Projektes abgestimmt worden. Jener erste
Versuch zum Umbau des Grundgesetzes von 1848 war jedoch eine Partialrevision
gewesen und Segesser konnte sich deswegen daran aktiv beteiligen (vgl. seine
damalige Abhandlung u. KIl. Schr. III. 251 ff.). 1872 handelte es sich um eine
Totalrevision.

387



fliche drangen und schlieBlich zum Ausbruche des Kulturkampfes fiihr-
ten. Sie stehen auch in Wechselbeziehung mit der Haltung, die Segesser
in jener schweren Zeit eingenommen hat. I'iir thn blieb Kirchenpolitik in
Luzern und in der Eidgenossenschaft immer eine Funktion seiner all-
gemeinen Staatspolitik. Die Leitgedanken fiir die vielfach aufsehen-
erregenden Stellungnahmen, die er von 1873 an bezog, folgten aus den
geistigen Auseinandersetzungen, welche das Vaticanum ausgelost hatte.

Seit 1870 war in der deutschsprachigen Schweiz, durch die Tages-
ereignisse veranlafBt und diese kommentierend, eine ziemlich umfang-
reiche kirchliche Streitliteratur erwachsen. Die darin gefithrte Unfehlbar-
keits-Diskussion ist wenig bedeutsam. Man mull diese Schriften bei-
ziehen, weil hier die publizistische Wegbereitung fiir eine neue Kirchen-
politik erfolgte; hier wurden die Richtungskdmpfe ausgetragen und die
Parteiziele aufgestellt, die alsbald in der Politik zur Auswirkung kamen.
Was davon in Broschiirenform erschien, ist wichtiger als die gleichzeitige
Zeitungsschreiberei 1.

Der AnstoBl ging von den radikalen Katholiken aus, welche die Basler
Diozesankonferenz beherrschten und die sich diese Institution bald voll-
stindig dienstbar zu machen verstanden. Schon am 3. April 1870, noch
bevor der umstrittene Konzilsentscheid tiberhaupt gefallen war, rief der
von der Diézesankonferenz in Solothurn herkommende Augustin Keller
auf dem Langenthaler Fest zur Erinnerung an den 25. Jahrestag des
Freischarenzuges zu einem neuen Krieg, diesmal gegen Rom selber und
nicht mehr bloB gegen die Jesuiten auf 2. Solcher Langenthaler Geist,
gleich schon jetzt durch Flugschriften in die Massen geworfen, hat durch
die Manner-Helvetia und den hauptsichlich in bernischen Landen téitigen
radikalen Volksverein die nichsten Jahre und selbst iiber den Kultur-

! Diese kirchenpolit. Literatur ist verzeichnet in der fiir einschlagige Forschungen
sehr niitzlichen Bibliographie von L. R. ScuMmipLIN, Die katholisch-theologische
und kirchliche Literatur des Bistums Basel (1894); auch Zeitungsartikel sind hier
z. T. beriicksichtigt. — Aus der Berner Diss. von RoLF HAEBERLI, Die Revision
der Bundesverfassung 1872/74 im Lichte der 6ffentl. Meinung (1949) ergibt sich
fur die vorliegende Frage wenig.

Eine Untersuchung der auf kirchenpolit. Fragen beziiglichen Zeitungsschreiberei
wihrend der 70er Jahre wire sebr erwiinscht. Besonders die von katholisch-
radikalen Politikern verfaBten Aufsdtze erschlieBen viele neue Einsichten. Eine
Identifizierung der Autoren ist meist ohne besondere Schwierigkeit moglich.

2 Vorabend 325. - Die dort beschlossene Eingabe an den Bundesrat zur Revision:
oben 377. — Die von A. Keller gehaltene Rede findet sich in der Broschiire von
JoH. Gut, Das Freischarenfest in Langenthal (1870) und auch bei J. BURKART,
A. Keller in seinen Reden und Bekenntnissen 127 ff.

388



kampf hinaus radikalisierend nachgewirkt 1. Ein neuer scharf umrissener
Politiker-Typus, der dann durch Jahrzehnte kdmpferisch sich ausge-
wirkt hat, kam zur Ausbildung: jener der katholischen Radikalen 2, was
damals etwas véllig Neues war.

Kaum lag der Konzilsentscheid iiber die Unfehlbarkeit vor, besam-
melte sich am 18. August 1870 die Didzesankonferenz und beauftragte
die Solothurner Regierung, dagegen in einer offiziellen Zuschrift an
Bischof Lachat Einspruch zu erheben. Vigier beanspruchte in dem von
ihm redigierten Aktenstiick vom 8. September 1870 3 nicht nur eine Be-
rechtigung staatlicher Behdrden, kirchlichen Lehren die Anerkennung
zu verweigern und deren Verdffentlichung zu verbieten. Der Konzilsent-
scheid wird deswegen abgelehnt, weil die Kirchenversammlung «nicht
nur die kanonische Rechtsstellung des Episkopates in der Kirche auf-
hob, sondern damit auch das unmittelbar von den Aposteln eingesetzte
und seit den apostolischen Zeiten forterhaltene reprisentativ-demokra-
tische Institut der Konzilien aus der Verfassung und aus der Organisa-
tion der katholischen Kirche abrogierte». Der Gallicanisme parlamen-
taire, dem Vigier nach seiner ganzen Herkunft zugehérte und die Ver-
wurzelung dieser ganzen von ihm und Keller gefiihrten katholischen
Antiinfallibilisten in dieser Haltung tritt da klar in Erscheinung.

Eine kirchliche Abwehr kam gleich in Gang. Es entstand ein ziemlich
umfangreiches und gehaltvolles Schriftwerk. Darin wird in durchwegs
gediegener Argumentation die katholische Auffassung zu umstrittenen
Tagesfragen dargelegt und durchaus malvolle Auffassungen und Ziel-
setzungen finden ihre Vertretung. Man weill gute Quellenzeugnisse zu
zitieren, um die Behauptung von grundsitzlichem Antiklerikalismus der
alten Eidgenossen zu widerlegen und deren Einstellung zu den umstrit-
tenen jura circa sacra nachzuweisen. Aber es fillt auf, wie apologetische

! Uber die von Stimpfli 1858 gegriindete Minner-Helvetia und den Volksverein
bringen die Helveter-Geschichte von O. HAsSLER - P. EHrsAaM (1908) und darauf
beruhend K. FRrEI in Schweizerische Bundesversammlung 1848-1920 (1966) I1I. 53
nur ganz wenige Angaben.

Eine sozialgeschichtliche Untersuchung dieses Typus ist ein dringliches Postulat.
Auf Bildungseinflisse und Studienorte miiBte dabei das Augenmerk besonders
gerichtet werden; da es sich meist um Juristen bzw. Advokaten handelt, hitte eine
solche Arbeit auch fir die Geschichte der Rechtswissenschaft in der Schweiz
Bedeutung. — Die Politiker-Biographien bei E. GRUNER, Die Schweiz. Bundes-
versammlung I. Band bieten in handlicher Form eine erste Ubersicht iiber das
Material.

3 Wortlaut bei E. HErzo0G, Beitrige 40 ff. u. auch im Sendschreiben v. C. M. WiD-

MER an Vigier 140 ff. (s. auch oben 94).

ra

389



Gedankenginge und blo8 kirchenpolitische Zielsetzungen ganz iiber-
wiegen. Die eigentlichen staatspolitischen I'ragen, die sich aus der Ver-
bindung des anhebenden Kirchenkampfes mit der Verfassungsrevision
ergaben, wurden vollig iibersehen.

Auf die bundesritliche Botschaft vom 17. Juni 1870 betreffend Revi-
sion der Bundesverfassung und die dort gemachten Anregungen beziig-
lich Neuordnung des Eherechtes und der kirchlichen Verhiltnisse ant-
worteten die schweizerischen Bischdfe am 28. September und am 13. Ok-
tober ! mit Eingaben;sie beschriankten sich auf das Eherecht und wiinsch-
ten Streichung der vorgeschlagenen bundesrechtlichen Gewidhrung der
Gewissensfreiheit. Als eine Art Gegenschrift dazu flatterte anfangs Fe-
bruar 1871 eine Broschiire: «Die romisch-katholische Kirche in der
Schweiz. Ein Vorschlag zu Handen der Bundesrevisionskommission» 2
aus der Berner Kirchendirektion in die helvetischen Lande hinaus. Der
Verfasser verschwieg seinen Namen, doch jedermann wuBte, dafl Wil-
helm Teuscher, der eben jetzt als Leiter des Kirchenwesens in den berni-
schen Regierungsrat getreten war, es geschrieben hatte. Teuscher war
ein Radikaler, ein Vertreter des Langenthaler Geistes in der bernischen
Politik; er ist der Hauptverantwortliche fiir die ungliicklichen kirchen-
verfolgerischen MaBnahmen, die wihrend der nachsten Jahre im katho-
lischen Jura betrieben wurden. Was er hier darlegte, war ein Programm
zur Schaffung einer romfreien national-katholischen Staatskirche in der
Schweiz. Diese Berner Streitschrift ist auch als erstes Anzeichen fiir das
Einschwenken Radikaler reformierter Konfession in die Kulturkampf-
politik beachtlich 3.

Auch dieser ins Politische vorstoBenden Kampfansage gegen die Kirche
gegeniiber blieb die katholische Argumentation ganz auf das kirchliche
Blickfeld gerichtet. Das gilt von dem umfangreichen «Offenen Send-
schreiben», welches Dr. C. M. Widmer im Auftrage der Zuger Pfarrgeist-
lichkeit gegen Vigier und die Ditzesankonferenz schrieb ¢. Als der Revi-

1 Bundesblatt 1870 III. 450 ff. — Wortlaut der bisché6fl. Eingabe v. 28. Sept.:

Schweizer-Blatter fiir kath. Wissen und Leben 1871, Beilage Aktenstiicke 39 ff.

Bern 1871. — Wie E. v. WALDKIRCH in seinem kurzen biograph. Abri8 zum

100. Geburtstage Teuschers (1934) mitteilt, basierten diese Vorschlage auf einemn

im bernischen Volksverein gehaltenen Referate.

3 Dazueiniges Material bei A. LiNnpT, Protestanten-Katholiken-Kulturkampf (1963)
126 ff.

+ Dr M. C. WiDMER, Das vatikanische Konzil und die Didzesankonferenz in Solo-
thurn. Offenes Sendschreiben an Landammann W. Vigier (1871).

>

390



sionsvorschlag der nationalritlichen Kommission vorlag, wandte sich im
Frithjahr 1871 der schweizerische Episkopat mit einer Denkschrift «Die
Lage der katholischen Kirche und das 6ffentliche Recht in der Schweiz»
an die Bundesversammlung 1. Sie stammte, wie allgemein angenommen
wurde, aus der Feder des St. Galler Bischofs Greith. Auf die Teuscher-
sche Kampfansage entgegneten im Sommer 1871 gleich zwei Antworten.
Eine Studie «Die romisch-katholische Kirche in der Schweiz. Von einem
Politiker» 2 hatte den Appenzeller Johann Bapt. Em. Rusch zum Verfasser;
er gehorte seit 1869 dem Stdnderat an und ist auch mit rechtshisto-
rischen Arbeiten hervorgetreten. Als gewandter und geistig wohlgeriiste-
ter Publizist betidtigte sich Prof. C. C. Keiser 3, der schon in den Solo-
thurner Seminarstreit verwickelt gewesen war. Er wies die Berner Bro-
schiire als Knechtungsversuch nach * und verdffentlichte anfangs 1872
im Hinblick auf die bevorstehende eidgendssische Abstimmung in Buch-
form eine zweite eingehende Abhandlung iiber die Revisionsvorlage 3.
In diesen verschiedenen Schriften wird Segesser wiederholt zitiert; die
Ausfithrungen iiber die Kirchenpolitik der alten Eidgenossen oder die
Geltung des Tridentinums in der Schweiz beruhen ganz auf seiner Lu-
zerner Rechtsgeschichte und gelegentlich, doch eher verlegen und nur
wenn es sich in die Argumentation gut einfiigt, wird selbst auch auf die
Conciliums-Studie verwiesen. Die sonst sehr gediegene Arbeit von Keiser
ist fiir die Einengung des Gesichtsfeldes auf das bloB Kirchenpolitische
geradezu bezeichnend: Dubs’ «Verstindigungs»Broschiire wird zwar ge-
lobt, doch davon nur die mafB3volle Haltung in der Kirchenfrage erwidhnt
und der Riicktritt aus dem Bundesrate mit dem Scheitern von dessen
einschldgigen Anregungen in Zusammenhang gebracht. Fiir die groen

1 St. Gallen 1871.

2 Luzern 1871. — Dr Ap. FAn erwihnt in seiner Arbeit: Die literarische Tatigkeit
des sel. Hrn. Landammann und Stdnderat ]J. B. E. Rusch (Kath. Schweizer-
Blatter VII/1891, 117 ff.) diese anonym erschienene Broschiire nicht.

Segesser hat die rechtshist. Arbeiten Ruschs rezensiert in « Blatter f. Wissenschaft
und Kunst a. d. kath. Schweiz» I1/1870, 165 ff.

3 Biographie von H. A. KEISER (1880/82).

+ ¢«Die neuesten Versuche, die kath. Kirche in der Schweiz zu knechten». Luzern
1871.

5 «Die kirchlich-politischen Fragen bei der eidgendssischen Bundesrevision von 1871.
Die Vorschlige, ihre Entwicklung, und ihre Tragweites. Luzern 1872. — Noch im
gleichen Jahre erschien in Paris eine Ubersetzung ins Franzdsische von Abbé
P. Bélet: LLa République et 1I’Eglise catholique. — Dr. S. Kaiser protestierte in
seiner « Kurzen Antwort» (p. 4) auch gegen die Bischofe, welche es unternihmen,
in der Kirchensache ¢«im Ausland Aufsehen zu erregen».

391



staatspolitischen Anliegen, welche Dubs und Segesser 1871/72 bewegten,
fehlte Aufmerksamkeit und Verstindnis. Dafl Schutz von Religion und
Kirche im foderalistischen Ausbau der bundesstaatlichen Institutionen
gesucht werden miisse, vermochte ein in blof Kirchlichem befangenes
Denken nicht zu erfassen .

Es war verstidndlich, da3 die organisierte Romfeindlichkeit der Anti-
infallibilisten treue Katholiken erregte und um ihr kirchliches Schicksal
bangen lieB. Doch da man darob den politischen Sinn der Vorginge
nicht zu erfassen vermochte, wurde zum Verhdngnis. Segesser prakti-
zierte ein anderes Verhalten: er blickte nicht in erstarrendem Schrecken
auf die Schlange, sondern er erfiillte die politische Pflicht, zu der er
berufen war. Seine Kirchentreue setzte ithn nicht in Pflichtenkollision.
Zuerst sein Instinkt und dann bald schon seine ungewohnliche Erkennt-
nisfihigkeit wiesen ihm den Weg. Es wurde ja schon 1871/72 offenbar,
daB die kirchliche Abfallsbewegung nicht den erwarteten Umfang an-
nahm. Ein kritisches Auge konnte in den politischen Nebenstromungen,
welche die versuchte altkatholische Kirchenbildung begleiteten, Gegen-
sitze und Schwierigkeiten sehen und so wichtige Schliisse ziehen.
Im Lager der Antiinfallibilisten bereitete sich eine gefahrliche Wendung
vom Kirchlichen ins Politische vor. Den ganzen Sommer 1871 tiber
folgten sich in der deutschen Schweiz anti-ultramontane Volksversamm-
lungen und sie gipfelten in dem Solothurner KatholikenkongreB vom
18. September 2. Aus dem dabei gemachten groBen Larm mufBte ein poli-
tisch geschultes Ohr Untertone heraus horen, die aufschluBreich waren.

In der Tat: im Lager der immer mehr der Politik verfallenden Anti-
infallibilisten-Aktion regten sich merkwiirdig gegensitzliche Geistesstro-
mungen. Auf dem zweiten Langenthaler Volkstag vom 3. April 1871
hielt wiederum Augustin Keller das Hauptreferat, das dann zur Grund-
lage einer vom 28. Juni datierten ausfiihrlichen Eingabe zur Verfassungs-
revision an die Bundesversammlung geworden ist 3. Er lehnte jede Tren-

1 Keiser selbst wies in seiner Schrift gegen Teuscher (p. 11) auf diesen Riickstand
in politischer Bildung bei den Katholiken, insbesondere bei den Juristen hin und
brachte dies mit der damaligen Lage an den Universititen in Zusammenhang.
«Wie soll es besser werden, wenn junge befahigte Leute sich nicht fiir den Dienst
des Vaterlandes mit Eifer und Ausdauer heranbilden, oder durch schlechte Schulen
von vorneherein in eine verkehrte Richtung gebracht werden?»

Eine stenographische Aufzeichnung der dabei gehaltenen Reden erschien unter
dem Titel « Der schweizerische KatholikenkongreB in Solothurn vom 18. Herbst-
monat 1871» im Druck.

In Buchform erschienen unter dem Titel: «Die kirchlich-politischen Fragen bei
der eidg. Bundesrevision von 1871. Eine Denkschrift mit Revisionsantragen des

392



nung von Kirche und Staat ab ! und forderte von einer neuen eidgenés-
sischen Staatsordnung, daf sie die Moglichkeit zur Bildung einer National-
kirche mit Provinzialkonzilien und Didzesansynoden, gegriindet «auf das
Prinzip des Reprisentativsystems und einer republikanischen Vertretung
des souverdnen Volkes durch Abgeordnete» erschliefe.

Ganz gegenteilige Auffassungen wurden mit nicht geringerer Laut-
stairke vertreten. Im Spidtherbst 1871 vertffentlichte der Solothurner
Dr. Simon Kaiser, Katholik, doch jeder positiven Religion abhold 2, eine
scharfe Antwort auf die Denkschrift der Bischéfe an die Bundesver-
sammlung vom Friihjahr 3. Die Hauptgedanken hatte er schon unmittel-
bar vorher auf dem Solothurner Katholikenkongre3 vorgetragen. Kaiser
war dort als Referent neben Keller aufgetreten, doch ein Grundgegensatz
zu dessen Ideen, die auf eine reprisentativ-demokratische Kirchenord-
nung abzielten, lieB sich kaum mehr verhiillen. Kaiser forderte — und auf
dieser Grundlage ist er dann zum eigentlichen Wortfiihrer bei der alt-
katholischen Kirchenbildung geworden — Ausdehnung der Volkssouve-
rinitit auch auf die Kirche; die hierarchische Priesterkirche miisse demo-
kratisiert, Staat und Kirche nicht blo8 getrennt, sondern der Staat von
der Kirche emanzipiert werden, nicht im Sinne einer Befreiung der durch
das Vaticanum dem pidpstlichen Absolutismus verfallenen Kirche, son-
dern im Gegenteil durch vermehrtes Hineintragen des neuen radikalen
Organisationsgedankens auch in deren Aufbau. Er postulierte darum
Einfiihrung des Gemeinde-Prinzips, wobei den Laien der malBgebliche
EinfluB zuzuteilen sei. Das eidgendssische Bundesrecht, wie es in der
neuen Verfassung zu formulieren sei, diirfe kein Kirchenrecht anerkennen,
das nicht nach Maflgabe des Staatsrechtes zustande gekommen ist. Damit
war die Verbindung der auf Schaffung einer altkatholischen Kirche ab-

Vollziehungskomités der Volksversammlung in Langenthal an die Hohe schwei-
zerische Bundesversammlung» Aarau 1871,

1 Segessersche Auffassungen, soweit dieselben gegen die Unfehlbarkeit gerichtet
sind, werden wiederholt zustimmend zitiert (59,63, 110), doch meint Keller (156),
Segessers Idee von der demokratischen Monarchie variierend, eine freie rémische
Kirche «wiirde die republikanische Schweiz zu einer klerikalen Demokratie ma-
chen». — In seiner Solothurner Rede v. 18. Sept. bezeichnete er Trennung von
Kirche und Staat als «Falschmiinzerei».

2 Jon. MéscH, Das soloth. Primarschulgesetz v. 1873 (1953) 3.

3 «Die schweizerischen Bischofe und das schweizerische Staatsrecht. Kurze Antwort
auf die Denkschrift der Bischofe bei AnlaB der Revision der Bundesverfassung»
Bern 1871. — Im Anhang ebenfalls der Wortlaut von Kaisers Solothurner Rede
v. 18. Sept — Kaiser polemisierte dort auch (p. 50) gegen die Darlegungen, die
Segesser in seiner Rechtsgeschichte iiber die Bedeutung des paritit. Landfriedens-
rechtes macht.

26 393



zielenden Antiinfallibilisten-Bewegung mit der radikalen Bundespolitik
hergestellt: das neue Staats- wie das neue Kirchenrecht muBl — wie es der
Grundanschauung des Radikalismus entspricht — auf Volkssouveranitit
gegriindet sein und das neue jus circa sacra des radikalen Staates hat
eine solche Harmonie zu garantieren und zu kontrollieren. Dieser Proze
der Schaffung einer Volkskirche durch Radikalisierung und Demokrati-
sierung wollte Kaiser innerhalb der bestehenden katholischen Kirche
durchgefiihrt haben. Kaiser und seine gesinnungsverwandten Opponenten
gegen das Vaticanum traten darum auf dem Solothurner Tag mit Nach-
druck fiir Verbleiben in der bisherigen kirchlichen Gemeinschaft ein.

Eine Beurteilung der geistigen Bewegung, welche schlieSlich zur alt-
katholischen Kirchenbildung fithrte, darf nicht {ibersehen, da schon auf
dem Solothurner Kongre3 auch die Gegenposition zu solcher Radikali-
sierung bezogen worden ist. Es war Munzinger, welcher jedem Caesaro-
papismus, auch wenn er aus Gegnerschaft zum Vaticanum entstanden
sei: dem liberal-reprisentativen wie dem radikalen, eine scharfe Absage
erteilte !. Prof. Walter Munzinger 2 ist in geistig-religioser Beziehung die
bedeutendste Personlichkeit unter den katholischen Laien der Schweiz,
die nach 1870 nicht bei einem bloBen non contradicere stehen blieben,
sondern ihre Gegnerschaft gegen das Vaticanum aktiv im Dienste des
werdenden Altkatholizismus betdtigten. Deutlich von der kirchlichen
Aufklarung des 18. Jahrhunderts beeinflut glaubte er, das Episkopal-
system sei jene Organisationsform, in welcher die kulturschaffende Kraft
der Kirche sich am besten auszuwirken vermoge. Er wollte daher Staats-
intervention nur und hochstens zum Schutze jeder innerhalb der Kirche
berechtigten Richtung zulassen. Er sah den Kern einer rechten Kirchen-
reform in vermehrter Pflege des religiosen Geistes. Thn trieb, als er sich
im Herbst 1871 auf dem Solothurner und dann auch dem Miinchener
Katholiken-Kongref3 betitigte «die Sehnsucht nach einem wahrhaft reli-
giosen Zustand». Ein frither Tod beendete ihm schon 1873, noch bevor
die letzten Entscheidungen gefallen waren, den Lebensweg.

1 Seine Voten an der Solothurner Tagung v. 18.Sept.: 1. c. 41 ff. und 66 ff. — Beson-
ders aufschluBreich fiir seine kirchenpolitischen Ansichten ist seine als eine Art
Berichterstattung fiber den Katholiken-KongreB in Minchen v. 22. Sept. 1871
erschienene Abhandlung: «Die Stellung des Staates zu der religibsen Bewegung
in der Schweiz. Ein aufkliarendes Wort an den schweizerischen Verein freisinniger
Katholiken» (Bern 1871).

2 PETER DieTscHI und LEo WEBER vertffentlichten unmittelbar nach dem Tode
ein Lebensbild (1874). — Dazu: EDUARD FIscHER, Drei Briefe von Walther Mun-
zinger (Zeitschrift f. schweiz. Kirchengeschichte 60/1966 160 fi.).

394



K

Fiir Segesser fielen die letzten Entscheidungen im Zusammenhang mit
der Revisionskampagne von 1872.

Weil die Aufnahme des Stindevotums bei Gesetzesabstimmungen ver-
weigert worden war, kam es im Abstimmungskampfe zu einer von Dubs
gefithrten Allianz der katholischen mit den welschen Foderalisten. Die
Katholiken konnten nur in Hilfsstellung auftreten!. Um der Gefahr
einer Verbindung des politischen mit dem kirchlichen Radikalismus zu
wehren drang Segesser darauf, daB3 die konfessionelle Trommel auf keinen
Fall gerithrt werde 2. Seine eigenen 6ffentlichen Kundgebungen wihrend
der Abstimmungskampagne hielten sich ganz auf dieser Linie. Die Rede,
mit der er am 25. Mdrz auf der konservativen Parteiversammlung in
Sursee auftrat 3, war eine Kritik der vorgeschlagenen staatsrechtlichen
Neuerungen; auf die sog. Religionsartikel wurde nur am Rande einge-
gangen. In der von ihm verfaBten amtlichen Proklamation, mit welcher
der Regierungsrat das Luzerner Volk zur Verwerfung des neuen Bundes-
projektes aufforderte 4, sind sie nicht einmal erwdhnt. Die Surseer Rede
ist auch deswegen beachtlich, weil Segesser hier ein Bekenntnis zur
Bundesverfassung von 1848 ablegt : sie habe der Schweiz «vierundzwanzig
gliickliche Jahre in innerem und duBerem Frieden» gebracht. Angesichts
der Gefahr weiterer Zentralisation war er dem Werke von 1848 gegen-
iiber konservativ geworden. Im Luzerner GroBen Rate > hoéhnte Dula

1 Noch vor der Abreise aus Bern erklirte Segesser (5. Marz) gegeniiber Dubs seine
Bereitwilligkeit, «mit Ihnen nach Kriften zusammen zu wirken. Sind auch unsere
Standpunkte nach positiven Richtungen nicht ganz dieselben, so stimmen sie
doch beziiglich des ndchsten Zweckes zusammen, und die Stellung der konservativ-
katholischen Fraktion kann stets nur eine auxiliare sein. Wir verlangen nichts
als da man uns und in unserm Kreise unangefochten und ungeschoren lasse.
Die Leitung der Bundesangelegenheiten fillt naturgemaB stets in andere Héande,
wir haben dabei nichts zu suchen und sind also vollkommen uneigenniitzige
Bundesgenossen derjenigen, welche jedem das Seine lassen und garantieren
wollen.»

2 «Wir trachten allenthalben, die konfessionelle Trommel zuriickzuhalten» (Segesser
an Dubs 26. Marz 1872).

3 45 Jahre 466 ff.; erschienen auch als Broschiire.

4 KIl. Schr. III. 330 ff.

5 Sitzungsbericht in: Vaterland Nr. 93/7. April. Segesser erklirte, daB er 1848 die
Bundesverfassung verwarf, weil er als Luzerner dies muBte; verletzt habe er sie
nie. Der Schluf3 des Votums war «eine meisterhafte historische Betrachtung. Wir
stehen auf einem Punkte wie am Ende des vorigen Jahrhunderts. Laharpe war
ein ehrlicher Schweizer, und doch hat er am meisten zur Helvetik beigetragen.
Auch jetzt mogen es viele ehrlich meinen, aber ihre Bestrebungen miissen zum

395



iiber den «Lobredner der bisherigen Bundesverfassung» und er spielte
dabei auch auf den Gegensatz an, der sich in der Revisionsfrage zwischen
Heer und Segesser — das Freundschaftsverhiltnis war allgemein bekannt —
aufgetan hatte. Der Glarner war in der Tat mit seinem groen Ansehen
fir Annahme eingetreten. Ohne den Namen des Freundes zu nennen,
hat der Angegriffene in seiner Entgegnung durch eine historische Parallele
in bemerkenswerter Weise die Heersche Briickenbauerei charakterisiert.
Es schien ihm als habe das Fatum, das die Zeit beherrschte, sich vorab
der Person Heers bemichtigt .

In der Abstimmung vom 12. April 1872 fand die Vorlage Verwerfung.
Es war ein Eintags-Sieg. Die Wiederaufnahme der Verfassungsrevision
wurde alsbald in die Wege geleitet. Die Fithrung ging nun sowohl in
personlicher Beziehung wie auch beziiglich der politischen Zielsetzung
vom gemifigten liberalen Zentrum ganz iiberwiegend an die Radikalen
iiber. Dem ungestiimen Dringen nach sofortiger Wiederaufnahme des
parlamentarischen Revisionsverfahrens leisteten kluge Politiker liberal-
konservativer Einstellung zwar entschiedenen Widerstand 2, doch sie
vermochten nur bis zu den Nationalratswahlen im Herbst 1872 hinhaltend
zu kimpfen. Schon im Sommer, wenige Wochen nach dem Abstimmungs-
sieg, begann die neue Taktik in den wesentlichen Umrissen sichtbar zu
werden. Man schickte sich an, «das schwarze Gespenst» planmifig um-
gehen zu lassen 3. Dies schien das Zustandekommen einer den radikalen
Plinen giinstigen Mehrheit besonders dann in sichere Aussicht zu stellen,

Einheitsstaate fithren wie damals. Wir werfen ihnen deswegen kein Vaterlands-
verrat vor, aber wir opponicren gegen ihre Tendenzen, weil wir deren Tragweite
kennen».

L «Ich kann mich des Eindrucks nicht erwehren, dal etwas wie ein Fatum iber
den Dingen schwebt» schrieb er an Dubs (5. Mai) als von der Lage in Glarus vor
der Abstimmung die Rede war.

2 Zu den Katholiken, welche die sofortige Wiederaufnahme der Revision erstrebten,

gehorte auch der jetzt im Gefolge Stampflis segelnde Obwaldner Stinderat N. Her-
mann. «Man mul} das Eisen schmieden dieweil es warm ist», schrieb er am 15. Mai
an Heer nach Glarus. Dieser gab den Brief an seinen Schwager J.]. Blumer
weiter; das Papier trigt noch heute den Vermerk von Heers Schwester: «Mein
Mann ist nicht dieser Ansicht».
Blumer trat damals aus dem Stinderat zuriick, um sich so von den Radikalen
zu distanzieren, bei denen der Hintergedanke gewaltet habe, «im Falle einer
ansehnlichen Volksmehrheit, auf die man sicher rechnete, einen Staatsstreich
auszufithren und sich iiber die Stindemehrheit hinweg zu setzen ... Jetzt mul}
man es gewissermaben noch als ¢in Gliick betrachten, daB auch die Mehrheit des
Volkes verworfen hat, indem damit aller Vorwand zu ungesetzlichen Schritten
hinweggefallen ist» (Blumer an Alfred Escher, 11. Juni 1872).

3 «Das Mittel, welches zur Erregung der Massen gegen uns am meisten wirkt und in

396



wenn es gelang, auf solche Art die welschen reformierten Stinde zu ge-
winnen.

Erst als nach der Verwerfung der ersten Bundesverfassungs-Revision
der Radikalismus zum zweiten VorstoB ansetzte, kamen die durch das
Vaticanum und die Opposition gegen die pdpstliche Unfehlbarkeit er-
regten religios-kirchlichen Leidenschaften zu maBgeblicher politischer
Auswirkung. Dabei wurde Solothurn zum Drehpunkt, in dem der poli-
tische und der kirchliche Radikalismus sich verbanden. In Solothurn
wurde dem schwarzen Gespenst jene schreckliche Maske aufgesetzt,
welche der Verbindung des politischen mit dem kirchlichen Radikalismus
zu einer Hebelwirkung verhalf, die den kirchlichen Frieden in der Di6-
zese Basel sprengen und zum Kulturkampf fiithren sollte.

Bei der Abstimmung vom 12. Mai waren in Solothurn 9610 Stimmen
fiir Annahme, 5966 fiir Verwerfung abgegeben worden. In diesem vordem
katholischen Stande bildeten die ganz im Zeichen des Ultramontanismus
gesammelten und gefiihrten Katholiken noch immer eine politische Macht.
Um «gegen das Auftreten der schwarzen Parteil gemeinsam und entschie-
den Front zu machen», kam es noch 1m Mai 1872 zu emnem Biindnis
zwischen den Roten und den Grauen und damit zum Zusammenschluf3
des liberalen mit den radikalen Fliigeln der Solothurner Fortschrittspartei.
Geschlossen wurde die Vereinbarung in Langenthal, dem Riitli des Radi-
kalismus. Die maBgebliche Fiihrerstellung ging nun von dem gemigBigten
Vigier an den radikalen Simon Kaiser iiber 1. Auf den so im Geiste der
Freischaren gelegten Geleisen rollte fortab die Entwicklung weiter. In
Solothurn schlug die Verfassungsbewegung zuerst in den Kulturkampt
um; politische Beweggriinde waren dabei weitaus stirker wirksam als
kirchliche. Von Solothurn nahm schlieBlich die altkatholische Kirchen-
grilndung den Ausgang.

Man muB, will man werten, was Segesser nach dem Vaticanum in
Luzern geleistet hat, die Solothurner Entwicklung daneben halten. Und

gewissenlosester Weise verwandt wird, ist das schwarze Gespenst» (Dubs a. Seges-
ser 18. Juni 1872).

! Dazu: JoH. MdscH, Das solothurnische Primarschulgesetz von 1873 (1953). — Die
zahlreichen Arbeiten von Mésch zur Solothurner Schulgeschichte erschlieBen ein
umfangreiches Material, das auch fiir den Verfassungshistoriker sehr wertvoll ist.
Der Verfasser macht viele gescheite auch fiir die politische Geschichte Solothurns
im 19. Jahrhundert wichtige Beobachtungen. Durch eine beinahe angstliche
Beschrankung auf die Schulpolitik verbaut er sich selber den Blick auf die gréBeren
Zusammenhdnge. Mehr als irgendwo anders sind in Solothurn Katholiken auf
die radikale Politik eingeschwenkt. Zu weiteren Untersuchungen iiber dieses
wichtige Problem hat Mosch ausgezeichnete Vorarbeit geleistet.

397



man darf auch ungescheut den Luzerner neben Munzinger stellen. Beide
waren in etwa geistesverwandt. Munzinger hat auf dem Solothurner
Katholikenkongrel dieser Verbindung selber gedacht, als er von einem
Segesser sprach, «der zwar unser Gegner ist, dessen Gedanken aber oft
unsere Freunde sind» 1. Er spielte dabei auf die Bemithungen an, Herzog
auf seinem Luzerner Lehramt zu erhalten. Segesser und Munzinger haben
beide die Tragik verspiirt, in welche das Vaticanum geistig hochstehende
und selbstindig denkende katholische Laien und Juristen hinein stiirzte.
In der Art wie sie diese Lebenstragik bewiltigten, schieden sich die beiden
Minner. Als Sohn eines der groBen Bundes-Griinder von 1848 waren Mun-
zinger alle Berner Wege geebnet. Dubs, der es aus eigener naher Beob-
achtung wissen konnte, hat trefflich erkannt, daB dieser gescheite Mann
durch zu leichten Erfolg im Leben um die rechte Wirkung gebracht
worden ist 2.

Segesser muBte in Luzern seit 1848 die Lasten tragen, welche sich aus
der alten Verbindung von Kirche und Staat fiir politisch tdtige katho-
lische Laien ergaben. Seiner wartete kein Glanz, der hitte verfithren
konnen. IThm stand allein ein steiniger Pfad durch wiiste Landschaften
offen. Mit dem Kulturkampf begann darauf ein neues Wegstiick. Uber
die einzuschlagende Richtung bestand kein Zweifel mehr, seit 1872 der
politische und der kirchliche Radikalismus eins geworden waren. Die
Opposition gegen die Unfehlbarkeit, die in der alt-katholischen Be-
wegung schlieBlich ihren organisierten Mittelpunkt gefunden hatte, ge-
riet nach 1872 in immer gréBere Abhidngigkeit von den Tageskdmpfen.
Solcher Umschlag vom Religiésen ins Parteipolitische war zweifellos
der duBere AnstoB fiir die fortab immer eindeutiger werdende Stel-
lungnahme Segessers. Die schreckhaften Verwicklungen der nichsten
Jahre, die nicht nur zu erleiden, sondern staatsminnisch zu meistern
waren, brachten dann die letzte Reifung.

! Broschiire « Der schweiz. KatholikenkongreB in Solothurn» p. 43.

2 «Der Tod Munzingers — schrieb Dubs am 1. Mail873 an Segesser — ist ein groBer
und unersetzlicher Verlust fiirr die sog. Altkatholiken. Er war im Grunde eine sehr
maiBige Natur und wire er nicht als Bundesratszofe in ein Erdreich versetzt
worden das ihn in falsche Stellungen brachte, so wire er kaum jemalsin die Reihen
der seinem Vater und ihm im Grunde so verhaBten Berner Radikalen getreten.
Aber er hatte einen groBen Ehrgeiz. In Solothurn war er fremd geworden und in
Bern gab es ein Aufkommen nur durch Mitheulen mit den Wolfen. Ein gewisser
mystischer Ansatz in ihm trieb ihn in diese religiése Bewegung, deren Seele er
im Grunde war. Doch wollte er, wie sein letzter Aufruf fiir die kath. Fakultat
noch zeigt, die Bewegung in der Volksinitiative und nicht in RegierungsmaBregeln
begrinden.»

398



	Segesser nach dem I. Vatikanischen Konzil

