
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 60 (1966)

Artikel: Die Akademie des heiligen Karl Borromäus 1846/47 : ein Luzerner
Universitätsprojekt in der Sonderbundszeit

Autor: Steiner, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALOIS STEINER

DIE AKADEMIE DES HEILIGEN KARL BORROMÄUS

1846/47

Ein Luzerner Universitätsprojekt in der Sonderbundszeit

Inhaltsverzeichnis

Quellen

Text

1. Politische und geistige Voraussetzungen des Universitätsplancs
2. Die Gründung der Akademie des hl. Karl Borromäus
3. Eigentliche Universitätspläne

Schlußbetrachtung
Anhang

1. Statuten der Akademie des hl. Karl Borromäus
2. Briefe
3. Mitgliederverzeichnis

QUELLEN

A. Ungedrucktes
1. Staatsarchiv Luzern (STAL) :

Akten 24/90B
Akten 21/66A Auslieferung der Protokolle, Akten und Gelder des
ehemaligen Kriegsrathes, sowie der persönlichen Schriften Siegwarts 1847-
1855.
Akten 22/51C Staatsverwaltung. Oberschreiber.
Autographensammlung 15.-20. Jahrhundert.
Hier insgesamt 18 Briefe an die Borromäusakademie. Vgl. Anhang.
Sonderbund-Hochverratsprozedur Aktenband II.

2. Universitätsbibliothek Freiburg i. Ue. (UBF) :

Papiers Scherer; Nachlaß von Graf Theodor Scherer-Boccard.

14 209



3. Archiv des Kollegiums Sarnen:
Briefe Siegwarts an Vinzenz Fischer, umfassend zwei Hefte, Abschrift von
P. Emmanuel Scherer OSB.

4. Vatikanisches Archiv, Rom :

Segreteria di Stato, Nunziatura di Lucerna, Anno 1846, Rubrica 10 fase. 1

(pag. 110).

B. Gedrucktes

P. Rupert Amschwand, Briefe von Theodor Scherer an Friedrich Emmanuel
Hurter 1842-64. (Beil. z. Jahresbericht des Kollegiums Sarnen
1958/59).

P. Emmanuel Scherer, Briefe von Konstantin Siegwart-Müller an Friedrich
von Hurter. I. Teil. (Beil. z. Jahresbericht der kt. Lehranstalt Sarnen
1923/24)

Katholische Annalen, Zeitschrift für religiöses Wissen und Leben, heraus¬

gegeben durch Dr. Theodor Scherer, Luzern 1847. Exemplar in:
Zentralbibliothek Luzern, Abt. Bürgerbibliothek.

ABKÜRZUNGEN

HPolBl Historisch-politische Blätter 1838 ff.
LThK Lexikon für Theologie und Kirche, neue Auflage.
SKZ Schweizerische Kirchenzeitung 1835 ff.
ZSKG Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1907 ff.
Blaser Fritz Blaser, Bibliographie der Schweizer Presse. Basel 1956 I und II.
EZ Eidgenössische Zeitung 1846/47.

210



1. Politische und geistige Voraussetzungen
des Universitätsplanes

Am 23. Mai 1841 vollzog sich in Luzern eine entscheidende und
folgenschwere politische Wende. Das Luzerner Volk wandte sich vom
liberalrepräsentativen Regime ab und entschied sich für ein
konservativdemokratisches Regierungssystem. Der Stand Luzern hatte somit wieder
eine Regierung, die dem Willen und der Glaubensüberzeugung der Mehrheit

entsprach.
Gesamtschweizerisch machte sich dieser Wechsel sofort bemerkbar.

Luzern löste sich vom liberalen Siebnerkonkordat, d. h. es wandte sich

von den bisherigen Bundesgenossen im Mittelland ab und suchte wieder
Anschluß bei den katholisch-konservativ gesinnten Ständen der
Ursehweiz. Sofort wurde es auch wieder zur führenden Macht der
Innerschweiz. Mit diesem Anschluß wurde die alte politische Tradition wieder

aufgenommen, welche seit 1712 fraglich geworden und im 19.

Jahrhundert zeitweilig aufgegeben worden war 1.

Die katholische Religion bildete seit der Reformationszeit eine wesentliche

Grundlage der innerschweizerischen Politik. Weltanschauliche

Gesichtspunkte und Beweggründe traten wieder in ähnlicher Stärke auf
wie im 16. und 17. Jahrhundert, aber teilweise mit anderem Gehalt und
unter wesentlich veränderten Verhältnissen. Der politische Konvertit
Konstantin Siegwart-Müller verfolgte in engem Einverständnis mit
Joseph Leu von Ebersol eine entschiedene Politik der Abwehr gegen den
Radikalismus und zugleich eine Politik der religiös-kulturellen Aktivität,
welche bewußt an das Vorbild des 16. Jahrhunderts anknüpfte. Die
Grundlage dazu bildete das traditionelle Gemeinschaftsbewußtsein der
Innerschweiz 2 (Goldener Bund von 1586)3.

Aus persönlichem Miterleben und kritischer Einstellung heraus
charakterisiert Ph. A. von Segesser die politische Absicht Siegwarts folgendermaßen:

«Siegwart hatte im Gegensatz zur unitarischen Richtung, in
welcher sich alle Bundesrevisionsbestrebungen bewegten, ein potenziertes

Föderativsystem im Auge, einen Dualismus, wie er seit der Refor-

1 Vgl. dazu die neueste Arbeit von Kurt Büchi, Die Krise der Luzerner Regeneration

1839/41 (Diss. Zürich, noch ungedruckt).
2 Hans Dommann, Das Gemeinschaftsbewußtsein der V Orte in der Alten

Eidgenossenschaft, in: Festschrift zur Jahrhundertfeier des historischen Vereins der
V Orte. Stans 1943, 223 ff.

3 Albert Müller, Der Goldene Bund 1586. Zug 1965 (Diss. Freiburg).

211



mation die öffentlichen Verhältnisse in der Eidgenossenschaft beherrschte
und im Fünfzehnerbund nicht aufgehoben, sondern nur etwas vermischt
und verdeckt war: eine katholische Schweiz und eine protestantische
Schweiz, unter sich verbunden durch einen allgemeinen Bund und
Landfrieden. Es war die Durchführung des Grundsatzes der Parität, den er von
einzelnen in der Bevölkerung gemischten Kantonen auf die ganze
Eidgenossenschaft übertrug. Er fand den traditionellen Kern der katholischen

Schweiz in den fünf Kantonen des Zentrums, welche sich an Luzern
anschließen, aber alle zusammen an reeller Macht und Bedeutung hinter
den großen protestantischen Kantonen Zürich, Bern und Waadt
zurückstunden. Um der Parität eine reelle, nicht bloß fiktive Grundlage zu

geben, mußte erstlich die innere Politik der katholischen Kantone eine

einheitliche Richtung erhalten, es mußte aber auch zweitens das
Bundesverhältnis zwischen ihnen ein besonderes und engeres werden, damit ihre
relative Kleinheit gegenüber den protestantischen Kantonen durch

größere Einheit und Homogenität aufgehoben werde ...»1.

In deutlicher Anlehnung an Ludwig Pfyffer versuchte Siegwart,
Luzern in kirchlicher, politischer und kultureller Hinsicht zum Mittelpunkt

der katholischen Schweiz zu machen2. Wie die katholischen
Staatsmänner Luzerns im 16. Jahrhundert, so strebte Siegwart auch jetzt ein

Bistum der V Orte «als das Fundament einer dauernden fünförtigen
Vereinigung» an 3.

Gleich jenen Kulturpolitikern, die im 16. Jahrhundert die geistige
Oberschicht durch die Gründung des Luzerner Jesuitenkollegiums
festigen wollten, beriefen die Männer des Vierziger Regimes die Jesuiten
wieder, allerdings nicht ohne scharfe Opposition in den eigenen Reihen.
Die realpolitischen Bedenken wurden in der Folge durch die Entwicklung
bestätigt. Neben der Jesuitenberufung erregte auch die Rückkehr der
Ursulinen nach Luzern Aufsehen, da die höhere Mädchenbildung wieder
ausschließlich in kirchliche Hände gelegt werden sollte 4.

Als Fernziel dieser Bestrebungen sollte eine Universität die katholischen

Kräfte der Schweiz in Luzern zusammenfassen. Die radikalen
Kantone Bern und Zürich hatten in den Dreißiger Jahren des 19.

Jahrhunderts in ihren Hauptstädten Universitäten errichtet. Von hier ström-

1 Philipp Anton von Segesser, Kleine Schriften 449 f.
2 P. Emmanuel Scherer 31: 22. Juli 1844.
3 L. c. 58-60: 26. März 1847.
4 H. Albisser, Die Ursulinen zu Luzern, Stans 1938, 179 ff.

212



ten wesentliche Impulse geistiger Beeinflussung aus. In Luzern hatte
ungefähr zur gleichen Zeit Eduard Pfyffer, der gemäßigte liberale Staatsmann

(1782-1834), versucht, die Zentrallehranstalt in eine Universität zu
verwandeln. Seit seinem Tode (1834) stagnierte aber das luzernische
Schulwesen. Die Zentrallehranstalt geriet in einen ungünstigen Ruf.

So versuchte Siegwart vorerst, führende Leute aus der ganzen
katholischen Schweiz nach Luzern zu verpflichten. Er bemühte sich 1844,

wenn auch vergeblich, den Schaffhauser Konvertiten Friedrich von
Hurter als Geschichtslehrer ans Luzerner Lyzeum zu berufen1. Mehr

Erfolg hatte er vor allem bei Theodor Scherer 2 aus Solothurn, der in
seinem Heimatkanton eine wichtige politische Rolle spielte. Als Redaktor
an der konservativen «Schildwache am Jura» hatte er dem damals noch
radikalen Siegwart und seiner «Bundcs-Zeitung» einen harten politischen
Kampf geliefert. Besonders im Hörner- und Klauenstreit von Schwyz
(1838) kämpften die beiden verbissen gegeneinander3.1841 verunmöglich-
te ihm aber die herrschende radikale Partei eine Tätigkeit in Solothurn,
und er wurde wegen angeblichen Aufruhrs zu einer längeren Gefängnisstrafe

verurteilt, konnte aber entfliehen und kam daraufhin nach Luzern.
Er wurde Siegwarts Kabinettssekretär4. In dieser Stellung fand er

Zugang zu allen Plänen und Gedanken dieses Luzerner Politikers. In
reichem Maße hat er ihn auch selber beeinflußt. Von Theodor Scherer

ist wohl jener Plan einer luzernischen Universität ausgegangen, den

Siegwart in der Folge zu verwirklichen suchte. Scherers Stellung war
nicht amtlich, da dies wegen seiner politischen Vergangenheit in
Solothurn auch nicht opportun gewesen wäre. Er besorgte die vertrauliche

Emmanuel Scherer 31: 22. Juli 1844:
Friedrich Emmanuel Hurter, 1787-1865. Seit 1824 Pfarrer, seit 1835 Antistes in
Schaffhausen, schon früh katholisierenden Einflüssen zugänglich. 57-jährig trat
er in Rom zur katholischen Kirche über, wurde 1846 kaiserlicher Hofhistoriograph
und geadelt. Werke: Geschichte Papst Innozenz' III. und seiner Zeitgenossen.
(1834); Die Aargauischen Klöster und ihre Ankläger (1841); Die Befeindung der
katholischen Kirche in der Schweiz (1842-1843). Vgl. Heinrich von Hurter,
Friedr. v. Hurter u. s. Zeit 1787-1844 (Graz 1876-1877). Peter Vogelsanger, Weg
nach Rom. Friedrich von Hurters geistige Entwicklung im Rahmen der romantischen

Konversionsbewegung. Zürich 1954.
Über Theodor Scherers Wirksamkeit bis 1841 in Solothurn s. Paul Letter,
Theodor Scherer 1816-1885. Erste Grundlagen und erste Tätigkeit. Einsiedeln
1949, dazu Joh. Georg Mayer, Graf Theodor Scherer-Boccard. Einsiedeln 1900,
ferner: Universitätsbibliothek Freiburg i. Ue. Papiers Scherer F 184.

Letter, Scherer 79.

Mayer, Scherer 53 f.

213



Korrespondenz mit den diplomatischen Vertretern. Trat irgendeine
politische Verwicklung ein, wurde der Kabinettssekretär Scherer

hingesandt, um die Schwierigkeiten zu lösen. Seit dem 29. Mai 1846 bekleidete

Theodor Scherer von Gisikon ' provisorisch die Stelle eines

Oberschreiber-Stellvertreters für Vinzenz Fischer, der sich beurlauben ließ,

um sich in Paris in der französischen Sprache weiterzubilden 2.

Als aber sein Vater auf den Tod erkrankte, da hielt es Scherer in seinem
Luzerner Exil nicht mehr aus. Zwar wartete eine elfmonatige Gefängnisstrafe

auf ihn, falls man ihn in Solothurn erwischen sollte. Trotzdem eilte
er ans Krankenbett. Scherer wurde verhaftet und mußte am 9. November
1843 seine Gefängnisstrafe antreten. Die darauffolgenden Monate waren
entscheidend für die Gedankenwelt Scherers. Hier im Gefängnis in
Solothurn entwarf er zum ersten Mal den Plan, in Luzern eine katholische
Akademie zu gründen. Darin sollten die katholischen Gelehrten
zusammengefaßt werden, um ein wirkungsvolles Gegengewicht zur Vorherrschaft

der zürcherischen und bernischen Universität zu bilden. Er
schreibt in seinen Aufzeichnungen: «Wenn die Polizeiwache mir in diesem

Jahre den Verkehr mit der Außenwelt verunmöglicht und die Fluten des

öffentlichen Lebens an den geschlossenen Thoren meiner unfreiwilligen
Wohnung wie an einem undurchdringlichen Felsendamme zurückdringen
müssen, so will ich dieses Stilleben benützen, um an der zukünftigen
geistigen Wiedergeburt meines Vaterlandes zu arbeiten. Unsere Gegner
rühmen sich immer ihrer Intelligenz und Kultur und gebaren sich, als

besäßen sie das Monopol der Wissenschaft: wir Katholiken sind seit Jahr
und Tag dieses Geleier und Gebaren so gewohnt, daß wir selbst beinahe
daran glauben und das Feld der Intelligenz und Wissenschaftlichkeit
den Gegnern räumen, ohne nur den Versuch zu wagen, unsere eigenen
Kräfte auf die Probe zu stellen und in das Treffen zu führen. Alle
wissenschaftlichen Institute und gelehrten Vereine sind gegenwärtig in den
Händen unserer Gegner, überall geben sie gleich Alleinherrschern den

1 Leu selber trat für die Bürgerrechtserteilung an Theodor Scherer ein, was aber
nicht von allen Luzernern gerne gesehen wurde, besonders nicht von gewissen
Leuten in der Stadt, «entweder weil sie fürchteten, er möchte ihnen vors Licht
kommen, oder weil er mein nie mißbrauchtes Zutrauen besaß und verdiente.»
Siegwart-Müller, Ratsherr Joseph Leu von Ebersol. Altdorf 1863, 538.

2 Mayer, Scherer 54 f. STAL Staatsverwaltung 22/51C Oberschreiber. Vinzenz
Fischer an RR des Kts. Luzern 6. April 1846. Ernennung von Theodor Scherer;
Siegwart, Chef der Polizeikommission, an Ratsschreiber B. Meyer am 29. 5. 1846.
Scherer begann die Arbeit auf der Polizeikommission am gleichen Tage.

214



Ton an. Das kann und soll nicht so fortgehen. Die, wenn auch nicht
zahlreichen, doch nicht zu verachtenden Schriftsteller und Freunde der
Wissenschaft in der katholischen Schweiz müssen zusammengeführt und
durch eine akademische Verbindung miteinander vereinigt werden.
Was uns Katholiken in der Schweiz in staatlicher Beziehung abgehen

mag, das soll uns reichlich die Kirche ersetzen, welche unsern Verein
mit ihrer Autorität auszeichnen und uns aus den Nachbarländern katholische

Gelehrte ersten Ranges als Ehrenmitglieder zuführen wird, so daß

selbst das zürcherische Athen in der Folge unsere Akademie nicht wird
ignorieren können. Die Akademie muß unter den Schutz und Namen
des hl. Karl Borromäus und unter die Aufsicht der apostolischen Nuntiatur

gestellt werden, auf daß jedermann, Freund und Gegner, männiglich
wisse, wessen Geistes Kind die neue Schöpfung ist»1. Die Akademie sollte
aber nur eine Vorstufe zu einer später zu gründenden Hochschule sein.

Bereits hier wird deutlich, wie sich Scherer diese Akademiegründung
vorstellt. Es sollte eine streng ultramontane, rein konfessionelle Gründung

werden.
Noch im Gefängnis entwarf Scherer die ersten Statuten und nahm

sofort nach seiner Freilassung mit dem apostolischen Nuntius d'Andrea 2

diesbezüglich Kontakt auf, sandte ihm die Statuten und unterbreitete
ihm den Plan 3. Dieser verdankte den Plan sofort, drückte aber den

Wunsch aus, der ehemalige Sekretär der Nuntiatur und nunmehrige
Dekan v. Haller 4 in Galgenen, möchte zu Rate gezogen werden. Scherer

pflegte auch enge Beziehungen zu dessen Vater, dem alten K. L. von
Haller, dem «Restaurator der Staatswissenschaften». Zeugnis dieser

Beeinflussung und geistigen Abhängigkeit Scherers war seine Schrift
«Revolution und Restauration der Staatswissenschaft», die er 1842 bei
Kollmann in Augsburg und in zweiter Auflage 1844 bei Räber in Luzern
veröffentlichte 5.

1 Mayer, Scherer 85 f.
2 Über Nuntius d'Andrea vgl. ZSKG 1925 (19) 126 ff. 268 ff., F. Strobel, die

Jesuiten und die Schweiz im XIX. Jh. Ölten 1954, 1100.
3 Mayer, Scherer 86.
4 Albrecht von Haller, 1808-1858. Sohn des Restaurators, konvertierte 1826, studierte

Theologie am Germanikum in Rom, Dr. theol. 1834, Sekretär der Nuntiatur in
Luzern, Pfarrer in Galgenen SZ, Bischöflicher Kommissar, 1858 Weihbischof in
Chur. HBLS IV 61.

5 Mayer, Scherer 44 f. Über die Beziehungen K. L. v. Hallers (Restaurator) mit
Luzern s. Ewald Reinhard, Karl Ludwig von Hallers Freunde in Luzern. Gfr.
102 (1949) 99-104.

215



Theodor Scherer verzichtete fortan auf eine weitere Betätigung in der

solothurnischen Politik. Nach dem Tode seines Vaters, des Ratsherrn
Franz Philipp Scherer, am 14. Dezember 1844, übersiedelte Scherer auf

dringendes Anraten Siegwart-Müllers erneut nach Luzern. Vorher aber

machte er im Frühjahr 1845 noch eine längere Reise nach München und
Wien. Vor allem in München wollte er die damals führenden Kreise des

ultramontanen Katholizismus, den Görreskreis, kennenlernen 1.

München war damals der Mittelpunkt des wissenschaftlichen und

politischen Katholizismus; es wurde Gegenpol zum protestantischen
Berlin. König Ludwig I. hatte seit seinem Regierungsantritt im Jahre
1825 den Ruhm darin gesucht, die Hauptstadt seines bayrischen
Königreiches, die bis dahin vom großen Strome des deutschen Lebens abseits

gelegen war, zu einer hohen Stätte der Kunst und Wissenschaft zu
machen. Bedeutende Gelehrte waren nach München berufen worden, an
ihrer Spitze Görres. Um den publizistischen Führer der katholischen

Erneuerungsbewegung hatten sich bald jüngere Professoren der
Universität geschart. Sie bildeten einen Kreis von Männern, die entschlossen

waren, für den Wiederaufbau der Wissenschaft, der Erziehung und der

ganzen geistigen und sittlichen Kultur öffentlich zu wirken; sie wurden
auch Träger und Mitarbeiter der «Historisch-politischen Blätter»2.
Namen aus diesem Görreskreis sind u. a. der Mediziner Ringseis 3, der

Kirchenhistoriker Döllinger 4, der Jurist Georg Phillips 5 und der Philo-

1 P. Rupert Amschwand, Briefe von Theodor Scherer an Friedrich Em. Hurter
1842-1864. Scherer schreibt am 14. März 1845: «Der Unterzeichnete gedenkt
Anfangs April einen Ausflug nach München zu machen - (insofern uns die Radikalen
nicht vorher mit einem eidg. Rumpelkricg beschecren -) u. nimmt daher die Freiheit,

Sie anzufragen, ob Sie Aufträge für München haben? Sehr angenehm wäre
es mir von Ihnen eine Empfehlung für Hrn. Görres zu erhalten, einige Worte von
Ihnen würden die beste Einführung für mich sein, und ich nehme daher die Freiheit,

Sie für diese Gefälligkeit zu ersuchen. Zweck meiner Reise ist vorzüglich, mit
den litterarischen Zelebritäten Münchens einigermaßen bekannt zu werden, ein
Vorwort von Ihnen würde mich am sichersten zu diesem Ziele bringen.» Vgl.
Mayer, Scherer 54 f. und UBF Papiers Scherer F 172.

2 Rhein Franz, Zehn Jahre «Historisch-politischer Blätter» 1838-1848. Ein Beitrag
zur Vorgeschichte des Zentrums. Obercassel 1916.

3 Ringseis, Johann Nepomuk, 1785-1880, durch sein christlich-philosophisches
System der Medizin bekannt geworden. LThK 18 (1963) 1317.

4 Döllinger, Ignaz, 1799-1890, Kirchenhistoriker in München. Trat 1848 für die
kirchliche Freiheit ein, geriet 1870 in Gegensatz zum Vatikanum I. LThK 8 (1963)
467.

5 Philipps, Georg, 1804-1872, einer der bedeutendsten katholischen Kanonisten
Deutschlands. LThK 6 (1961) 802.

216



loge Ernst Lasaulx 1. Auch Möhler 2 war 1835 einem Rufe nach München

gefolgt. So wurde die bayrische Hauptstadt zum geistigen Mittelpunkt
des ultramontanen Katholizismus nördlich der Alpen 3.

München war aber damals nicht nur eine Hochburg ultramontanen
Geistes, sondern auch eine Stätte, «wo die eigenartige liberal-konservative

Ideologie des Bluntschli-Rohmer-Kreises lebendig war und in
Weiterentwicklung stand»4. Gerade die Schweizerstudenten in München ließen
sich oft entscheidend für die eine oder andere Richtung beeinflussen, was
sich dann auch in ihrem spätem Wirken in der Heimat auswirkte. Der
St. Galler Josef Gmür folgte in Zukunft den gemäßigten Ideen Blunt-
schlis. Ph. A. von Segesser aus Luzern wählte den andern Weg; er
verfocht die föderalistische Idee und blieb dem ultramontanen Katholizismus

gegenüber, der eine stark kämpferische Note besaß, reserviert5.
Theodor Scherer hingegen fand im ultrainontanen Katholizismus

Münchens seine eigene Haltung bestätigt. Er hat in München Anschluß

an verschiedene ultramontane Persönlichkeiten gefunden; wollte er doch
die Verhältnisse gründlich studieren, um das Brauchbare in Luzern
anzuwenden. Gmür, dem Scherer nicht imponierte, bemerkte in seinem

Tagebuch über ihn: «Scherer scheine den vollen Ruhm seines Lebens

darin zu setzen, als großer katholischer, speeifisch katholischer Gelehrter

1 Lasaulx, Ernst, 1805-1861, Philologe und Philosoph, gefeierter akademischer
Lehrer. LThK 6 (1961) 802.

2 Möhler, Adam, 1796-1838, Überragende Theologengestalt des 19. Jahrhunderts,
LThK 7 (1962) 521 f.

3 Franz Schnabel, Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert. (Herder
Taschenbuchausgabe, Bd. 209/210, 1965) Die katholische Kirche in Deutschland.
186 f., 206 f.

4 Vgl. hiezu E. F. J. Müller-Büchi, Ultramontaner und liberalkonservativer Geist
in der Sonderbundszeit. In «Festschrift Vasella», 580 f.
Zu Josef Gmür, 1821-1882, Mitbegründer des Schweizerischen Studentenvereins,
Publizist, vgl. E. F. J. Müller-Büchi, Die alte Schwyzer-Zeitung (1962) 10 ff.

5 Segesser kam 1840 nach München: «Ich kam auch bisweilen in die Abendzirkel
von Görres, den Mittelpunkt jenes streitbaren Katholizismus, der damals in
Deutschland, vorzüglich in Bayern, an die Stelle der milden Sailcrschen Schule

getreten war Widmer selbst hatte vor und nach meinem Aufenthalt in Deutschland

mit Wehmut die Verbitterung des Verhältnisses zwischen gläubigen Katholiken

und gläubigen Protestanten beklagt und erkannt, daß darunter die Sailer-
sche Richtung, für die er sein ganzes Leben hindurch gewirkt, gänzlich in den

Hintergrund werde gedrängt werden ich gestehe, daß die religiöse Polemik,
wenn sie über rein wissenschaftliche Standpunkte hinausging, mich stets
angewidert hat, ich habe auch selbst immer nur zur Abwehr, nie zum Angriff davon
Gebrauch gemacht. Deshalb sprachen mich die Zirkel bei Görres wenig an ...»
In «Erinnerungen», Kathol. Schweizer-Blätter NF 6 (1890) 194 f.

217



zu glänzen und für die Schweiz in dieser Beziehung das zu sein, was etwa

Phillips für das katholische Deutschland» l.

Kaum war Theodor Scherer von seiner entscheidenden Münchnerreise

zurück, da konnte er Siegwart für seine Absichten gewinnen. Beide
wollten nun ihren Plan, eine stärkere Zusammenfassung der katholischen
Gelehrten der Schweiz, verwirklichen. Bereits am 16. Juli 1845 schrieb

Siegwart an den greisen Hurter: «Wenn Sie noch kein Engagement
anderwärts genommen haben, so würde ich nochmals den Versuch
machen, Sie persönlich, oder dann wenigstens Ihre Mitwirkung für ein
Unternehmen gewinnen zu können, welches ein Comptoir littéraire,
jedoch in umgekehrtem Sinne von demjenigen in Winterthur, sein sollte -
für die katholische Schweiz» 2. Ein paar Tage später, am 26. Juli 1845,

präzisierte er seinen Vorschlag: «Das Comptoir littéraire sollte eine

Vereinigung von katholischen Gelehrten sein, welche Volksschriften
verfassen, ein Centralblatt politischen Inhaltes und gute katholische Werke
herausgeben und verbreiten sollen. Es sollte eine eigene Druckerei damit
verbunden werden. Der nähere Plan ist noch nicht ausgearbeitet. Es
wird mir lieb sein, wenn Ihr Sohn in diese Sache eingehen könnte, da ich
leider meine Hoffnung auf Ihre eigene Person aufgeben muß»3.

2. Gründung der Akademie des hl. Karl Borromäus

Am 2. Februar 1846 versammelten sich in Luzern einige gleichgesinnte
Persönlichkeiten, darunter Schultheiß Siegwart-Müller, Theodor Scherer,

Propst Melchior Kaufmann 4, der eigentliche Promotor der
Jesuitenberufung, sowie Christoph Fuchs5, der in den Dreißiger Jahren eine recht

1 Festschrift Vasella 585.
2 Emmanuel Scherer 31, 16. Juli 1845.
3 1. c. 26. Juli 1845.
4 Kaufmann, Melchior, 1793-1851, Theol. Schriftsteller, Prof. der Theologie in

Luzern, Chorherr 1827, Domherr 1841, Erziehungsrat, Freund der
Jesuitenberufung, Stiftspropst 1846, bischöfl. Kommissar 1846-1848. Vgl. SKZ 1851,
59 ff. u. F. Strobel, Die Jesuiten u. die Schweiz im 19. Jh., Ölten 1954, 1115.

5 Fuchs, Felix Heinrich Christoph, 1795-1846 HBLS 3, 353. Vgl. den Nekrolog in
«Katholische Annalen» 1847, 168 ff : «... In den politischen Stürmen der letzten
Jahre konnte Fuchs mit seinem lebhaften Geiste und Temperamente natürlich
nicht indifferent bleiben ; weil er aber den festen Schwerpunkt in der Religion und
dem kirchlichen Prinzip gefunden hatte, so ließ er sich von diesem Wirbelwinde
nicht mehr fortreißen, sondern stand fest und unbeweglich auch im stärksten An-

218



unglückliche Rolle im Kampf gegen Bischof Salzmann gespielt, dann
aber zur ultramontanen Richtung hinübergewechselt hatte, und noch
andere mehr. Sie beschlossen, die Grundlagen einer akademischen Gesellschaft

zu Ehren des hl. Karl Borromäus zu schaffen. Diese sollte den

Zweck verfolgen, «Wissenschaft und Kunst in der Schweiz nach den

Grundsätzen der katholischen Kirche zu fördern»l. An dieser Sitzung
wurde folgendes Vorgehen beschlossen: Zuerst war ein provisorischer
Vorstand zu bestellen, der die Geschäfte leiten sollte. Hierauf mußten
Statuten entworfen und an vertraute und zuverlässige Interessenten zur

Begutachtung gesandt werden. Schließlich sollten nach Berücksichtigung
der Abänderungswünsche die definitiven Statuten erstellt und dann über

die Nuntiatur dem Papst zur Genehmigung unterbreitet werden. Nach

erfolgter Genehmigung durch den Papst galt die Akademie als konstituiert.

Hernach sollten im Verein mit der Luzerner Nuntiatur die

Mitglieder zur ersten Generalversammlung eingeladen werden.

Der provisorische Vorstand setzte sich folgendermaßen zusammen:

Präsident: Schultheiß Siegwart, Luzern.
Vizepräsident: Propst Melchior Kaufmann, St. Leodegar

Luzern.
Sekretär: Dr. Theodor Scherer.
Weitere Vorstandsmitglieder: Christoph Fuchs, Chorherr, Luzern.

Karl Emmanuel Müller 2, damals luzernischer,
später urnerischer Regierungsrat.
Karl Greith 3, Dekan und Pfarrer in St. Gallen
(der spätere Bischof von St. Gallen).

dränge ; er war einer der innigsten und treuesten Freunde des Herrn Schultheißen
Siegwart-Müller und teilte mit ihm Verhöhnungen und Verfolgungen in Menge
und mit Freudigkeit...»

1 Katholische Annalen, April 1847, I. 1.

2 Müller, Karl Emmanuel, 1804-1896, Erbauer der Teufelsbrücke an der Gotthard-
straße sowie der Axenstraße, Luzerner Regierungsrat 1845, Leiter der Gotthard-
expedition im Sonderbundskrieg 1847, Landammann in Uri, Ständerat HBLS,
5, 189.

3 Karl Greith nahm gegenüber der Borromäusakademie eine merkwürdige Haltung
ein. Als er vom Sekretär der Akademie, Theodor Scherer, am 2. Februar 1846 eine
Einladung zum Beitritt erhielt, antwortete er am 5. März 1846 Siegwart-Müller:
«Gerne erkläre ich meinen Beitritt und bereitwillige Mitwirkung zur Gründung der
gelehrten Akademie für die katholische Schweiz, wie selbe durch die mir
übersandten Statuten in Absicht gestellt wird; ich hätte mir gewünscht, Präsident
L. Gmür wäre gleichfalls eingeladen worden, wenn Einer, so ist Er in hiesiger
Region im Stande, der Sache großen Nutzen zu leisten, wäre dies nicht nachzuholen?

- Soll indeß das Institut gedeihen, so muß es sich doch weniger an die
Nuntiatur als vielmehr an die Regierung des katholischen Vororts anlehnen können

219



Pater Peter Roh SJ ' (einer der ersten Jesuiten,
die 1845 nach Luzern zurückkamen).

Scherer entfaltete als Sekretär eine fieberhafte Tätigkeit. Nach allen
Seiten verschickte er die provisorischen Statuten und ein Schreiben mit
der Bitte, den beiliegenden Statutenentwurf kritisch zu begutachten und
mit den Verbesserungsvorschlägen versehen bis Ostern 1846 an Schultheiß

Siegwart zurückzusenden. Vorderhand aber sollte alles noch streng
vertraulich behandelt werden 2.

Das Echo auf die Einladungen war für die Initianten äußerst

ermutigend. Die Antworten, in der Mehrzahl aus ultramontanen und

legitimistisch gesinnten Kreisen des In- und Auslandes, lauteten
überwiegend positiv. Man freute sich allgemein, daß in Luzern eine solche

Initiative ergriffen wurde, stand es doch seit Jahren im Brennpunkt der

politischen Auseinandersetzungen, an denen auch das Ausland in hohem
Maße interessiert war. Bekannte Persönlichkeiten erklärten ihren
Beitritt zur Akademie und stimmten den Statuten zu.

Der Plan einer wissenschaftlichen Akademie entsprach einem besonders

auch im 18. Jahrhundert gefühlten Bedürfnis. Schon Joseph Anton
Felix Balthasar hätte das von den Jesuiten geleitete Luzerner Lyzeum
gerne in eine Universität umgewandelt, wenn er die Macht und die

nötigen Mittel gehabt hätte 3. Balthasar galt als ausgesprochener Mittler

und durch ihr Ansehen und ihre litterarischen und pekuniären Mittel so viel
möglichst unterstützt werden ...» STAL 24/90 B Fasz. o. Mitglieder.
Wenige Jahre später, als Scherer im Rahmen des 1857 gegründeten Schweizerischen

Piusvereins ein «Archiv für Schweizerische Reformationsgeschichte»
plante und verschiedene Persönlichkeiten um Mithilfe anging, worunter auch
Greith, da äußerte sich dieser Alois Lütolf gegenüber abschätzig über Theodor
Scherer: «Der Herr Solothurner Graf hat mich wieder an seinen Triumph- und
Windwagen im Pius-Verein anspannen wollen, habe aber an der Solidarität mit
diesem Herrn schon genug bekommen, in die er mich durch die Academia S.
Caroli Bor. seiner Zeit ohne mein Wissen verflochten hat.»
Greith an Lütolf, 10. November 1857. Zit. nach Claudio Hüppi. Alois Lütolf,
Leben und Werk. Winterthur 1961, 83 Anm. 88. Auf den ersten Blick scheint diese

gegensätzliche Haltung befremdend. Sie erklärt sich aber aus den Erfahrungen,
die Greith mit Scherer gemacht hatte. Greith konnte 1847/48 persönlich erleben,
wohin diese am Zeitalter der Gegenreformation orientierte Politik der
ultramontanen Luzerner Gruppe führte. Auch hegte Greith Zweifel an der
«Wissenschaftlichkeit» Scherers, die mit politischen Überlegungen vermengt war.

1 Vgl. Paul de Chastonay, Das Leben des Walliser Paters Peter Roh 1811-1872.
o. J. - Theodor Scherer hatte anläßlich seines Studienaufenthaltes in Fribourg
1833/34 mit P. Roh SJ Freundschaft geschlossen; vgl. Letter, Scherer 16.

2 STAL 24/90 B Fasz. Einladung.
3 Bruno Laube, Josef Anton Felix Balthasar, Basel 1956, 149.

220



zwischen den politisch und kulturell führenden Kreisen der reformierten
Orte und dem seit dem zweiten Villmergerkrieg in bedrückender
Isolierung stehenden katholischen Vorort Luzern \ Auch Bernhard Ludwig
Göldlin, ein Luzerner Pfarrer der Aufklärungszeit, sehnte sich nach mehr
Kontakt mit dem wissenschaftlichen und literarischen Leben der
reformierten Schweiz 2.

Nun schien der Plan einer Akademie in Luzern auf die Initiative
Siegwarts und Scherers hin unverhofft seine Verwirklichung zu finden.
Aber der Geist, der diese Akademie beleben sollte, war ganz anders, als

die Freunde der Aufklärung im 18. Jahrhundert es sich vorgestellt hatten.
In enger Verbindung mit dem politischen Konzept des Bündnisses der
VHOrtesolltc dieses kulturelle und wissenschaftliche Zentrum entstehen.

In erster Linie waren politische und nicht wissenschaftliche Gesichtspunkte

bei diesen Akademieplänen maßgebend. Trotzdem wurde der
Plan einer wissenschaftlichen Akademie der katholischen Schweiz von
vielen ultramontangesinnten Persönlichkeiten des In- und Auslandes

begeistert begrüßt, da man nicht von vornherein die enge Verbindung
von Politik und Wissenschaft durchschauen konnte. Diese Kreise

begrüßten eine kulturelle Offensive Luzerns neben der politischen Aktivität

der Sonderbundskantone. Abt Heinrich Schmid von Einsiedeln

möge als Beispiel gelten, wenn er hocherfreut über diese neue Entwicklung

an Siegwart schrieb: «Mit innigster Freude treten wir in Verbindung
mit Männern, die sich das Edelste und in gegenwärtiger Zeit Dringendste
zur Aufgabe gemacht haben, und was könnte auch billiger und
angenehmer sein, als daß gerade hierin Schweizer denjenigen zum Muster
und Vorbild nehmen, der einst die Schweiz auf eine so vorzügliche Weise

geliebt hat ...»3. Die Anspielung auf Karl Borromäus und das Zeitalter
der Gegenreformation war unverkennbar. Aber gerade diese Orientierung
an Leitbildern des 16. Jahrhunderts wurde von vielen als Verhängnis
empfunden, nicht nur von den Radikalen, sondern auch von gemäßigten
katholischen Kreisen um Segesser und Gallus Jakob Baumgartner.

Nicht weniger begeisternd war das Echo aus Paris aus der Feder des

bekannten französischen Katholikenführers Montalembert, der in eifrigem

Kontakt mit Theodor Scherer stand: «Votre Académie réunira dans

Bruno Laube, 134.
Hans Wicki, Bernhard Ludwig Göldlin 1723-1785. Aus dem Leben und Denken
eines bedeutenden Luzerner Pfarrers der Aufklärungszeit. In «Festschrift Vasella»
456-500.
STAL 24/90 B Fasz. Ehrenmitglieder. Abt Heinrich an Siegwart 9. 10. 1846.

221



son sein les notabilités catholiques du pays et cette réunion d'hommes
zélés et éclairés exercera nécessairement l'influence la plus grande, la

plus salutaire non seulement dans vos cantons mais encore dans les

cantons dissidents ...» '.
Diese beiden Stimmen, aus Dutzenden ausgewählt, mögen genügen,

die Stimmung zu kennzeichnen, die die Ankündigung der Akademiegründung

in ultramontangesinnten Kreisen bewirkte.
Die Beitrittserklärungen liefen in rascher Folge beim Sekretariat ein.

Der vollständige schweizerische Episkopat2, viele Äbte schweizerischer

Klöster 3, die verschiedenen Nuntien der Dreißiger und Vierziger Jahre 4

machten als Ehrenmitglieder mit, ebenso der gesamte Münchner Görreskreis

5. Auch der Präsident der königlich-bayrischen Akademie der

Wissenschaft, Freiherr von Freyberg aus München, konnte als

Ehrenmitglied gewonnen werden. Frankreich war durch Graf Montalembert
vertreten, das Elsaß durch Bischof Andreas Räss aus Straßburg, der

gute Beziehungen zum rheinischen Episkopat besaß. Aus dem
deutschsprachigen Ausland hatten ferner u. a. Sebastian Brunner, Redaktor der
Wiener Kirchenzeitung, sowie Professor Büß und Alban Stolz aus Frei-

1 STAL 24/90 B Fasz. Ehrenmitglieder. Montalembert an Scherer 24. 3. 1846;
s. Anhang.

2 Akademiemitglieder aus dem Schweizer Episkopat waren : Kaspar Karl von
Hohenbalken, Bischof von Chur. Stephan Marilley, Bischof von Lausanne und
Genf. Peter Mirer, Bischof von St. Gallen. Peter de Preux, Bischof von Sitten.
Josef Anton Salzmann, Bischof von Basel. Bagnoud, Bischof von Bethlehem,
Abt von St. Maurice, ferner: Kardinal Gaisruck, Erzbischof von Mailand, und
Bischof Roman von Como als Bischöfe derjenigen tessinischen Gebiete, die
unter ihrer Jurisdiktion standen. Zu Gaisruck: E. Wymann, Die schweizerischen
Freiplätze in den erzbischöflichen Seminarien Mailands. Basel 900, S. 27 f. Die
Bedeutung Gaisrucks für den Klerikernachwuchs der kath. Schweiz, ferner:
STAL 24/90 B Fasz. Ehrenmitglieder. Gaisruck an Siegwart. Mailand 30. Sept.
1846.

3 Die Äbte von Engelberg, Fischingen, St. Urban, Muri-Gries und Einsiedeln.
4 Residierender Nuntius 1846 war Alessandro Macioti (1845-1848); Mitglieder der

Akademie waren ebenfalls seine Vorgänger Filippo de Angelis (1830-1839),
Erzbischof von Karthago; Tommaso Pasquale Gizzi (1839-1841), Erzbischof von
Theben, 1846 Kardinal und Prostaatssekretär Pius IX.; Girolamo d'Andrea,
(1841-1845), Erzbischof von Melita, ferner: der ehemalige Internuntius in der
Schweiz und Nuntius in Wien, Viale-Prelà. Vgl. Ruein Steimer, Die päpstlichen
Gesandten in der Schweiz, 1073-1873. Stans 1907.

5 Freyberg empfahl dem Sekretär Theodor Scherer u. a. Döllinger, Ringseis,
Philipps, Görres, von Moy und noch andere zum Beitritt in die Akademie
einzuladen. STAL 24/90 B Fasz. Ehrenmitglieder, Freyberg an Scherer, 10. März
1846.

222



burg i. Br. ihre Mitwirkung zugesagt. Italien war außer den Nuntien
durch den Direktor des Seminars Karl Borromäus in Mailand, Giuseppe

Gaspari1, und durch den Jurassier Jacques Mislin, damals
königlichungarischer Abt und Hofbibliothekar in Parma, vertreten. Sogar das

ferne Irland figurierte mit Daniel O'Connell, dem Befreier Irlands, unter
den Ehrenmitgliedern. Bei den ordentlichen Mitgliedern, deren Zahl

gemäß Statuten 50 nicht übersteigen durfte, finden wir bekannte Namen
wie den Jesuiten P. Damberger, damals berühmter Kirchenhistoriker;
Franz Josef Fetz, bischöflicher Archivar in Chur; Karl Greith;
Theodosius Florentini2; P. Gall Morell; den St. Urbaner Mönch sowie
bedeutenden Historiker und Pädagogen P. Urban Winistörfer u. a. m.

Bei den außerordentlichen Mitgliedern finden wir verschiedene

Sympathisanten der Sonderbundsbewegung wie Alois Hautt,
Buchbinder und Stadtpräsident von Luzern und sogar Nikolaus Herrmann,
den gemäßigten spätem Nationalrat und Bundesrichter aus Obwalden.
Alles in allem, eine illustre Gesellschaft, die ihren Namen hergab, um
der Borromäusakademie von Luzern Glanz zu verleihen.

Theodor Scherer sah sich am Ziele seines unermüdlichen Strebens. Er
plante, die Öffentlichkeit mit der schlagartigen Anzeige der neuen
Statuten im Regierungsorgan des Standes Luzern, der «Staatszeitung», zu

überraschen; aber diese Überraschung ist ihm, wie er später oft teils

ärgerlich, teils scherzend bemerkte, nicht gelungen. Die gemäßigte
liberal-konservative «Eidgenössische Zeitung» in Zürich kam durch
ihren Luzerner Korrespondenten auf uns unbekannte Weise in den Besitz

der Statuten und veröffentlichte dieselben, bevor die Staatszeitung
dies tun konnte. Der Überraschungseffekt, mit dem Scherer gerechnet
hatte, mißlang. In der Folge stand die Akademie unter starkem Beschuß

der liberal-konservativen und vor allem der radikalen Presse3. Am
5. Mai 1846 wurden nun die verbesserten Statuten mit einem Begleit-

1 Die Beziehungen der Innerschweiz zum Collegium Helveticum waren damals noch
sehr intensiv. Vgl. auch die verschiedenen Artikel von Eduard Wymann über die
Beziehungen der Innerschweiz zu Mailand in: Eduard Wymann, Historische
Aufsätze. Beiheft 3 zum Gfr. Stans 1958. Ferner Anm. 2, S. 222. STAL 24/90 B
Fasz. Ehrenmitglieder. Gaspari an Scherer, 15. 10. 1846.

2 P. Theodosius an Siegwart-Müller, Chur 6. Mai 1846: «Ich würde gerne alsogleich
meine Zustimmung und meinen Beitritt erklärt haben, wenn ich nicht gefürchtet
hätte, daß man mir von gewisser Seite den schon so oft gemachten Vorwurf der
Einmischung in Verhältnisse, denen ich fremd bleiben sollte, wieder erneuere ...»
STAL 24/90 B Fasz. o. Mitglieder.

3 UBF F 89; EZ 1846 12. 3. Nr. 71.

223



schreiben1 durch die Nuntiatur2 in Luzern Papst Gregor XVI. zur
Genehmigung unterbreitet. Während das Schreiben nach Rom abging,
starb Gregor XVI. Auf ihn folgte Pius IX. Kaum hatte er sein Amt
angetreten, ließ er sich das Begehren der Akademie vorlegen. In einem

eigenhändig unterzeichneten Schreiben erteilte er der Neugründung am
4.Juli 1846 die päpstliche Gutheißung3. Die Akademie war damit gegründet,

die Mitgliederdiplome wurden versandt, die Arbeit konnte beginnen.
Auffallend war, daß nicht einmal alle Luzerner Gelehrten von Rang

und Namen sich an dieser neuen Akademie beteiligten. Das lag in ihrer
ultramontanen Tendenz begründet. Das hatte zur Folge, daß sich in
Luzern und auch anderswo eine sehr kritische, teilweise sogar ablehnende

Haltung gegenüber dieser neuen Institution bemerkbar machte. So

fehlte Josef Eutych Kopp 4, der bekannte Historiker und kritische
Erforscher der alten Bünde. Kopp war nämlich kurz zuvor aus dem
Regierungsrat und damit aus der aktiven Politik zurückgetreten, nachdem er

umsonst gegen die Jesuitenberufung Einspruch erhoben hatte. Die

Jesuitenberufung war allerdings nicht der Grund seiner Demission. Da
die Jesuiten aber maßgebend in dieser neuen Akademie mitarbeiteten,
dürfte ihm der Umgang mit ihnen nicht sehr behagt haben. Ferner
fehlten auch Dr. von Liebenau 5, Chorherr Burkard Leu 6 und vor allem
der junge Ratsschreiber Philipp Anton von Segesser7. Über die Haltung

1 Siehe Katholische Annalen 1847 I, 2-4
2 Vgl. Nuntius Macioti an päpstliches Staatssekietariat, 26. Mai 1846: «L'ottimo

avoyer reggente di Lucerna Sua Eccellenza il Signor Siegwart-Müller ha rimesso
nelle mie mani l'acclusa lettera per la Santità di Nostro Signore e mi ha significato
il contenuto. Egli nella idea di coadiuvare e di difendere la nostra santa Religione
attaccata dai giornali ed altri modi, vuole stabilire gli statuti con preghiera di
benedire questa opera.» Archivio Vaticano, Segreteria di Stato, Nunziatura di
Lucerna. Anno 1846, Rubrìca 10 fase. 1 (p. 110). Leider besteht im Vat. Archiv
immer noch die Sperrfrist ab 1846. Anläßlich meines Besuches in Rom im Frühling

1963 konnte ich nur die Akten bis 1846 einsehen.
3 Das Originalschreiben in Latein befindet sich im Familienarchiv Siegwart in

Altdorf. Der Wortlaut der deutschen Übersetzung ist abgedruckt in «Katholische
Annalen» 1847 I, 6 f.

4 Vgl. Alois Lütolf, Josef Eutych Kopp als Professor, Dichter, Staatsmann und
Historiker, Luzern 1868.

5 Hermann von Liebenau, Dr. med., 1807-1874. Arzt, verdienter Geschichtsforscher
in Luzern. HBLS 676; Strubel 1. c. 1117.

6 Josef Burkard Leu, 1808-1865, Prof. der Theologie und Schriftsteller in Luzern.
Hauptgegner der Jesuitenberufung, Stiftspropst 1851, Domherr 1857. HBLS
4,663; Strobel I.e. 1117; R. Feller-E. Bonjour, Geschichtsschreibung der
Schweiz. Basel 1962, 737-740.

7 Philipp Anton v. Segesser, 1817-1888, Ratsschreiber, Reg. Rat. Nationalrat,
Führer der Konservativen im Kanton Luzern und auf eidgenössischem Boden,

224



des letzteren sind wir genau orientiert, da er die auch an ihn ergangene
Einladung höflich, aber mit ausführlicher Begründung ablehnte. Was ihn
zu diesem Schritte bewog, war die Vermengung von Religion, Politik und
Wissenschaft, die die Initianten dieser Akademie nicht sauber auseinander

zu halten vermochten: «Das Institut, welches Sie zu gründen
beabsichtigen, paßt in meinen individuellen Ideenkreis nicht. Nach
meinem Dafürhalten verliert die Wissenschaft von ihrer Reinheit und

Weihe, wenn sie andern Zwecken dienen soll. Das Leben der wahren
Wissenschaft ist ein ruhiges, innerliches, das durch die Kraft der in ihr
wohnenden Wahrheit allmählig und besser das äußere Leben durchdringt

und gestaltet, als in prunkhafter und auf Effekt berechneter

Form» 1. Wie treffend und überlegen hat der damals erst 29-jährige
Ratsschreiber Segesser die auf äußern Effekt und prunkhafte Form
bedachte akademische Neugründung durchschaut und ihre Befürworter
deutlich genug vor den schlimmen Folgen einer Verpolitisicrung der

Wissenschaft gewarnt
Die damalige politische Lage schien ihm auch gar nicht geeignet, in

Luzern ein wissenschaftliches Institut zu errichten, da Luzern kurz zuvor
zwei Bürgerkriege (Freischarenzüge) erlebt hatte und die innere Ruhe,
die zu einem solchen Unternehmen unbedingt erforderlich war, fehlte.
«Luzern ist meines Erachtens gegenwärtig wohl auch nicht der Ort, der
als Mittelpunkt wissenschaftlicher Bestrebung, als Sitz eines Institutes
nach der Idee, wie sie in Ihrem Entwürfe zu liegen scheint, geeignet wäre.
Das politische Leben, zumal in einem Freistaat, wo alle Kräfte sich

diesem mehr oder weniger nothgedrungen zuneigen, übt in seiner

Gestaltung einen großen Einfluß auf die Pflege der Wissenschaft.»
Bedenken bereitete Segesser auch die damalige politische Lage. Er

fürchtete, bei der innenpolitischen Konstellation Luzerns, daß die freie

Forschung kaum gewährleistet werden könne: «Nun ist die Episode eines

Kampfes um die Existenz - und sie ist für Luzern noch nicht vorüber -
wenig geeignet, um die Grundlage eines ruhigen, sich selbst genügsamen
wissenschaftlichen Lebens zu werden. Anderseits aber ist auch das

praktische Prinzip der innern Politik Luzerns, wie sie gegenwärtig beschaffen

ist, absolut negativ gegen die Wissenschaft und das Entstehen einer

hervorragender Rechtsgelehrter und Schriftsteller. HBLS 6, 330; vgl. jetzt Feller-
Bonjour, 1. c. Register.

1 Ph. A. von Segesser, Ratsschreiber, an borromäische Akademie, Luzern. 10. März
1846; s. Anhang.

lü 225



wissenschaftlichen Anstalt wie sie vorgeschlagen - wenn ihr Zweck nicht
ein politischer in den Statuten nicht ausgesprochener sein soll - sieht
beinahe aus wie ein Satyr auf den Geist des bestehenden politischen
Systems.» Ebenso mißtraut er der vorgesehenen päpstlichen Genehmigung,

weil er darin eine Vermischung von kirchlichem Lehramt und der
Geistesfreiheit sah, die hier in gefährlicher Weise miteinander in Konflikt
geraten könnten. Maliziös fügte er dem Absagebrief bei: «Es würden mir
hiezu die durch § 4 der Statuten geforderten Eigenschaften zu einem

Mitglied abgehen, indem ich meines Wissens weder um die katholische
Wissenschaft noch Kunst mich bis dato verdient gemacht habe.»

Neben Segessers Absage mußte die Borromäusakademie noch eine

weitere negative Antwort eines führenden Katholiken einstecken.
Landammann Gallus Jakob Baumgartner aus St. Gallen x weigerte sich, am
geplanten Unternehmen mitzuarbeiten. Wohl sah auch er die Notwendigkeit

einer engern Verbindung und Konzentrierung der wissenschaftlichen
Kräfte der katholischen Schweiz ein, aber er plädierte für eine freie
Institution von katholischen Schweizern, die nicht unter der geistigen
Vormundschaft des apostolischen Nuntius stehen sollte: «Es möchte

hingehen, daß man - besonderer Verdienste wegen - einen Nuntius zum
Ehrenmitglied kreiere; daß man aber die Nuntiatur, wie es hier faktisch
geschieht, zum ersten Ehrenmitglied mache, geht nicht wohl an» 2. Auch
Karl Johann Greith, der zwar dem Vorstand der Akademie angehörte,
vertrat in diesem Punkte ähnliche Gedankengänge und versuchte, eher
Distanz zur Nuntiatur zu gewinnen 3.

Schwere Bedenken hegte der weitsichtige Baumgartner als

Landammann eines paritätischen Kantons dem Namen der neuen Akademie
gegenüber. Er wußte, wie empfindlich die Protestanten auf den Namen

von Karl Borromäus reagierten, der als typischer Vertreter der
Gegenreformation bei ihnen zum vorneherein auf Ablehnung stoßen würde:
«Auch übergehe ich nicht mit Stillschweigen die Verbindung mit einem

allerdings ehrwürdigen Namen der katholischen Welt, in § 1 und § 14,

finde sie aber dem zu gründenden Institute nicht zuträglich und zu wenig
mit gewissen Rücksichten aufgestellt, die in der paritätischen Schweiz

1 Gallus Jakob Baumgartner, 1797-1869, zuerst radikaler, dann konservativer Führer
des Kantons St. Gallen, Regierungsrat, Direktor der Südostbahn. HBLS 2,54;
Feiler Bonjour 1. c.

2 Baumgartner an Siegwart-Müller, Präsident der borr. Akademie (ohne Datum) ;

s. Anhang.
3 STAL 24/90 B Fasz. o. Mitgl. : Greith an Siegwart, 5. 3. 1846; vgl. S. 219, Anm. 3.

226



nicht aufgegeben werden können und sollen» l. Ferner kritisierte
Baumgartner auch die mangelnde finanzielle Grundlage der Neugründung.
Seiner Ansicht nach sollte diese Neugründung über genügend Mittel
verfügen, um ihrer Aufgabe gerecht zu werden: «Akademien dieser Art
können ohne ökonomische Mittel nicht leicht zum Flore kommen. Ohne

obrigkeitliche Dotation und Fundationsinstrumente haben sie kaum
einen sichern Halt und hiefür ist in unserer demokratischen und
erzmaterialistischen Zeit nicht so leicht Rath zu finden»1. Aber Siegwart
hatte sich bereits ein Finanzierungssystem ausgedacht, das den Bedenken

Baumgartners Rechnung tragen sollte. Er gedachte nämlich, die

Ehrenmitglieder zu veranlassen, die notwendigen Mittel für die akademische
Kasse aufzubringen 2.

Am 7. August 1846 eröffnete Siegwart die erste Vorstandssitzung. Die
Zuschrift Pius IX. vom 4. Juli wurde verlesen. Statutengemäß war die

Akademie konstituiert. An solchen Sitzungen nahmen neben dem
Vorstand auch die zufällig in Luzern anwesenden Mitglieder teil. Das erste

Problem, mit dem sich die Akademie befassen wollte, war die Frage einer

«dokumentierten» katholischen Reformationsgeschichte. Die Luzerner
dürften hier vom Münchner Kreis beeinflußt gewesen sein. Christoph
Fuchs wurde beauftragt, die Archive zu erforschen 3. Fuchs starb aber

schon am 9. Dezember 1846 *. Nach seinem Tode hielt der schon
erwähnte P. Damberger in der Akademie einen Vortrag über dieses
Problem Er erwähnte die Versuche jener Historiker, die sich bereits m it Erfolg
um die Erforschung dieser umstrittenen Epoche verdient gemacht hatten,
eines Lingard 5, eines Döllinger, Riffel, Jarcke 6, Philipps, Brischar, Beda

1 Siehe S. 226, Anm. 2.
2 In § 11 der Statuten findet sich der Passus: Der Vorstand hat auf geeignete Weise

für die Bildung einer akademischen Kasse zu sorgen. Vgl. STAL 24/90 B Fasz.
Statuten. Brief Siegwarts an Scherer, 15.4.1846: «Von dem Fond muß notwendig
etwas gesagt werden. Ich denke, die Ehrenmitglieder sollen denselben liefern. Ein
Fond ist immer ein guter Kitt für eine Vereinigung.» In der ersten Sitzung vom
7. August 1846 beschloß der Vorstand, zur Deckung der finanziellen Auslagen für
jedes ordentliche Mitglied ein Eintrittsgeld von Fr. 7.— festzusetzen, die Zustimmung

eines jährlichen Beitrages aber der ersten Generalversammlung zu überlassen.

STAL 24/90 B Fasz. Protokoll.
3 Kath. Annalen 1847 III 130.
4 Kath. Annalen 1847 IV 168-176 (Ausführlicher Nachruf).
5 Lingard, John, englischer Historiker, 1771-1851, wahrscheinlich Kardinal in petto.

Typischer Vertreter des zurückgezogen lebenden zähen englischen Katholizismus
vor der Katholikenemanzipation. LThK 6 (1961) 1065.

6 Carl Ernst Jarcke, 1801-1852, Rechtsgelehrter und Publizist, Mitbegründer der
Historisch-politischen Blätter. Aufsätze über Luther und die Reformation unter
dem Einfluß von Cochläus geschrieben. LThK 5 (1960) 879.

227



Weber u. a. m. Er verglich die Zeit der Reformation mit derjenigen des

19. Jahrhunderts. Alles Elend der Gegenwart versuchte er aus der

Reformationszeit heraus zu erklären. Dambergers Vortrag ist ein
Musterbeispiel der Geschichtsauffassung der katholischen Kirche des 19.

Jahrhunderts, die mittels der Ahnenreihe Reformation-Aufklärung-Revolution
die Wurzel allen modernen Unheils und Verderbens in der

Reformation suchte1. Damberger plädierte für «eine, im katholischen Geiste

gehaltene, wohl beleuchtete und belegte Geschichte jener Unglückstage»

2. Die allzu kurze Wirksamkeit der Akademie hat aber solche Pläne

nicht zur Verwirklichung kommen lassen 3. Ph. A. von Segesser hingegen
hat getreu seiner geistigen Haltung die Anregung, eine katholische

Reformationsgeschichte zu schreiben, als Zumutung zurückgewiesen 4.

P. Roh ließ es sich als Vorstandsmitglied der Akademie nicht nehmen,
in einem Vortrag die Hörer mit dem Ultramontanismus vertraut zu
machen. Der Vortrag, der später in den Annalen gedruckt wurde,
erregte Aufsehen und eine Zeitungspolemik 5. Sogar der Ordensgeneral der

Jesuiten, durch den Titel erschreckt, ließ sich sogleich den gedruckten
Aufsatz zuschicken. Als er aber alles gelesen hatte, war er beruhigt, und
es soll keine Rüge an den Verfasser erfolgt sein 6.

Anläßlich der akademischen Sitzung vom 19. Mai 1847 wurde ein
ausführliches Programm für den folgenden Winter zusammengestellt7.
Eine ganze Reihe namhafter Persönlichkeiten aus den Akademiemit-

1 Vgl. Andreas Lindt, Protestanten, Katholiken, Kulturkampf, EVZ Zürich 1963»

12.
2 Katholische Annalen 1847 VII 275-305. Über katholische Bearbeitung der

allgemeinen Geschichte, insbesondere des Mittelalters Vortrag von P. Damberger in
der akademischen Versammlung des hl. Karl Borromäus. Vgl. auch eine
wohlwollende Kritik zu Döllingers Werk: Die Reformation, ihre innere Entwicklung
und ihre Wirkungen im l'mfange des lutherischen Bekenntnisses. Regensburg
1846 in HPolBl 1846 (17) 79 ff. Vgl. dazu: Hubert Jedin, Wandlungen des

Lutherbildes in der katholischen Kirchengeschichtsschreibung; Vaterland 1966,
Nr. 42. 19.2.

3 Die Anregung der Borromäusakademie ging nicht verloren, sie wurde später im
Piusverein wieder aufgegriffen. Frucht dieser Idee ist das dreibändige «Archiv für
Schweizerische Reformationsgeschichte», das 1868, 1872 und 1876 erschien. «Trotz
gewisser redaktioneller Mängel eine sehr verdienstliche Leistung» (Albert Büchi)
vgl. Alois Steiner, Der Piusverein der Schweiz S. 110-117.

4 Festschrift Vasella 593.
5 Kath. Annalen 1847 II 12 ff., III 45 ff. vgl. EZ 1847, 12.6. Nr. 159.
6 Kath. Annalen 1847 I 12-24; II 45-62. Otto Pfülf. Die Anfänge der deutschen

Provinz der neu erstandenen Gesellschaft Jesu und ihr Wirken in der Schweiz
1805-1847. Freiburg i. Br. 1922, 425.

7 STAL 24/90 B Fasz. Protokolle 19. 5. 1846.

228



gliedern wurde eingeladen, Vorträge in Luzern zu halten, so Dekan Aeby
aus Freiburg (Ursprung, Ziel und Organisation der Schulbrüder),
P. Urban Winistörfer (Über die Notwendigkeit des Landschullehrerinstitutes

von St. Urban) l, Kaplan Fetz, Chur (Über das Stift Disentis),
usw. Ferner wurden noch Anfragen gerichtet an Karl Greith, P.

Theodosius Florentini, Karl Ludwig v. Haller, Sohn des Restaurators. Die

politischen Ereignisse des Herbstes 1847 ließen die Verwirklichung
nicht zu.

Schon bald befaßte man sich im Vorstand auch mit der Frage, ob man
talentierten Studenten von Luzern den Zutritt zu den Vereinsveranstaltungen

und Vorträgen als Hörer gestatten wolle. Prof. Arnold hatte
beantragt, den beiden Studenten Dueret und Alois Lütolf, welche «sich

durch ihre Studien auszeichnen», diese Erlaubnis zu erteilen, was dann
in der Folge auch geschah 2. Der Vorstand regte ferner zu Handen der
ersten Generalversammlung, die allerdings nicht mehr stattfinden konnte,

an, es sollten den durch wissenschaftliche Tätigkeit sich auszeichnenden

Katholiken Ehrenmedaillen verliehen werden 3.

In der neugegründeten Akademie machte sich bald das Fehlen einer

eigenen Zeitschrift bemerkbar. Siegwart, Scherer und Fuchs bemühten
sich, diesem Mangel abzuhelfen. So schrieb Fuchs dem Brieffreund
Hurter: «Sie kennen unsere Zeitungs- und Journalliteratur; längst hätte
von Seiten der konservativen Katholiken etwas geschehen sollen, um die

Kräfte zu einigen, nach und nach ein gemeinsames Organ zu gegenseitigen

Mittheilungen zu bilden, vor allem aber die Gegner der Kirche und der

Bünde auch mit geistigen Waffen zu bekämpfen und, so es im Willen der

göttlichen Vorsehung liegt, einen haltbaren Frieden auf dem Pfad gründlicher

Belehrung, gewissenhafter Verständigung herbeizuführen»4.
In einer Beilage zu diesem Brief fand sich ein Entwurf, der die

Ankündigung der «Blätter für Kirche und Vaterland» enthielt. Vorgesehen

war, eine Zeitschrift herauszugeben, die den historisch-politischen
Blättern Münchens entsprechen sollte. Sie sollte nicht nur rein
wissenschaftliches Publikationsorgan sein, sondern auch in der Politik ein

gewichtiges Wort mitsprechen. Es sollte vor allem für die Erhaltung

1 Zu P. Winistörfer vgl. Josef Buholzer, Die Aufhebung luzernischer Klöster
im 19. Jahrhundert. Luzern 1917, 101 ff.

2 STAL 24/90 B Fasz. Protokolle 24.8.1847 und 9.10.1847.
3 STAL 24/90 B Fasz. Protokolle 24. 8.1847.
4 Em. Scherer 35: Christoph Fuchs an Hurter, 2. Feb. 1846. Siegwart brachte zu

diesem Briefe längere Zusätze an.

229



des Bundesvertrages von 1815 gefochten werden: «Indem wir uns an die
konservativen Bestrebungen in Kirche und Vaterland anschließen, gilt
unser Bemühen der Erhaltung der Bünde mit der Heilighaltung der
Souveränität der einzelnen Kantone nach dem Wort und Geist der alten
Bünde und der beschworenen Bundesurkunde von 1815. Diese Urkunde
soll reine Wahrheit, der Eid soll uns heilig, das Recht auch des geringsten
uns unantastbar sein ...l1 Diese Ankündigung stellte sich in scharfen

Gegensatz zur gemäßigten liberal-konservativen Gruppe um Bluntschli
und Baumgartner2, die im Grunde eine weitaus realistischere Politik
vertraten als die Gruppe um Siegwart. Diese Tendenz drückte sich in
folgendem Satz des Manifestes aus: «Wir scheiden uns folgerichtig von jenen
vorgeblichen Konservativen aus, welche eigentlich nur sich, ihre Vor-
urtheile oder Ansichten erhalten möchten und deren Bestreben langsamer
und scheinbar schonender zerstört, was der Radikalismus sogleich und
auf thierische Weise zerreißen möchte» l. In dieser geplanten Zeitschrift
sollten geschichtliche Arbeiten veröffentlicht werden, «insofern sie zur
Belehrung und Erbauung der Gegenwart, zur Vorbereitung auf eine
bessere Zukunft sich eignen». Auch sollten kirchliche und politische
Dokumente und Aktenstücke, sowohl einzelne Kantone als auch die

ganze Eidgenossenschaft betreffend, Veröffentlichung finden. Neben
einem Rezensionsteil war alle 14 Tage eine gedrängte, «durchaus

objektiv gehaltene Übersicht über die bedeutenden kirchlichen oder
politischen Ereignisse» vorgesehen. Daneben sollten von Zeit zu Zeit auch
die vaterländische Erziehung und ökonomische Fragen sowie Probleme
der Kunst erörtert werden.

Zum Redaktor wurde der rührige Theodor Scherer ernannt. Scherer

schlug nun vor, die Zeitschrift ab Neujahr 1847 bei den Gebr. Benziger
in Einsiedeln erscheinen zu lassen. Die Kosten der Zeitschrift würden

vom Redaktor und von der Verlagsbuchhandlung übernommen 3. Der

Vertrag mit den Gebr. Benziger kam jedoch nicht zustande, und das

Erscheinen der Zeitschrift verzögerte sich um einige Monate. Inzwischen
wurde die Akademie mit den Gebr. Räber in Luzern handelseinig. Mit
der Aprilnummer an Ostern 1847 stellten sich die «Katholischen
Annalen» 4 mit dem Untertitel «Zeitschrift für religiöses Wissen und Leben»

1 Siehe S. 229, Anm. 4
2 Vgl. Alexander Baumgartner, Gallus Jakob Baumgartner und die neuere

Staatsentwicklung der Schweiz (1797-1869) Freiburg i. Br. 1892. Darin das

Kapitel 27 : Wieder am Ruder. Stellung zu Siegwarts Politik 239-244.
3 STAL 24/90 B Fasz. Protokoll.
4 Blaser I, 39.

230



dem Publikum vor. Sie waren als monatlich erscheinendes Blatt gedacht.
Bis Ende 1847 erschienen neun Hefte, die vom regen Leben der jungen
Vereinigung berichteten. Die Annalen sollten die einzigen Zeugen dieser

kurzlebigen Gründung bleiben.

In der Presse setzte die Kritik an der Akademie sofort heftig ein.

Große Aufregung verursachte in der Eidgenössischen Zeitung eine

Meldung aus Luzern, wonach die borromäische Akademie ihre Hand auf
die wichtigsten Blätter der Innerschweiz legen wolle: «Die sog.
borromäische Akademie will sich der «Katholischen Zeitung» sowohl als des

«Wächters der Ursehweiz» l und der «Schweizerischen Kirchenzeitung»2
bemächtigen. Unter der Oberleitung von Konstantin Siegwart werden
Oberschreiber Vinzenz Fischer, Theodor Scherer und Verhörrichter
Ammann die Redaktionen besorgen»3. Die Redaktion der Staatszeitung
(identisch mit der obenerwähnten «Katholischen Zeitung») wehrte sich

ziemlich ungeschickt gegen die auch ihr bekannte Tatsache des verstärkten

Einflusses der Akademie auf das führende Luzerner Organ. Sie wagte

sogar zu behaupten, die Akademie als solche habe keine Beziehung zu
ihrem Blatte 4. Um die Pläne Siegwarts zu verwirklichen, brauchte es in
Luzern eine führende Zeitung, die gewillt war, den immer extremern
Kurs der Luzerner Regierung tatkräftig zu verfechten; die Staatszeitung
hatte aber in den letzten Jahren unter öfterem Redaktorenwechsel

gelitten und die ihr zugedachte Aufgabe wenig überzeugend erfüllt. Auch
Ph. A. von Segesser hatte sich einige Male negativ über sie geäußert5.

Der Vorstand beschäftigte sich eingehend mit dieser leidigen
Angelegenheit. Am 20. Mai 1847 verschickte er in dieser Angelegenheit ein
Rundschreiben an sämtliche Mitglieder. Darin wurde die Notwendigkeit
erläutert, in Luzern über ein gutgeführtes «katholisches Centralblatt»
für die Schweiz zu verfügen. Die Gebr. Räber hatten inzwischen ihre

Zeitung dem Vorstand der «Borromäusakademie» übertragen 6. Vom

1 Blaser II, 1112.
2 Blaser I, 577. Der Redaktor der Kirchenzeitung, Maximilian Zürcher, war

ordentliches Mitglied der Borr. Akademie.
3 EZ 4. 6. 1847, Nr. 151.
* Staatszeitung der katholischen Schweiz 1847, 14.6. Nr. 71 Vgl. Blaser I, 635.

Die Zeitung wechselte mehrere Male den Titel, z. B. Staatszeitung der katholischen

Schweiz (1.7.1842-30.12.1846), Zeitung der katholischen Schweiz (2.1.
1847-10.11.1847).

s Vgl. z. B. Briefwechsel Segesser/Heusler, S. 39.
6 STAL 24/90 B Übernahme der Redaktion der Zeitung der katholischen Schweiz.

Vertrag zwischen dem Vorstand der Akademie des hl. Karolus Borromäus und den
Gebrüdern Räber in Luzern vom 18.5.1847.

231



1. Juli 1847 an war vorgesehen, die Redaktion durch ein Mitglied der

Akademie, Oberschreiber Vinzenz Fischer, besorgen zu lassen 1. Die
Mitglieder wurden aufgefordert, an der Redaktion mitzuarbeiten, «ihr
zuverlässige und interessante Nachrichten aus ihren Gegenden
einzusenden, ihre Urteile über politische und kirchliche Zustände abzugeben,
im Kampf gegen die Lüge und das Unrecht mit den Waffen der Wahrheit
und Gerechtigkeit anzutreten, zur Verbreitung des Blattes in ihren
Umgebungen nach Kräften mitzuwirken»2. Auf der Rückseite des Zirkulars
waren die Direktiven für die Redaktion gedruckt. So hatte der Redaktor
in politischer Beziehung durchwegs sein Urteil auf bestehende Verfassungen

und Gesetze und auf die Grundsätze der Gerechtigkeit abzustellen.
Der Revolution hatte er sich überall zu widersetzen, welchen Ursprungs,
Ziels und Erfolges sie auch sein möge. Es war ihm aber gestattet, «der

gesetzlichen, ruhigen Entwicklung zu einem mehr gesicherten Rechts-
zustandc und größerer Volkswohlfahrt das Wort zu sprechen». In Bezug
auf schweizerische, politische und kirchliche Verhältnisse mußte die

Zeitung für die Aufrechterhaltung des Bundesvertrages von 1815, für die
konfessionelle Unabhängigkeit und für die Einigung aller Katholiken
ohne Beeinträchtigung der Rechte der protestantischen Konfession,
einstehen. Auch hier schimmert das politische Konzept Konstantin
Siegwarts deutlich durch. Eine sinnvolle Anpassung und Umgestaltung der
schweizerischen Verhältnisse, die sich in diesen Jahren doch klar
aufdrängte, und damit eine notwendige staatliche Weiterentwicklung der
Schweiz sollten durch das starre und unverrückbare Festhalten am
Vertrag von 1815 verunmöglicht werden.

Unter dem Zwang der Konkurrenz plante der Vorstand der Akademie
den Weiterausbau der Staatszeitung zu einem täglich erscheinenden

Organ. Veranlassung dazu war die Meldung, Johann Jakob Julius
Weber 3, der Schwager Bossards 4 und Freund von Staatsschreiber Bernhard

Meyer, plane, auf den 1. Oktober 1847 eine täglich erscheinende

1 Ein Vertragsentwurf zwischen der borromäischen Akademie und Vinzenz Fischer
ist abgedruckt in: P. Em. Scherer 43/44, 17. 3. 1846. Original in STAL 24/90 B
Fasz. Staatszeitung.

2 STAL 24/90 B Fasz. Redaktion der Staatszeitung. Rundschreiben: Der Vorstand
der Akademie des heiligen Karolus Borromäus an sämmtliche Mitglieder
derselben. Luzern, 20.5.1847.

3 Fehlt im HBLS, identisch mit Weber-Bazzaro, Sonderbundsgroßrat.
4 Georg Josef Bossard, 1814-1894, rief 1847 nach dem Zusammenbruch des Sonder-

bundes zur Gründung einer neuen konservativen Partei auf. K. Müller, Philipp
Anton von Segesser, 1917, 132.

232



Zeitung herauszugeben. Diese Meldung wollte auch wissen, der Vertrag
mit dem «Schwyzerischen Volksblatt»1 sei bereits abgeschlossen. Da sich
die Abonnentenzahl bei der Staatszeitung im Sommer 1847 vergrößert
hatte und auf 1360 gestiegen war, war der Vorstand nur noch unschlüssig,
ob man schon auf den 1. Oktober 1847 oder erst mit dem kommenden
1. Januar 1848 mit dem täglichen Erscheinen beginnen wolle.
Selbstverständlich wollte Siegwart zuerst die Meinung des verantwortlichen
Redaktors Fischer erfahren und nichts gegen dessen Rat vorkehren. Da
eine tägliche Herausgabe den Redaktor erheblich mehr beanspruchte,
schlug Siegwart vor, zur Entlastung einen Mitredaktor, einen «Haupt-
gehülfen», in der Person von Theodor Scherer anzustellen 2. Die
Novemberereignisse ließen aber diesen Plan nicht mehr zur Verwirklichung
kommen.

3. Eigentliche Universitätspläne

Dem Politiker Siegwart und seinem kulturpolitischen Berater Theodor
Scherer war es von Anfang an klar, daß die Borromäusakademie nur ein

Beginn sein konnte. Die ultramontanen politischen Führer bewegten
sich in utopischen Plänen. Wenn Luzern seine politische Führerstellung
in der katholischen Schweiz behalten wollte, dann mußten durch einen
territorialen Umbau der Eidgenossenschaft die katholischen Kantone
entscheidend verstärkt werden. In einer Denkschrift vom 27. Juli 1847

entwickelte Siegwart seine phantastischen Gedanken über eine Neueinteilung

der Kantone nach einem allfälligen konservativen Sieg im
Sonderbundskrieg 3. Danach sollte zur Stärkung der sieben katholischen Orte
der Kanton Aargau verkleinert werden, indem das Freiamt, Baden und
das Fricktal, also die katholischen Teile dieses Kantons dem Stande
Luzern angegliedert würden. Die beiden mächtigsten protestantischen
Kantone Zürich und Bern wären so durch einen starken katholischen

1 Vgl. E. F. J. Müller-Büchi, Die alte Schwyzer-Zeitung 1848-1866. Freiburg
1962, 5 f. In Wirklichkeit kam das Schwyzer-Volksblatt ab 1. Oktober 1847 dreimal

wöchentlich heraus. Blaser II, 1083.
2 Briefe Siegwart-Müllers an Vinzenz Fischer. Archiv Kollegium Sarnen. Siegwart an

Fischer, 26.8.1847.
3 Alfred Stern, Eine Denkschrift Konstantin Siegwart-Müllers vom 24. Juli 1847.

Anz. für Schweizerische Geschichte 10 (1909) 400 ff. Siegwart hat das Schriftstück

dem Vertreter Österreichs in der Schweiz, Freiherrn von Kaisersfeld,
übermittelt, vgl. Erwin Bucher, Die Geschichte des Sonderbundskrieges, Zürich 1966,
20 ff.

233



Keil territorial voneinander getrennt gewesen. Anklänge an 1531 sind
deutlich erkennbar. Luzern wäre dann der getreidereichste Kanton der
Eidgenossenschaft und dem Kanton Zürich durchaus ebenbürtig. Bern
sollte um einen Teil seines übermächtigen Einflusses gebracht werden,
indem das Berner Oberland abgetrennt und unter die Kantone
Unterwaiden und Wallis aufgeteilt würde. Ferner sollte der Kanton Pruntrut
errichtet werden. Dazu wäre «der durch und durch verdorbene Kanton
Glarus» unter die Kantone Uri und Schwyz aufzuteilen.

Nach dieser revolutionären Umgestaltung hätte sich die Eidgenossenschaft

aus elf protestantischen und elf katholischen Kantonen zusammengesetzt.

Diese beiden Eidgenossenschaften hätten untereinander durch
einen Bundesvertrag verbunden werden sollen. Luzern wäre in dieser
dualistischen Eidgenossenschaft die Führung des katholischen Teils
zugefallen. Die katholische Eidgenossenschaft wiederum wäre durch eine

eigene konfessionelle Tagsatzung zusammengefaßt worden, die für die
katholischen Angelegenheiten zuständig gewesen wäre. Alle zwei Jahre
sollte sie sich in Luzern versammeln. Die Stände Luzern, Uri, Schwyz,
Zug, Freiburg, Solothurn, St. Gallen, Graubünden, Thurgau, Tessin,
Wallis, Genf und Pruntrut sollten mit je einer Stimme darin vertreten
sein. (Merkwürdigerweise vergaß Siegwart den Stand Unterwaiden). Dem
Stande Luzern wurde neben der Standesstimme auch noch der Vorsitz
an dieser konfessionellen Tagsatzung zugestanden l.

Im Protokoll des Kriegsrates der VII Orte finden sich Pläne und
Vorschläge, wie die Zeit nach dem erhofften siegreichen Bruderkrieg gestaltet
werden sollte. Ein Sieg über die Tagsatzungsstände sollte durch die
Bezahlung einer hohen Kriegsentschädigung an die VII Orte honoriert
werden. Das Protokoll spricht von mehreren Millionen Franken (die

genaue Zahl war noch nicht bestimmt). Diese Kriegsentschädigung sollte
unter die sieben katholischen Stände «nach Maßgabe ihrer bisherigen
Wohnbevölkerung» verteilt werden 2. Für die Verwendung dieser

Kriegsentschädigung hatte Siegwart schon eine klare Vorstellung. Von dieser
Summe sollte eine Million Schweizerfranken zur Gründung und zum Bau
einer katholischen Universität in Luzern verwendet werden. Einrichtung

1 STAL Akten Sonderbund-Hochverratsprozedur. Aktenband IL S. 270. Programm
für eine politische Reorganisation der Eidgenossenschaft (handschriftlicher
Entwurf Siegwarts).

2 STAL Akten Sonderbund-Hochverratsprozedur. Aktenband II S. 264 und 282.
Entwurf zu einem Kriegsratsbeschluß über eine neue Gebietseinteilung der
Schweiz (handschriftlicher Entwurf Siegwarts).

234



und Verwaltung dieser Universität sollten gemeinsam von den katholischen

Ständen besorgt und getragen werden l.
Die katholische Tagsatzung, die einen eigenen Kanzler wählen sollte,

wurde von Siegwart ausdrücklich als Aufsichtsorgan der Universität
Luzern bezeichnet2. Alle die einzelne Konfession betreffenden
Angelegenheiten sollten nur noch je von den beiden konfessionellen

Tagsatzungen behandelt werden. Damit wäre eine vollständige Trennung
der beiden Eidgenossenschaften in konfessionellen Fragen erreicht
worden. Man muß sich aber darüber im klaren sein, daß eine solche Politik
letztlich auf der Angst beruhte, von der protestantischen Mehrheit
unterdrückt zu werden. Daß im Sonderbundskrieg mit solchen Gedanken

gespielt wurde, bezeugt Gagliardi: «Der Sonderbundskrieg und die sich

daran anschließende Neuordnung der eidgenössischen Institutionen
bedeutete die Erfüllung von Zwinglis Programm, d. h. das Übergewicht
der protestantischen Elemente über die in die zweite Linie zurückgedrängten

katholischen ...»3.

Ungefähr vom Juli 1847 an verschwand die Borromäusakademie aus
den Spalten der Zeitungen. Große Ereignisse standen bevor; bald fiel die

Entscheidung. Es bildete sich eine Tagsatzungsmehrheit, die die

Aufhebung des Sonderbundes verlangte. Die VII Stände verließen die

Tagsatzung, nachdem alle Vermittlungsversuche gescheitert waren. Die
Waffen entschieden den Streit, und damit hörte auch jede Aktivität der
Akademie auf. Mit der Niederlage des Sonderbundes fiel auch das Projekt
einer katholischen Universität ins Wasser, da erst bei einem Siege der

VII Stände an die Verwirklichung dieses Planes hätte gedacht werden
können. Es wäre allerdings mehr als fraglich gewesen, ob eine Universität,
die so enge mit der geplanten Neustrukturierung der Schweizerischen

Eidgenossenschaft entstehen sollte, jemals auf eine dauernde Sicherung
ihrer Existenz hätte rechnen können ; denn das Kräfteverhältnis zwischen

Konservativen und Radikalen wäre auf die Dauer wohl kaum
ausgeglichen gewesen. Vielmehr hätten die Radikalen, getrieben durch ihre
innere Dynamik, auch ein viertes Mal versucht, die politischen
Verhältnisse zu ihren Gunsten zu ändern.

Nach dem Falle Luzerns verschwanden die führenden Mitglieder der
Akademie ins Ausland, und jeder weiteren Tätigkeit wurde dadurch ein

1 STAL Akten Sonderbund-Hochverratsprozedur. Entwurf von Landfriedensartikeln

(handschriftlicher Entwurf Siegwarts). Aktenband II S. 282.
2 STAL Akten Sonderbund-Hochverratsprozedur. Aktenband II S. 271.
3 Gagliardi, Geschichte der Schweiz (1937) III, 1423.

235



Ende bereitet. Die neue radikale Regierung, die sonst jede Opposition
zerschlug, brauchte hier nichts mehr zu verbieten oder aufzuheben.

Die Akademie hatte einfach aufgehört zu bestehen. Als die neue

Regierung Siegwarts Räumlichkeiten im Polizeidepartemente übernahm,
fielen ihr u. a. auch die Akten der Borromäusakademie in die Hände.

Im Rechenschaftsbericht der Regierung 1847/48 wurde hiezu bemerkt:
«Bei Übernahme dieses Verwaltungszweiges durch die provisorische
Regierung gegen Ende des Novembers 1847 herrschte in den Lokalen der

Polizeikommission die furchtbarste Unordnung. In beiden Zimmern war
alles wie aufgeschüttelt, durcheinandergeworfen. Akten und Rechnungsbelege,

Notizen über gedungene Späher und geheime Wächter, Spionenberichte,

konfiszierte Zeitungsblätter der Oppositionspartei lagen in

buntem Wirrwarr neben den Diplomen und Korrespondenzen der borro-
mäischen Akademie und den im Solde des Staates geschriebenen
Journalen und Broschüren ,..»1. Die Akten kamen ins Staatsarchiv. 1852

wurden die beschlagnahmten Bücher der Akademie der Kantonsbibliothek

einverleibt2.
Der Gedanke, in Luzern eine Universität zu gründen, ging für lange

Zeit verloren. Die neue Regierung, auf höchst unsicherer Grundlage,
hatte kein Interesse, aus Luzern eine Universitätsstadt zu machen.

Ein Mann allerdings trug den Gedanken einer katholischen Hochschule

ungebrochen weiter, es war Theodor Scherer. Vorerst bestand aber keine

Möglichkeit, diesen Gedanken zu verwirklichen. Scherer hoffte auf
bessere Zeiten. Vorerst mußten die großen Wunden verheilen, die dem
schweizerischen Katholizismus, teilweise auch infolge der Unzulänglichkeit

der eigenen Führer, geschlagen worden waren. Scherer versuchte

einige Jahre später, die Katholiken auf unpolitischer Basis zusammenzuführen.

1857 glückte ihm die Gründung des Schweizerischen Pius-

vereins, eine Organisation der ultramontanen Katholiken 3. Diese

Vereinigung wurde sein eigentliches Lebenswerk. Daraus erwuchs gegen
Ende des 19. Jahrhunderts der Schweizerische Katholische Volksverein.

1 Bericht des Regierungsrathes des Kantons Luzern an den Großen Rath über die
Staatsverwaltung in den Jahren 1848-1850. S. 91 (Bericht über das
Polizeidepartement).

2 STAL 24/90 B Fasz. Ablieferung einiger Bücher der Akademie Sti. Caroli an die
Kantonsbibliothek. Der Faszikel ist leer. Einzig auf dem Umschlag ist der
Entwurf eines Briefes des Polizeidepartementes an die Kantonsbibliothek, dat.
1.4.1852.

3 Alois Steiner, Der Piusverein der Schweiz. Stans 1961. Darin: 121-131, Katholische

Hochschule.

236



Hier wurden die Grundlagen für den modernen schweizerischen Katholizismus

gelegt. In diesem Kreise lebte auch die Idee einer katholischen
Universität weiter. Mehrfach wurde dieser Gedanke auf den

Generalversammlungen des Piusvereins diskutiert. Anläßlich einer solchen

Generalversammlung von 1871 in Freiburg i. Ue. soll der damals 15-jährige
Georges Python bei der Rede des Führers der Freiburger Katholiken,
Louis Wuilleret, ausgerufen haben: «Ich werde diese Universität gründen»

1.

Freiburg hat dann in der Folge diesen Plan aufgegriffen und 1889 in
seinen Mauern verwirklicht. Luzern war durch die politischen Ereignisse
zerrissen und innerlich durch den unheilvollen Parteigegensatz während

Jahrzehnten so gelähmt, daß keine Möglichkeit mehr bestand, die kühne
Idee einer Universität in der Innerschweiz in die Tat umzusetzen. Auch
Luzerns großer Staatsmann im 19. Jahrhundert, Philipp Anton von
Segesser, scheint sich nie mit Universitätsplänen in seiner Vaterstadt
befaßt zu haben. Während des ganzen 19. Jahrhunderts beherrschten
andere Gedanken die politische Bühne Luzerns.

Schlussbetrachtung

Es lohnt sich, in einer Zusammenfassung nochmals die Gründe zu
überdenken, die zum Mißerfolg des Akademieplanes von 1846/47 geführt
haben; maßgebend und richtungweisend in unseren Überlegungen sind

vor allem jene Katholiken, die vor diesem Unternehmen gewarnt hatten:
Philipp Anton von Segesser, Gallus Jakob Baumgartner und teilweise
Karl Johann Greith. Es sind im wesentlichen folgende Gründe:

1. Die Idee, das Institut der Nuntiatur und damit der römischen
Kurie zu unterstellen, wurde abgelehnt. Nach Segesser widersprach das

auch der Stellung der bischöflichen Ordinariate, die nach der Vorschrift
des Tridentinums die Wächter der Lehre und der Wissenschaft in ihren
Diözesen seien. Man wehrte sich hier bereits gegen jenen extremen
ultramontanen Zentralismus innerhalb der katholischen Kirche, wie er 1870

auf dem Vaticanum I zum vollen Durchbruch gelangen sollte. Greith

Karl Fry, Die Anfänge der Universität Freiburg in der Schweiz. SA aus «Kaspar
Decurtins, der Löwe von Truns». Zürich 1949-1952. S. 6. Vgl. Roland Ruffieux,
Freiburg und die Universität, in «Forschung und Bildung», Aufgaben einer
katholischen Universität. Freiburg 1965. S. 167-188.

237



empfahl sogar direkt, «sich weniger an die Nuntiatur als an die Regierung
des katholischen Vorortes anzulehnen».

2. Der Zeitpunkt war ungünstig, da Luzern eine «Epoche des Kampfes
um die Existenz führte» und eine solche Zeit niemals die Grundlage eines

«in sich selbst genügsamen wissenschaftlichen Lebens» bilden konnte
(Segesser).

3. Segesser stand in keinem guten Verhältnis zu Siegwart und Scherer.

Er konnte seinen Verdacht nie ganz unterdrücken, die geplante Akademie
diene nur dazu, «die Herren Akademiker in einen gewissen Glanz zu

stellen». Er unterschied klar zwischen seinen eigenen streng wissenschaftlichen

Auffassungen und einem pseudowissenschaftlichen Gebaren
gewisser Persönlichkeiten, die Politik, Religion und Wissenschaft nicht
sauber trennen wollten.

4. Die finanziellen Grundlagen sind entscheidend für das ruhige
Gedeihen eines wissenschaftlichen Institutes. Für die Borromäusaka-
demie waren sie nur in ungenügendem Maße vorhanden. Auch die

Finanzierungsmöglichkeiten der vorgesehenen Universität waren völlig
utopistisch.

5. Bei der Benennung der Akademie kam es zu einem ausgesprochenen

psychologischen Fehlgriff. Baumgartner als Landamman eines
paritätischen Kantons wies auf die Gefahren hin, die aus einer solchen am
16. Jahrhundert orientierten Haltung erwachsen mußten. Diese

retrospektive Haltung zeigte sich auch darin, daß die verantwortlichen Kreise

um Siegwart starr am Bundesvertrag von 1815 festhielten und jegliche
Weiterentwicklung im Sinne eines Bundesstaates verhindern wollten.
Die Akademie war deshalb wenig geeignet, in weiteren Kreisen
Vertrauen zu wecken. Die ultramontanen Kreise Luzerns haben dem
wissenschaftlichen Anliegen des Schweizerischen Katholizismus dadurch keinen

Dienst erwiesen.

Rückblickend aus der Sicht des 20. Jahrhunderts kann man die
Bedenken Segessers, Greiths und Baumgartners nur teilen. Die
Weiterentwicklung hat ihre Befürchtungen bestätigt.

238



ANHANG

1. Statuten der Akademie des hl. Karl Borromäus

Die Akademie des hl. Karl Borromäus ist eine Gesellschaft zur Beförderung
der Wissenschaft und Kunst in der Schweiz nach den Grundsätzen der
römisch-katholischen Kirche '.

§2
Dieselbe hat ihren Sitz in Luzern.

Die Akademie besteht aus ordentlichen, außerordentlichen und
Ehrenmitgliedern.

§4
Um ordentliches Mitglied zu werden, muß man katholischer Schweizer sein,

und sich bestreben, sich um die Wissenschaft und Kunst im Geiste der
katholischen Kirche verdient zu machen.

Zu außerordentlichen und Ehrenmitgliedern können ausgezeichnete Katholiken,

sowohl Schweizer als NichtSchweizer, ernannt werden.

§6
Die Zahl der ordentlichen Mitglieder darf 50 nicht übersteigen : die Zahl

der außerordentlichen und Ehrenmitglieder ist unbeschränkt.

§7
Die Leitung der Gesellschaft steht:

a) unter einem Vorstand, bestehend aus einem Präsidenten, Vizepräsidenten
und Sekretär, welche ihren Wohnsitz in Luzern haben, und

b) unter einem Rath von 7 Mitgliedern, nämlich den drei Mitgliedern des

Vorstandes und vier Andern, welche ihren Wohnsitz auch außerhalb dem
Kanton Luzern haben können, und die zum größern Theil dem geistlichen
Stand angehören sollen.

§8
Die Tätigkeit der Akademie findet auf zweifachem Wege statt :

a) durch Korrespondenz und
b) durch Versammlungen.

1 Siegwart-Müller legte ganz speziellen Wert auf den Ausdruck «fömiscA-katholische
Kirche». Vgl. STAL 24/90 B Fasz. Statuten: Brief Siegwart an Scherer vom
15.4.1846. Vgl. dazu Franz Troxler, 1847/48. Ein bewegtes Jahr luzernischer
Verfassungsgeschichte. Stans Beiheft No. 6 zum Gfr., Liberaler Staat und
Religion, S. 126 ff.

239



§ 9

a) Durch Korrespondenz. Der Vorstand unterhält mit den Gliedern der
Akademie einen regelmäßigen brieflichen Verkehr, ladet dieselben nach Zeit
und Umständen zur Ausarbeitung wissenschaftlicher Abhandlungen ein,
gibt von Zeit zu Zeit Kenntnis von den Leistungen, läßt geeignete Arbeiten
durch Zeitschriften veröffentlichen; besorgt durch Mithilfe der Mitglieder die
Verbreitung guter und die Bekämpfung schlechter, irreligiöser Schriften,
und bethätigt so die Akademie auf dem Wege regelmäßiger Korrespondenz.

§ 10

b) Durch Versammlungen. Ordentlicher Weise findet alle drei Jahre eine
feierliche Versammlung der Akademie statt. Dieselbe wird mit einer religiösen
Feier eröffnet. Dann gibt der Vorstand einen Bericht über die Thätigkeit der
Akademie im Allgemeinen sowohl als in Beziehung auf die Leistung einzelner
Mitglieder. Es erfolgt die Aufnahme neuer Mitglieder, sowie die Bestätigung
oder Ergänzung des Vorstandes und des Raths. - Es werden einzelne
wissenschaftliche Arbeiten vorgetragen und allfällige Auszeichnungen für
verdiente Arbeiten ertheilt, überdieß Anträge zur Beförderung der Zwecke der
Akademie angehört und besprochen und die Versammlung mit einer
religiösen Feier beendet.

Außerordentliche Versammlungen der Akademie können vom Vorstand
nach Zeit und Umständen angeordnet werden.

§ H
Der Vorstand hat auf geeignete Weise für die Bildung einer akademischen

Kasse zu sorgen.
§ 12

Jedes Mitglied der Gesellschaft ist verpflichtet, ein Exemplar seiner
Schriften dem Vorstand zu Handen der akademischen Bibliothek zu
übermachen.

§ 13

Besondere Réglemente werden die Verrichtungen des Vorstandes, des

Raths, der Gesellschaft etc. des Nähern bestimmen.

§ 14

Die Akademie unterliegt der Gutheißung des apostolischen Stuhls. Der
apostolische Nuntius in der Schweiz sowie die schweizerischen Bischöfe sind
die ersten Ehrenmitglieder der Akademie.

§15

Sämmtliche Mitglieder der Akademie sind verpflichtet, das Andenken des

heiligen Karl Borromäus, als des Schutzpatronen der Gesellschaft, besonders
zu verehren und denselben als heiliges Vorbild in Schrift und That möglichst
nachzuahmen.

240



2. Briefe

Ph. A. Segesser Ratsschreiber in Luzern an Borromäische Akademie.

Hochgeachteter Herr!
Sie haben unterm 2 Hornung abhin mir die Statuten einer zu bildenden

Académie des hl. Carl Borromeus mitgetheilt mit der Einladung, dieser
Académie als Mitglied beizutreten.

Der Zweck des Gegenwärtigen nun, dessen Verspätung zu entschuldigen
bitte, ist einerseits für diese Auszeichnung meinen verbindlichsten Dank
auszusprechen, anderseits aber die mir zugedachte Ehre von meiner Person
abzulehnen.

Zum erstem verpflichtet mich die aufrichtige Anerkennung der
wohlgemeinten und freundschaftlichen Aufmerksamkeit, welche in jener
Einladung für mich liegt, zum andern aber bestimmen mich die Grundsätze und
Ansichten, die meinem Leben zur Richtschnur dienen.

Das Institut, welches Sie zu gründen beabsichtigen, paßt in meinen
individuellen Ideenkreis nicht. Nach meinem Dafürhalten verliert die Wissenschaft

von ihrer Reinheit und Weihe, wenn sie andern Zwecken dienen soll.
Das Leben der wahren Wissenschaft ist ein ruhiges, innerliches, das durch die
Kraft der in ihr wohnenden Wahrheit allmählig und besser das äußere Leben
durchdringt und gestaltet, als in prunkhafter Erscheinung und auf Effekt
berechneter Form.

Luzern ist meines Erachtens gegenwärtig wohl auch nicht der Ort, der als

Mittelpunkt wissenschaftlicher Bestrebungen, als Sitz eines Institutes nach
der Idee, wie sie in Ihrem Entwurf zu liegen scheint, geeignet wäre. Das

politische Leben, zumal in einem Freistaat, wo alle Kräfte sich diesem mehr
oder weniger notgedrungen zuneigen, übt in seiner Gestaltung einen großen
Einfluß auf die Pflege der Wissenschaft.

Nun ist die Epoche eines Kampfes um die Existenz - und sie ist für Luzern
noch nicht vorüber - wenig geeignet, um die Unterlage eines ruhigen, in sich
selbst genügsamen wissenschaftlichen Lebens zu werden. Anderseits aber ist
auch das praktische Prinzip der innern Politik Luzerns, wie sie gegenwärtig
beschaffen ist, absolut negativ gegen die Wissenschaft und das Entstehen
einer wissenschaftlichen Anstalt wie sie vorgeschlagen - wenn ihr Zweck
nicht ein politischer in den Statuten nicht ausgesprochener sein soll - sieht
beinahe aus wie ein Satyr auf den Geist des bestehenden politischen Systems.

Um auf die kirchliche Seite des vorgeschlagenen Institutes zu kommen, so

mögen mir auch hier einige Bemerkungen erlaubt sein. Die katholische Kirche,
ihre Lehre und ihr Leben ist ein Körper göttlicher Einsetzung, ihre Wissenschaft

hat ihr fixiertes Lehramt in sich selbst und das Eingreifen Unberufener
zieht sie von ihrer göttlichen Höhe herab in den Bereich profaner Schulweisheit.

WTenn aber die katholische Lehre das Leben durchdringt, so wird auch
die Pflege der Wissenschaft vom Geiste der Kirche durchdrungen und beseelt
werden.

Es gibt bereits eine Académie katholischer Wissenschaft. Sie ist nicht auf
die Schweiz beschränkt, sondern sie geht durch den ganzen Erdkreis. Es ist

ig 241



die Kirche selbst und das in ihrer Hierarchie verkörperte göttliche Lehramt.
Wozu eine Nachbildung, die immerhin unvollkommen sein muß und sich
mit dem Geiste strenger Orthodoxie Überhin schwer in Einklang bringen
läßt?

Man will dem Vorwurf unbefugten Eingreifens in die Competenz des

bischöflichen Lehramts, wie es scheint, vorbeugen durch die einzuholende
Genehmigung des apostolischen Stuhles. Hierin liegt für mich wiederum
manches Unbegreifliche. Die Bischöfe sind nach der Vorschrift des Tridentinums

die Wächter der Lehre und der Wissenschaft in ihren Diöcesen :

warum soll mit Umgehung der Ordinariate in dieser Sache nach Rom gelangt
werden

Was soll übrigens eine solche Genehmigung des apostolischen Stuhles?
Soll sie eine bloße Formalität sein, um der Sache einigen Nimbus zu geben
und die Herren Akademiker in einen gewissen Glanz zu stellen Das wollte
mich bedenken wäre eitler Mißbrauch eines geheiligten Namens. Oder soli
der hl. Stuhl dieser Académie eine mit den Bischöfen coneurrierende Autorität

in Sachen der Lehre verleihen Das liegt nicht in seiner Befugnis und er
wird solches auch kaum beabsichtigen. Oder soll endlich das wissenschaftliche
Leben dieser projektierten Académie unter dem besonderen Schutze des
hl. Stuhles stehen Dann muß derselbe dieses Leben in allen seinen speciellen
Äußerungen und Erscheinungen aufs genaueste kennen und überwachen,
damit er nicht implizite etwas sanktionire, was gegen die Orthodoxie sich
verstoßen könnte. Es müßten in diesem Falle die Mitglieder der Académie
einer besondern Aufsicht über ihr wissenschaftliches Thun und Treiben sich
gefallen lassen, die in den Statuten wenigstens nicht deutlich bezeichnet ist.

Ich gestehe, daß ich meinerseits nicht einsehen kann, wie der hl. Stuhl seine

Genehmigung zu einem Institute aussprechen könnte, das sich gleich von
vornherein gleichsam als eine Autorität ankündigt und doch außer der
kirchlichen Hierarchie steht. Es wäre dies ein politischer Fehler in meinen Augen.

Die Natur des ganzen vorliegenden Unternehmens, sein Wesen und sein
eigentlicher Zweck sind mir unklar. Auch liebe ich meine persönliche Freiheit

mehr als den Glanz allfälliger Titel oder Auszeichnungen irgend einer
Art.

Sie werden mir also nicht verübeln, wenn ich nach diesen freimüthigen
Erörterungen mit der Erklärung schließe, der Académie des hl. Carl Borromeus

für meine Person nicht beitreten zu können. Es würden mir hiezu die
durch § 4 der Statuten geforderten Eigenschaften zu einem Mitgliede
abgehen, indem ich meines Wissens weder um die katholische Wissenschaft
noch Kunst mich bis dato verdient gemacht habe.

Sie wissen, ich habe meine eigenthümliche Art, die Sache anzuschauen
und auch mich über dieselben auszusprechen. Manche mögen selbe etwas
hart finden, jedoch darf ich Sie versichern, daß es nicht nur meine Absicht
bei dieser motivirten Ablehnung keineswegs ist, Sie irgend zu beleidigen oder
ein Institut zu verdammen, weil es mit meinen individuellen Ansichten nicht
übereinstimmt, sondern daß ich viel mehr die freundschaftliche Auszeichnung
aufrichtig schäze, die Sie durch Ihre Einladung mir zu erweisen gedachten.

242



Empfangen Sie bei diesem Anlasse, hochgeachteter Herr, die Versicherung
meiner besondern Hochachtung und Ergebenheit.

Luzern, den 10. März 1846 Ph. A. Segesser
Rathschreiber

NS. Obstehendes war bereits geschrieben als ich in der heute angekommenen

Eidgenöß. Zeitung einen Artikel über diesen Gegenstand las u. gleich
darauf die Vermuthung ausgesprochen hörte, ich möchte wohl dessen
Verfasser sein. Obwohl ich nun voraussetzen darf, Sie würden mich so unloyalen
Handelns auch sonst nicht fähig halten: so will ich doch nicht unterlassen,
Ihnen zu versichern, daß wenn Sie mich als Verfasser oder Einsender jenes
Artikels nennen hören sollten, Sie ohne Anstand u. kek das Gegentheil
behaupten dürfen. Ich würde ein in mich gesetztes Vertrauen niemals in dieser
Weise vergelten.
13. März 1846 d. O.

STAL Autographensammlung PA 1030/20901

Baumgartner, Landammann St. Gallen, an Siegwart-Müller, Präsident der
borr. Akademie, (ohne Datum).

Hochzuverehrender Herr

Mit Ihrem Rundschreiben beehrt, säume ich nicht länger, die damit
verbundene Einladung zu erwiedern.

Durch vieljährige Beobachtung schweizerischer Zustände, insbesondere
der neuren kirchlichen Differenzen habe ich mich überzeugt, daß die katholische

Bevölkerung und die katholischen Institute in der Schweiz bei Weitem
nicht jene Stellung einnehmen und jenen Einfluß üben, auf die sie mit gutem
Grund Anspruch machen könnten. Was vor der Revolution bestand, war weit
entfernt, solchen höhern Anforderungen zu entsprechen, und insbesondere
waren die Aristokraten von Luzern, Solothurn und Freiburg auf der einen, das
Ländler Regiment der Urkantone auf der andern Seite, nicht geeignet, die
Lücke auszufüllen und dem geistigen Gewichte der reformierten Schweiz die
Stirne zu bieten oder vollends die Wage zu halten. Fremder Militärdienst
und Landvogteiherrlichkeiten absorbierten so ziemlich alle Kräfte und schlössen

den Gesichtskreis ab. Nach der Revolution, welche lange kirchliche
Provisorien herbeiführte, waren die Zustände aus andern Gründen
ungünstiger, wenn nun auch die Hindernisse geistiger Rührigkeit weniger mehr
vorhanden waren. - Daß es anders und besser werde, ist nun allerdings die
Aufgabe der katholischen Zeitgenossen in der Schweiz und ich begrüße jede
daherige Regung mit Beifall. Wie sehr ich von der Nothwendigkeit daheriges
Einschreitens überzeugt war, mag man dem Schritte entnehmen, der der
Zuger Versammlung ' ihr Daseyn gab; denn damit sollte auch wesentlich

1 Es handelt sich hier um die Versammlung vom 15. und 16. September 1845; dabei
regte Landammann Baumgartner einen Schweizerischen Katholikenverein an,
der auch die Katholiken der Diaspora umfassen und mit Hilfe der konservativen

243



nur die Vereinigung der geistigen Kräfte der katholischen Schweiz gefördert
werden. Wann nun das gleichartige Streben anderer vollends in das höhere
wissenschaftliche Gebiet übergeht, so kann ich nur umso mehr das beste
Gedeihen wünschen. Von diesem Standpunkt aus beurtheile ich im
allgemeinen das Programm für die katholische Akademie. Ich erlaube mir
inzwischen doch zunächst noch einige objektive Bemerkungen. Die Form
scheint mir nicht ganz glücklich gewählt zu sein. Bin ich auch ganz
einverstanden, daß die Pflege positiver Grundlage der katholischen Kirche
abseits dieses wissenschaftlichen Instituts eine unverwandte und nachhaltige
seyn soll, so sehe ich hingegen nicht ein, warum die Anstalt nicht als freie
Stiftung von katholischen Schweizern erstehen und bestehen sollte. Der § 13

fiel mir daher auf und ich bin mit demselben nicht einverstanden, finde darin
insbesondere ein Hindernis ihrer glücklichen Entwicklung. Der erste Teil von
§ 13 nimmt der Anstalt die selbständige Stellung; der zweite versetzt den

päpstlichen Nuntius in eine Schar, der er wohl hier und da, aber nicht immer
angehört. Es möchte hingehen, daß man - besonderer Verdienste wegen -
einen Nuntius zum Ehrenmitglied kreire; daß man aber die Nuntiatur, wie
es hier faktisch geschieht, zum ersten Ehrenmitglied mache, geht nicht wohl
an. - Auch übergehe ich nicht mit Stillschweigen die Verbindung mit einem
allerdings ehrwürdigen Namen der katholischen Welt, in § 1 und § 14, finde
sie aber dem zu gründenden Institute nicht zuträglich und zu wenig mit
gewissen Rücksichten aufgestellt; die in der paritätischen Schweiz nicht
aufgegeben werden können und sollen. - Ob solchen Bemerkungen Rechnung
zu tragen sey, muß ich dem weisen Ermessen der Stifter des Institutes
anheimstellen, immerhin aber werde ich sie mit Freimüthigkeit Ihrer Würdigung

unterstellen. Hieher gehört wohl auch noch die Ansicht, daß Akademien
dieser Art, ohne ökonomische Mittel, nicht leicht zum Flore kommen können.
Ohne obrigkeitliche Dotation und Fundationsinstrumente haben sie kaum
einen sichern Halt und hiefür ist in unserer demokratischen und erzmaterialistischen

Zeit nicht so leicht Rath zu schaffen.
Nun soll ich auch das Subjektive nicht ganz unberührt lassen. Mein Leben

ist zur Zeit, wenn nicht ganz so doch beinahe ausschließlich amtlichen
Verpflichtungen gewidmet, - es ist ein Amts- und Geschäftsleben. Wie wenig
dasselbe Zeit und Kräfte übrig läßt, die für wissenschaftliche Bestrebungen
gewidmet werden sollten, können Sie sich leicht denken, zumal unsere
polypragmatische Zeit von einem Manne fünfmal mehr fordert als ehedem. Ich
kann mich daher vor der Hand nicht entschließen, einer wissenschaftlichen
Verbindung beizutreten, die bestimmte Leistungen von ihren Mitgliedern
fordert, die ich ohne Zweifel nicht erfüllen könnte, bin indeß geneigt, den
weitern Fortgang der Sache und die Entwicklung meines eigenen Schicksals
zu gewärtigen, und später, wenn ich die Umstände günstiger finde, allenfalls
meinen Entschluß zu modifizieren.

Reformierten die Gleichberechtigung der Katholiken im öffentlichen Leben
anstreben sollte, Vgl. Ferdinand Strobel, Die Jesuiten und die Schweiz im
XIX. Jh. Ölten 1954, 344 f.

244



Anläßlich soll ich Ihnen noch mein lebhaftes Bedauern aussprechen, daß

irgend eine Unachtsamkeit oder eine Perfidie die auch mir gefälligst mitge-
theilten Aktenstücke der Öffentlichkeit überliefert hat. Ich selbst bin wenigstens,

wie Sie sich wohl vorstellen können, ganz unschuldig an diesem fatalen
Streich. Ich habe die Einladung und die Statuten sorgfältig aufbewahrt, auch
mit Niemand davon gesprochen, als mit Hr. Präs. L. Gmür, der die gleiche
Zuschrift ebenfalls empfangen hat.

Ich hoffe, bei Gelegenheit glücklicher zu seyn als bisher, d. h. Sie irgend wo
persönlich sprechen zu können, und werde dann mit Vergnügen Ihnen meine
Ansicht über Eint und Anderes noch umständlicher mittheilen, so wie ich
gerne Ihre mir noch nöthige belehrende Mittheilung entgegennehmen werde.

In Hochachtung
Ihr sehr ergebener Baumgartner
Landamman

STAL Autographensammlung PA 1029/20888

Alban Stolz in Freiburg i. Br. an borrom. Akademie Luzern.

Hochverehrter Herr,
Vor allem muß ich um Entschuldigung bitten, daß ich auf Ihr werthes

Schreiben vom 12'. September noch nicht geantwortet habe. Denselben Tag,
als dasselbe ankam, reiste ich ab u. bin jetzt erst von der Reise
zurückgekommen. Ich fühle mich geehrt dadurch in Ihre Akademie als Mitglied
aufgenommen zu werden u. nehme sehr gern die dießfallsige Einladung an.
Die übrigen Diplome habe ich den betreffenden Herren zukommen lassen.
Durch Versehen wahrscheinlich lag auch eines für Professor Drei in Tübingen
bei, was ich gegenwärtig noch in Handen habe. Ich war gerade in Wien mit
Dr. Brunner bei Hurter, da dieser ersterem das ihm bestimmte Diplom übergab.

Mein Brief ist abermals liegen geblieben; ich gedachte die Gelegenheit
der Abreise des H. P. Alberio abwarten zu sollen.

Mit aller Hochachtung
Alban Stolz

Frbg, den 31. November 1846

STAL Autographensammlung PA 1030/20901

Johann Baptist Bauer, Dr. med., in Schwyz an C. Siegwart-Müller in
Luzern.

Excellenz Herr Schultheiß!
Unterm 20 Hornung ist mir ein gedrucktes Schreiben zugekommen,

welches die Einladung zum Beitritte zu der Akademie des heiligen Karl
Borromée enthält, welche unter dem Schutze u. im Geiste dieses Heiligen
gegründet werden soll. Dem gleichen Schreiben waren die Statuten dieser
Akademie beigelegt, u. in demselben eingeladen worden, Bemerkungen u.
Zustimmung bezüglich dieser Statuten Ihnen als dem Präsidenten des

provisorischen Vorstandes der zu gründenden Akademie zu machen.

245



Die Nachricht von der Bildung einer katholischen Akademie zu
katholischen Zwecken, unter dem Schutze u. im Geiste des genannten Heiligen, mit
Genehmigung des apostolischen Stuhles, in diesen Zeiten allseitigen Angriffs
und Verfolgung des Katholizismus, weckte in mir alsogleich die freudigste
Zustimmung. Aus den Statuten glaubte ich, spreche ebenfalls der Geist für
Vereinigung und Begeisterung der katholischen Völkerschaften der Schweiz
für ihren Glauben ihrer Kirche, ihre gefährdeten heiligsten Rechte u. Interessen.

So ist gar nicht gesagt, wodurch und durch welche Verrichtungen und
Rechte die ordentlichen von den außerordentlichen Mitgliedern sich
unterscheiden. Darüber kann man freilich mit dem § 12 antworten, daß die Réglemente

dieses bestimmen. Aber wer macht die Réglemente, der Vorstand oder
dieser mit den ordentlichen Mitgliedern oder haben die außerordentlichen
auch noch dazu zu stimmen Mich dünkt, um Unannehmlichkeiten u. Konflikten

zuvorzukommen, sollte man über diese Dinge doch schon im Voraus im
Reinen sein. So ist es in § 10 auch nicht gesagt, ob nur die ordentlichen
Mitglieder, oder diese im Verein mit den außerordentlichen neue Mitglieder
aufnehmen. Ferner heißt es daselbst: In den Versammlungen habe die
Bestätigung oder Ergänzung des Vorstandes und des Rathes statt. Hier ist
ganz unbestimmt gelassen, ob die Versammlung den frühern Vorstand und
Rath bestätigen müsse, und nur die allfällig mit Tod ab-zugegangenen
Mitglieder zu ergänzen habe oder ob ihr für Bildung dieses Vorstandes und
Rathes eine freie Wahl zukomme. Diese Bemerkungen sind mir bei
Durchgehung der Statuten aufgefallen. Andere zu machen finde ich mich nicht im
Falle.

Ich komme nun zu der an mich gemachten Einladung zum Beitritte dieser
Akademie. Ich fühlte mich durch diese so ganz unerwartete Einladung sehr

geehrt u. würde es mir auch zur Ehre anrechnen Mitglied zu sein eines solchen
Vereins zu solchem Zwecke, in solchen Zeitverhältnissen, unter solchem
Schutze, ja gewissermaßen unter kirchlicher Autorität. Ich war daher auch
im ersten Augenblicke Willens dieser Einladung mit freudiger Bereitwilligkeit

zu folgen. Als ich aber die Sache bedachtsamer erwog, stellten sich ernste
und wichtigste Bedenklichkeiten entgegen. Es ist zwar in dem Schreiben
nicht gesagt, in welcher Eigenschaft, ob als ordentliches oder außerordentliches

Mitglied ich zu diesem Beitritte eingeladen wurde. Allein ich habe die
Ansicht, daß überall die ordentlichen Mitglieder einer Gesellschaft zuerst
vorhanden und konstituiert sein müssen, bevor die außerordentlichen
eingeladen und aufgenommen werden können. Dieser Ansicht zufolge muß ich
also auch annehmen, daß ich als ordentliches Mitglied zu diesem Beitritt
eingeladen worden sei. Um ordentliches Mitglied dieser Akademie werden zu
können, fordert der § 4 der Statuten, daß man sich um die katholische
Wissenschaft und Kunst verdient gemacht habe. Es ist mir aber nicht
bewußt, daß ich mich um diese Gegenstände, oder um den einen oder andern
derselben, je verdient gemacht hätte. Ich finde in mir auch nicht das
Vermögen, mich um dieselbe verdient machen zu können. Dieses Bewußtsein
mußte in mir die Ansicht begründen; Es beruhe die an mich ergangene
Einladung auf einem Irrthume, nicht zwar bezüglich auf meine Person, sondern
bezüglich auf mein Wissen und Können. Um diesen Irrthum unschädlich zu

246



machen, um nicht als Nulle den Platz eines tüchtigen u. würdigen Arbeiters
einzunehmen, und so die Akademie eines solchen zu berauben, glaubte ich
diese Einladung zum Beitritte ablehnen zu sollen, was ich hiemit thue.

Anbei versichere Sie, Excellenz Herr Schultheiß! meiner aufrichtigen
Hochachtung und Ergebenheit.

Schwyz, den 20. März 1846
Joh. Bapt. Bauer, med. Doctor

STAL Autographensammlung PA 1029/20888.

Montalembert an Theodor Scherer, Sekretär der Borr. Akademie.

Paris, le 24 mars 1S46

Monsieur,

Je ne puis que vous offrir à vous et à vos confrères les félicitations les plus
vives, les éloges les plus sincères pour le projet que vous avez formé et que
vous m'avez fait l'honneur de me communiquer dans votre lettre du 13 de

ce mois. Après avoir signalé votre bravoure contre les ennemis de vos
croyances et de vos libertés, après avoir remporté sur eux une éclatante victoire,
vous avez parfaitement senti qu'il vous restait beaucoup à faire. Vous avez
vu qu'il fallait tenir tête à l'impiété encore frémissante dans votre pays et

que vous aviez dans l'opinion irréligieuse dans la presse libérâtre et impie
un ennemi plus terrible que les bataillons des Corps-francs. Vous avez voulu
résister victorieusement à cet ennemi et certes vous avez pris le moyen le

plus efficace pour atteindre votre but: Votre Académie réunira dans son sein
les notabilités catholiques du pays et cette réunion d'hommes zélés et éclairés

exercera nécessairement l'influence la plus grande, la plus salutaire non
seulement dans vos cantons mais encore dans les cantons dissidents. Pour
nous, malheureusement nous n'avons point en France d'académie catholique,
voilà une des causes qui font que notre parti, malgré ses récents succès, est

encore si faible; voilà pourquoi notre presse est mal dirigée et laisse tant à

désirer; voilà pourquoi les accents des défenseurs de la Religion et de la
liberté sont chez nous couverts par les clameurs de nos ennemis ou vont
expirer faibles et presque inconnus aux oreilles de leurs frères. Il n'en sera

pas de même chez vous, Monsieur; vos efforts sagement combinés au sein de

l'Académie, tout en rendant des services à la science, fortifieront ceux qui
sont déjà pour vous et prouveront à vos ennemis que si vous êtes invincibles
sur le champ de batailles, c'est parce que vous avez pour vous Dieu, la
justice et la vérité.

En approuvant si hautement votre projet, je ne saurai refuser l'honneur
que vous voulez bien m'accorder; j'accepte donc avec joie et reconnaissance
le titre de membre honoraire de l'Académie de St. Charles Borromée de

Lucerne. Achevez, Messieurs, votre dessin; commencez vos réunions. J'assisterai

en esprit à vos séances et je prendrai connaissance avec intérêt du
résultat de vos travaux. Quand le cas se présentera et que mes occupations si
nombreuses me le permettront, je serai bien aise de vous apporter le faible
tribut de ma coopération; et si un jour il m'est donné de m'arracher à mes

préoccupations pour aller revoir les sites pittoresques de la Suisse, ce sera

247



pour moi un grand bonheur d'assister à vos réunions, et de prendre ma place
à côté des généreux citoyens de Lucerne et de la Suisse catholique.

Je ne manquerai pas, Monsieur, de prendre connaissance de l'opuscule que
vous avez bien voulu m'envoyer, aussitôt que j'aurai un moment de loisir et
de liberté. En attendant je vous prie d'agréer mes remerciments vifs et
sincères et de recevoir avec l'expression de ma reconnaissance celle de ma
considération la plus distinguée.

le Comte de Montalembert

STAL 24/90B Borromäusakademie, Fasz. Ehrenmitglieder

3. Mitgliederverzeichnis der Akademie des hl. Karl Borromäus

ä) Ordentliche Mitglieder

Aeby, Johann Peter, 1796-1868. - 1822 Chorherr von S. Nicolas, dann Pfarrer
in Freiburg, beruft 1845 die Maristenbrüder zur Leitung der von
P. Girard gegründeten Knabenprimarschule. 1848 als Anhänger der
konservativen Regierung Fournier von den Radikalen verbannt,
1857 Rückkehr.

Amman, Wilhelm, 1810-1859. - Rechtsanwalt in Frauenfeld, 1838 Verhör¬
richter und Kantonsrat. Sonderbundsanhänger. Verhörrichter in
Luzern. Sehr angefochten. Nach der Niederlage des Sonderbundes
Flucht ins Ausland.

Arnold, Jost Anton, 1814-1875 von Bürglen (Uri). - Priester und Professor
der Philosophie in Luzern 1841-1847. 1848 in London. 1848-1866 in
verschiedenen Diözesen Nordamerikas tätig; gestorben in Altdorf.

Bader, Urs Joseph, 1797-1861. - Priester, 1819 Professor der franz. Sprache
am Kollegium Solothurn, von 1833 bis zu seinem Tod an der Kantonsschule.

Bannwart, Peter, 1798-1871. - Bürger von Solothurn, Priester und Prof. in
Zug, 1841 in Luzern, 1848 in Muothatal, später Spitalkaplan in
Solothurn. Mitbegründer des Historischen Vereins der V Orte. Mitherausgeber

(gemeinsam mit Fiala und Theodor Scherer) von «Salats Chronik»

in «Archiv für Schweiz. Reformationsgeschichte» 1868. Vgl.
Alb. Iten, Tugium Sacrum. Stans 1952, 474.

Bauer, Johann Baptist, 1783-1851. - Arzt in Muri, der tätigste Führer der
Freiämter Konservativen in den politischen Wirren der Dreißiger
und Vierziger Jahre. 1841 Flucht nach Luzern, später ärztliche Praxis
in Schwyz.

Boccard, François, 1808-1865. - Chorherr in St. Maurice, Pfarrer in Aigle und
später in St. Maurice, Verfasser einer «Histoire du Valais».

Bouquet, Jean Baptiste, 1803-1846. - Arzt, Bürgermeister und Großrat von
Carouge, Führer der Katholiken.

248



Damberger, Joseph Ferdinand, 1795-1859. - Jesuit, 1845-1847 Lehrer für
Kirchengeschichte an der theol. Lehranstalt in Luzern. Historiker,Vgl.
F. Strobel, Die Jesuiten und die Schweiz im XIX. Jh. Ölten 1954. 1105.

Derivaz (De Rivaz) André Antoine, 1803-1871. - Chorherr in Ardon, Großrat
des KantonsWallis. Führender Kopf der Sonderbundsanhänger im Wallis.

Vgl. Erwin Bucher, Die Geschichte des Sonderbundskrieges. Zürich
1966, S. 411, 422, bes. L. Borter, Kirche u. Klerus im Staate des Wallis.
Blätter aus der Walliser Gesch. 13. Bd. 2. Jg. 1962, Register (Rivaz).

Fetz, Johann Franz, 1809-1884. - Von Ems, Priester, lebte seit 1839 in Vaduz,
zuerst als Prior, dann als Hofkaplan, später Domherr; Verfasser
verschiedener historischer Schriften.

Fischer, Vinzenz, 1816-1896. - Oberschreiber in Luzern, 2. Tagsatzungs¬
gesandter, Anwalt, Oberrichter, Regierungsrat, zeitweilig National-
und Ständerat. Vgl. Nekrolog im «Vaterland» 1896. Strobel 1. c. 1108.
Die Schweizerische Bundesversammlung 1 (Bern 1966) 259 f.

Florentini, Theodosius, 1808-1865. - Kapuziner, Pfarrer in Chur, 1859
Gencralvikar. Eine der größten Gestalten des Schweizerischen
Katholizismus des 19. Jahrhunderts. Gründer der Schwesternkongregationen

von Menzingen und Ingenbohl, Retter des Kollegiums
Schwyz usw. vgl. Veit Gadient, Der Caritasapostel Theodosius Florentini,

1946. Bunter Adelhelm, Die industriellen Unternehmungen des
P. Theodosius Florentini, 1962.

Fuchs, Christoph, 1795-1846. - St. Galler Priester, geriet wegen reformisti¬
scher Tendenzen mit seinem Bischof in Konflikt, Professor der Theologie

in Luzern, wechselte zur ultramontanen Richtung hinüber,
betrieb die Berufung der Jesuiten nach Luzern, denen er seine
Professur 1845 übergab. Strobel 1. c. 1109.

Gardian, Alph. Jos. Laurent, 1805-1869. - Notar, Großrat, Staatsrat, Regie¬

rungsstatthalter in Estavayer. Gerichtspräsident des Broye-Bezirkes.
Gmür, Leonhard, 1808-1877. - Führender konservativer Politiker des Kts.

St. Gallen, Präsident des katholischen Administrationsrates, Publizist,
Ständerat. Vgl. Ziegler, Josef, Leonhard Gmür, ein st. gallischer Politiker.

Diss. Freiburg 1959. Die Schweizer. Bundesversammlung. 1. c. 555 f.

Greith, Karl Johann, 1807-1882. - 1831 Priester, bedeutender Wissenschafter,
Pfarrer in St. Gallen, Führer der Katholiken in den kirchenpolitischen
Kämpfen. 1847 Domdekan, 1862 Bischof von St. Gallen, 1871 schloß
er sich im Vatikanum I als einziger Schweizer Bischof der Opposition
der deutschen und französischen Bischöfe an.

Hänggy, Peter, 1795-1873. - Priester und Professor am Gymnasium in Solo¬

thurn, Stadtbibliothekar, Domherr, Verfasser historischer Schriften.
v. Haller, Karl Ludwig, 1768-1854. - Der «Restaurator» genannt, Berner

Aristokrat, konvertierte zum Katholizismus 1821. Hauptwerk: «Die
Restauration der Staatswissenschaft.» Geistiger Führer der Legiti-
misten in der Schweiz, vgl. Ewald Reinhard: Karl Ludwig von Haller,
der Restaurator der Staatswissenschaft, 1933. Guggisberg Kurt: Karl
Ludwig von Haller, 1939.

249



v. Haller, Karl Ludwig, Sohn, 1807-1893. - Diente als Offizier im 1. päpstli¬
chen Schweizer Regiment, politischer Führer der konservativen Partei
des Kantons Solothurn.

v. Haller, Albert, 1808-1858.-Theologiestudium am Germanikum in Rom, Prie¬
ster u. Dr. theol., Sekretär der Nuntiatur, Pfarrer in Galgenen, Dekan des

Kapitels Außer-Schwyz, Generalvikar und Weihbischof von Chur 1858.

Kaufmann, Melchior, 1793-1851. - Prof. der Theologie in Luzern, Chorherr,
Domherr, 1841 Erziehungsrat, Freund der Jesuitenberufung,
Stiftspropst, bischöflicher Kommissar 1846-1848. Förderer der
Jesuitenberufung nach Luzern. Vizepräsident der Borromäischen Akademie.

Morell, P. Gall, 1803-1872. - Benediktiner in Einsiedeln, vorzüglicher Päda¬

goge, Rektor der Stiftsschule 1848-1872. Archivar. Vgl. P. Rudolf
Henggeler, Profeßbuch Einsiedeln (Zug o. J.) 492 ff.

Müller, Anton, 1821-1891, - Professor am erzbischöflichen Seminar in Mai¬
land. HBLS Suppl.

Müller, Karl Emmanuel, 1804-1869. - Bekannter Ingenieur, Erbauer der
Axenstraße, Luzerner Regierungsrat, später Mitglied der Urner
Regierung. Leiter der Gotthardexpedition im Sonderbundskrieg. Die
Schweizer Bundesversammlung 1. c. 299 f.

Roh, P. Peter, 1811-1872. - Jesuit, bekannt als Lehrer und besonders als

Prediger, wirkte 1845-1847 in Luzern. Vgl. Paul de Chastonay, Das
Leben des Walliser Paters Peter Roh. Ölten 1940.

Scherer, Theodor, 1816-1885. - Solothurner Bürger, Dr. jur., Gründer der
«Schildwache am Jura», während der Sonderbundsjahre Wirken in
Luzern, Redaktor der Schweizerischen Kirchenzeitung, Gründer des
Schweizerischen Piusvereins 1857.

Vgl. Joh. Georg Mayer, Graf Theodor Scherer-Boccard. 1900. Paul
Letter, Theodor Scherer-Boccard 1816-1885. I. Grundlagen und erste
Tätigkeit. Einsiedeln 1949. Alois Steiner, Der Piusverein der Schweiz.
Stans 1961.

Schleuniger, Johann Nepomuk, 1810-1874. - Bezirkslehrer in Baden, Konser¬
vativer Publizist und Politiker, 1846/47 Lehrer an der Kantonsschulc
Luzern. Nach dem Zusammenbruch des Sonderbundes Flucht ins
Ausland. 1856 Gründung der «Volksstimme» in Baden. Vgl. P. Rupert
Amschwand, Schleuniger J. P., Briefe an Abt Adalbert Regli 1842-
1849. Jahresber. d. Kollegiums Sarnen 1960/61. Beilage.

Schlumpf, Michael Melchior, 1797-1880. - Pfarrer und Dekan in Steinhausen
ZG, Domherr und bischöflicher Kommissar. Gründer der Schweizerischen

Kirchenzeitung. Einer der bedeutendsten Geistlichen der
Basler Diözese. Vgl. Alb. Iten 1. c. 352-354.

Schneller, Joseph, 1801-1879. - Stadtarchivar in Luzern.
Siegwart-Müller, Konstantin, 1801-1869. - Führer der Luzerner Politik

1841-1847. Verantwortlich für den extremen Kurs der Luzerner
Regierung. Flucht ins Ausland nach dem Zusammenbruch des Sonderbundes,

kehrte 1857 nach Altdorf zurück. Präsident der Borromäischen

Akademie. Reiche Literatur vorhanden. Vgl. Strobel 1. c. 1128.

250



Stocker, Thomas, 1812-1890. - Professorin Luzern, Chorherr am Stift St. Leo¬

degar, bekannter Prediger.
Strubel, P. Aemilian, 1802-1860. - Einsiedler Konventuale, lehrte von 1828

an am Kollegium Bellinzona, später an der Stiftsschule Einsiedeln.
Vgl. P. Rudolf Henggeler 1. c. 511.

Suter, Heinrich Joseph, 1779-1860. - Professor am Kollegium in Solothurn,
1833 bei der Neuordnung der Kantonsschule gewaltsam pensioniert.

Tschopp, P. Athanas, 1803-1882. - Benediktiner in Einsiedeln, Dekan des

Klosters 1845-1855, Prior der Neugründung St. Meinrad in USA,
Rückkehr 1856. Vgl. P. R. Henggeler 1. c. 507 f.

Vouillaire, (Daten fehlen). - Großrat und Notar in Carouge.
Weissenbach, Franz Joseph, 1788-1860. - Professor an der höhern Lehranstalt

in Solothurn.
Winistörfer, P. Urban, 1789-1859. - Zisterziensermönch von St. Urban.

Nach der Klosteraufhebung Professor in Solothurn. Bekannter
Historiker.

Zürcher, Maximilian, 1808-1864. - Priester in Luzern, Redaktor der Schwei¬
zerischen Kirchenzeitung, 1835-1848, Kaplan am Stift St. Leodegar.
Vgl. Alb. Iten 1. c. 465.

6) Außerordentliche Mitglieder

Aebischer, Joseph, 1786-1852. - Erster katholischer Pfarrer von Neuenburg
seit der Reformation.

Brunner, Sebastian, 1S14-I893. - Priester, Publizist, Begründer und Heraus¬

geber der Wiener Kirchenzeitung, «österreichischer Görres» genannt.
Büß, Franz Joseph, 1803-1878. - Kath. Sozialpolitiker, Professor für Staats¬

wissenschaft, Völker- und Kirchenrecht an der Universität Freiburg
i. Br. Büß hatte später zu Theodor Scherer, dem Präsidenten des

Schweiz. Piusvereins, gute Beziehungen. Vgl. Alois Steiner, Piusverein
der Schweiz, Stans 1961, 64.

Döllinger, Joh. Jos. Ignaz. 1799-1890. - Professor der Kirchengeschichte an
der Universität München. Geriet 1870 wegen des Infallibilitätsdogmas
in Gegensatz zu Rom.

Fournier, Louis, 1782-1871. - Freiburger konservativer Staatsmann zur
Sonderbundszeit. Letzter freiburgischer Schultheiß. Strobel 1. c. 1109.

Gaspari, Giuseppe (Daten fehlen). - Direktor des erzbischöflichen Seminars
St. Karl Borromäus in Mailand.

Gisler, Johann Joseph, 1794-1861. - Pfarrer in Bürglen (Uri), Bischöflicher
Kommissar, Erziehungsrat.

Good, Rudolf, 1794-1860. - Von Mels SG, seit 1842 2. Pfarrer u. Domherr
in St. Gallen.

Hautt, Alois, 1806-1871. - Buchbinder, Luz. Regierungsrat der Vierziger
Regierung. Vgl. Fritz Blaser, Les Hautt 1925, 71 ff.

Herrmann, Nicolaus, 1818-1888. - Landammann von Obwalden, Tagsatzungs¬
gesandter, später National- und Ständerat. Vgl. Strobel 1. c. 1111.

Die Schweizer. Bundesversammlung 1. c. 326 f.

251



Höfler, Constantin, 1811-1897. - Professor der Geschichte an der Universität
München, später in Prag. Vgl. Strobel 1113.

Jauch, N. N. (Daten fehlen). - Kath. Schweizer Seelsorger in London.
Imfeid, Joseph, 1803-1870. - Pfarrer in Sachsein, bischöflicher Kommissar.
Kahlert, Dr. N. N. (Daten fehlen). - Professor an der königl. Lehranstalt in

Leobschütz (Schlesien).
Lusser, Karl Franz, 1790-1859. - Dr. med., Naturforscher und Geschichts¬

schreiber des Kt. Uri.
Machoud, Mauritius, 1794-1870. - Professor der Moraltheologie in Sitten,

Domherr.
Mohr, Josef, 1793-1863. - Großrat in Luzern, Gegner der Jesuitenberufung.

Strobel I.e. 1119.

v. Moy de Sons, Karl Ernst, 1799-1867. - Rechtslehrer und Philosoph,
Professor in Würzburg, München und schließlich in Innsbruck.
Gründer des «Archivs für katholisches Kirchenrecht».

Müller, Vinzenz, 1812-1871. - Landammann in Uri. Strobel 1. c. 1120.

Phillips, Georg, 1804-1872. - Ultramontaner Rechtslehrer an den Universi¬
täten von München, Innsbruck und Wien.

Ringseis, Johann Nepomuk, 1785-1880. - Bekannter Arzt und Hochschul¬
lehrer in München.

Stolz, Alban, 1808-1883. - Professor der Pastoraltheologie und Pädagogik an
der Universität Freiburg i. Br.

Torriani, N. N. (Daten fehlen). - Mendrisio.
Vecchiotti, N. N. (Daten fehlen). - Nuntiaturrat in Luzern, später Chorherr

in Loreto.
Wirz, Franz, 1816-1884. - Landammann in Obwalden. Er berief 1841 die

Benediktiner von Muri nach Sarnen.

c) Ehrenmitglieder

D'Andrea, Girolamo, 1812-1868. - Erzbischof von Melita, Päpstlicher Nuntius
in der Schweiz 1841-1845, residierte zuerst in Schwyz, kehrte nach dem
Regimewechsel in Luzern 1843 nach Luzern zurück. Wirkte
zugunsten der Berufung der Jesuiten. Kardinal, verlor zeitweilig seine
Kardinalswürde infolge liberalisierender Tendenzen. Enciclopedia
Cattolica IV, 1144. Vgl. auch Strobel 1. c. 1100.

de Angelis, Filippo, 1792-1877. - Erzbischof von Karthago, Nuntius in der
Schweiz 1830-1839. Verlegte infolge der Anstände wegen der Badener
Artikel 1835 seinen Sitz nach Schwyz. Später Kardinal-Camerlengo.
Strobel 1. c. 1100.

Bagnoud, Etienne, 1803-1888. - Domherr von St. Maurice, 1834 infulierter
Abt, 1840 Titularbischof von Bethlehem.

von Büren, Eugen, 1773-1851. - Konventuale des Klosters Engelberg, seit
1822 Abt des Klosters.

252



Decurtins, Florin, 1804-1873. - Gebürtig von Truns, Dr. iur. und Dr. theol.,
33 Jahre Kaplan der Schweizergarde in Rom, Hausprälat, Dompropst
in Chur. Paul R. Krieg, Die Schweizergarde in Rom, Luzern 1960.

Register.
v. Freyberg-Eisenberg, Max-Procop, 1789-1851. - Bayrischer Staatsmann und

Politiker, seit 1835 Vorsitzender der Akademie der Wissenschaft, gab
seit 1832 die «Bayrischen Annalen» heraus. ADB VII 365 ff.

Fröhlicher, Franz, 1774-1848. - Letzter Abt des Klosters Fischingen (TG)
1836-1848.

v. Gaisruck, Kajetan, 1769-1846. - Domherr von Passau, 1800 bischöfl.
Coadjutor und Bischof von Derben i. part, inf., 1810-1846 Erzbischof
von Mailand, Vgl. Kath. Annalen 1S47, 73 ff.

Gizzi, Tommaso Pasquale, 1787-1849. - Nuntius in der Schweiz 1838-1841,
seit 1846 Kardinalstaatssekretär Pius IX. Vgl. Strobel 1. c. 1110.

v. Görres, Johann Josef, 1776-1848. - Publizist in München, führende Gestalt
der Katholischen Bewegung des 19. Jahrhunderts in Deutschland.

ab Hohenbalken, Karl, 1781-1859. - Prof. der Theologie und Regens in Chur,
Koadjutor des Bischofs Johann Georg Bossi 1842, Bischof von Chur
1843-1859.

v. Hurter, Friedrich, 1787-1865. - 1835 Antistes in Schaffhausen, 1844
Konversion zum Katholizismus, 1846 kaiserlicher Hofhistoriograph.

Maciotti, Alessandro, ?-1859. - Erzbischof von Colossus, Nuntius in der
Schweiz 1845-1848.

Marilley, Etienne, 1804-1889. - Pfarrer und Erzpriester in Genf, 1846 Bischof
von Lausanne und Genf in Freiburg, 1848 von der radikalen Regierung
verhaftet, 1857 Rückkehr, 1883 Titularerzbischof von Myra.

Meyer von Schauensee, Franz Bernhard, 1763-1848. - Ehemaliger Minister
der helvetischen Republik, Luzerner Staatsmann. Vgl. Hans
Dommann, Franz Bernhard Meyer v. Schauensee als Staatsmann und
Zeuge seiner Zeit. Gfr. 80-81 (1925-1926).

Mirer, Johann Peter, 1778-1862. - Erster Bischof St. Gallens 1846-1862.

Mislin, Jacques, 1807-1878. - Priester und Professor in Pruntrut, 1836 durch
die radikale Berner Regierung vertrieben, Prinzenerzieher am
österreichischen Kaiserhof, Bibliothekar der Erzherzogin Marie-Louise in
Parma, Infulierter Abt von Degen (Ungarn), Chorherr von Groß-
wardein, schrieb den bekannten Palästinaführer «Die hl. Orte». SKZ
1878/79. Vgl. C. v. Wurzbach, Biogr. Lexikon des Kaiserthums
Österreich, Bd. 18. Wien 1868, 361 f.

de Montalembert, Charles F. René, 1810-1870. - Liberalgesinnter Katholiken¬
führer Frankreichs. Pair de France. Starb kurz vor der Definition der
von ihm scharf bekämpften päpstlichen Unfehlbarkeit.

von Olry, Johann Franz Anton, 1766-1863. - Bayrischer Gesandter in der
Schweiz, 1807-1827; eine Hauptstütze der konservativen Kräfte,
stand in engem Kontakt mit Karl Ludwig v. Haller, Freund der
Jesuiten, unterstützte ihre Rückkehr nach Freiburg.

O'Connell, Daniel, 1778-1848. -«Befreier Irlands».

253



Pfluger, Friedrich, 1778-1848. - Letzter Abt des Klosters St. Urban (Zister¬
zienserabtei).

de Preux, Pierre, 1795-1875. - Bischof von Sitten.
Räß, Andreas, 1794-1887. - 1816 Priester, 1819 Professor der Philosophie,

1823 der Dogmatik in Mainz, 1842 Bischof von Straßburg.
Regli, Adalbert, 1800-1881. - Abt des Klosters Muri, dann von Muri-Gries.

Vgl. P. Rupert Amschwand, Abt A. Regli u. die Aufhebung des

Klosters Muri. Beil. z. Jahresber. d. Kollegiums Sarnen 1955/56.
Romano, Carlo. ?-1855. - Bischof von Como.
Salzmann, Joseph Anton, 1780-1854. - Prof. der Theologie in Luzern, Chorherr

und Bischöflicher Kommissar, 1824 Propst zu St. Leodegar, 182S-1854
Bischof von Basel in Solothurn.

Schmid, Heinrich, 1801-1874. - Konventuale des Klosters Einsiedeln, Abt
1846-1874, brachte das Kloster zu hoher Blüte, gründete 1852
St. Meinrad in Indiana (USA). S. P. Rudolf Henggeler 1. c. 201-209.

Viale-Prelà, Michael, 1798-1860. - Internuntius in der Schweiz, dann Nuntius
in Wien, später Kardinalerzbischof in Bologna. Vgl. Strobel 1132.

254


	Die Akademie des heiligen Karl Borromäus 1846/47 : ein Luzerner Universitätsprojekt in der Sonderbundszeit

