Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 60 (1966)

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISZELLEN

EIN AUGUSTINER-MISSIONAR AUS MEXIKO
IM CALVINISTISCHEN GENF 1545

m Jahre 1533 trafen die ersten sieben Griindermissionare der Augustiner

Eremiten in Neuspanien (Mexiko) ein !. Unter ihnen befand sich Fray
Juan de San Romadn (1 1581), der innerhalb wie aulBlerhalb seines Ordens in
Mexiko ein hohes Ansehen gewann % Als Bartolomé de Las Casas (t 1566)
seinen Kampf fiir die Freiheit der Indianer mit den «Leyes nuevas» in Burgos
1542 zu einem kronenden AbschluB brachte, wurden diese neuen Gesetze
auch in Mexiko verkiindet. Dagegen erhob sich ein heftiger Sturm seitens
der spanischen Bevolkerung, welche in der Abschaffung der Indianer-Skla-
verei ihre koloniale Wirtschaftspolitik bedroht sah. Ihnen schlossen sich
auch die im Lande tatigen Missionare an. Weltliche und kirchliche Behdrden
sandten daher 1544 eine Abordnung an Karl V., den Gesetzgeber von Burgos 3.
Als Vertreter des Augustiner-Ordens {uhr Fr. Juan de San Romdn mit der
Gesandtschaft nach Spanien. Da der Kaiser jedoch wegen der Ordnung der
religidsen Verhdltnisse (Reformation — Konzil von Trient) in Deutschland
weilte, machte er sich auf den Weg dorthin, da die Gesandtschaft bei den
untergeordneten Stellen in Spanien nichts ausrichten konnte.

Uber diese Reise nach Deutschland berichtet nun der Augustiner-Chronist
Fray Diego Basalenque *. Zunidchst bemerkt er, infolge der Lutheraner hitten
Fr. Juan de San Romdan und sein Begleiter Fray Jorge de Avila nicht im
Ordenskleid reisen konnen, sondern als Soldaten «doch unter den Kleidern
wohl mit BuBgiirteln versehen». Und dann schreibt er wortlich weiter: «Sie
kamen nach Genf und dort hatte unser P. San Romdn eine hochst traurige

1 RoB. RicarDp, La «Conquéte spirituelle» du Mexique, Paris 1933, 92 ff.

2 ebd. und 287 f{.

3 L. LoPETEGUI - F. ZUBILLAGA S. J., Historia de la Iglesia en la America Espaiola,
Madrid 1965, 330 ff.

4 Historia de la Provincia de San Nicolas de Tolentino, de Michoacan del Orden
de N. P. S. Augustin. (Introduccién y Notas de José Bravo Ugarte), México, 1963,
73. Die Erstausgabe dieser Chronik erschien 1673 in Mexiko, eine zweite Ausgabe
ebd. 1886. Vgl. R. STREIT, Bibliotheca Missionum. II (Aachen 1927, Neuausgabe
Freiburg 1963), 587, 111 (Aachen, 1927), 642.

186



Begegnung mit jemandem, der einst Provinzial eines bestimmten Ordens
war und sich verheiratet hatte. Ich erzdhle es hier, damit sich niemand,
solange er lebt, in Sicherheit wiegt.

In den 30er Jahren, als unser P. San Roman noch junger Ordensmann war,
predigte in Kastilien ein gewisser Ordensmann, der in der Folgezeit Provinzial
seines Ordens werden sollte. Er predigte so gut, daBl er das Volk an sich zog.
Eine Frau verliebte sich in ihn und durch ihre Unterredungen auch er in sie.
Und um sich frei dem Genuf3 hingeben zu koénnen. verheirateten sie sich in
Genf. Das ereignete sich, als unser P. San Romén schon hier (in Mexiko)
weilte. Es wurde ihm erst bekannt, als er durch die StraBen von Genf ging
und seine Augen auf einen Mann fielen, der vor der Tiire seines Hauses stand.
Unwillkiirlich glaubte er, ihn zu erkennen. Der Mann bemerkte die Neu-
gierde, mit der er betrachtet wurde und er frug ihn: « Was schauen Sie mich
so an, als ob Sie mich kennen wiirden ?» Unser Pater antwortete, er kenne ihn
nicht, aber er sei das Abbild eines Ordensmannes, Provinzial eines gewissen
Ordens, von dem er manche niitzliche Predigt gehort habe. Ganz geriihrt
schaute der Mann ihn an und sagte: «Ich bin dieser Prediger». Unser Pater
war erstaunt und von Gott bewogen entschloB er sich zu fragen: «Aber, Herr,
wie haben Sie, der so viele Menschen bekehrt hatte, ihr Ordenskleid ausziehen
und nun hier in dieser Stadt wohnen kénnen?» Er antwortete ihm: «Treten
Sie bitte hier ein, mein Herr, und Sie werden sehen, was mich hier zuriick-
hélt». Es waren die Frau und die Kinder, welche er von ihr hatte. Der eifrige
Pater ermutigte sich und sagte ihm, was er konnte, aber ohne sich allzu weit
vorzuwagen; infolge der Gefahren, welchen er sich aussetzte, wenn er zu
stark den religiosen Gegensatz betonte, denn er kam als Gesandter und durfte
sich von seiner Gesandtschaft nicht abwendig machen lassen. Und nachdem
er ihn ermahnt und ihm Mut zugesprochen, setzte er seine Reise fort» *.

JonaNNEs BEcKMANN SMB

ZUR GESCHICHTE DES KONZILS VON KONSTANZ ?

ie «Constitutio de Ecclesia» des zweiten Vatikanischen Konzils lenkte
D erneut die Aufmerksamkeit auf die ekklesiologischen Grundprobleme
des Konstanzer Konzils und verlieh ihm eine geradezu erstaunliche Aktuali-
tit. Wenn die Geschichte der Kirche in Theologie und Dogma nicht nur eine
Geschichte des Bewahrens, sondern auch des Vergessens ist, gehdrt dann

1 1.c. 73-74.

2 Das Konzil von Konstanz. Beitrige zu seiner Geschichte und Theologie. Fest-
schrift unter dem Protektorat seiner Exzellenz des Hochwiirdigsten Herrn Erz-
bischofs Dr. Hermann Schiufele im Auftrage der Theologischen Fakultit der Uni-
versitdt Freiburg im Breisgau, herausgegeben von August Franzen und Wolfgang
Miiller. XVIII u. 536 S. Herder-Verlag Freiburg-Basel-Wien 1964.

187



nicht moglicherweise ein Dekret wie « Haec sancta» (v. 6. 4. 1415) zu solch
vergessenen Wahrheiten? Die Theologische Fakultit der Universitit Frei-
burg i. Br. hielt es fiir angezeigt, anldBlich der 550. Wiederkehr des Eroff-
nungstages des Konstanzer Konzils uns jene kirchlich-geistige Situation
wieder nahezubringen und sie von der heute gewonnenen Sicht her neu zu
durchdenken. Die 24 Beitrdge der Festschrift, deren Spannweite von den
theologischen Fragen bis zur Ortsgeschichte und Politik reicht, behandeln
die wichtigsten Aspekte von Vorgeschichte, Aufgaben, Verlauf und Nach-
wirkungen des Konzils. Das Schwergewicht liegt aber auf dem Problemkreis
«Konziliarismus». Es sei uns gestattet, diese Frage herauszugreifen und an
den Darstellungen von August Franzen, Remigius Biaumer und Helmut
Riedlinger kritisch zu beleuchten.

August Franzen befallt sich in seinem ersten Beitrag mit der Vorgeschichte
(3-35) '. Die jiingsten Forschungsergebnisse lassen die Doppelwahl von 1378
und damit den Beginn des abendlindischen Schismas in neuem Lichte er-
scheinen. Die Theorie vom nachtraglichen «consensus tacitus», der bislang
als ausreichend fir die Legitimation der romischen Papst-Reihe angeschen
wurde, kann nicht mehr aufrecht erhalten werden. Die Giiltigkeitsfrage bleibt
nach beiden Seiten offen und kann historisch nicht gelost werden. Sowohl
die Pdpste in Rom als auch in Avignon waren von der Berechtigung ihrer
eigenen Existenz {iberzeugt. Erfiillt von dem gleichen kurialistischen Rechts-
denken blieb die Frage nach der Beendigung des Schismas durch die Papste
selbst in sich unlésbar. Nach dem Scheitern der «via cessionis» blieb als
letzter Ausweg die «via concilii». War es aber nicht verankertes kanonisches
Recht, dal3 ein Konzil allein vom Papst berufen werden kann? Doch selbst
die papalistische Kanonistik enthilt Ansatzpunkte zu einer Losung fiir den
Koniflikt zwischen Papst und Kirche in den Fillen der Héresie, des Schismas
und des fortgesetzten Skandalums.

Hier liegen die Wurzeln der konziliaren Theorien. Gestiitzt auf die Arbeiten
von Tierney, Ullmann, Merzbacher, Buisson, Wilks u. a. weist IFranzen hin
auf die Vielfalt der konziliaren Idee als Produkt einer vielschichtigen kirch-
lichen und politischen, philosophischen und theologischen Entwicklung von
der mittelalterlichen Kanonistik der Dekretisten und Dekretalisten bis zu
den radikalen Formen eines Marsilius von Padua und Wilhelm von Ockham.
Seine besondere Aufmerksamkeit gilt sodann den Theoretikern zu Beginn
des Schismas: Heinrich von Langenstein und Konrad von Gelnhausen und
schlieBlich den Konstanzer Konzilstheologen Peter Kardinal von Ailly und
Johannes Gerson. Sie diirfen nach Franzen nicht mit Marsilius und Ockham
zusammen genannt werden. Auf Bewahrung der kirchlichen Grundstruktur
bedacht, distanzierten sie sich von einem extrem demokratisch — konziliari-
stischen System, das die Autoritit der Kirche von der «congregatio fidelium»
aufzubauen suchte. IThre gemaBigt konziliare Theorie blieb im Rahmen der
kanonistischen Méglichkeiten. Gerson wie Ailly hdtten sich iibrigens nur

! Beide Artikel sind zusammengefaBt und weiter prézisiert in Concilium 1 (1965)
H. 7, 555-574.

188



schwer durchringen kénnen, die Autoritdt der Universalkirche, reprisentiert
durch das Konzil, gegen die Pipste anzurufen. In einem zweiten Beitrag
(69-112) untersucht Franzen die Einigungsbemiihungen und konziliaren
Gedanken in Konstanz. Die Entstehung der Dekrete «Haec sancta» und
«Frequens» wirft die Frage auf, ob das Konzil iiber das kanonische Prozel3-
recht hinausschritt. Franzen bejaht dies, allerdings mit der Einschrinkung,
daB «Haec sancta» trotzdem von der Mehrheit konservativ verstanden wurde.
Fiir sie war das Dekret nur eine neue Fassung der alten Ausnahmeregel:
Papa a nemine iudicatur, nisi deprehendatur a fide devius. Als Beweis fiihrt
er folgendes an: In der 4. Sitzung vom 30. 3. 1415 nahm die Versammlung
es hin, daB Kardinal Zabarella den zuvor von drei Nationen aufgesetzten
Text des Dekrets eigenmachtig kiirzte und vor allem den wichtigen Zusatz
«et reformationem dictae ecclesiae in capite et in membris» weglieB3. Soweit,
meint Franzen, war es rechtens, da3 ein Konzil sich als «legitime in Spiritu
Sancto congregata» betrachtete, wenn der Papst vom Glauben abgewichen
war oder moralisch versagte (Ilucht Johannes’ XXIII., um das Konzil zu
sprengen!). Es besall seine Gewalt, nur auf den Episkopat gestiitzt, «imme-
diate a Christo» und der versagende Papst war ihm «in his, quae pertinent ad
fidem et exstirpationem dicti schimatis» zum Gehorsam verpflichtet. Un-
vereinbar aber mit der herkbmmlichen Lehre war es, die Stellung des Konzils
iiber einen solchen Notstand hinaus auf eine dauernde Kontrollfunktion
auszudehnen, wie es der Zusatz «et reformationem ... in capite et membris»
verlangte, der jederzeit einem Konzil unter der Parole « Reformbediirftigkeit
des Papsttums» Gelegenheit zum Eingreifen geben konnte.

Die Kardindle erkannten diese Gefahr und legten Protest ein. Deshalb konn-
te Zabarella den Zusatz iiber die Reform weglassen. Auch die Mehrheit war ge-
gen eine solche Ausweitung der Konzilsbefugnisse iiber das Papsttum, wie es
die 4. Sitzung beweist. Nur durch die abermalige Flucht Johannes’ XXIII.
kam es dazu, daB das Konzil, durch das liignerische Verhalten des Papstes
aufs duBerste gereizt, «Haec sancta» in der urspriinglichen, ungekiirzten
Form proklamierte. Die acht Kardinile, die an dieser 5. feierlichen Sitzung
(6. 4. 1415) teilnahmen, gaben zuvor einem Notar zu Protokoll, daB sie nicht
gewillt seien, radikalen Dekreten ihre Zustimmung zu geben. Hat sich damit
der radikal konziliaristische Kurs durchgesetzt? Wollte das Konzil mit
diesem Zusatz den « Konziliarismus» als Prinzip dogmatisch festlegen? Fran-
zen verneint diese Fragen. Die Kardindle waren dagegen. Die groB3e Masse
zweifellos auch, denn sie hat vorher noch ganz anders entschieden. Es bleiben
die Konziliaristen: Die Pariser Doktoren unter Fiihrung Gersons. Doch
gerade die Kon:ziliaristen, meint Franzen, schricben die Irrtumslosigkeit
grundsétzlich nicht dem Konzil, sondern der allgemeinen Kirche zu. Fiir sie
war die nachfolgende Rezeption durch die Gesamtkirche von Interesse.
Niemand dachte in Konstanz daran, mit dem Dekret «Haec sancta» eine
unfehlbare, alle Christen verpflichtende Glaubensdefinition iiber die Struktur
der Kirche zu erlassen. Man wollte einen praktischen Ausweg aus der Sack-
gasse des Papalismus und versuchte deshalb, die Héresieklausel der mittel-
alterlichen Kanonistik aus dem unsicheren Zustand der Epikie herauszu-
heben und zu einer dauernden Notstandsgesetzgebung zu machen.

189



Der umstrittenen Frage, ob Martin V. und Eugen IV. die Konstanzer
Dekrete anerkannt habe, geht Remigius Bdumer in zwel Beitrdgen nach
(187-213; 337-356). Wahrend z. B. in jiingster Zeit P. de Vooght und H. Kiing
dies bejahen, gelangt Baumer zur gegenteiligen Auffassung. Sowohl die Aus-
fiihrungen Gersons in seinem Traktat: Quomodo et an liceat in causa fidei
a Summo Pontifice appellare als auch die Berichte des Peter von Wormditt,
Kaspar Schuwenpflug und eines Anonymus aus Thorn iiber den Streit der
Polen mit Martin V. in der Affire Falkenberg beweisen nach Bidumer, dal3
Martin V. nach AbschluBB des Konzils am 10. 5. 1418 jede Appellation vom
Papst an ein Konzil verbot. Die Genannten haben dieses Verbot auch als
grundsitzlich, keine Ausnahme gestattend, verstanden. Eine offizielle Ver-
offentlichung seines Verbotes ist zwar nicht nachgewiesen, die Ablehnung
jeder Appellation wird aber bestdtigt in einem Brief des Papstes vom 13. 12.
1425 an Konig Wladislaus I1. von Polen: ... «nullam esse superioritatem in
terra ad quam appellari possit a Romano Pontifice». Was Eugen 1V. betrifft,
war er nach Baumer ebensowenig bereit, sich dem Konstanzer Superioritits-
dekret zu unterwerfen. Eugen IV. hitte wohl das Basler Konzil (nach der
ersten Auflésung vom 23. 12. 1431) anerkennen miissen, aber er habe nie,
auch nicht in der Bulle « Dudum sacrum» vom 15. 12. 1433, das Dekret « Haec
sancta» ausdriicklich und namentlich bestatigt, sondern es vielmehr in seiner
Bulle «Etsi non dubitemus» vom 20. 4. 1441 verworfen.

Helmut Riedlingers «Hermeneutische Uberlegungen zu den Konstanzer
Dekreten» (215-238) versuchen eine dogmengeschichtliche Einordnung. Der
Blick fiir die Geschichtlichkeit und Perspektivitidt lehramtlicher AuBerungen
ist heute geschirfter. Man ist eher bereit, historische Tatsachen, die zur
gingigen Dogmatik irgendwie quer liegen, zur Kenntnis zu nehmen, auch
wenn dabei iibliche Vorstellungen stark modifiziert werdern mii3ten. Die
Tatsache, daB ein 6kumenisches Konzil diese Dekrete erlassen konnte, ist
Anlall genug, die Beziehung zwischen Papst und Konzil erneut zu durch-
denken und die Perspektive des Vaticanum I. nicht zu verabsolutieren.
Dennoch diirfte es nach Riedlinger kaum moglich sein, die von den Kon-
stanzern beanspruchte Superioritit des Konzils mit dem ersten Vaticanum
zu harmonisieren. Ginge es nur um die Oberhoheit zur Beseitigung des
Schismas, bestiinden keine uniiberwindlichen Schwierigkeiten. Doch schon
die Forderung der Superioritit in der Kirchenreform und vor allem die
Gehorsamspflicht des Papstes «in his, quae pertinent ad fidem» dirften weit
iiber den vom vatikanischen Konzil offen gelassenen Spielraum hinausgehen.
Das Dekret «Haec sancta» erhebe nicht den Anspruch, eine geoffenbarte
Glaubenswahrheit zu definieren. Es gdbe dafiir nicht den geringsten Hinweis,
geschweige denn einen Versuch, die Definition aus Schrift und Uberlieferung
zu begriinden. Deshalb kénne das Dekret auch nicht mit der Primatsdefini-
tion auf dieselbe Ebene gestellt werden. Trotz wiederholter Verteidigung des
Dekretes von Seiten konziliaristischer, gallikanischer und febronianistischer
Theologen bestiinde kein Zweifel, daBl schlieBlich eine stindig wachsende
Zahl diese Giiltigkeit ablehnte, bis nach dem vatikanischen Konzil praktisch
ein allgemeiner Konsens iiber die Ungiiltigkeit zustande kam.

190



Mit diesen Ergebnissen kann der Rezensent nicht einig gehen. Es fehlt eine
hinreichende Kldrung der konziliaristischen Ekklesiologie. Eine sorgfiltige
Analyse einschldgiger Texte, etwa aus «de ecclesiastica potestate» von Gerson
und Ailly, hidtte weitergefiihrt. Was Franzen iiber Gerson und Ailly sagt, ist
ungeniigend und beriicksichtigt nicht ihre spitere Entwicklung. Der Hinweis
von Franzen auf die Haresieklausel als geniigende Begriindung einer ge-
maBigt konziliaren Theorie ist eine Vereinfachung. Ist die letzte Begriindung
dieser Klausel nicht notwendig konziliaristisch? Zog nicht bereits Johannes
Teutonicus (1170-1245) in seiner Glossa ordinaria daraus die Folgerung:
«Ub1 de fide agitur ... tunc synodus maior est papa»? ' Wer entscheidet denn,
ob der Papst ein Héaretiker ist? Die Lehre der Konziliaristen ist diesbeziiglich
konsequent. In Anbetracht des maglichen Konfliktes zwischen Papst und
Kirche gilt ihr Bemiihen der richtigen Zuordnung der kirchlichen Gewalten:
«Habet summus pontifex plenitudinem potestis ecclesiasticae subiective,
ordinative, regulative et suppletive super singulos de ecclesia, nihilominus
habet ecclesia synodaliter congregata plenitudinem potestatis etiam super
papam ordinative, regulative et suppletive 2. Plenitudo ecclesiasticae potes-
tatis, si consideratur in latitudine, non est in solo Papa, nisi quodammodo
formaliter, potestative et originaliter suo modo. Haec enim latitudo potes-
tatis complectitur in se alias potestates ecclesiasticas collective a summo
usque ad deorsum; et est in eis plenitudo ecclesiasticae potestatis papalis
tamquam pars integralis in suo toto. Et ita non est maior vel superior ad
totam ecclesiam, sicut nec pars maior toto 3. Non eodem modo est plenitudo
potestatis ecclesiae in papa et in ecclesia. Fatendum est tamen, qued est
utrobique; et principalius in ecclesia suo modo et hoc quadruplici respectu
scilicet indeviabilitatis ac indefectibilitatis, extensionis, regulationis et gene-
ralis obligationis, cui subicitur etiam ipse papa tamquam imperatrici sponsae
regis summi» *. Die Struktur der Kirche ist auf den Gedanken gegriindet, da3
die Fiille der Gewalt ihrer Substanz nach untrennbar und unverduBerlich bei
der vom Konzil dargestellten allgemeinen Kirche ruht, der Ausiibung nach
dem Papst und dem Konzil gemeinschaftlich zusteht. In der ndheren Be-
stimmung dieses Verhédltnisses kommen die Konziliaristen im Ganzen darin
iiberein, daB sie dem Papst die regelmidBBige Ausiibung einer obersten Regie-
rungsgewalt, dem Konzil aber eine zur Normierung, Korrektur und etwaiger
Ersetzung derselben urspriinglichere und vollere Gewalt zuschreiben. Das
Recht in «materia fidei» Entscheidungen zu treffen oder Beschliisse mit
verpflichtender Kraft fiir die Gesamtkirche zu fassen, kommt dem Papst
nicht fiir sich allein, sondern nur in Verbindung mit dem ganzen Konzil zu,
so Ailly und Gerson °. Die Beschliisse des Konzils bediirfen nicht mehr der

1 Texte des Teutonicus bei B. TIERNEY, Foundations of the Conciliar Theory (Cam-
bridge 1955) 250-254.

2 Sermo «Nuptiae», J. GERSONII opera, Paris 1606 I, 324.

3 De ecclesiastica potestate, ebd. I, 130 f{.

+ Ebd. I, 146.

5 Sermones, Magnum oecumenicum Constantiense Concilium, ed. H. voN DER HARDT
(Frankfurt-Leipzig 1697-1700) I, 448; 1I, 272.

191



Bestitigung durch den Papst !. Diese Gedanken liegen dem Dekret « Haec
sancta» zugrunde. — Gegen die Ansicht von Franzen und Riedlinger, daf3
niemand in Konstanz daran gedacht habe, eine verpflichtende Glaubens-
definition iiber die Kirche zu erlassen, steht das Zeugnis Gersons. Fiir ihn
ist die Lehre des Dekrets eine «veritas fundata supra petram sacrae scrip-
turae» ?, eine entgegengesetzte Auffassung ist «haeresis damnata per con-
stitutionem expressimam et practicatam in concilio Constantiensi® Von
Anfang an vertraten die Basler denselben Standpunkt; so Johannes von
Segovia: «... nullo modo de hoc est probabile dubium, quod huiusmodi
quaestio fuit iam per ecclesiam definita» *; Nicolaus de Tudeschis: « Declaratio
autem Constantiensis concilii hanc quaestionem omnino definit» *; Kardinal
Cesarini (papstlicher Legat): « Hic articulus ... fidem concernit» °.

DaB die Konziliaristen die Irtumslosigkeit grundsitzlich nicht dem Konzil,
sondern der allgemeinen Kirche zuschreiben, ist ungenau. Franzen stiitzt
sich auf eine Aussage Aillys: «nam secundum quosdam magnos doctores
concilium potest errare»’; an anderer Stelle fiihrt Ailly aus: «Igitur speciale
privilegium est et singularis auctoritas ecclesiae, quod non potest errare in
fide. Quod privilegium aliqui extendunt ad Romanam Ecclesiam (korporativ
verstanden: Ortskirche oder Papst und Kardinalskollegium), aliqui ad con-
cilium generale, aliqui vero restringunt solum ad autoritatem universalis
ecclesiae, sed non potest extendi ad papamy» ®. Die Mehrheit war jedoch der
Meinung, da3 dem Konzil, sofern es wirklich die allgemeine Kirche reprasen-
tiert, auch die Unfehlbarkeit zukommt.

Einen entscheidenden Fehler begeht Franzen in der Beurteilung der Kardi-
ndle. IThre angebliche Opposition gegen «Haec sancta» kann kaum mit der
Ablehnung konziliaristischer Bestrebungen im Zusammenhang stehen. Die
Wortfithrer des Kollegiums sind selbst Konziliaristen (Zabarella, Ailly,
Fillastre). Die ganze Beweislast tragt bei Franzen der Satz «et reformationem,
in capite». Nun zdhlte sich gerade das Kardinalskollegium selbst zum «Caput
Ecclesiae». Nach Zabarella sind die Kardindle «partes corporis papae» °.
Er vertritt mit andern eine aristokratisch-oligarchische Theorie in der Kir-
chenleitung, wonach die Kardinile als kollegiale Mittrager der papstlichen
Gewalt eine Schliisselstellung besitzen. Man braucht daher nicht lange zu
fragen, warum Zabarella den Zusatz der Reformfrage im Dekret iiberging,
zumal Stimmen laut wurden, die Kardinile als Hauptschuldige des Schismas

Ebd. 11, 475.

Sermo « Nuptiae» vgl. oben p. 191, Anm. 2.

Resolutio circa materiam excommunicationum, opera, ed. Dupin II, 423.

Von pErR HarpT VI, 14.

Ebd. VI, 17.

Monumenta conciliorum generalium seculi decimi quinti (MC). Concilium Basi-
leense (Wien 1873) 11, 377.

Vo~ pErR Harpt II, 201.

8 Ebd. VI, pars II, 56.

9 ZABARELLA, De schismate, bei Theodorici a Niem. Historiarum sui temporis libri
1V, 557 (Strabourg 1607).

= I R S

~

192



in diesem Punkte nicht zu schonen. Dies erklart auch zur Geniige den zu
Protokoll gegebenen Protest: «... non animo consentiendi his quae audiverant
in ipsa statui debere» '. Mit einer grundsitzlichen Ablehnung des Dekrets
hat das nichts zu tun. Der Konziliarismus als Prinzip wurde nicht in Frage
gestellt. Auch ohne das Detail der Reform ist er hinlanglich im Dekret aus-
gesprochen. — Daf@ die groBe Masse « Haec sancta» konservativ verstand und
die konziliaristischen Zusammenhidnge gar nicht durchschaute, ist eine wei-
tere, unbegriindete Behauptung von Franzen. Ein Blick in die wiahrend des
IKonzils gehaltenen Predigten ergibt ein anderes Bild. Mit solchen Argumen-
ten ist an der Giiltigkeit des Dekrets nicht zu riitteln. Sie kann vom Konzil
selbst her gesehen, tiberhaupt nicht in Abrede gestellt werden.

Hat Martin V. «Haec sancta» bestédtigt? Trotz der vorziiglichen Unter-
suchung Bidumers ist die Frage nach wie vor offen. Es bleibt der Charakter
des Zwiespdltigen in der Haltung des Papstes. In der letzten Sitzung (22. 4.
1418) erkldrte er: «quod omnia et singula determinata, conclusa et decreta
in materia fidei per praesens sacrum concilium generale Constantiense con-
ciliariter (im Gegensatz zu nationaliter), tenere et inviolabiliter observare
volebat ...» 2. Von den Hussiten verlangte er in der Bulle «Inter cunctas»
(22. 2. 1418): «Item, utrum credat, quod illud, quod sacrum concilium Con-
stantiense, universalem ecclesiam repraesentans, approbavit et approbat in
favorem fidei et ad salutem animarum, quod hoc est ab universis Christi
fidelibus approbandum et tenendum ...» 3. Soll «Haec sancta» davon aus-
genommen sein? Den Polen legte der Papst den Entwurf einer Bulle gegen
die Appellation vor. Doch die Bulle selbst wurde nie ausgefertigt und der
Entwurf ist nicht erhalten! Warum? Das Dekret «Frequens» (9. 10. 1417),
das dem Papst die periodische Abhaltung von Konzilien vorschrieb, verstand
Martin spédter in der Praxis zu entwerten. Aber ist das nicht zweierlei: Die
grundsitzliche Superioritdt des Konzils und die Rechte, die dem Papst in
Ausiibung seines Amtes zustehen? Vielleicht 148t sich von dieser Unter-
scheidung her das Verbot der Appellation verstehen, ohne daraus auf einen
grundsitzlichen Gegensatz Martins zu « Haec sancta» schlieBen zu miissen. —
Deutlicher liegt der Fall bei Eugen IV. Allerdings libergeht hier Bidumer
sehr groBziigig die wichtige Bulle « Dudum sacrum» (15. 12. 1433). In der
Zwangslage, die von ihm dekretierte Auflésung des Konzils zuriickzunehmen,
anerkannte Eugen die bis dahin erlassenen Dekrete und damit auch das
Konstanzer Dekret (von den Baslern wiederholt, um die RechtmiBigkeit
ihrer Versammlung zu verteidigen) und zwar mit eben dem Wortlaut, von
dem er selbst sagte, daB er diese Zustimmung enthielte: «decernimus et
declaramus ...». Kurz zuvor wollte er eher sein Amt und Leben verlieren als
diese Zustimmung erteilen. Die Basler bestitigten diese volle Genugtuung:
«ita approbavit, ut nihil in se ultra potuerit desiderari» *. Johann von Segovia

VoN DER HarpT IV, 97.
Manst 27, 1201.
Mansr 27, 1211.
Manst 29, 1254.

13 193

- W N e



warf spdter in seiner Antwort auf die Bulle «Etsi non dubitemus» Eugen
seinen Gesinnungswechsel vor: Die ganze Welt konne erkennen, daB3 Eugen,
der zuerst das Basler Konzil bejaht und mit der Lehre des Konzils iiberein-
gestimmt habe, nach seiner Trennung vom Konzil eine andere Auffassung
als vorher vertrete; der Papst und seine Anhédnger versuchten jetzt 6ffentlich,
das heilige und groBe Konstanzer Konzil und seine Entscheidungen zu ver-
dammen *.

Nach Riedlinger kann « Haec sancta» nicht mit der Primatsdefinition auf
dieselbe Ebene gestellt werden. Er vermag leider so wenig wie Franzen iiber-
zeugende historische Griinde dafiir anzugeben. Es ist nicht nétig, im ein-
zelnen auf seine Argumente einzugehen, sie stimmen weitgehend mit denen
von Franzen iberein. Nun mufl man wohl mit Riedlinger zugeben, da3 der
Historiker iiber ein die Geschichte transzendierendes Geschehen, z. B. iiber
den jetzt giiltigen Anspruch einer Glaubensdefinition, kein absolutes Urteil
fallen kann. Allein hier steht Konzil gegen Konzil. Wo ist das Kriterium fiir
den giiltigen Anspruch? Ist das die sich selbst definierende Unfehlbarkeit des
Papstes allein? Dann ist das papalistische System, das sich im abendl.
Schisma ad absurdum fithrte, unvermeidlich: « Plus potest papa solus ... quam
tota ecclesia catholica et concilia seorsum» ?; der Papst ist «una fontalis origo
totius potestatis ecclesiasticae» . Will man diese Folgerung vermeiden, dann
kann man nicht in einem dogmatischen Apriori die Definitionen des Vatica-
nums gegen die Definition von Konstanz absolut setzen. Beide Konstitutionen
sind in ihren Anliegen erneut zu priifen. Das Problem kann hier nur an-
gedeutet werden. Es stellen sich in diesem Zusammenhang eine Reihe anderer
Fragen, etwa nach dem Problem «unfehlbarer konziliarer Satzaussagen».
Fiir das Gespriach in der Okumene eroffnen sich ganz neue Moglichkeiten.

Den Herausgebern und Mitarbeitern se! fiir dieses Werk gedankt. Fiir den
Fachtheologen bedarf das Buch keiner weiteren Empfehlung. Dariiber hinaus

verdient es aber einen groferen Leserkreis.
P. Erwin HAnGeGI, SVD

1 MC III, 1162, 9 ff.

Alvarus Pelagius, De planctu ecclesiae 1, 6 zit. bei HUBLER, Constanzer Refor-

mation 361.

3 JonannNEs voN TorQUEMADA, Oratio synodalis de primatu, in Documenta et
scriptores, ed. E. Candal (Rom 1954) Abt. B, IV fas. II, 26.

[

194



	Miszellen

