
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 60 (1966)

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN

EIN AUGUSTINER-MISSIONAR AUS MEXIKO
IM CALVINISTISCHEN GENF 1545

Im Jahre 1533 trafen die ersten sieben Gründermissionare der Augustiner
Eremiten in Neuspanien (Mexiko) ein '. Unter ihnen befand sich Fray

Juan de San Roman (f 1581), der innerhalb wie außerhalb seines Ordens in
Mexiko ein hohes Ansehen gewann 2. Als Bartolome de Las Casas (f 1566)
seinen Kampf für die Freiheit der Indianer mit den «Leyes nuevas» in Burgos
1542 zu einem krönenden Abschluß brachte, wurden diese neuen Gesetze
auch in Mexiko verkündet. Dagegen erhob sich ein heftiger Sturm seitens
der spanischen Bevölkerung, welche in der Abschaffung der Indianer-Sklaverei

ihre koloniale Wirtschaftspolitik bedroht sah. Ihnen schlössen sich
auch die im Lande tätigen Missionare an. Weltliche und kirchliche Behörden
sandten daher 1544 eine Abordnung an Karl V., den Gesetzgeber von Burgos3.
Als Vertreter des Augustinei-Ordens fuhr Fr. Juan de San Roman mit der
Gesandtschaft nach Spanien. Da der Kaiser jedoch wegen der Ordnung der
religiösen Verhältnisse (Reformation - Konzil von Trient) in Deutschland
weilte, machte er sich auf den Weg dorthin, da die Gesandtschaft bei den
untergeordneten Stellen in Spanien nichts ausrichten konnte.

Über diese Reise nach Deutschland berichtet nun der Augustiner-Chronist
Fray Diego Basalenque *. Zunächst bemerkt er, infolge der Lutheraner hätten
Fr. Juan de San Roman und sein Begleiter Fray Jorge de Avila nicht im
Ordenskleid reisen können, sondern als Soldaten «doch unter den Kleidern
wohl mit Bußgürteln versehen». Und dann schreibt er wörtlich weiter: «Sie
kamen nach Genf und dort hatte unser P. San Roman eine höchst traurige

1 Rob. Ricard, La «Conquête spirituelle» du Mexique, Paris 1933, 92 ff.
2 ebd. und 287 f.
3 L. Lopetegui - F. Zubillaga S. J., Historia de la Iglesia en la America Espanola,

Madrid 1965, 330 ff.
4 Historia de la Provincia de San Nicolas de Tolentino, de Michoacan del Orden

de N. P. S. Augustin. (Introducción y Notas de José Bravo Ugarte), Mexico, 1963,
73. Die Erstausgabe dieser Chronik erschien 1673 in Mexiko, eine zweite Ausgabe
ebd. 1886. Vgl. R. Streit, Bibliotheca Missionum. II (Aachen 1927, Neuausgabe
Freiburg 1963), 587, III (Aachen, 1927), 642.

186



Begegnung mit jemandem, der einst Provinzial eines bestimmten Ordens
war und sich verheiratet hatte. Ich erzähle es hier, damit sich niemand,
solange er lebt, in Sicherheit wiegt.

In den 30er Jahren, als unser P. San Roman noch junger Ordensmann war,
predigte in Kastilien ein gewisser Ordensmann, der in der Folgezeit Provinzial
seines Ordens werden sollte. Er predigte so gut, daß er das Volk an sich zog.
Eine Frau verliebte sich in ihn und durch ihre Unterredungen auch er in sie.
Und um sich frei dem Genuß hingeben zu können, verheirateten sie sich in
Genf. Das ereignete sich, als unser P. San Roman schon hier (in Mexiko)
weilte. Es wurde ihm erst bekannt, als er durch die Straßen von Genf ging
und seine Augen auf einen Mann fielen, der vor der Türe seines Hauses stand.
Unwillkürlich glaubte er, ihn zu erkennen. Der Mann bemerkte die
Neugierde, mit der er betrachtet wurde und er frug ihn: «Was schauen Sie mich
so an, als ob Sie mich kennen würden » Unser Pater antwortete, er kenne ihn
nicht, aber er sei das Abbild eines Ordensmannes, Provinzial eines gewissen
Ordens, von dem er manche nützliche Predigt gehört habe. Ganz gerührt
schaute der Mann ihn an und sagte: «Ich bin dieser Prediger». Unser Pater
war erstaunt und von Gott bewogen entschloß er sich zu fragen: «Aber, Herr,
wie haben Sie, der so viele Menschen bekehrt hatte, ihr Ordenskleid ausziehen
und nun hier in dieser Stadt wohnen können?» Er antwortete ihm: «Treten
Sie bitte hier ein, mein Herr, und Sie werden sehen, was mich hier zurückhält».

Es waren die Frau und die Kinder, welche er von ihr hatte. Der eifrige
Pater ermutigte sich und sagte ihm, was er konnte, aber ohne sich allzu weit
vorzuwagen; infolge der Gefahren, welchen er sich aussetzte, wenn er zu
stark den religiösen Gegensatz betonte, denn er kam als Gesandter und durfte
sich von seiner Gesandtschaft nicht abwendig machen lassen. Und nachdem
er ihn ermahnt und ihm Mut zugesprochen, setzte er seine Reise fort» l.

Johannes Beckmann SMB

ZUR GESCHICHTE DES KONZILS VON KONSTANZ2

Die «Constitutio de Ecclesia» des zweiten Vatikanischen Konzils lenkte
erneut die Aufmerksamkeit auf die ekklesiologischen Grundprobleme

des Konstanzer Konzils und verlieh ihm eine geradezu erstaunliche Aktualität.

Wenn die Geschichte der Kirche in Theologie und Dogma nicht nur eine
Geschichte des Bewahrens, sondern auch des Vergessens ist, gehört dann

1 I.e. 73-74.
2 Das Konzil von Konstanz. Beiträge zu seiner Geschichte und Theologie.

Festschrift unter dem Protektorat seiner Exzellenz des Hochwürdigsten Herrn
Erzbischofs Dr. Hermann Schaufele im Auftrage der Theologischen Fakultät der
Universität Freiburg im Breisgau, herausgegeben von August Franzen und Wolfgang
Müller. XVIII u. 536 S. Herder-Verlag Freiburg-Basel-Wien 1964.

187



nicht möglicherweise ein Dekret wie «Haec sancta» (v. 6. 4. 1415) zu solch

vergessenen Wahrheiten Die Theologische Fakultät der Universität Freiburg

i. Br. hielt es für angezeigt, anläßlich der 550. Wiederkehr des
Eröffnungstages des Konstanzer Konzils uns jene kirchlich-geistige Situation
wieder nahezubringen und sie von der heute gewonnenen Sicht her neu zu
durchdenken. Die 24 Beiträge der Festschrift, deren Spannweite von den
theologischen Fragen bis zur Ortsgeschichte und Politik reicht, behandeln
die wichtigsten Aspekte von Vorgeschichte, Aufgaben, Verlauf und
Nachwirkungen des Konzils. Das Schwergewicht liegt aber auf dem Problemkreis
«Konziliarismus». Es sei uns gestattet, diese Frage herauszugreifen und an
den Darstellungen von August Franzen, Remigius Bäumer und Helmut
Riedlinger kritisch zu beleuchten.

August Franzen befaßt sich in seinem ersten Beitrag mit der Vorgeschichte
(3-35) '. Die jüngsten Forschungsergebnisse lassen die Doppelwahl von 137S

und damit den Beginn des abendländischen Schismas in neuem Lichte
erscheinen. Die Theorie vom nachträglichen «consensus tacitus», der bislang
als ausreichend für die Legitimation der römischen Papst-Reihe angesehen
wurde, kann nicht mehr aufrecht erhalten werden. Die Gültigkeitsfrage bleibt
nach beiden Seiten offen und kann historisch nicht gelöst werden. Sowohl
die Päpste in Rom als auch in Avignon waren von der Berechtigung ihrer
eigenen Existenz überzeugt. Erfüllt von dem gleichen kurialistischen Rechtsdenken

blieb die Frage nach der Beendigung des Schismas durch die Päpste
selbst in sich unlösbar. Nach dem Scheitern der «via cessionis» blieb als
letzter Ausweg die «via concilii». War es aber nicht verankertes kanonisches
Recht, daß ein Konzil allein vom Papst berufen werden kann? Doch selbst
die papalistische Kanonistik enthält Ansatzpunkte zu einer Lösung für den
Konflikt zwischen Papst und Kirche in den Fällen der Häresie, des Schismas
und des fortgesetzten Skandalums.

Hier liegen die Wurzeln der konziliaren Theorien. Gestützt auf die Arbeiten
von Tiernev, Ulimann, Merzbacher, Buisson, Wilks u. a. weist Franzen hin
auf die Vielfalt der konziliaren Idee als Produkt einer vielschichtigen kirchlichen

und politischen, philosophischen und theologischen Entwicklung von
der mittelalterlichen Kanonistik der Dekretisten und Dekretalisten bis zu
den radikalen Formen eines Marsilius von Padua und Wilhelm von Ockham.
Seine besondere Aufmerksamkeit gilt sodann den Theoretikern zu Beginn
des Schismas: Heinrich von Langenstein und Konrad von Gelnhausen und
schließlich den Konstanzer Konzilstheologen Peter Kardinal von Ailly und
Johannes Gerson. Sie dürfen nach Franzen nicht mit Marsilius und Ockham
zusammen genannt werden. Auf Bewahrung der kirchlichen Grundstruktur
bedacht, distanzierten sie sich von einem extrem demokratisch - konziliari-
stischen System, das die Autorität der Kirche von der «congregatio fidelium»
aufzubauen suchte. Ihre gemäßigt konziliare Theorie blieb im Rahmen der
kanonistischen Möglichkeiten. Gerson wie Ailly hätten sich übrigens nur

Beide Artikel sind zusammengefaßt und weiter präzisiert in Concilium 1 (1965)
H. 7, 555-574.

188



schwer durchringen können, die Autorität der Universalkirche, repräsentiert
durch das Konzil, gegen die Päpste anzurufen. In einem zweiten Beitrag
(69-112) untersucht Franzen die Einigungsbemühungen und konziliaren
Gedanken in Konstanz. Die Entstehung der Dekrete «Haec sancta» und
«Frequens» wirft die Frage auf, ob das Konzil über das kanonische Prozeßrecht

hinausschritt. Franzen bejaht dies, allerdings mit der Einschränkung,
daß «Haec sancta» trotzdem von der Mehrheit konservativ verstanden wurde.
Für sie war das Dekret nur eine neue Fassung der alten Ausnahmeregel:
Papa a nemine iudicatur, nisi deprehendatur a fide devius. Als Beweis führt
er folgendes an: In der 4. Sitzung vom 30. 3. 1415 nahm die Versammlung
es hin, daß Kardinal Zabarella den zuvor von drei Nationen aufgesetzten
Text des Dekrets eigenmächtig kürzte und vor allem den wichtigen Zusatz
«et reformationem dictae ecclesiae in capite et in membris» wegließ. Soweit,
meint Franzen, war es rechtens, daß ein Konzil sich als «legitime in Spiritu
Sancto congregata» betrachtete, wenn der Papst vom Glauben abgewichen
war oder moralisch versagte (Flucht Johannes' XXIII., um das Konzil zu
sprengen!). Es besaß seine Gewalt, nur auf den Episkopat gestützt, «immediate

a Christo» und der versagende Papst war ihm «in his, quae pertinent ad
fidem et exstirpationem dicti schimatis» zum Gehorsam verpflichtet.
Unvereinbar aber mit der herkömmlichen Lehre war es, die Stellung des Konzils
über einen solchen Notstand hinaus auf eine dauernde Kontrollfunktion
auszudehnen, wie es der Zusatz «et reformationem in capite et membris»
verlangte, der jederzeit einem Konzil unter der Parole «Reformbedürftigkeit
des Papsttums » Gelegenheit zum Eingreifen geben konnte.

Die Kardinäle erkannten diese Gefahr und legten Protest ein. Deshalb konnte
Zabarella den Zusatz über die Reform weglassen. Auch die Mehrheit war

gegen eine solche Ausweitung der Konzilsbefugnisse über das Papsttum, wie es

die 4. Sitzung beweist. Nur durch die abermalige Flucht Johannes' XXIII.
kam es dazu, daß das Konzil, durch das lügnerische Verhalten des Papstes
aufs äußerste gereizt, «Haec sancta» in der ursprünglichen, ungekürzten
Form proklamierte. Die acht Kardinäle, die an dieser 5. feierlichen Sitzung
(6. 4. 1415) teilnahmen, gaben zuvor einem Notar zu Protokoll, daß sie nicht
gewillt seien, radikalen Dekreten ihre Zustimmung zu geben. Hat sich damit
der radikal konziliaristische Kurs durchgesetzt? Wollte das Konzil mit
diesem Zusatz den «Konziliarismus» als Prinzip dogmatisch festlegen? Franzen

verneint diese Fragen. Die Kardinäle waren dagegen. Die große Masse
zweifellos auch, denn sie hat vorher noch ganz anders entschieden. Es bleiben
die Konziliaristen: Die Pariser Doktoren unter Führung Gersons. Doch
gerade die Konziliaristen, meint Franzen, schrieben die Irrtumslosigkeit
grundsätzlich nicht dem Konzil, sondern der allgemeinen Kirche zu. Für sie

war die nachfolgende Rezeption durch die Gesamtkirche von Interesse.
Niemand dachte in Konstanz daran, mit dem Dekret «Haec sancta» eine
unfehlbare, alle Christen verpflichtende Glaubensdefinition über die Struktur
der Kirche zu erlassen. Man wollte einen praktischen Ausweg aus der Sackgasse

des Papalismus und versuchte deshalb, die Häresieklausel der
mittelalterlichen Kanonistik aus dem unsicheren Zustand der Epikie herauszuheben

und zu einer dauernden Notstandsgesetzgebung zu machen.

189



Der umstrittenen Frage, ob Martin V. und Eugen IV. die Konstanzer
Dekrete anerkannt habe, geht Remigius Bäumer in zwei Beiträgen nach
(187-213 ; 337-356). Während z. B. in jüngster Zeit P. de Vooght und H. Küng
dies bejahen, gelangt Bäumer zur gegenteiligen Auffassung. Sowohl die
Ausführungen Gersons in seinem Traktat: Quomodo et an liceat in causa fidei
a Summo Pontifice appellare als auch die Berichte des Peter von Wormditt,
Kaspar Schuwenpflug und eines Anonymus aus Thorn über den Streit der
Polen mit Martin V. in der Affäre Falkenberg beweisen nach Bäumer, daß
Martin V. nach Abschluß des Konzils am 10. 5. 1418 jede Appellation vom
Papst an ein Konzil verbot. Die Genannten haben dieses Verbot auch als

grundsätzlich, keine Ausnahme gestattend, verstanden. Eine offizielle
Veröffentlichung seines Verbotes ist zwar nicht nachgewiesen, die Ablehnung
jeder Appellation wird aber bestätigt in einem Brief des Papstes vom 13. 12.

1425 an König Wladislaus II. von Polen: «nullam esse superioritatem in
terra ad quam appellari possit a Romano Pontifice». Was Eugen IV. betrifft,
war er nach Bäumer ebensowenig bereit, sich dem Konstanzer Superioritäts-
dekret zu unterwerfen. Eugen IV. hätte wohl das Basler Konzil (nach der
ersten Auflösung vom 23. 12. 1431) anerkennen müssen, aber er habe nie,
auch nicht in der Bulle «Dudum sacrum» vom 15. 12. 1433, das Dekret «Haec
sancta» ausdrücklich und namentlich bestätigt, sondern es vielmehr in seiner
Bulle «Etsi non dubitemus» vom 20. 4. 1441 verworfen.

Helmut Riedlingers «Hermeneutische Überlegungen zu den Konstanzer
Dekreten» (215-238) versuchen eine dogmengeschichtliche Einordnung. Der
Blick für die Geschichtlichkeit und Perspektivität lehramtlicher Äußerungen
ist heute geschärfter. Man ist eher bereit, historische Tatsachen, die zur
gängigen Dogmatik irgendwie quer liegen, zur Kenntnis zu nehmen, auch
wenn dabei übliche Vorstellungen stark modifiziert werden müßten. Die
Tatsache, daß ein ökumenisches Konzil diese Dekrete erlassen konnte, ist
Anlaß genug, die Beziehung zwischen Papst und Konzil erneut zu
durchdenken und die Perspektive des Vaticanum I. nicht zu verabsolutieren.
Dennoch dürfte es nach Riedlinger kaum möglich sein, die von den
Konstanzern beanspruchte Superiorität des Konzils mit dem ersten Vaticanum
zu harmonisieren. Ginge es nur um die Oberhoheit zur Beseitigung des

Schismas, bestünden keine unüberwindlichen Schwierigkeiten. Doch schon
die Forderung der Superiorität in der Kirchenreform und vor allem die
Gehorsamspflicht des Papstes «in his, quae pertinent ad fidem» dürften weit
über den vom vatikanischen Konzil offen gelassenen Spielraum hinausgehen.
Das Dekret «Haec sancta» erhebe nicht den Anspruch, eine geoffenbarte
Glaubenswahrheit zu definieren. Es gäbe dafür nicht den geringsten Hinweis,
geschweige denn einen Versuch, die Definition aus Schrift und Überlieferung
zu begründen. Deshalb könne das Dekret auch nicht mit der Primatsdefinition

auf dieselbe Ebene gestellt werden. Trotz wiederholter Verteidigung des
Dekretes von Seiten konziliaristischer, gallikanischer und febronianistischer
Theologen bestünde kein Zweifel, daß schließlich eine ständig wachsende
Zahl diese Gültigkeit ablehnte, bis nach dem vatikanischen Konzil praktisch
ein allgemeiner Konsens über die Ungültigkeit zustande kam.

190



Mit diesen Ergebnissen kann der Rezensent nicht einig gehen. Es fehlt eine
hinreichende Klärung der konziliaristischen Ekklesiologie. Eine sorgfältige
Analyse einschlägiger Texte, etwa aus «de ecclesiastica potestate» von Gerson
und Ailly, hätte weitergeführt. Was Franzen über Gerson und Ailly sagt, ist
ungenügend und berücksichtigt nicht ihre spätere Entwicklung. Der Hinweis
von Franzen auf die Häresieklausel als genügende Begründung einer
gemäßigt konziliaren Theorie ist eine Vereinfachung. Ist die letzte Begründung
dieser Klausel nicht notwendig konziliaristisch Zog nicht bereits Johannes
Teutonicus (1170-1245) in seiner Glossa ordinaria daraus die Folgerung:
«Ubi de fide agitur tunc synodus maior est papa»? ' Wer entscheidet denn,
ob der Papst ein Häretiker ist Die Lehre der Konziliaristen ist diesbezüglich
konsequent. In Anbetracht des möglichen Konfliktes zwischen Papst und
Kirche gilt ihr Bemühen der richtigen Zuordnung der kirchlichen Gewalten :

«Habet summus pontifex plenitudinem potestis ecclesiasticae subiective,
ordinative, regulative et suppletive super singulos de ecclesia, nihilominus
habet ecclesia synodaliter congregata plenitudinem potestatis etiam super
papam ordinative, regulative et suppletive 2. Plenitudo ecclesiasticae potestatis,

si consideratur in latitudine, non est in solo Papa, nisi quodammodo
formaliter, potestative et originaliter suo modo. Haec enim latitudo potestatis

complectitur in se alias potestates ecclesiasticas collective a summo
usque ad deorsum; et est in eis plenitudo ecclesiasticae potestatis papalis
tamquam pars integralis in suo toto. Et ita non est maior vel superior ad
totam ecclesiam, sicut nec pars maior toto 3. Non eodem modo est plenitudo
potestatis ecclesiae in papa et in ecclesia. Fatendum est tamen, quod est
utrobique; et principalius in ecclesia suo modo et hoc quadruplici respecta
scilicet indeviabilitatis ac indefectibilitatis, extensionis, regulationis et generalis

obligationis, cui subicitur etiam ipse papa tamquam imperatrici sponsae
regis summi»4. Die Struktur der Kirche ist auf den Gedanken gegründet, daß
die Fülle der Gewalt ihrer Substanz nach untrennbar und unveräußerlich bei
der vom Konzil dargestellten allgemeinen Kirche ruht, der Ausübung nach
dem Papst und dem Konzil gemeinschaftlich zusteht. In der näheren
Bestimmung dieses Verhältnisses kommen die Konziliaristen im Ganzen darin
überein, daß sie dem Papst die regelmäßige Ausübung einer obersten
Regierungsgewalt, dem Konzil aber eine zur Normierung, Korrektur und etwaiger
Ersetzung derselben ursprünglichere und vollere Gewalt zuschreiben. Das
Recht in «materia fidei» Entscheidungen zu treffen oder Beschlüsse mit
verpflichtender Kraft für die Gesamtkirche zu fassen, kommt dem Papst
nicht für sich allein, sondern nur in Verbindung mit dem ganzen Konzil zu,
so Ailly und Gerson 5. Die Beschlüsse des Konzils bedürfen nicht mehr der

1 Texte des Teutonicus bei B. Tierney, Foundations of the Conciliar Theory
(Cambridge 1955) 250-254.

2 Sermo «Nuptiae», J. Gersonii opera, Paris 1606 I, 324.
3 De ecclesiastica potestate, ebd. I, 130 f.
4 Ebd. I, 146.
5 Sermones, Magnum oecumenicum Constantiense Concilium, ed. H. von der Hardt

(Frankfurt-Leipzig 1697-1700) I, 448; II, 272.

191



Bestätigung durch den Papst '. Diese Gedanken liegen dem Dekret «Haec
sancta» zugrunde. - Gegen die Ansicht von Franzen und Riedlinger, daß
niemand in Konstanz daran gedacht habe, eine verpflichtende Glaubensdefinition

über die Kirche zu erlassen, steht das Zeugnis Gersons. Für ihn
ist die Lehre des Dekrets eine «Veritas fundata supra petram sacrae
scripturae»2, eine entgegengesetzte Auffassung ist «haeresis damnata per
Constitutionen! expressimam et practicatam in concilio Constantiensi3. Von
Anfang an vertraten die Basler denselben Standpunkt; so Johannes von
Segovia: «... nullo modo de hoc est probabile dubium, quod huiusmodi
quaestio fuit iam per ecclesiam definita »4 ; Nicolaus de Tudeschis : « Declaratio
autem Constantiensis concilii hanc quaestionem omnino définit» 5; Kardinal
Cesarini (päpstlicher Legat) : «Hic articulus fidem concernit» 6.

Daß die Konziliaristen die Irtumslosigkeit grundsätzlich nicht dem Konzil,
sondern der allgemeinen Kirche zuschreiben, ist ungenau. Franzen stützt
sich auf eine Aussage Aillys: «nam secundum quosdam magnos doctores
concilium potest errare»7; an anderer Stelle führt Ailly aus: «Igitur speciale
Privilegium est et singularis auctoritas ecclesiae, quod non potest errare in
fide. Quod privilegium aliqui cxtendunt ad Romanam Ecclesiam (korporativ
verstanden: Ortskirche oder Papst und Kardinalskollegium), aliqui ad
concilium generale, aliqui vero restringunt solum ad autoritatem universalis
ecclesiae, sed non potest extendi ad papam»8. Die Mehrheit war jedoch der
Meinung, daß dem Konzil, sofern es wirklich die allgemeine Kirche repräsentiert,

auch die Unfehlbarkeit zukommt.
Einen entscheidenden Fehler begeht Franzen in der Beurteilung der Kardinäle.

Ihre angebliche Opposition gegen «Haec sancta» kann kaum mit der
Ablehnung konziliaristischer Bestrebungen im Zusammenhang stehen. Die
Wortführer des Kollegiums sind selbst Konziliaristen (Zabarella, Ailly,
Fillastre). Die ganze Beweislast trägt bei Franzen der Satz «et reformationem,
in capite». Nun zählte sich gerade das Kardinalskollegium selbst zum «Caput
Ecclesiae». Nach Zabarella sind die Kardinäle «partes corporis papae»'.
Er vertritt mit andern eine aristokratisch-oligarchische Theorie in der
Kirchenleitung, wonach die Kardinäle als kollegiale Mitträger der päpstlichen
Gewalt eine Schlüsselstellung besitzen. Man braucht daher nicht lange zu

fragen, warum Zabarella den Zusatz der Reformfrage im Dekret überging,
zumal Stimmen laut wurden, die Kardinäle als Hauptschuldige des Schismas

1 Ebd. II, 475.
2 Sermo «Nuptiae» vgl. oben p. 191, Anm. 2.
3 Resolutio circa materiam excommunicationum, opera, ed. Dupin II, 423.
4 Von der Hardt VI, 14.
5 Ebd. VI, 17.
6 Monumenta conciliorum generalium seculi decimi quinti (MC). Concilium Basi-

leense (Wien 1873) II, 377.
7 Von der Hardt II, 201.
8 Ebd. VI, pars II, 56.
9 Zabarella, De schismate, bei Theodorici a Niem. Historiarum sui temporis libri

IV, 557 (Straßbourg 1607).

192



in diesem Punkte nicht zu schonen. Dies erklärt auch zur Genüge den zu
Protokoll gegebenen Protest: «... non animo consentiendi his quae audiverant
in ipsa statui debere» '. Mit einer grundsätzlichen Ablehnung des Dekrets
hat das nichts zu tun. Der Konziliarismus als Prinzip wurde nicht in Frage
gestellt. Auch ohne das Detail der Reform ist er hinlänglich im Dekret
ausgesprochen. - Daß die große Masse «Haec sancta» konservativ verstand und
die konziliaristischen Zusammenhänge gar nicht durchschaute, ist eine
weitere, unbegründete Behauptung von Franzen. Em Blick in die während des
Konzils gehaltenen Predigten ergibt ein anderes Bild. Mit solchen Argumenten

ist an der Gültigkeit des Dekrets nicht zu rütteln. Sie kann vom Konzil
selbst her gesehen, überhaupt nicht in Abrede gestellt werden.

Hat Martin V. «Haec sancta» bestätigt? Trotz der vorzüglichen
Untersuchung Bäumers ist die Frage nach wie vor offen. Es bleibt der Charakter
des Zwiespältigen in der Haltung des Papstes. In der letzten Sitzung (22. 4.

1418) erklärte er: «quod omnia et singula determinata, conclusa et decreta
in materia fidei per praesens sacrum concilium generale Constantiense con-
ciliariter (im Gegensatz zu nationalitcr), tenere et inviolabiliter observare
volebat » 2. Von den Hussiten verlangte er in der Bulle «Inter cunctas»
(22. 2. 1418): «Item, utrum credat, quod illud, quod sacrum concilium
Constantiense, universalem ecclesiam repraesentans, approbavit et approbat in
favorem fidei et ad salutem animarum, quod hoc est ab universis Christi
fidelibus approbandum et tenendum ...»3. Soll «Haec sancta» davon
ausgenommen sein Den Polen legte der Papst den Entwurf einer Bulle gegen
die Appellation vor. Doch die Bulle selbst wurde nie ausgefertigt und der
Entwurf ist nicht erhalten! Warum? Das Dekret «Frequens» (9. 10. 1417),
das dem Papst die periodische Abhaltung von Konzilien vorschrieb, verstand
Martin später in der Praxis zu entwerten. Aber ist das nicht zweierlei: Die
grundsätzliche Superiorität des Konzils und die Rechte, die dem Papst in
Ausübung seines Amtes zustehen Vielleicht läßt sich von dieser
Unterscheidung her das Verbot der Appellation verstehen, ohne daraus auf einen
grundsätzlichen Gegensatz Martins zu «Haec sancta» schließen zu müssen. -
Deutlicher liegt der Fall bei Eugen IV. Allerdings übergeht hier Bäumer
sehr großzügig die wichtige Bulle «Dudum sacrum» (15. 12. 1433). In der
Zwangslage, die von ihm dekretierte Auflösung des Konzils zurückzunehmen,
anerkannte Eugen die bis dahin erlassenen Dekrete und damit auch das
Konstanzer Dekret (von den Baslern wiederholt, um die Rechtmäßigkeit
ihrer Versammlung zu verteidigen) und zwar mit eben dem Wortlaut, von
dem er selbst sagte, daß er diese Zustimmung enthielte: «decernimus et
declaramus ...». Kurz zuvor wollte er eher sein Amt und Leben verlieren als
diese Zustimmung erteilen. Die Basler bestätigten diese volle Genugtuung:
«ita approbavit, ut nihil in se ultra potuerit desiderari»4. Johann von Segovia

1 Von der Hardt IV, 97.
2 Mansi 27, 1201.
3 Mansi 27, 1211.
4 Mansi 29, 1254.

13 193



warf später in seiner Antwort auf die Bulle «Etsi non dubitemus» Eugen
seinen Gesinnungswechsel vor: Die ganze Welt könne erkennen, daß Eugen,
der zuerst das Basler Konzil bejaht und mit der Lehre des Konzils
übereingestimmt habe, nach seiner Trennung vom Konzil eine andere Auffassung
als vorher vertrete; der Papst und seine Anhänger versuchten jetzt öffentlich,
das heilige und große Konstanzer Konzil und seine Entscheidungen zu
verdammen '.

Nach Riedlinger kann «Haec sancta» nicht mit der Primatsdefinition auf
dieselbe Ebene gestellt werden. Er vermag leider so wenig wie Franzen
überzeugende historische Gründe dafür anzugeben. Es ist nicht nötig, im
einzelnen auf seine Argumente einzugehen, sie stimmen weitgehend mit denen
von Franzen überein. Nun muß man wohl mit Riedlinger zugeben, daß der
Historiker über ein die Geschichte transzendierendes Geschehen, z. B. über
den jetzt gültigen Anspruch einer Glaubensdefinition, kein absolutes Urteil
fällen kann. Allein hier steht Konzil gegen Konzil. Wo ist das Kriterium für
den gültigen Anspruch Ist das die sich selbst definierende Unfehlbarkeit des

Papstes allein? Dann ist das papalistische System, das sich im abendl.
Schisma ad absurdum führte, unvermeidlich : «Plus potest papa solus quam
tota ecclesia catholica et concilia seorsum» 2; der Papst ist «una fontalis origo
totius potestatis ecclesiasticae»3. Will man diese Folgerung vermeiden, dann
kann man nicht in einem dogmatischen Apriori die Definitionen des Vatica-
nums gegen die Definition von Konstanz absolut setzen. Beide Konstitutionen
sind in ihren Anliegen erneut zu prüfen. Das Problem kann hier nur
angedeutet werden. Es stellen sich in diesem Zusammenhang eine Reihe anderer
Fragen, etwa nach dem Problem «unfehlbarer konziliarer Satzaussagen».
Für das Gespräch in der Ökumene eröffnen sich ganz neue Möglichkeiten.

Den Herausgebern und Mitarbeitern sei für dieses Werk gedankt. Für den
Fachtheologen bedarf das Buch keiner weiteren Empfehlung. Darüber hinaus
verdient es aber einen größeren Leserkreis.

P. Erwin Hänggi, SVD

1 MC III, 1162, 9 ff.
2 Alvarus Pelagius, De planctu ecclesiae 1, 6 zit. bei Hübler, Constanzer

Reformation 361.
3 Johannes von Torçjuemada, Oratio synodalis de primatu, in Documenta et

scriptores, ed. E. Candal (Rom 1954) Abt. B, IV fas. II, 26.

194


	Miszellen

