Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 60 (1966)

Artikel: Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus : zur
Entstehung der christkatholischen Pfarrei Olten

Autor: Conzemius, Victor

Anhang: Drei Briefe von Walther Munzinger

Autor: [s.n]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129036

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEILAGE

Drei Briefe von Walther Munzinger

herausgegeben von Eduard Fischer

WALTHER MUNZINGER ! AN ANDREAS HEUSLER 2

Verehrtester Herr!

Ich danke Ihnen recht verbindlich fiir Ihre Mitteilungen 3; sie haben mich
sehr interessiert und mehr gefreut als das LLob, das in 6ffentlichen Bldttern
iiber meine Schrift * wie uber eine Parteischrift gesprochen worden ist °, denn
das sollte sie nicht sein und ist es gewil3 auch nicht. Ich wollte zeigen, daf} in
den zum Teil wirklich schddlichen, hemmenden und zum Teil toten, wirkungs-

1 Munzinger Walther, von Olten, 1830-1873, Sohn des Bundesrats Joseph Mun-
zinger, 1791-1855; gebildet in Olten und Solothurn, studierte in Bern, Paris,
Berlin die Rechte; 1854 Staatsexamen, 1855 Doktorat und PD fiir franzés. Kir-
chenrecht an der Universitidt Basel, 1857 a. 0. und 1863 o. Professor der Rechte
an der Univ. Bern; verfalite im Auftrag der Berner Regierung und des schwei-
zerischen Bundesrates mehrere Arbeiten zum Handels- und Obligationenrecht
und rechtsgeschichtlichen Charakters; 1872 Nationalrat; wurde 1871 der eigent-
liche Fiuhrer der schweizerischen katholischen Reformbewegung; die « Katho-
lischen Bliatter» 1873, Nr. 16 nannten ihn, nachdem er am 28. April in Bern uner-
wartet gestorben war, «die Seele und den belebenden Hauch dieser Bewegung».
Heusler Andreas, von Basel, 1802-1868, Dr. jur. und Professor an der Universitiat
Basel; fithrender liberalkonservativer Politiker, Redaktor der «Basler Zeitungs,
1831-1847 Ratsherr; Mitbegriinder der Allgemeinen geschichtsforschenden Gesell-
schaft der Schweiz. Verfasser mehrerer rechtshistorischer Abhandlungen. — Der
hier publizierte Brief W. Munzingers an ihn liegt im Staatsarchiv Basel: Heusler-
Ryhinersches Privatarchiv 328, E 111. Kopie im Stadtarchiv Olten.

3 Nicht vorhanden.

Papsttum und Nationalkirche, eine kirchenrechtliche Studie von Dr. W. MUN-
ZINGER, Professor der Rechte, Bern 1860, J. Dalpsche Buchhandlung.

Das konservative Solothurner «Echo vom Jura» vom 7. April 1860 hatte Mun-
zinger vorgeworfen, er habe «den Glauben der Viter verleugnet» und wolle «die
Einheit zersplittern in cdsaropapistische Staatskirchen».

160



losen Verfassungsformen der katholischen Kirche von ihrem eigenen Stand-
punkt aus eine Reform moglich wire, eine Reform, um der Revolution aus-
zuweichen. Der Revolution? Es werden gar Viele sein, die weder an die
Reform noch an die Revolution glauben! Ja, Revolution fiir politische, fiir
Fragen der nationalen Gestaltung, Reformen kommerzieller und rechtlicher
Verhiltnisse. Aber nicht fiir die Kirche. Da wird man die alten Mauern stehen
lassen; da mogen in den Hallen und Nischen des einst so glorreichen Tempel-
baues Fiichse hausen. Die Sdulen stehen zwar noch, aber sie sind Jahrhun-
derte alt und waren schon im 15. Jahrhundert nicht stark genug, die Riesen-
kuppe zu tragen. Wie sollten sie es heute sein, wo das Wort des Dichters
gelte « Was hat das Ewige verschuldet, dal man’s nur nebenher noch duldet ?»
Also laf3t sie zerbrockeln!

Wihrend die Einen sich gegen die Reformen sperren mit dem Verzweif-
lungswort: Sint ut sunt aut non sint! ! zucken Andere leichtfertig die Achseln
iiber solche Anstrengungen und sehen nicht die leiseste Gefahr darin, daB
Leben und Kirche in so hdBlichem Widerspruch stehen, dal3 die Kivche das
Leben so vielfach hemmt, ja verdirbt, des Lebens «goldenen Baum» oft seiner
herrlichsten Friichte beraubt, — keine Gefahr darin, da3 das Leben sich um
die Kirche als einem diskreditierten Institut so wenig als moglich schiert 2
und damit auch dem religiésen Leben, dessen idealste Trigerin die Kirche
sein sollte, gleichgiiltig den Riicken kehrt. Ja, es wiinschen konsequent Viele,
und zwar mit einer guten letzten Absicht, daBB jener Widerspruch so iiber-
stark werde, da3 er die Kirche zum Ruin bringe; denn das liegt in der Natur
der Dinge, da3 die Kirche weichen mul3 und nicht das Leben.

Sie gehoéren nicht zu diesen und ich nicht. Aber Sie trosten sich, daf sich
iiber der Menschheit, auch ohne von Sdulen eines Kirchentempels getragen
zu sein, eine herrliche Kuppel sich wolbe — die Liebe, von der die VerheiBung,
daB sie nimmer aufhoéren werde [1 Cor 13,8]. Und Sie glauben nicht an eine
Reform der Kirche in dem von mir angedeuteten Sinne: 1. weil Thnen die
Formen des 15. Saeculums fir das 19t¢ tot scheinen, 2. weil Sie unsere Zeit
iberhaupt als antikirchlich ansehen. Was das Erste betrifft, so tut eine Expli-
kation meiner eigenen Anschauung not. Wenn ich in meiner Schrift die Kon-
zilienverfassung des 15. Jahrhunderts als Programm fiir unsere Zeit pro-
klamierte, so war es mir darum zu tun, den Katholiken zu zeigen, dal} die
heutige pipstliche Verfassung historisch und dogmatisch nicht auf dem
felsenfesten Boden ruht, wie gemeinhin angenommen wird, sondern in der
Geschichte des Katholizismus selbst die beruhigendsten und die sichersten
Ankniipfungspunkte zu finden seien. Es sei aber ferne von mir, den Geist
eines Konzils von Konstanz heraufzubeschworen. Namentlich im heutigen
Momente mochte ich die Erzbischofe und Bischofe der katholischen Welt
nicht versammeln: ich meinte, ich konnte vor einem solchen Konzil noch
ordentlich erschrecken und mir die alte Ordnung wieder zuriick wiinschen.

! Sentenz, die der Jesuitengeneral Lorenzo Ricci gegeniiber Papst Klemens XIII.
geduBert haben soll. Sie seien wie sie sind, oder sie seien nicht.
? Schiert, kiilmmert.

11 161



Damit ist aber mein eigenes Prinzip nicht gerichtet; ich halte fest, daB mit
demokratischen Formen, die natiirlich der Entwicklung des Individuellen
giinstig sind, die geeignet sind, alle die herrlichen Krifte voll Hingebung und
Selbstverleugnung, von denen Sie so wahr gesprochen, zu entfesseln, — daB3
mit diesen neuen Formen der Kirche selbst und damit ihren Glaubigen ein
neuer, viel reicherer und edlerer Inhalt eingehaucht werden kénnte. Welches
nun im Speziellen diese Formen sind, das ist eine Frage der Zeit, der Klugheit.
Der Hauptgedanke bleibt aber wohl durch alle Zeiten wahr: Wie fiir politische
Verfassungsfragen die alte aristokratische Einteilung der Verfassungsformen
eigentlich auch heute noch gilt, so ist es auch fiir die Verfassung der Kirche;
der Gegensatz von absolutistischer Einzelmeinung und von Parlamentaris-
mus wird ewig der selbe bleiben. Da stoBen wir aber auf eine andere Frage,
es ist die Hauptfrage, die Frage der Kirche iiberhaupt. Sie halten unsere
Zeitrichtung fiir eine feste kirchliche Gestaltung ungiinstig, wahrend im
15. Jahrhundert die Kirche mit ilirem Inhalt, dem Glauben, das gesamte
Volk, hoch und nieder, gelehrt und unwissend durchdrungen habe. Heut-
zutage seien in derselben Kirche die weitgehendsten Gegensitze, also keine
Einheit des Glaubens. Ich glaube dies auch, mache aber aufmerksam, daQ3
wir bei dieser Frage weit mehr an uns selbst, an unsere Umgebung, an die
gebildete Stadtbevélkerung denken, und die Millionen, die nicht auf unserm
reflektierenden Boden stehen, fast vergessen — und da dndert unser Urteil
ganz gewif}. Allein ich will hievon absehen, — ich muf3 sogar; nur ja nicht eine
Kirche fiir die Ungebildeten und daneben eine oder vielmehr keine fiir die
sogenannten Gebildeten zu bekommen; denn ein solches Resultat wiirde
gerade Thre Ansicht bestdtigen helfen. Ich nehme auch wirklich an, da@3 der
religidse Geist, der in den Stddten bei den Gebildeten herrscht, denn doch so
langsam auch der Wellenschlag ist, der die Bildung in das weite Meer des
allgemeinen Volkslebens hinaustragt, und nach und nach in alle Schichten
der Menschen eindringt. Und dieser Geist ist allerdings nicht ein glaubens-
einigender Geist. Allein ich kann dies nicht beklagen, weil es der Wahrheit
besser entspricht. War die Glaubenseinheit des 15. und 16. Jahrhunderts eine
Wahvheit? Nein! So lange es sich um Worte handelt, um Buchstaben, ist die
Glaubenseinheit moéglich. Dringt man aber auf Gedanken, auf das innere
Wesen, so geht alles auseinander, — drger als es beim Turm zu Babel war. So
ist’s heute; so war’s aber auch vor 300 Jahren, und es ist heute blof3 darum
viel deutlicher eine Zersplitterung vorhanden, weil man heute weniger fihig
zum Fanatismus ist, weil man sich gegenseitiger notig hat und das Gerechtig-
keitsgefiihl der gegenseitigen Anerkennung stiarker geworden ist. Selbst in der
Hitze des Parteikampfs gegen den gemeinsamen gefihrlichen Feind in Rom
war unter den Reformatoren keine Glaubenseinheit; der beste Beweis sind
Luther und Zwingli. Sie hatten die Bibel, also Worte, Buchstaben, als die
gemeinsame und zugleich ausschlieBliche Grundlage des Glaubens anerkannt,
und doch zerfielen sie. Aber auch da, wo eine duBere Kircheneinheit sich
aufrecht erhaiten hat, war sie keine Glaubenseinheit. Sie kann es nicht sein;
der Glaube nimmt in jedem selbstindigen Geiste auch ein selbstdndiges,
individuelles Geprige an. Tausende koénnen zusammen beten, und doch
glaubt vielleicht nicht Einer was der Andere. Wenn man den gldaubigsten

162



Theologen den Puls etwas scharf fiihlt, so wird die Bewegung bei Jedem je
nach Temperament verschieden sein. Es ist Illusion, wenn man den Glau-
ben vom Denken und individuellen Fiihlen fern halten zu kénnen vermeint,
und dann ist auch eine Einheit des Glaubens, soweit er auf jenem be-
ruht, eine Illusion. — Allein neben oder vielmehr iiber diesem individuel-
len Glauben lebt im Menschen das Gemeinsame, das in seiner gottlichen
Bestimmung liegt, — nenne man es Glaube oder Liebe, — der Glaube an
ein Hoheres, an den Himmel, den das Menschenkind mit Engelschéren be-
volkert und den der tiefer dringende Geist in idealerer Weise auffaf3t. In die-
sem Glauben, in diesem Zug nach oben sind wir trotz der ungeheuersten
Verschiedenheiten einig, denn das Wort «Materialismus» bezeichnet eher
eine Gelehrtenschule als eine menschliche Richtung des Glaubens oder bes-
ser Unglaubens.

Auf dieser Einheit des Glaubens sollte die Kirche stehen, und sie steht
schon jetzt zu einem Teile auf diesem Boden, obschon es nicht zu sein scheint.
Ich kann das ganze Jahr in die katholische oder protestantische Predigt
gehen, und hore nie ein Dogma erortern oder fest bestimmen. Man 143t dieses
Dogma auf der Seite liegen. Allerdings wird im Konfirmationsunterricht der
Grund gelegt zum Dogmenglauben. Allein — lat das Kind seine Kinder-
schuhe ausziechen — was bleibt von dieser Lehre kraftig und unversehrt?
Jedenfalls nicht viel anderes als jener allgemeine Glaube, — oder wenigstens
wird nur dieser im Stande sein, einen wahren, bestimmenden Einflu3 auf die
Gesinnung, auf das Leben auszuiiben. Und darauf kommt es denn eigentlich
schlieBlich an. Ich glaube darum: Die Kirche ist jetzt schon vielfach in ihrem
inneven Wesen eine Kirche dev Einheit in dev Liebe, in jenem hohern Glauben,
und ist nicht mehr eine Kirche der Einheit des Dogmenglaubens, und sie sollte
jenes immer mehr werden. Oder kénnen Sie nicht an eine Kirche ohne Dogma
glauben?

Ich meine, dall gerade das gedankenlose Wertlegen auf Dogmatisches zu
den haBlichsten, unkirchlichsten Erscheinungen gefiihrt hat; ich achte zwar
bei vielen Sektenverbindungen das treue und tugendhafte Zusammenhalten;
allein abgesehen davon war mir der Hochmut, mit dem ein paar tausend
Seelen sich einbilden, die Wahrheit einzig zu besitzen und sich dabei mit
einer bornierten Steifheit auf ein paar Buchstaben der geduldigen Bibel und
auf ihren Glauben berufen, immer wahrhaft widerwirtig. Es liegt darin eine
so abgeschmackte Selbstiiberhebung, dal man bei den Einen lachen muB, bei
Andern zornig wird. —

Man wird mir nun allerdings einwenden: Nehmt dem Volke seine bestimm-
ten Dogmensitze nur, ihr unklugen Neuerer! Werdet das Reich des krause-
sten Unglaubens heraufziehen sehen! Allein mir will scheinen, unsere Frage
sel mehr eine Frage der Wahrheit als der Klugheit, und schlieBlich ist stets
das Wahrste auch noch das Kliigste.

Koénnen wir mit ganz reinem Gewissen dem Volke diesen oder jenen Dog-
mensatz als Wahvheit verkiindigen? Gibt es iiberhaupt z. B. in allen den
Konfessionalfragen eine Wahrheit. Fiir den Einen: ja! aber nicht fir alle.
Denn Jeder meint bloB, er habe den rechten Ring, hat ihn aber nicht. Man
wird mir sagen: es geniige ja, daB ein jeder glaube, den rechten Ring zu be-

163



sitzen !. Allein wenn der Glaube an die Wahrheit eines Satzes den Glaubenden
zwingt, Millionen von Mitmenschen, die ihm in Kultur und guter Gesinnung
gleich stehen oder ithm sogar iiberlegen sind, fiir Ungldubige anzusehen, —
wenn ein Jeder well3, dal3 der Zufall und nur der Zufall, nimlich seine Geburt
von bestimmten Eltern, schuld ist, daB er diesen Glauben hat, so ist ein
solcher Glauben nicht auf festem Boden. — Ich glaube drum, eine Kirche,
deren Einheit mehr in der Liebe, in der Sittlichkeit gesucht wird als im Dog-
menglauben, wire lebensfdahiger als es die heutige ist und namentlich all-
gemeiner wirksam. —

Hat es irgend welche Wirkung auf die Stiarke des Gottesglaubens in dem
einzelnen Menschen, auf seine christliche Gesinnung, — ob z. B. die Dreifaltig-
keit so oder anders zu denken ist, ob Christus vor seiner Auferstehung zur
Holle gefahren ist, ob das Abendmahl zwinglische oder lutherische Bedeutung
habe, ob Maria unbefleckt empfangen worden? Gewil3 nicht. Diese Fragen
und noch hundert andere sind fiir die religiése Gesinnung fast ganz gleich-
giiltig; ob sie so oder anders entschieden werden, — was liegt daran? Sie
beschdftigen den gewohnlichen Menschen auch nur selten, und wenn sie ihn
ernsthaft beschidftigen, so kommt er entweder zu keinem Resultat, oder dann
spuken fixe Ideen in seinem Kopfe, wovon wir hier in Bern so manch trauriges
Beispiel haben %. Mich wenigstens haben solche Fragen auch nie im mindesten
erbaut. Wofiir also unniitzer Ballast in dem Schiff der heiligen Kirche? Die
Zeiten der Inquisition und der Scheiterhaufen sind vorbei; ist aber kein
Glaubenszwang mehr moglich, so tut die Kirche besser daran, sie suche nicht
in Dingen eine Einheit, wo sie in freier Weise unmoglich erzielt werden kann,
sondern lasse solche Dinge so unbemerkt als moglich auf der Seite liegen und
begrabe sie ohne Sang und Klang. —

Sie werfen mir vielleicht vor, ich gehe zu weit. Allein es seil ferne von mir,
daB ich, wenn mir die Macht zustiinde, in ungestiimer Weise das Dogma
unserer Kirche reinigen oder gar aufheben wollte. Nein! darin sdhe ich wirk-
lich, bei der jetzigen Schwiche der Kirche den Menschen von einer anderen
Seite als der des Glaubens und der Angst vor dem Teufel anzufassen, eine
groB3e Gefahr.

Allein das Programm wiirde ich neu erweckten Konzilien und Synoden
stellen, ihre Kraft in anderer Weise geltend zu machen als zur Formulierung
von toten, an und fir sich vollkommen gleichgiiltigen Glaubenssitzen, die
kein anderes Resultat mehr haben kénnen als zu verbittern und zu zerstreuen,
anstatt zu einigen und zu heiligen. Ich glaube selbst, es wiirde dieses Pro-
gramm von selbst sich erfiillen, wenn eine neue Organisation der leitenden
Krifte der Kirche imstande wire, den gefesselten Geist zu entfesseln. Dieser
Geist, so gewaltig er auch wire, wiirde sich ohnmaichtig fiihlen, die Bahn der
alten Glaubenskonzilien fortzusetzen; aber er wiirde neue Bahnen erdffnen
und eine neue Aera des kirchlichen Lebens herbeifiihren, — nicht dadurch
daB er dieses auf den Kopf stellte, sondern dadurch, da3 er den Schwerpunkt
desselben verdnderte: Statt der Dogmen die christliche Sittlichkeit, statt der

1 Anspielung auf LEssings Parabel von den Drei Ringen.
2 Es bleibt unklar, worauf er anspielt.

164



Glaubens- und Gebetsformeln erhebende Poesie, statt der Wundererweckun-
gen und Jubildumsabldsse die ernstvolle Erhebung des menschlichen Ge-
miites bis zum BewuBtsein eines Hohern und bis zum Vergessen niedriger
gemeiner Interessen, mit Hiilfe groer Gedanken, herrlicher Beispiele von
Mut und Ehrgefiihl und der edlen Kiinste; denn die wahre Kunst vermag aus
Felsen Feuer zu schlagen.

Wiirde die katholische Kirche eine solche Richtung erhalten und ihre
Krifte nicht vergeuden, um einem halbverwesten Leichnam Leben einzu-
hauchen, da wiirde die Einigung der Kirche zur Méglichkeit, da wiirden die
sogenannten Taufscheinkatholiken aus ihrer gefdlschten Stellung heraus-
treten.

Ich selbst hatte von Jugend auf Vorliebe fiir die musica sacra !; als Gymna-
siast spielte ich 7 Jahre lang, und oft recht gottbegeistert, Tag fiir Tag die
fromme Orgel, gestehe aber, daf3 ich schon damals oft «nationale» Melodien
mit den kirchlichen verband. Noch in Bern ? war ich zwei Jahre lang Vor-
steher des katholischen Kirchengesangs und hitte gern etwas Tiichtiges
geleistet fiir die Erbauung der Gemeinde — durch Verdrangung des mono-
tonen, formelmiBigen lateinischen Choralgesanges durch einen edlen vier-
stimmigen reinen deutschen Mel3gesang; ich fiihrte selbst mit dem Studenten-
gesangverein > Messen von Rink * auf. Allein gar bald traf mein Beginnen
MiBfallen, und ich zog mich zuriick °. Ich spreche hievon um zu zeigen, wie
bei einer freieren, groBherzigeren Richtung manche Kraft, die jetzt ferne
steht, der Kirche erhalten bliebe.

Noch mein seliger Vater fehltc keinen Sonntag in der Kirche; dic Pletit
fiir die Gebote der Kirche war in ihm noch lebendig ®. In dessen Sohn, ob-
schon er der Kirche freundlich gesinnt ist, ist jene schon viel schwicher 7.
Da kann nur ein neuer frischer Hauch die Flamme anfachen. So ist’s bei mir,

! Aus der Familie Munzinger in Olten sind mehrere Komponisten hervorgegangen,

die Messen, Oratorien und Kirchenlieder komponiert haben.

Er war 1855 zum PD an der Universitit Bern ernannt worden; die viterliche

Familie war aber bereits im Frithjahr 1849 (nach der Wahl des Vaters zum Bundes-

rat) nach Bern gezogen. Walther blieb auch weiter in Bern, nachdem der Vater

im Jahr 1855 gestorben war.

3 Schon 1850 mit seinen Commilitonen von der « Helvetias.

* Rinck Johann Christian Heinrich, 1770-1846, bekannter deutscher Organist und
Komponist, Schiiler von Rittel in Erfurt, seit 1817 Kammermusiker in Darm-
stadt, starb dort am 7. August 1846.

5 In Bern war 1832-1867 rémischkatholischer Pfarrer: Antoine Baud, geboren 1805
in Chéne bei Genf; 1830 Priester, zuerst Vikar in Genf, 1831 in Bern, 1832 dort
Pfarrer. Unter ihm wurde in Bern die erste kath. Kirche erbaut (St. Peter u. Paul),
vollendet 1864. Im gleichen Jahr wurde er als Dekan ex parte Episcopi Basileensis
bestatigt und 1865 zum Apostolischen Protonotar ernannt. Er starb am 7. Mai
1867 (Frdl. Mitt. des bischo6fl. Ordinariats der Didzese Basel in Solothurn).

5 Im Hause Munzinger in Solothurn gab es eine Hauskapelle; dort lag denn auch
der tote Vater Bundesrat im Jahre 1855 aufgebahrt. Hans Hafliger, Bundesrat
Josef Munzinger, Solothurn 1953, S. 372.

7 Walther Munzinger hatte 1859 in der Kirche Langenthal protestantisch geheiratet.
DieTscHl/WEBER, Walther Munzinger, Ein Lebensbild; Olten 1874, S. 60.

[

165



und so ist’s noch bei Tausenden von Taufscheinkatholiken, die diesen wider-
wartigen Namen nicht verdienen. Mir personlich entspricht manche Seite
des Katholizismus mit seinem poetischen Gehalt ganz vollkommen; eine
protestantische Kirche, wenn’s nicht ein erhabenes Miinster ist, 148t mich
so kahl und kiihl wie sie selbst ist, und ein protestantischer Gottesdienst,
wenn’s nicht zufdllig ein ausgezeichneter erwidrmender Prediger ist, ist etwas
sehr Langweiliges, und Langeweile ist der groBte Feind der Frommigkeit;
diejenigen die meinen, sie kénnen den Menschen mit einer regelrechten drei-
teiligen Predigt erfassen, kennen den Menschen schlecht. Ich halte das eigent-
lich Gottesdienstliche fir sehr erhebend, wirkungsvoll und der verschieden-
artigsten Ausbildung fahig. Ich wiirde es namentlich fiir die romanischen
Volkerschaften beklagen, wollte man den Gottesdienst durch Bibellesen und
Interpretation verdringen. —

Ich hoffe also, es sollte eine Moglichkeit sein, den stolzen Strom der Katho-
lizitat, ohne ihn zu zerteilen, aber auch ohne fremden Druck, durch die Kraft
des eigenen Wassers in eine neue Richtung abzulenken; und in dieser Richtung

wiirden ithm — dessen bin ich iiberzeugt — hunderte von Bichen, die sich bis
jetzt im Sande verloren, zuflieBen. Da@} ich dies durch die eigene Kraft der
Kirche herbeifithren mdéchte !, habe ich in meiner Schrift genugsam an den
Tag gelegt.

Bleibt mir noch die Frage: Ist zur Erreichung der ausgesprochenen Zwecke
eine grofe Gemeinschaft, eine wahre allgemeine Kirche notig oder wiinschens-
wert, oder sollen wir die Entstehung kleiner Gemeinschaften je nach indi-
viduellen Richtungen wiinschen?

So sehr ich das Partikuldre der Nationalkirchen gegeniiber dem zwingenden
Absolutismus Roms verteidigte, so entschieden bin ich gegen das namentlich
in der protestantischen Kirche wuchernde freikirchliche Element (soweit
dieses nicht blof Unabhidngigkeit vom Staate bedeutet). So gediegene Ab-
sichten teilweise dabei mitwirken, die Evscheinung als solche, diese Auflésung
der Kirche im wahren Sinne, ist mir ein Argernis. Ich kann mir nichts Un-
kirchlicheres denken als diese Trennung der Bewohner einer Stadt, einer
Kirchgemeinde, selbst eines und desselben Hauses in mehrere Kirchgemein-
schaften, und zwar durch die Willkiir des Einzelnen, mit der natiirlich Partei-
sucht so sehr nahe zusammenhangt.

Religiése Gesinnung ist natiirlich moglich auch ohne Kirche in jedem Ein-
zelnen. Zu diesem individuellen Gefiihl k6mmt nun aber das Gefiihl der
Gemeinsamkeit der hoheren Bestimmung aller Menschenkinder; das Auge der
Humanitdt, das nach idealern, géttlichen Zwecken gerichtet ist, nenne ich
Karche.

Von dieser Idee aus sind unsere Konfessionalunterschiede eine beklagens-
werte Erscheinung; allein es sind eben historische Tatsachen und bei dem
Einzelnen ist nicht die Willkiir, sondern die Geburt mafBgebend.

Viel hallicher und wahre Karikaturen der reinen Idee einer Kirche sind
jene Absonderungen im SchofBle derselben Kirchgemeinschaft, wo la bonne
société in die Eglise libre und la canaille in die Eglise nationale geht.

! Gemeint ist: ohne politische Hilfe.

166



Die Kirche, als allgemeine Kirche gedacht, ist das schonste Gebilde im
Reiche der Menschen. In ihr beugt sich das ganze Geschlecht vor einem
Hohern in Demut, und Einer ist dem Andern gleich und Keiner weill mehr
als der Andere von dem, was iiber den Wolken ist, von dem unbekannten
Gott. In jenen Pseudokirchlein dagegen, da ist der Kopf des so erbarmlichen
Menschenkindes in die Hohe gerichtet, — da fiihlt sich der Eine besser als der
Andere; da meint der Kirchgenosse das Hohere besser zu kennen als der, der
auBer der Kirche steht; da muB notwendig die Demut, der erste Anfang der
Religiositdt, andern Empfindungen weichen. Da ist nach meinem Gefiihl
gerade der schonste Zug der kirchlichen Gemeinschaft, der kirchlichen
Frommigkeit, verwischt. Ich halte also an der Kirche fest. Ich kann nicht
an ihre Auflésung glauben, weil ich sie der Entwicklung fahig halte. — Ich
mochte auch nicht die hohe Aufgabe der Kirche dem Staate zuweisen !. Ich
bin ein Feind der Ubergewalt des Staates, und ich meine, eine Kirche in
meinem idealen Sinne miifte schweres Gewicht in die Waagschale werfen
koénnen, wenn es sich darum handelt, gegen rohen Despotismus die edelsten
Giiter des Friedens und der Gesittung zu verteidigen.

Ich bitte sehr ab, daB ich so sehr lang geworden, ich habe es durchaus nicht
gewollt.

Ich habe das Vergniigen, Ihnen beiliegend eine kleine Arbeit, eine Schul-
rede ? zuzusenden und empfehle mich Ihnen bestens.

Mit hochachtungsvollem Grufe

Dr. W. Munzinger, Prof.
Bern, den 24. Oktober 1860.

II.

WALTHER MUNZINGER AN EMIL ScHMID 3

Bern, 5. Dezember [1871]
Sehr geehrter Herr und Freund!

Ich verdanke Ihnen Ihre telegraphische Mitteilung; sie hat mich sehr
gefreut. Ich erkenne darin den alten guten freisinnigen Geist Oltens. Es
scheint mir denn doch klar genug, dal man eine Siinde gegen den eigenen
Geist begeht, wenn man im selben Augenblicke, wo man gegen die freche
Unwahrheit der Infallibilisten protestiert und erklirt, daB doch wenigstens

1 Keine Staatskirche also.

2 Rede des Herrn Dr. Walther Munzinger, Professor der Rechte an der Universitit
zu Bern, gehalten an dem Schulfeste in Olten, 26. August 1860, Olten 1860; Aus-
zug auch bei DIETSCHI/WEBER, S. 61.

3 Schmid Emil von Olten, 1840-1906; gebildet in Olten und Solothurn, in Ziirich
und Neuenburg, zuletzt an der Universitit Heidelberg; seit 1865 Apotheker in
Olten; sehr interessiert an Fragen der Politik liberaler Richtung; Sohn des Stadt-
ammanns Jak. Benedikt Schmid. Munzinger wandte sich an ihn in der Hoffnung,
er wiirde als Sohn am stirksten auf den Vater Stadtammann einwirken kénnen.

167



die Schule von diesem Geiste verwahrt bleiben soll, gerade den Reprisen-
tanten ! dieses schlimmen Geistes an die Spitze dieser Schule stellt. Es war
doch schon fatal genug, daB die Bezirksschulkommission so zusammen-
gesetzt worden ist, als wenn unsere Katholikenversammlung in Solothurn 2
eine eitle Komodie gewesen, als wenn es eigentlich bei all den groBen Worten
Niemandem recht ernst gewesen wire.

Ich hoffe nun, daB dieser Wahlvorgang in Olten Euch Muth einfl6Be, in
der Sache, zu der wir einmal stehen zu wollen feierlich erkliart haben, einen
Schritt vorwirts zu gehen. Ihr seht an dem schénen Lehrbuch der Geschich-
ten, von denen ich heute im «Volksblatt» gelesen habe 3, wie es noth tut. Und
vergelt nicht, daB ein Moment, der so giinstig wire in der jetzigen, fiir die
germanische Welt nicht so leicht wiederkehrt. Wie stehen wir in der Schweiz
Deutschland gegeniiber so unentschieden und apathisch da. Miissen wir denn
alles Heil auf dem geistigen Gebiet von Deutschland erwarten!

Freund Dietschi * soll sich die Sache zu Herzen nehmen; es ist eine gute
Sache, die brav auszufechten ihm und seinem wackern Blatt nur Ehre bringen
kann. Dietschi besitzt auch Maal3 genug, ich habe heute gedacht, fast zu
brav; ich hitte ihn in seinem Leitartikel 3, der mir zwar sehr gut gefallen hat,
etwas schneidiger gewiinscht. Die Frage ist danach. — Den Muthigen gehort

! Gemeint ist Peter Bldsi, damals kath. Pfarrer in Olten, lebte 1821-1884, gebildet
in Solothurn und Freiburg i. Brs 1847, Primiz und Sekundarlehrer in Balsthal,
1850 Kaplan u. Bezirkslehrer in Olten, 1860 Pfarrer in Aarau und Religionslehrer
an der dortigen Kantonsschule, 1863 Pfarrverweser in Olten, seit 1864 dort Pfarrer,
eifriger Schulmann und Schulinspektor und Prasident der Bezirksschulkommission;
1875 Erbauer der neuen rém. kath. Kirche samt Pfarrhaus, Sekretdr des Kapitels
Buchsgau, starb in Olten am 21. Juni 1834. Publizierte: Beschreibung des Un-
glicks im Hauensteintunnel, Olten 1857. — Predigt zur Festfeier der Aufnahme
Solothurns in den Schweizerbund, Luzern 1881.

2 Sie fand statt am 29. April 1871, der schweizerische Kongrell in Solothurn am
18. September 1871.

3 An der Bezirksschule Olten wurde damals das nicht eben objektive Geschichts-
lehrmittel von J. Hoffmann verwendet. Das «Volksblatt» wiinschte es ersetzt.
Volksblatt vom Jura, Redaktion Peter Dietschi, Olten 5. Dezember 1871.

* Dietschi Peter von Lostorf, 1830-1907, gebildet in Olten, Neuendorf und Solo-
thurn, studierte an den Universititen von Zirich, Lausanne, Géttingen und
Berlin klassische Philologie und Geschichte; 1854 Lehrer an der neuen Bezirks-
schule Olten, 1855 als Professor ans Gymnasium Solothurn berufen, wo er bis
1870 blieb. Ab 1870 Redaktor an dem von ihm 1869 begriindeten « Volksblatt vom
Jura» in Olten. Nahm lebhaft Anteil am politischen und kulturellen Leben der
Stadt und des Kantons, zuerst liberaler, dann freisinniger Richtung, und wurde
einer der Fithrer der kirchlichen Reformbewegung, griindete auch und gab heraus
die « Katholischen Blatter» 1873-1877, war seit 1884 bis 1907 ununterbrochen
Prasident des Synodalrates der Schweizerischen Nationalkirche.

5 Im «Volksblatt vom Jura» 1871, Dez. 5. schrieb Dietschi im Leitartikel «Zu den
getroffenen Kommissionswahlen» tiber die Wegwahl des kath. Pfarrers Bldsi und
des reform. Pfarrers Ehrsam aus der Schulkommission «was nur den Bestrebungen
unserer Zeit entspricht: Trennung von Kirche und Staat, Anerkennung der Schule
als einer Staatsanstalt und voélliger Unabhédngigkeit von der Kirche».

168



die Welt. Ich wiirde im Kanton Solothurn diese prinzipielle Frage mit aller
Kraft ergreifen; das ist eine Frage, die hoch steht und die Luft reinigt von
allen kleinlichen Partheigeschicken !. Das deutsche Reich hat den Kampf
begonnen von oben herab; dort ruft man die Polizei zu Hiilfe. Bel uns da-
gegen sollte das von unten, aus dem guten tapfern Geiste des Volkes kommen.
Wenn einmal die Gemeinden ernst machen und fest erklaren, was sie fiir eine
Kirche haben wollen, so werden auch die Geistlichen parieren. Vor 400 Jahren
haben die Basler ihren Geistlichen, die sich widerspenstig zeigten, den Befehl
vorgelegt, «sie sollen lesen und singen, oder aus der Stadt springen». Ist denn
heute nichts mehr von der alten Schweizerkraft vorhanden? Woran fehlt’s?
Am meisten an der rechten Frommigkeit; wiren wir frommer, wir hitten
schon ldngst griindlich aufgerdiumt mit dem Lug und Trug.

GriuBen Sie mir Ihren verehrten Vater * recht herzlich. Thr ergebener

Prof. Munzinger

III.

WALTHER MUNZINGER AN EMIL SCHMID

Bern, 7. November [1872]
Mein verehrter Freund!

Besten Dank fiir Ihre Mittheilungen. Ich sehe mit gespanntem Blicke der
Entwicklung des Starrkircher-Konfliktes 3 zu; ich habe mich aber auch nicht
getduscht in der Annahme, daf3 Olten sich dessen bewuBt ist, wie viel nun
von seiner Haltung abhidngt. Ein solcher Moment wie der jetzige kehrt nicht
wieder. Diiret ¢, der unsere Ruhe fiir Schwiche genommen hat, hat sich in
seiner frechen Ungeduld zu einem Schritt hinreiBen lassen °, zu einem Zuge,

! Gemeint ist der Streit unter den zwei Richtungen innerhalb der Partei, namlich
zwischen den gemiBigteren Grauen (Liberalen) und den radikaleren Roten (Frei-
sinnigen), der dann durch die Fusion vom 19. Mai 1872, die sogenannte Langen-
thaler Bleiche, beigelegt wurde.

2 Schmid Jak. Benedikt, von Olten, 1811-1880, Stadtammann in Olten, siehe
S.141 Anm. 2.

3 Starrkirch bei Olten, wo der kath. Pfarrer Paulin Gschwind schon im Dezember1869
das Bandchen publiziert hatte, «Das vatikanische Konzil und die Priesterehey,
womit er das Mif3fallen des Bischofs erregte. — Gschwind Paulin, von Therwil bei
Basel (1833-1914), 1861 Priester und Vikar in Olten, 1862 Pfarrverweser in Ramis-
wil, dort 1864 Pfarrer, 1865 Pfarrer in Starrkirch, 1872 exkommuniziert; erster
altkath. Pfarrer in der Schweiz; 1887 Generalvikar des altkath. Bischofs Herzog;
1889 Pfarrer der altkath. Gemeinde Kaiseraugst; resignierte 1905, Publikationen:
mehrere Werke zur Reformbewegung und die Selbstbiographie «Peregrins Auto-
biographie», Bern 1907 ; Bibliographie auBerdem bei Scamiprin L. R.: Die Kir-
chensitze des Kantons Solothurn, Bd. 2, S. 168, Solothurn 1908.

* Der bischofliche Kanzler.

5 Am 26. Oktober 1872 wurde Paulin Gschwind exkommuniziert.

169



der unsere Stellung auf dem Schachbrett plétzlich so gebessert hat, daB wir
dem Diiret Schach bieten konnten. Wird es geschehen? Ihre Beschliisse *
sind gut, sie sollen zu dem fiihren, was ich als das einzig bleibende und reell
Wirksame ansehe, ndmlich zu einem entschiedenen Conflikt mit Eurvem Pfavver*
zu dessen Wegdriangung und endlich zur Wahl eines altkatholischen Pfarrers.
Das scheint weit gegangen zu sein, und doch ist dies nicht nur das Einzige
was wirkt, sondern auch das Einzige was der mannlichen Wahrheit, Offenheit,
Ehre entspricht. Denn es ist eine Unwahrheit, da8 in Olten ein Mann als der
Seelenhirt, als der Vertreter der hohen, heiligen religiésen Gesinnung gilt,
der in eigentlich cynischer Weise mit den unfehlbaren Wolfen heult.

Es ist aber auch ein Postulat der Ehre und Offenheit, da3 die Gemeinde
Olten nicht biegt, sondern bricht, in solchen Fragen des ideellen Gebietes ist
man es endlich der Wahrheit schuldig, persénliche Riicksichten ? sinken zu
lassen. Das ist auch jetzt viel eher moglich, nachdem unsere Gegner so heraus-
fordernd geworden sind. Es ist aber auch absolut ndthig, dafl Olten eine alt-
katholische Gemeinde werde, sonst wird mit der Zeit auch Starrkivch wiedev
verloven gehen, es darf nicht isoliert bleiben, sonst fingt es erst den Frauen
an angst und bange zu werden, und die Wiihlerei mit Himmelstrost und
Hollenqual wird formidabel werden. Ich weill, welche Anstrengungen in
Mering * gemacht worden sind.

Also, wenn etwas Bleitbendes werden soll, so miissen Sie jetzt, wo die Geister
wach sind, sehr energisch handeln. Es wird bei Ihnen, wo die Minoritédt gering
ist, ohne viel Leidenschaft ablaufen, und das ist ein Gliick. Je kraftiger Sie
handeln, desto geschwinder ist die Krisis vorbei und wird die Ruhe wieder
einkehren.

Wie aber vorwirts gehen ? Das kénnen Sie besser beurteilen als ich aus der
Ferne. Aber Sie sollten den Pfarrer zum Riicktritt nétigen kdnnen; Sie cr-
kldren der Regierung, daB zwischen der Gemeinde und dem Pfarrer ein un-
haltbarer RiB eingetreten ist, daB Sie die Jugend nicht mehr in den Religions-
unterricht zu schicken entschlossen sind usw.

GriiBen Sie mir vor allem Thren Herrn Vater ®, auf ihn blicken nun die
Gutgesinnten. Ein rascher Schlag, und wir haben gewonnen.

Ihr ergebener Munzinger °.

! In Olten war vorgesehen, durch BeschluB3 der Kirchgemeinde gegen das Dogma
der péapstlichen Unfehlbarkeit zu protestieren, im iibrigen in den hidngenden
kirchlichen Fragen die Regierung zu gesetzgeberischem Vorgehen aufzufordern,
was dann an der Kirchgemeindeversammlung vom 17. November 1872 beschlossen
wurde.

2 PETER BLAsI, siehe S. 168 Anm. 1.

3 Pfarrer Bliasi galt bis daher als geschatzter Gesellschafter in der Stadt.

* Mering, im Kreis Friedberg, bayr. Reg. Bez. Schwaben. — Hier schloB sich Pfarrer
Renftie der aitkatholischen Bewegung an.

5 Den Stadtammann J. B. ScHMID, siehe S. 141 Anm. 2.

¢ Beide Briefe im Stadtarchiv Olten, Nachla Walther Munzinger.

170



	Drei Briefe von Walther Munzinger

