
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 60 (1966)

Artikel: Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus : zur
Entstehung der christkatholischen Pfarrei Olten

Autor: Conzemius, Victor

Kapitel: 5: Das religiöse Profil Walther Munzingers

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5. Das religiöse Profil Walther Munzingers

Walther Munzinger hingegen war ein Mann, der wußte, welches Ziel
er vor Augen hatte, er war eine religiöse Führergestalt. Da er den
entscheidenden Antrieb für die Absonderung der Mehrheit der Oltner
Katholiken von Rom gab, müssen wir uns näher mit ihm und seinem

geistig-religiösen Werdegang befassen. Walther Munzinger wurde am
12. September 1830 in Ölten als zweiter Sohn des späteren Bundesrates

Josef Munzinger geboren. Im Hause seines Vaters umfing ihn echte

Religiosität; der Vater gab den Söhnen auch das Beispiel des

regelmäßigen sonntäglichen Kirchgangs1. Das Elternhaus, nicht der
Religionsunterricht auf der Kantonsschule in Solothurn, gaben ihm den religiösen
Halt fürs Leben 2. Der Religionsunterricht auf der Kantonsschule stieß
ihn ab; er betrat sehr jung die Bahn des religiösen Individualisten. Er
löste sich aber keineswegs von der Kirche; dazu war die religöse Anlage
in ihm zu stark ausgeprägt. Während der Krankheit seines Vaters - er

war damals ein junger Mann von 24 Jahren, der kurz vor seinen juristischen

Abschlußexamina stand - betete er während drei Nächten auf den

Knien zu Gott, um die Wiederherstellung der Gesundheit seines Vaters
zu erflehen. Sein Biograph Peter Dietschi bemerkt treffend, daß ein
solcher Mensch die Religion nicht als etwas bloß Äußerliches besitzen
konnte 3. Vor seinem ersten Plädoyer als Rechtskandidat in Bern - es

war ihm die Verteidigung einer Kindsmörderin übertragen worden -
wandte er sich spontan an Gott um dessen Beistand4. Am ehesten

begegnete er dem unaussprechbar Göttlichen im Reiche der Töne, in der
Musik. Er besaß, wie alle Munzingers, eine ursprüngliche musikalische

Begabung. Wäre er ein reiner Ästhet gewesen, so hätte er diese Neigung
im Konzertsaal oder im exklusiven Familienkreise ausleben können. Er
hat aber ganz besonders die Kirchenmusik gepflegt, die Orgel, das Klavier
und den Gesang. Bereits auf dem Gymnasium in Solothurn spielte er
während der Schulmesse sieben Jahie lang fast täglich die Orgel. Als
Student in Bern leitete er einen zum größten Teil aus Protestanten

zusammengesetzten Chor und führte seine Sänger, darunter nicht wenige
protestantische Theologen, in die katholische Messe 5. Es war ihm ein

1 Vgl. den S. 149 erwähnten Brief an Andreas Heusler.
2 Vgl. seine Aussagen auf dem Katholikenkongreß in Solothurn 1871 (S. 136).
3 P. Dietschi - L. Weber: Walther Munzinger, S. 178.
4 Ebd. S. 77.
5 Ebd. S. 40.

144



Herzensanliegen, an der Verschönerung des Gottesdienstes mitzuwirken.
Während zwei Jahren leitete er in Bern den Kirchenchor und hätte gerne,
wie er später schrieb, «etwas Tüchtiges geleistet für die Erbauung der

Gemeinde durch Verdrängung des monotonen, formelmäßigen
lateinischen Choralgesanges durch einen edlen vierstimmigen, reinen
deutschen Meßgesang; Allein gar bald traf mein Beginnen Mißfallen und
ich zog mich zurück 1. »

Nicht nur die Kirchenmusik zog ihn zur Kirche hin; er befaßte sich
auch mit kirchlichen Tagesfragen und kirchenrechtlichen Problemen.

Im Hauptberuf war er ja nicht Musiker, sondern Jurist; er dozierte
Bundesstaatsrecht an der Universität Bern. Für sein weitreichendes

kirchlich-religiöses Interesse zeugt seine Rede über «Papsttum und
Nationalkirche» im Berner Großratssaale 1860. Sie wurde im gleichen
Jahre veröffentlicht2. Die Schrift war Wessenberg gewidmet und
verdankte viele ihrer Gedanken und Anregungen dem ehemaligen
Konstanzer Generalvikar, dessen Name damals in vielen kirchlichen
Kreisen nur mit Mißbilligung genannt werden durfte. Der Tenor der
Schrift war durchaus unzeitgemäß; denn waren bereits Wessenberg,

Döllinger und die deutschen Bischöfe 1848 auf der Würzburger
Bischofsversammlung in ihrem Bemühen gescheitert, eine planmäßige Zusammenarbeit

der deutschen Bistümer duichzusetzen, so hatte ein Berner
Professor wenig Aussicht, auch dann, wenn er durchaus keine Trennung von
Rom wollte, mit seinem Gedanken einer Schweizer Nationalkirche Gehör

zu finden. Anlaß zu seinem Vortrag war die in katholischen Kreisen
hochgespielte Erregung über die Wegnahme der Romagna, des schönsten
Teiles des Kirchenstaates, durch Piémont im Jahre 1858. Die berechtigte
Teilnahme am Schicksal des Papstes artete mancherorts zu einer kreuz-

zugsartigen Begeisterung und Kampfeslust für den Papstkönig Pio Nono

aus. Diesen extremen katholischen Reaktionen stellte Munzinger im
Namen des Katholizismus, wie er sagte, den lapidaren Satz entgegen:
«Papsttum ist nicht Katholizismus: die römische Kirche mit den

Übertreibungen päpstlicher Gewalt ist nicht die katholische Kirche; sie war
es nicht in den großen Kämpfen des 15. Jahrhunderts und ist es auch

heute nicht3. » Dieser Satz gibt die Tendenz und das Hauptanliegen
seiner Gedanken gut wieder. Wir verstehen aber auch, warum seine

Vgl. den auf S. 149 angeführten Brief an Andreas Heusler.
Bei J. Dalp in Bern, 140 S.

S.3.

10 145



distanzierte Einstellung zum Papsttum, das sich damals in schwerster

Bedrängnis befand, als treuloser Angriff aus den eigenen Reihen gedeutet
werden mußte 1.

Munzingers Schrift war, wie die meisten Streitschriften in einer
aktuellen Tagesfrage, recht einseitig abgefaßt: Sie verherrlichte den

Konziliarismus in unkritischer Weise, sah viel zu rosafarbig das staatliche

Eingreifen in kirchliche Belange, erwartete viel zu viel Gutes von der
staatlichen Reglementierung der kirchlichen Verhältnisse und vertraute
allzuwenig der Kraft des in der Kirche wirksamen Heiligen Geistes.

Überhaupt liegt seiner Schrift eine veräußerlichte Sicht der Kirche zu Grunde.
Aber diese Einseitigkeit läßt sich nicht auf das Konto des Juristen setzen :

Die Kirche findet immer diejenige Einschätzung bei den Menschen, die
nicht ihre ideale Selbstdarstellung, sondern ihre tatsächliche
Selbstrepräsentation hervorruft. Ein französisches Sprichwort sagt : Les extrêmes

se touchent. In der Tat begegnet sich Munzinger mit manchen
Kardinälen und Kurialbeamten in seiner veräußerlichten Sicht der
Kirche : Der eine meint, er könne sie von außen mit Gesetzen und
Strukturänderungen reformieren, die anderen glauben, daß der Kirchenstaat,
die weltliche Macht, nun einmal unabdingbar zum Wesen der Kirche
gehörten, die Kirche ohne jene zeitlichen Krücken nicht existieren könne2.
Es ist nicht schwer zu bestimmen, wo die Begriffsverwirrung größer war,
beim Laien, der keine besondere theologische Bildung genossen hatte,
oder beim Priester, von dem man immerhin erwarten durfte, daß er über
das Wesen der Kirche im klaren sei.

Nachdem wir jetzt die Grenzen von Munzingers Schrift etwas genauer
abgesteckt haben, können wir positiv die Reformanliegen herausarbeiten,
die ihn bewegten. Munzinger will keineswegs die Auflösung des Katholizismus,

sondern «die Vernichtung des Absolutismus in der
Kirchenregierung 3». Als positive Gegenmittel schlägt er vor: Wiedererweckung
des konziliaren Lebens, der allgemeinen Konzilien, aber auch der

Nationalsynoden. «Wir setzen dem Papalsystem nicht allein das Epis-

1 Munzinger erwähnt im Nachwort seines Werkes solche Reaktionen katholischer-
seits auf seinen Vortrag, darunter von Leuten, die den Vortrag nicht gehört hatten,
so eines Korrespondenten der Luzerner Zeitung und des «Echo vom Jura», ihn
selber als «Judas» und ganz von oben herab seine Ausführungen «als ein Geflecht
von Widersprüchen, Lügen, Verläumdungen und den oberflächlichsten
Trugschlüssen» bezeichneten.

2 Es gab auf dem 1. Vatikanischen Konzil noch einen Bischof, der den Vorschlag
machte, die Unveräußerlichkeit des Kirchenstaates feierlich zu bekräftigen.

3 Munzinger, S. 101.

146



kopalsystem, der Papstgewalt nicht bloß die souveräne Gewalt der
Bischöfe in ihren Diözesen entgegen, sondern auch dem Absolutismus

jeder geistlichen Gewalt die Autorität der Konzilien, dem Papste das

Generalkonzil katholischer Christenheit, dem Primas und Erzbischof
das National- und Provinzialkonzil und dem Bischöfe das Diözesan-
konzil1» entgegen. Munzinger will keine Nivellierung der kirchlichen
Hierarchie, aber auch keine unbeschränkte Herrschaft eines bestimmten
kirchlichen Amtes, eine unzulässige Machtmehrung einer kirchlichen
Institution auf Kosten der anderen. Was ihm vorschwebt, ist ein
harmonisches Zusammenwirken aller kirchlichen Institutionen; aus sich
heraus sollen sie sich gegenseitig ergänzen und regenerieren. Für einen

Juristen sind das erstaunlich vage Vorstellungen, denen präzise
Kompetenzbestimmung abgeht ; einem reformfreudigen Katholiken aber boten
sie ein brauchbares Schema kirchlicher Verfassungsstruktur. Munzinger
schätzt die Einheit der römischen Kirche als ein Juwel, das sie vor andern
Kirchen auszeichnet. Er hegt die Überzeugung, daß allgemeine Konzilien
wirksamer dazu beitragen könnten, verfrühte Dogmatisierungen zu
verhindern, die die Pforten der Kirche für die getrennten Brüder fester

verriegelten. Das Vermögen der Domstifter will er zur Versorgung
bejahrter Geistlicher und zu Zwecken des theologischen Studiums
angelegt wissen. Die allzu enge Beaufsichtigung der Bischöfe durch Rom,
die Einengung ihrer Fakultäten wirkten sich lähmend auf die Entfaltung
neuer, zeitgemäßer Seelsorgemethoden aus. Er schlägt deshalb eine

größere Selbständigkeit der Bischöfe vor. Hier steigt vor seinem geistigen
Auge das Bild einer schweizerischen Nationalkirche oder Volkskirche auf,
in das die gesunden Einflüsse des geistigen Lebens der Nation hineingeleitet

werden können. «Der Bischof von Basel sollte das Amt eines

Metropoliten in dieser Kirche übernehmen, die als Glied der allgemeinen Kirche
mit dem Papste als dem ständigen Einheitspunkt derselben in
ununterbrochener Verbindung steht 2. » Weiterhin verlangt er einen größeren
Einfluß des Staates auf Schul- und Ehegesetzgebung, weil diesen
Instituten der konfessionelle Gegensatz fremd sei. Er will ferner, daß die
Geistlichen eine angemessene Bildung erhalten 3. Dem Solothurner
Domdekan Vock, dessen Ideen über eine enge Zusammenarbeit von Katho-

1 Ebd.
2 S. 107.
3 Von einem Vorschlag Munzingers zur Errichtung von Lehrstühlen zwecks

Verbreitung nationalkirchlicher Ideen und «Leuentheologie» (theologische Anschauungen

des Propstes J. B. Leu in Luzern), wie Schenker S. 18 behauptet, kann ich
nichts finden.

147



liken und Protestanten er beipflichtet, zollt er hohen Tribut '. Er
beschließt seine Schrift mit einem Votum zur damals brennendsten
kirchlichen Tagesfrage, zum Kirchenstaat. Die weltliche Herrschaft der
päpstlichen Kurie hält er für ein Unglück, sowohl für den Kirchenstaat,
als auch für die Kirche selber. Er ist der Auffassung, ein allgemeines
Konzil hätte das Recht, auf «dieses sogenannte Eigentum der Kirche»
zu größerem Nutz und Frommen der Kirche zu verzichten. Über kurz
oder lang würde den Kirchenstaat ja doch das Schicksal der geistlichen
Fürstentümer in Deutschland treffen. Als positive Lösung schlägt er vor,
es möge dem Papst unter der Garantie der Mächte ein Gebiet zugesprochen

werden, das ihm völlige Unabhängigkeit zusichere und von keinen
fremden Truppen betreten werden dürfe.

Vom Zeitalter des 2. Vatikanums aus gesehen könnte man zu diesen

Reformplänen sagen: viele brauchbare Voischläge, die man nicht in
einer Aufwallung klerikaler Entrüstung hinunterzuwürgen braucht. Die
römisch-katholische Kirche lebt in der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts
zum guten Teil in einer solchen kirchlichen Situation, wie sie Munzinger
vorschwebte. Sie hat das Entscheidende, das ihn 1860 bewegte, im
2. Vatikanischen Konzil in die kirchliche Verfassung und ins kirchliche
Leben eingeführt. Walther Munzinger ist, was seine Wünsche
hinsichtlich einer Wiedererweckung des konziliaren und synodalen Lebens

anbelangt, der Partner eines Dialogs mit der römisch-katholischen
Kirche geworden, der erst viele Jahrzehnte nach seinem Tode geführt
werden konnte.

War dieser Mann damals ein kirchlicher Rebell oder ein verkannter
Prophet? Er war keines von beiden. Zu einem kirchlichen Rebellen
fehlte ihm 1860 der revolutionäre Vorsatz, zu einem Propheten die aus
dem Glauben gewirkte Hingabe an den prophetischen Auftrag. Denn
diese Dinge liegen nun einmal sehr kompliziert, ganz anders, als eine
vereinfachende Geschichtsschreibung es hüben und drüben wahrhaben
wollte. Munzingers Reformpläne, so brauchbar und zukunftsträchtig
sie sind, kommen allzusehr von der Peripherie und nicht genug von der
Wesensmitte des katholischen Glaubens her. Daß Christus der Eckstein
des Glaubens ist, daß die Kirche vom Heiligen Geist ihr Leben empfängt,

1 Über Vock vgl S Fgloff: Domdekan Mois Vock, 1785-1857. Ein Beitrag zur
aargauischen Kirchenpolitik während der Restaurations- und Regenerationszeit,
I. Teil (1785-1830), Diss. Freiburg/Schweiz, In: Argovia 55 (1943) S. 161-309;
Georg Boner: Alois Vock, 1785-1857. In: Lebensbilder aus dem Aargau, 1803-
1953. Aarau 1953, S. 109-124.

148



tritt bei ihm nicht in Erscheinung. Es sind vernünftige Gedanken eines

gescheiten, seiner Kirche gefühlsmäßig verbundenen Menschen; doch

für eine Reform der Kirche, für eine Wiedervereinigung der gespaltenen
Christenheit, braucht es mehr als kluge Gedanken und erhabene Gefühle.
Wenn Munzinger irgendwo eingereiht werden soll, so nicht bei den

Rationalisten, sondern bei den religiösen Romantikern.
Wir besitzen ein Dokument, das uns einen tiefen Einblick in seine

religiös-dogmatische Vorstellungswelt gewährt. Es ist dies ein Brief an
den bekannten konservativen Basler Politiker und Universitätsprofessor
Andreas Heusler vom 24. Oktober 1860 1. Munzinger hatte Heusler seine

Schrift über das Papsttum und die Nationalkirche zugeschickt und von
Heusler eine freundliche, aber kritisch gehaltene Zuschrift erhalten. Die
Antwort Heuslers liegt leider nicht vor, so daß wir über den genauen
Wortlaut seiner Äußerungen nicht orientiert sind. Es scheint, daß der
Protestant Heusler besonders skeptisch die von Munzinger vorgetragene
Idee einer Regenerierung der katholischen Kirche durch periodische
Konzilien und Synoden beurteilte. Er hielt eine Wiedererweckung des

konziliaren Lebens des 15. Jahrhunderts für nicht übertragbar auf das

19. Jahrhundert. Aus einem damals hüben und drüben sehr verbreiteten
für übertragbar. Aus einem damals hüben und drüben sehr verbreiteten
konfessionellen Überwertigkeitsgefühl räumte Heusler der katholischen
Kirche für die Zukunft wenig Chancen zum Überleben ein 2. Mit seiner
versteckten Einladung zum Anschluß an den Protestantismus traf er
den Katholiken Munzinger an einer empfindlichen Stelle. Denn der junge
Berner Professor war katholisch und wollte es bleiben. Bereits die
musikalisch-ästhetische Gefühlswelt, in der er lebte, versperrte ihm den

Zugang zum Protestantismus. Er gab Heusler deutlich zu verstehen, daß

er nicht an einen Konfessionswechsel dachte. «Eine protestantische
Kirche, wenn's nicht ein erhabenes Münster ist, läßt mich so kahl und
kühl, wie sie selbst ist und ein protestantischer Gottesdienst, wenn's
nicht zufällig ein ausgezeichneter, erwärmender Prediger ist, ist etwas
sehr Langweiliges, und Langeweile ist der größte Feind der Frömmigkeit.

1 Staatsarchiv Basel-Stadt, Heusler-Ryhinersches Privatarchiv, 328 E 111. - Herr
Stadtarchivar Eduard Fischer hat in entgegenkommender Weise diesen Brief
im Anschluß an den vorliegenden Aufsatz ediert.

2 Dieses Uberwertigkeitsgefühl begegnet sowohl bei Katholiken als auch bei
Protestanten. Die Protestanten hielten den Katholizismus nicht für überlebensfähig

in der modernen Kultur, während die Katholiken große Hoffnungen auf die
Selbstauflösung des Protestantismus setzten.

149



Diejenigen, die meinen, sie können den Menschen mit einer regelrechten
dreiteiligen Predigt erfassen, kennen den Menschen schlecht... Ich würde
es namentlich für die romanischen Völkerschaften beklagen, wollte man
den Gottesdienst durch Bibellesen und Interpretation verdrängen.» Aber
nicht allein ästhetische Motive bestimmten ihn zum Verbleib in der

katholischen Kirche. «So sehr ich das Partikuläre der NationaJkirche
gegenüber dem zwingenden Absolutismus Roms verteidigte, so

entschieden bin ich gegen das namentlich in der piotestantischen Kirche
wuchernde freikirchliche Element So gediegene Absichten teilweise
dabei mitwirkten, die Erscheinung als solche, diese Auflösung der Kirche
im wahren Sinne ist mir ein Ärgernis. Ich kann mir nichts Unkirchlicheres
denken, als diese Trennung der Bewohner einer Stadt, einer
Kirchgemeinde, selbst eines und desselben Hauses in mehrere oppositionelle
Kirchgemeinschaften und zwar durch die Willkür des Einzelnen, mit
der natürliche Parteisucht so sehr nahe zusammenhängt Viel häßlicher
und wahre Karikaturen der einen Idee einer Kirche sind jene Absonderungen

im Schöße derselben Kirchgemeinschaft, wo la bonne société

in die Eglise libre und la canaille in die Eglise nationale geht. Die Kirche
als allgemeine Kirche gedacht ist das schönste Gebilde im Reiche der
Menschen.»

Das war ein Bekenntnis zur katholischen Universalkirche, mit einer

antiprotestantischen Spitze, wie sie deutlicher von einem Laien wohl
kaum formuliert werden kann. Aber was ist nun für Munzinger der

Inhalt seines katholischen Bekenntnisses, warum will er sich nicht von
seiner Kirche trennen, und was gibt ihm die Berechtigung, von ihr eine

heilsame Entwicklung in die Zukunft hinein zu erwarten? Was ihn
bewegt, die kirchliche Frage anzupacken, ist ein religiöses Motiv: Es ist
die Sorge für die Kirche in einer Zeit, in der die Glaubenslosigkeit immer
weitere Fortschritte macht und den Glauben von Tausenden von Katholiken

so aushöhlt, daß ihnen nur noch der katholische Taufschein bleibt1.
«Was hat das Ewige verschuldet, daß man's nur nebenher noch duldet?»,
ruft er mit dem Dichter aus. Er beklagt die Auffassung vieler - und wie
oft mag er sie im Kreise von fortschrittlichen Kameraden und Kollegen
gehört haben, für die Feuerbach, Büchner, Vogt und Moleschott die

Propheten waren - daß man an den morschen Baum der Kirche die Axt
anlegen müsse, weil sie keine Früchte für die Menschheit mehr bringen

1 Munzinger gebraucht mehrmals den Begriff des Taufscheinkatholiken, den man
eher als eine Prägung der modernen Religionssoziologie anzusehen geneigt wäre.

150



könnte, ja bloß noch den zur Entfaltung drängenden Pflänzlingen der
Neuzeit Licht und Wasser wegnähme. Derlei stürmisch-revolutionäre
Ideen verletzen ihn; er möchte jene pietätlosen Holzhackergesellen von
ihrem Vorhaben abbringen. Er kann sich auch nicht mit dem resignierten
Skeptizismus eines Heusler abfinden, der meint, man könne an dieser
Situation nichts ändern, weil der Strom der Zeit nun einmal in der
antikirchlichen Richtung verlaufe und dem religiösen Menschen nichts
anderes übrig bleibe, als sich auf das Gebiet des Individuellen
zurückzuziehen. Munzinger dagegen hält daran fest, die katholische Kirche sei

imstande, von sich aus ihr Haus so umzugestalten, daß nicht bloß alle

jene, welche aus ihr ausziehen, darin bleiben könnten, sondern das

religiöse Leben selber reichere Möglichkeiten der Entfaltung erhielte 1.

Wir stellen fest : Der Ausgangspunkt von Munzingers Erwägungen ist
durchaus edel. Theologisch unsicher wird er erst, wenn er den Einwurf
Heuslers entkräften soll, daß der Pluralismus der religiösen Anschauungen

des 19. Jahrhunderts sich für eine feste kirchliche Gestaltung ungünstig

auswirke. Er sieht die Zeit kommen, in der das damals noch ziemlich

kompakte Kirchenvolk der Bauern- und Arbeiterklasse auch von dieser

Entwicklung erfaßt wird. Aber er findet, daß diese Entwicklung seinen

Kirchenplänen eigentlich nicht abträglich sei. Denn er hält eine Glaubenseinheit

für möglich, dort wo es sich um Worte, um Buchstaben, der

Theologe würde sagen, um die Bekenntnisschriften handelt. Glaubenseinheit

in Gedanken sei auch früher in der ungeteilten Kirche nie
vorhanden gewesen. Der katholische Theologe wird Munzinger auch noch

beipflichten, wenn er damit meint, daß der Glaube in jedem Menschen

1 Es ist möglich, daß hier irenische Motive bei Munzinger mit im Spiel waren.
Prof. K. B. Hagenbach in Basel, der dem Katholizismus wohlwollend gegenüberstand,

schrieb 1856: «Ob es dem Katholizismus gelingen wird, eine Kirche
darzustellen ohne Papst oder ohne Abhängigkeit von ihm? Ob die Einführung der
Priesterehe, der deutschen Messe sich wohl vertragen dürfte mit den übrigen
Dogmen und Institutionen der Kirche, ohne daß diese selbst in ihrem tiefem
Grund erschüttert werden? Ob es gar zu einer deutschen, katholischen, zu einer
schweizerischen Nationalkirche usw. kommen wird? Wagen wir nicht zu
entscheiden Wird die Kirche, die sich bisher ausschließlich die katholische genannt
hat, das Römische fallen lassen, wird sie nicht länger fragen, was lehrt Rom,
sondern zurückgehen auf den Grund des Evangeliums und von diesem Grunde aus
sich erneuern im Geist..., dann können wir sehen, ob wir Lust haben, in das gründlich

gereinigte Haus, aus dem der päpstliche Sauerteig ist ausgefegt worden, wieder
einzuziehen.» K. B. Hagenbach: Geschichte der Kirche des 18. und 19.
Jahrhunderts. Leipzig 1856 (In : Vorlesungen über Wesen und Geschichte der
Reformation in Deutschland und der Schweiz Bd. 6), S. 463.

151



ein individuelles Gepräge annimmt. «Wenn man den gläubigsten Theologen

den Puls etwas scharf fühlt, wird die Bewegung bei jedem je
nach Temperament verschieden sein. Es ist Illusion, wenn man den

Glauben vom Denken und individuellen Fühlen fern halten zu können
vermeint.» Nicht mehr folgen kann der katholische Theologe seiner

Behauptung, daß einzig und allein der allgemeine Gottesglaube als

einigendes Moment jenes religiösen Pluralismus wichtig sei und das

christliche Dogma auf die Seite geschoben wird. In seinem Einigungsstreben

übersieht Munzinger, daß dann vom Inhalt des Katholizismus
nichts mehr bleibt als die Worthülle. Das Dogma ist für ihn letztlich
überflüssig, weil es zu häßlicher kirchlicher Spaltung und Sektierertum
geführt hat. Daß aber die Frage nach der rechten christlichen Lehre,
somit die Wahrheitsfrage selber, dem Gebiete des Dogmas zu Grunde

liegt, das hat Munzinger in seinem gutwilligen Idealismus nicht mehr
gesehen. Grundsätzlich stimmt er dem erkenntnistheoretischen Skeptizismus

der Parabel von den Drei Ringen zu. Er sieht den Dogmenglaubcn
nicht mehr als tragendes Fundament von Liebe und Sittlichkeit, sondern
als ernsthaftes Hemmnis für denselben. Die Lehre von der Dreifaltigkeit,
die zwinglische und lutherische Auslegung des Abendmahls, hält er für
belanglos für die Frömmigkeit.

Diese Anschauungen Munzingers haben mit Katholizismus nichts
mehr zu tun. Hier spricht sich ein religiöser Individualist aus, der im

guten, aber irrigen Glauben befangen ist, einen brauchbaren Weg für
die Zukunft aufgezeigt zu haben. Auch der Christkatholizismus ist,
zumindest in seinen repräsentativsten Theologen, diesen Weg nicht

gegangen. Die Frage ist berechtigt, ob Munzinger nicht bei etwas
sorgfältigerer theologischer Bildung jene schiefen, unkatholischen
Auffassungen hätte vermeiden können, wäre ihm z. B. gesagt worden, daß

die Dogmen der Kirche in einer gewissen Ordnung oder Hierarchie die

christliche Existenz bestimmen? Das Dogma von der Unbefleckten

Empfängnis oder der Unfehlbarkeit des Papstes steht auch für den

Katholiken nicht an erster Stelle, kann nicht in dem Maße die Grundlage
des Glaubens bilden wie die Lehre vom Gottmenschen Jesus Christus.
Eine gewisse Verschwommenheit und Unklarheit von Munzingers
Gedanken, sobald er sich auf das Gebiet der Theologie begibt, läßt diese

Deutung zu. Er schreibt: «Es sei ferne von mir, daß ich, wenn mir die
Macht zustünde, in ungestümer Weise das Dogma unserer Kirche reinigen
oder gar aufheben wollte. Nein! darin sähe ich wirklich bei der jetzigen
Schwäche der Kirche, den Menschen von einer anderen Seite, als der des

152



Glaubens und der Angst vor dem Teufel anzufassen, eine große Gefahr. »

Was er haben möchte, ist eigentlich eine Schwerpunktverlagerung des

kirchlichen und religiösen Lebens. Er möchte, wie er vorhin sagte, das

Dogma nicht aufheben, aber die Akzente in der Verkündigung etwas
anders setzen: «Statt der Dogmen die christliche Sittlichkeit, statt der
Glaubens- und Gebetsformeln erhebende Poesie, statt der Wunder-
erweckungen und Jubiläumsablässe die ernstvolle Erhebung des menschlichen

Gemüts bis zum Bewußtsein eines Höhern und bis zum Vergessen

niedriger gemeiner Interessen mit Hilfe großer Gedanken, herrlicher
Beispiele von Mut und Ehrgefühl und der edlen Künste.» Eine solche

Reform, so hofft Munzinger, würde der Kirche eine solche Anziehungskraft

verleihen, daß sie die vielen Taufscheinkatholiken aus ihrer
«gefälschten Stellung» herauslocken könne. Von innen müßte diese Reform
herausbrechen, der Staat könne sie nicht von außen her aufpfropfen.
Noch einmal spricht er es kategorisch aus: «Ich halte also an der Kirche
fest. Ich kann nicht an ihre Auflösung glauben, weil ich sie der
Entwicklung fähig halte.»

Wir haben uns deshalb so eingehend mit Munzingers Brief befaßt, weil
er ein Schlüsseldokument für die kirchlich-religiöse Gesinnung eines

katholischen Liberalen 1 darstellt. Die Beweggründe seines Festhaltens
an der katholischen Kirche sind durchaus edel, wie ja auch der Ausgangspunkt

seiner kirchlichen Reformvorschläge eine hochherzige Sorge verrät,

der Kirche den gebildeten Laien seiner Zeit zu erhalten. Die
Reformen aber, die er vorschlägt, sind viel zu peripher, viel zu wenig radikal,
um durchgreifende, neugestaltende Lebensfähigkeit zu besitzen. Alle
Erneuerung in der Kirche ist nach katholischer Auffassung eigentlich
und zuletzt ein Werk des Heiligen Geistes, der den Christen zu größerer
Konformität mit Christus antreibt. Eine Anpassung der Kirche, die
sich nicht an dieses Lebensgesetz hält, wird sich in kurzer Zeit in kirchlichen

Randzonen verströmen, in vordergründige Betriebsamkeit
auslaufen. Das gilt von den idealen Gedanken des feurigen Oltners, es gilt
auch von manchen Reformideen innerhalb der römisch-katholischen
Kirche heute.

1 Es muß hier unterschieden werden zwischen «liberalen Katholiken» und «katholischen

Liberalen». Weil der Terminus «liberaler Katholizismus» eingebürgert ist
für die große Bewegung im französischen Katholizismus, die sich an Lamennais,
Lacordaire und Montalembert anschloß, mit denen Munzinger und seine
Gesinnungsfreunde sehr wenig gemeinsam haben, würde ich für sie die Bezeichnung
«katholische Liberale» vorschlagen. Es ist hier mehr als eine geringfügige Nuance
im Spiel: Es bestehen wesentliche Unterschiede zwischen den beiden Typen.

153



Der Brief Munzingers an Heusler ist datiert vom Jahre 1860. Es ist
anzunehmen, daß sich im folgenden Jahrzehnt seine Pietät gegenüber
der römischen Mutterkirche nicht vergrößert, seine theologische Bildung
nicht vertieft hat. Größer geworden ist allenfalls seine theologische
Unsicherheit.

Verheißungsvolle Möglichkeiten kirchlicher Neugestaltung brachten
nun die 70er Jahre, in denen sich die antivatikanischen Katholiken in
Deutschland, Österreich und der Schweiz zu mehr oder weniger
profilierten Aktionsgruppen zusammenschlössen. Jetzt war der Augenblick
gekommen, wo sich die langgehegten Pläne einer Schweizer Nationalkirche

verwirklichen ließen. Munzinger blieb auch hier ein echter Schweizer

und den Idealen seiner Jugend treu: Aus dem «guten tapferen Geist
des Volkes» sollte die Bewegung kommen. «Wenn einmal die Gemeinden
ernst machen und fest erklären, was sie für eine Kirche haben wollen,
so werden auch die Geistlichen parieren», schrieb er am 5. Dezember 1871

seinem Freunde Emil Schmid1. «Vor 400 Jahren haben die Basler ihren
Geistlichen, die sich widerspenstig zeigten, den Befehl vorgelegt, sie

sollen lesen und singen, oder aus der Stadt springen. Ist denn heute nichts
mehr von der alten Schweizerkraft vorhanden? Am meisten von der
rechten Frömmigkeit; wären wir frömmer, wir hätten schon längst
gründlich aufgeräumt mit dem Lug und Trug. »

Es war Walther Munzinger nicht mehr beschieden, die weitere
Entwicklung der Sammlung der antivatikanischen Protestbewegung
mitzuerleben. Er konnte noch die Mehrzahl der katholischen Bürger seiner
Heimatstadt für seine Pläne gewinnen und die Weichen für die Zukunft
stellen. Das geistige Testament seiner nationalkirchlichen Ideen hat er
in einer Artikelfolge niedergelegt, mit der die von seinem Freunde
Dietschi herausgegebenen «Katholischen Blätter» eröffnet wurden 2. Es

genügt, die Überschriften dieser Aufsätze zu lesen, um zu sehen, was ihn
bewog, sich mit rastlosem, vielleicht bereits von Todesahnungen
angetriebenem Eifer für seine Ideen einzusetzen. «1. Wir wollen eine Kirche,
welche die Wahrheit sucht und auf der Wahrheitsliebe ihrer Angehörigen
beruht. 2. Wir wollen eine Kirche, deren Verfassung auf dem breiten
Grund der Gemeinschaft der Gläubigen ruht. 3. Wir wollen eine Kirche,
in welcher das Licht der Wissenschaft leuchtet.» Diese Lebenswerte hat

1 Stadtarchiv Ölten, Nachlaß Walther Munzinger.
2 Katholische Blätter, Bd. 1, 1873: «Was wir wollen.» S. 2-7; S. 17-21. - Belege für

die Verfasserschaft Munzingers bietet sein Brief v. 15. 1. 1873 an Peter Dietschi;
im Stadtarchiv Ölten.

154



der Laie Munzinger in der römisch-katholischen Kirche seiner Zeit nicht
verwirklicht gefunden; wir konnten einige Hinweise geben, warum ihm
eine andere Sicht der Dinge verwehrt blieb. Nochmals : Die theologischen
Fragen um die Unfehlbarkeit des Papstes stehen bei ihm wie bei den

allermeisten Laien jener Zeit am Rande seiner Gewissensproblematik.
Es ist der Zweifel, ob die Kirche den rechten «Sitz im Leben» hat, der
ihn schließlich aus der römischen Mutterkirche heraustreibt und zur
nationalkirchlichen Gemeindebildung hinzieht.

Die theologische Fragwürdigkeit einer solchen «Selbsthilfe» kann in
diesem Aufsatz nicht berührt werden. Am 22. April 1873 ist Walter
Munzinger im Alter von 43 Jahren in Bern gestorben. Wichtiger als sein

eigenes geistiges Vermächtnis war die Persönlichkeit des kirchlichen
Führers, den er kurz vor seinem Tode in die Schweiz zurückholte und
als ersten christkatholischen Pfarrer in Ölten einführte, der Luzerner
Eduard Herzog l. Herzogs Ausgangspunkt für seinen Protest gegen das

1. Vatikanum war ein anderer als derjenige Munzingers. Er war Theologe

und konnte das Dogma der Unfehlbarkeit aus Gewissensgründen
nicht annehmen, weil es nach seiner Auffassung die kirchliche Verfassung
zerstörte. Da unser Aufsatz sich bloß zum Ziele gesetzt hat aufzuhellen,
wie es 1872 zur Spaltung in Ölten kommen konnte, können wir nicht
näher auf den Lebensweg Eduard Herzogs eingehen. Nur einige knappe
Hinweise sind hier zulässig, damit wir sehen, wie er sein priesterliches
Wirken in Ölten aufgefaßt hat. Herzog war kein Reformist im
landläufigen Sinne des Wortes, der nun nach subjektivem Konzept geschaltet
und gewaltet hätte. Er hat versucht, Schritt für Schritt jene Reformen

einzuleiten, die seinem Ideal einer Neuorientierung am Bilde der alten
Kirche entsprachen. Die Vorstellungen, die er von der Wirksamkeit des

christkatholischen Klerus hatte, lassen auf eine priesterliche Persönlichkeit

schließen 2. Daß er innerhalb der Pfarrei und auch außerhalb
derselben Tendenzen und Bewegungen entgegentreten mußte, die nicht
von seinem kirchlichen Ethos getragen waren, und daß er von ihnen
überstimmt wurde, gehört mit zur Tragik seiner Persönlichkeit3. Er hat

1 Über Eduard Herzog vgl. Walter Herzog: Bischof Dr. Eduard Herzog. Laufen
1935; Friedrich Heiler: Evangelische Katholizität. München 1926, S. 9-37;
Ernst Gaugler: Eduard Herzog als Bischof und akademischer Lehrer. Rheinfelden

o. J.
2 Es sind hier die Grundsätze gemeint, die er am 30. September 1875 für den Klerus

in Ölten niederschrieb.
3 Vgl. dazu folgenden Auszug aus dem Kirchenratsprotokoll der christkatholischen

Pfarrei Ölten, der Pfarrer Herzogs Einstellung zur Kinderbeichte beleuchtet. Es

155



dem unklaren, theologisch unartikulierten Drängen der reformfreudigen
katholischen Liberalen den religiösen Halt gegeben, sie in einer Gemeinschaft

gesammelt, in der er lebens- aber auch verfassungsmäßig
katholisches Erbe gehütet hat. Daß er in diesem Bemühen von Anfang an

konsequent extrem radikalen Forderungen entgegentrat, davon zeugt
die Rede,die er am 9. August 1874 am Schulfest inOlten über konfessionslose

Schule und Religionsunterricht hieltl. In diesem Vortrag setzte er
sich mit dem Schlagwort einer konfessionslosen Schule auseinander und
zeigte sich insofern mit einer solchen Forderung einverstanden, als damit
gemeint war, daß der Religionsunterricht frei von konfessionalistischer

Enge und Überheblichkeit sein müsse. Einen klapperdürren
Moralunterricht wies er zurück. «Soll die Tugendlehre für das Kind Leben

gewinnen, so muß sie selbst auf einem lebendigen, heiligen, unabänderlichen,

göttlichen Grunde ruhen2.» Darunter verstand er auch einen

Dogmenunterricht und zeigte geschickt die Inkonsequenz jener auf, die
einen dogmenlosen Unterricht verlangten, aber als Ersatz nichts anderes
als gesunkenes christliches Glaubensgut und vom Christentum abgeleitete

scheint, daß er gegen irrige Vorstellungen anzukämpfen hatte, als ob der Priester
den Sündennachlaß im Bußsakrament gewähren würde. «Pfarrer Herzog schlägt
vor, den Kindern vom 3.-5. Schuljahr jährlich wenigstens einmal Gelegenheit zur
Beichte zu geben, ohne auf solche Kinder, die von ihren Eltern weder in den
Beichtunterricht geschickt noch zur Beicht zugelassen werden, irgendeinen Zwang
auszuüben. Der Antragsteller versichert dabei, daß er weit davon entfernt sei, den
Kindern den Glauben beizubringen, der Priester sei derjenige, welcher in der
Beicht die Sünden vergebe, sondern, daß er von jeher den Kindern die
«Absolution» nur als das priesterliche Gebet erklärt habe, daß Gott den Beichtenden die
Sünden vergeben möge. Auf diese Weise werden die Kinder das Beichtinstitut
nicht als eine Verpflichtung kennen lernen, der sie sien nicht ohne Gewissensskrupel

entziehen können, sondern später von selbst ihre Fehltritte nur Gott
beichten, sofern sie nicht ein besonderes Bedürfnis haben, sich vor einem Gewis-
sensrath auszusprechen. Der Antragsteller hält zwar auf theologischem Standpunkt

die Beichte für Kinder gerade am wenigsten nothwendig, indem diese zur
Begehung schwerer Sünden in der Regel gar nicht fähig seien; dagegen betrachtet
er die Kinderbeichte als ein vortreffliches pädagogisches Hilfsmittel, indem schon
der Beichtunterricht nichts anderes sei als eine Pflichtenlehre für Kinder etc. die
Notwendigkeit sich über sich aussprechen zu müssen, zu einer genauen
Selbstprüfung etc. zu bestimmter Unterscheidung von Gut und Bös nöthige und darum
auch den guten Vorsätzen bestimmte Gestalt gebe.» Christkath. Pfarramt Ölten,
Kirchenratsprotokoli vom 1. Juli 1875.

1 Rede gehalten am Schulfeste zu Ölten, den 9. Aug. 1874, Ölten 1874, 16 S. -Mösch
(Bd. 5, S. 179-181) hat Auszüge daraus veröffentlicht und stellt Herzog das Zeugnis

aus, daß er «auch bei seiner 'konfessionslosen Schule' noch aufpositiv gläubigem
Boden steht». Es ist aber Mösch entgangen, daß Herzog etwas anderes unter
«konfessionsloser Schule» versteht, als wir es heute mit diesem Begriffe verbinden.

2 Ebd. S. 7.

156



Moralgrundsätze zu bieten hatten. Herzog steht hier nicht bloß auf

positiv gläubigem Boden; er weiß auch taktisch geschickt zu operieren
und möchte den extremen Radikalen auf seinem Terrain mit dessen

eigenen Waffen schlagen. Gegen den religiösen Aberglauben und den

religiösen Fanatismus - zwei beliebte Schlagwörter damaliger
antikirchlicher Werbung - gäbe es eben kein besseres Präventivmittel als

einen gründlichen Religionsunterricht
Eduard Herzog verblieb nicht lange in Ölten. Seit Ende 1874 verband

er mit seinem Pfarramt die Aufgaben eines Professors für Neues Testament

an der neugegründeten christkatholischen Fakultät der Universität

Bern. Nach anfänglichem persönlichem Widerstreben, aber auch
nach Überwindung des Widerstands der Oltner, die es ihm zur Auflage
machten, für einen geeigneten Nachfolger zu sorgen, nahm er die Wahl
(12. Dez. 1875) zum Pfarrer nach Bern an und konnte hier am 27. Febr.
1876 installiert werden l.

Es ist irreführend, bei der Bewertung einer geistigen Bewegung bei
Zahlen stehen zu bleiben. Das gilt sowohl für eine gerechte Beurteilung
der Entwicklung in Ölten von 1872/73; es gilt auch für die inzwischen

eingetretene Verschiebung des konfessionellen Verhältnisses heute, wo
die Mehrzahl der Katholiken römisch-katholischen Bekenntnisses sind.
Eine echte Würdigung des Christkatholizismus wird immer bis zu seinem

theologischen Anliegen vorstoßen müssen. Daß der Christkatholizismus
solche Reformanliegen enthält, die auch innerhalb der römisch-katholischen

Kirche ihre Heimstatt haben, hat inzwischen das 2. Vatikanische
Konzil gelehrt2.

Im Rahmen der Pfarrei trat das Neue zunächst nicht in Erscheinung.
Der Sonntagsgottesdienst vollzog sich immer noch in den hergebrachten
Formen. Aufschluß darüber gibt die Pfarrchronik, die Emil Meier,

Herzogs zweiter Nachfolger, angelegt hat und für die er zum Teil eigene

Erinnerungen verwerten konnte. Es heißt hier: «Der Sonntagsgottesdienst

bestand (ca. 1873) aus dem lateinischen Hochamt und Predigt
und zwar in folgender Ordnung: Orgeleingang, Weihwasserausteilung

1 Vgl. W. Herzog: Bischof Dr. Eduard Herzog, Laufen 1935. S. 74-75.
2 Für eine Würdigung dieser Anliegen vgl. V. Conzemius: Zwischen Rom, Canterbury

und Konstantinopel. Der Altkatholizismus in römisch-katholischer Sicht.
In: Tübinger Theologische Quartalschrift 145 (1965) S. 188-234; id: In:
Orientierung [Zürich] 29 (1965) S. 216-219; 225-227; dazu den Vortrag «Plädoyer für
einen Dialog unter Katholiken» auf dem Internationalen Altkatholikenkongreß
in Wien am 26. Sept. 1965, in: Internationale Kirchliche Zeitschrift, 55 (1965)
S. 254-272.

157



mit deutschem Lied, Predigtlied, Predigt, Lateinisches Hochamt mit
lateinischen Messegesängen oder deutschen Liedern, gesungen von dem

Lehrer oder dem Kinderchor; an hohen Festtagen vom Gesangverein.
Während der Predigt hatten die Primarschüler im Hübelischulhaus bei
einem Lehrer oder Geistlichen Christenlehre und wurden dann zum
Hochamt in die Kirche geführt. Nachmittags war Christenlehre für die
Größern oder Vesper, die am Altar lateinisch gesungen und von lateinischen

oder deutschen Liedern begleitet wurde. Lateinisch sangen die
Lehrer. Der Sonntagsgottesdienst war von Frauen und Kindern sehr gut,
von den Männern weniger gut besucht. Ein Teil der Männer fand sich
während des Gottesdienstes vor dem Gasthaus zur Krone gegenüber der
Kirche ein, um von dort nach Schluß des Gottesdienstes die aus der
Kirche tretenden zu betrachten und zu begutachten, hauptsächlich den

weiblichen Teil. An den Werktagen ward eine stille Messe gefeiert; am

Freitag die Schulmesse. In lebhafter Erinnerung ist mir noch das Hochamt

am Sebastianstag, zu welchem die Schützen mit den Gewehren
erschienen und sich auf den beiden Emporen postierten. Die
Ohrenbeichte war um 1873 noch allgemein üblich. Auch wir Kinder wurden
darauf vorbereitet und beichteten bei Pfarrer Herzog l.»

6. Zusammenfassung

Fassen wir das Ergebnis unserer Untersuchung zusammen. Der
Christkatholizismus in Ölten ist nicht auf eine spontane Erhebung des Kirchenvolkes

gegen Beschlüsse des 1. Vatikanischen Konzils hin entstanden.
Zweieinhalb Jahre verblieben die Pfarrei Ölten und auch die späteren
Führer der antirömischen Fronde innerhalb der «vatikanischen» Kirche ;

soweit wir sehen konnten, ohne äußeren Vorbehalt gegen das neue

Dogma. Der innere Vorbehalt, der bei einzelnen vorhanden gewesen
sein mag, tritt für uns während dieser Zeit nicht faßbar in Erscheinung.
Entscheidend aber ist, daß nicht die dogmatische Frage von 1870,

sondern die Exkommunikation, die kirchenrechtliche Prozedur des

Bischofs von Basel gegen den Pfarrer von Starrkirch die Initiative zur
Absonderung von der römisch-katholischen Kirche entzündete. Vieles

deutet darauf hin, daß es ohne die fulminierende Wirkung jener bischöflichen

Sentenz, die - zu Unrecht - als geistliche Antwort auf einen

kirchenpolitischen Entscheid des Solothurner Volkes gedeutet wurde,

1 Christkath. Pfarramt Ölten.

158


	Das religiöse Profil Walther Munzingers

