
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 60 (1966)

Artikel: Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus : zur
Entstehung der christkatholischen Pfarrei Olten

Autor: Conzemius, Victor

Kapitel: 3: Missverständnisse um das 1. Vatikanum

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


meist im katholischen Selbstverständnis verankert waren, und als Reflex
in der römischen Theologie auftauchten, von einem Theologen durchaus

diskutiert und in Frage gestellt werden. Auch heute, im Zeitalter des

2. Vatikanums, sieht sich der römisch-katholische Theologe unbeschadet
seiner gläubigen Annahme jener Lehren hinsichtlich ihrer historischen

Begründung vor einen zum größten Teil ungelösten Fragenkomplex
gestelltl. Für Augustin Keller und seine Gefolgsleute im Laienstande,
die sich gegen die Beschlüsse des 1. Vatikanums erhoben, warf diese

Lehre primär keine theologischen Probleme auf. Doch berührte sie ihre
staatskirchlichen Auffassungen an einem neuralgischen Punkte. Sie

hatte somit an erster Stelle eine «politische» Relevanz.

3. Missverständnisse um das 1. Vatikanum

Es erklärt nun weiter nichts, wenn gesagt wird, daß Keller und seine

Leute als Politiker die Dinge durch die politische Brille sahen. Wir haben

bereits hervorgehoben, daß der Syllabus von 1864, weil er ihre politischen
Ideale verurteilte, von ihnen als ein politisches Dokument betrachtet
und deshalb verworfen werden mußte. Unter diesen Voraussetzungen
erschien ihnen ein kirchlich-religiöses Ereignis wie das Konzil zuallererst
als ein politischer Schachzug der römischen Kurie 2. Dies umsomehr, als

hier unter völliger Ausschaltung des Laientums die Lehr- und
Jurisdiktionsgewalt des Papstes in geradezu beängstigend-exklusiver Weise

lehrmäßig sanktioniert wurden. Für Staatsmänner, die sich noch nicht
zur Idee der Trennung von Kirche und Staat durchgerungen hatten -
gerade das wollten Augustin Keller und seine solothurnischen Mitstreiter
nicht3 - war das 1. Vatikanum ein Politikum ersten Ranges. Demgemäß
interessierte es sie und auch die europäischen Kabinette überhaupt nicht,

Über das 1. Vatikanische Konzil vgl. C. Butler: Das Vatikanische Konzil.
München 1933, 2. Aufl. 1961; die beste kritische Synthese bietet R. Aubert:
Vatican I. In: Histoire des conciles oecuméniques. Bd. 12, Paris 1964.
Wiederholt begegnen auf der Solothurner Katholikenversammlung von 1871

Auffassungen wie die, daß die Unfehlbarkeitslehre keinen religiösen Gehalt habe,
sondern «daß sie ein Strategem im Feldzugsplan einer dem modernen Staat und
der Entwicklung der Gesellschaft feindlichen Partei ist» (Nationalrat Anderwert).
Vgl. die in Anm. 1 zitierte Schrift, S. 29.

Vgl. z. B. Augustin Kellers Rede auf dem Solothurner Katholikenkongreß von
1871. Er wollte auch keine freie Kirche im freien Staate, weil er damit ein
Aufflackern der alten Streitigkeiten der beiden Souveränitätsrechte befürchtete.

131



wie es im Zeitalter des 2. Vatikanums aus interessierter Höflichkeit
heraus geschah, eine dekorative Delegation zur Konzilseröffnung nach
Rom zu entsenden. Sie wollten tatsächlichen Einfluß auf die Verhandlungen

der Bischofsversammlung gewinnen l. Das mißlang ihnen zwar
auf dem Konzil, allein sie gedachten, nachher von Rom kommenden
Beschlüssen innerhalb ihres Rechtsbereiches energisch entgegenzutreten.
Es berührt uns heute eigenartig, daß sich damals in den Köpfen vieler
Staatsmänner die Auffassung von der Unfehlbarkeit des Papstes als

einer staatsgefährlichen Lehre durchsetzen konnte. Der Kirchenhistoriker

geht in die Irre, wenn er diese Überbewertung der auf dem 1.

Vatikanum definierten Lehre einzig und allein auf das Konto eines
kirchenfeindlichen Liberalismus oder gar der «mala fides» jener Männer setzen
würde. Das Papsttum jener Zeit und die kuriale Organisation des Konzils
tragen ein gerütteltes Maß der Mitverantwortung an jener
Fehleinschätzung. Wir möchten es nochmals betonen: Der reichlich
mißverständliche Syllabus von 1864 hat das Mißverständnis des Dogmas von
1870 an erster Stelle verschuldet2.

Dazu kommt, daß es von der Sache her gesehen kein psychologisch
glücklicher Griff war, von der «Unfehlbarkeit» des Papstes zu reden 3.

Wenn wir bloß ein wenig um uns herumfragen, sind wir überrascht,
welch schillernde, widersprüchliche Auffassungen übei die päpstliche
Unfehlbarkeit auch heute noch in weiten Kreisen unseres
römischkatholischen Kirchenvolkes bestehen. Von der Begriffsverwirrung,
welche bei Protestanten und Orthodoxen in dieser Frage herrscht, reden

wir am besten nicht. Es gibt kaum eine Lehre, die dem antirömischen

1 Zur Stellung des Bundesrates zwischen Neutralität und Intervention vgl. V.
Conzemius: Der Schweizerische Bundesrat und das Erste Vatikanische Konzil. In:
Schweizer Zs. für Geschichte 15 (1965) S. 204-227.

2 Gewöhnlich wird von den protestierenden Katholiken von 1870 das Dogma in
einem Atemzug mit dem Syllabus genannt. Nationalrat Anderwert nahm z. B.
an, daß auch die Canones des Syllabus als Lehrsätze der «neuen» katholischen
Kirche gelten würden; «cs ist vollständig klar, daß der Inhalt des Syllabus kraft
des dem Papste am 18. Juli übertragenen unfehlbaren Lehramtes bereits die
Bedeutung und den Charakter von dogmatischen Lehrsätzen erhalten hat.»
Landammann Curti von St. Gallen brachte die Motion vor, daß die
Katholikenversammlung in Solothurn «das Dogma der Unfehlbarkeit des Papstes und damit
die ganze Dogmatisierung des Syllabus perhorresziere». Der Schweizerische
Katholikenkongreß in Solothurn vom 18. Herbstmonat 1871. Bern 1871, S. 32-33
u.S. 51.

3 Beständig begegnet man der Auffassung von der «Vernunftwidrigkeit» des neuen
Dogmas; es schlage den «gesunden Menschenverstand so furchtbar vor den Kopf»;
ebd. S. 30 u. 43.

132



Vorurteil stärkere Antriebe gegeben hat, als diejenige von der Unfehlbarkeit

des Papstes, kaum eine, die so hohe psychologische Barrieren
zwischen den Konfessionen aufgerichtet hat l. Dem gutwilligen
Außenstehenden erscheint es, als habe der römische Triumphalismus mit dieser

Lehre seinen höchsten Sieg gefeiert. Und doch besagt das Dogma
selber nach katholischer Lehre im Grunde bloß, daß der Nachfolger des

Apostels Petrus die Lehre Jesu Christi rein verkündet und der lauterste

Zeuge jener göttlichen Wahrheit ist, mit der Jesus Christus seine Kirche

ausgestattet hat. Wenn wir vereinfachen wollen, könnte man es so

ausdrücken: Der Nachfolger Petri ist der erste Zeuge, der Mund gleichsam,
durch den die vom Heiligen Geiste in der Kirche gewirkte Wahrheit
sich ausspricht2.

Der Historiker hat zu dieser theologischen Deutung des 1.

Vatikanums folgendes zu sagen. Es ist durchaus möglich, daß das Papsttum
sich heute auf einer Linie der Entwicklung befindet, die den
Dienstcharakter des Petrus-Amtes in der Kirche nicht nur in verbalen

Beteuerungen, sondern auch der Sache nach für Außenstehende stärker
hervortreten läßt. Das war aber 1870 nicht der Fall. Die Lage des Papsttums

war bereits damals nicht gerade sehr rosig. Wenige Wochen nach

der Verkündigung der Unfehlbarkeit sollte das geeinte Italien dem

Papst die Reste des Kirchenstaates wegnehmen. Innerlich und auch nach

außen hielt die Kurie nicht bloß aus verantwortungsbewußtem
kirchlichem Traditionalismus, sondern mitunter auch aus recht irdischer
Besitzfreude an den Zeichen und der Sprache der Hoch-Zeit der
weltlichen Machtfülle des Papsttums fest. Einige Kardinäle erhofften vom
Konzil mittels der Erklärung der päpstlichen Unfehlbarkeit eine

Aufwertung des arg erschütterten Prestiges des Kirchenstaates. Von
katholischen Laien, die in ihren Pfarreien nicht eben Säulen der Kirche waren,
konnte deshalb wohl kaum erwartet werden, daß gerade sie sich zu einer

spirituellen Auffassung der Unfehlbarkeit durchringen würden.
Neben der Vernachlässigung der Sprachaskese im Gebrauch des Wortes

«Unfehlbarkeit» hat sich die Verhängung einer rigorosen Nachrichten-

1 Robert North, S. J.: The scope of infallibility. In: Continuum. Bd. 2, Nr. 4

(1965), S. 555-574; vgl. dazu das Sammelwerk: L'Infaillibilité de l'Église.Journées
oecuméniques de Chevetogne, 25-29 sept. 1961. Chevetogne 1963.

2 Es ist klar, daß eine solche Vereinfachung nicht alle Probleme ausräumt, die
zwischen römischen und nicht-römischen Katholiken hinsichtlich der
Lehrprärogative des Papstes bestehen. Die Vereinfachung soll lediglich helfen, klarer
zu sehen, was grundsätzlich mit dieser Lehre gemeint ist und was nicht.

133



sperre über das Konzil verhängnisvoll ausgewirkt. Die scharfe Geheimhaltung

erweckte den Eindruck, als wolle die Kurie das Konzil nach
ihrem Gutdünken manipulieren. Trotzdem konnte nicht verhindert
werden, daß gewisse Nachrichten durchsickerten und dann in sensationeller

Aufmachung durch die Weltpresse gingen. So geschah es, daß eine

einseitige und schiefe Auffassung von der Unfehlbarkeit als einer
vorwiegend politischen Lehre sich durchsetzte 1.

Die Auswirkungen dieser Einschätzung des Konzils ließen auch in der
Schweiz nicht lange auf sich warten. Noch während die Bischöfe in Rom

tagten, warnte Augustin Keller auf einer liberalen Versammlung in
Langental (3. April 1870) vor den aus dem Süden heranziehenden
Gefahren 2. Im Anschluß daran wurde ein Initiativkomitee gebildet mit
dem Ziel, «ultramontanen Eingriffen und Anmassungen der Klerisei
Ziel und Schranke zu setzen, resp. die Unabhängigkeit der schweizerischen

katholischen Kirche von Rom bei Anhandnahme der nächsten
Bundesrevision zu erwirken»3. Wenige Wochen nach der feierlichen

Erklärung der päpstlichen Unfehlbarkeit (18. Juli 1870) wandte sich der

Vorort Solothurn auf das Drängen der von katholischen Liberalen
beherrschten Diözesankonferenz hin an den Bundesrat mit der Bitte,
die Verkündigung dieses Lehrsatzes auf Schweizer Boden zu verbieten.
Dieser Demarche war aber kein Erfolg beschieden. Denn der Bundesrat
erblickte in der Verkündigung dieser Lehre keine Verletzung des

konfessionellen Friedens4. Solothurn war somit wieder auf sich selber

zurückgeworfen und mußte versuchen, von sich aus geeignete
Kampfmaßnahmen zu treffen. Soweit diese nicht gerade auf verbale Proklamationen

oder juristische Schikanen beschränkt blieben, geschah vorläufig
recht wenig zur Gründung einer romfreien schweizerischen Nationalkirche.

Nach Vorbesprechungen im Berner Kasino anläßlich der Sommersession

der schweizerischen Bundesversammlung 1871 berief ein Fünfer-

1 Vgl. V. Conzemius: Die Verfasser der «Römischen Briefe vom Konzil» des

Quirinus. In: Festschrift Hans Foerster. Freiburger Geschichtsblätter (1963/64)
Freiburg/Schw. 1964, S. 229-256; id.: Die «Römischen Briefe vom Konzil». Eine
entstehungsgeschichtliche und quellenkritische Untersuchung zum Konziis-
journalismus Ignaz von Döllingers und Lord Actons. In: Römische Quartalschrift

59 (1964) S. 186-229; 60 (1965) S. 76-119. - Für die Information der Schweiz
über das 1. Vatikanum wäre eine solche Untersuchung noch zu leisten.

2 A. Keller: Augustin Keller, S.405; Mösch, Bd. 5, S. 17-18.
3 Mösch, S. 18.
4 Vgl. den S. 132, Anm. 1, zitierten Aufsatz, S. 223 ff.

134



komitee, bestehend aus Augustin Keller (Präsident), Nationalrat Kaiser
(Solothurn), Oberst Stocker-Steiger (Luzern), Nationalrat Anderwert
(Frauenfeld) und Professor Walther Munzinger (Bern), auf den 18. Sept.
1871 eine Versammlung freisinniger Katholiken in den Sitzungssaal
des Kantonsrates Solothurn. Die Reden, die auf dieser gut besuchten
Zusammenkunft (etwa 380 Teilnehmer) in Solothurn gehalten wurden,
blieben im negativen Proteste stecken. Augustin Keller brachte seine

Ansichten zum Thema Kirche und Staat vor und stellte in seinem

etwas akademisch anmutenden Vortrag Forderungen nach der Emanzipation

des Staates von der Kirche. Seine Ausführungen waren keineswegs

revolutionär und sind heute zum allergrößten Teil auf dem Wege
staatlicher Selbsthilfe zu einer von den kirchlichen Behörden hierzulande
durchaus akzeptierten Wirklichkeit geworden. Höchstens die josephi-
nistische Doktrin Kellerscher Prägung, die seine Exkurse auf das

Gebiet staatskirchlicher Beziehungen kennzeichnet, hat keine
Anwendung gefunden. Keller verlangte, «daß der Staat sich von der

Mitwirkung und usurpierten Mitberechtigung der Kirche in allen bürgerlichen

Dingen emanzipiere, und daß er in Folge dessen alles, was wie die

Zivilstandsbücher, die Ehesachen, die Schule, jegliche Rechtspflege und
Gerichtsbarkeit etc., bürgerliche Beziehung und Wirkung hat, ganz und
voll in sein Gebiet herüberziehe; dagegen alles, was dem inneren Forum,
dem Gebiete des religiösen Glaubens und Kultus anheimfällt, in den
Kreis der Kirche und der Glaubensgenossenschaften verweise»1. Für
die Organisation des Widerstandes gegen Rom enthielt seine Rede nichts
Greifbares. Eher bereits die Postulate, welche Nationalrat Anderwert
vorbrachte und in denen die Kantonsregierungen ersucht wurden, mit
allen Mitteln staatlicher Repression gegen die Verkünder der Unfehlbarkeitslehre

vorzugehen. Anderwert wollte auch das Miteigentumsrecht
der protestierenden Katholiken am gesamten Kirchen- und Pfrund-
vermögen der Gemeinden gewahrt sehen. Verwirrung stiftete Alt-
Landammann Curti von St. Gallen mit seinem Vorschlag, aus der
katholischen Kirche auszutreten. Seine Ausführungen wurden zwar mit
jubelndem Beifall bedacht, allein sein diesbezüglicher Antrag mit allen

gegen fünf Stimmen verworfen. Es zeigte sich, daß auf diesem Kongreß
die religiös-kirchliche Führung fehlte. Pfarrer J. B. Egli aus Luzern,
der als einziger Geistlicher anwesend war, vermochte die Zuhörer für
seine Idee alt-katholischer Gemeindebildung nicht so recht zu erwärmen.

1 Vgl. Mösch, Bd. 5, S.18.

135



Als eigentliche Führergestalt, vorläufig noch etwas im Hintergrund, aber
doch fähig, die Versammlung vor unbesonnenen Schritten zurückzuhalten,

trat ein Oltner in Erscheinung, Walt her Munzinger, Professor für
Bundesstaatsrecht in Bern. Munzinger stellte den Antrag: «Die heutige
Versammlung konstituiert sich als schweizerischer Verein freisinniger
Katholiken und beauftragt das bisherige provisorische Comité, nach
der Münchener Versammlung 1 eine Zusammenkunft von Delegierten
der einzelnen Sektionen einzuberufen, welche den Entwuif der Organisation

des Vereins berathen und feststellen sollen»2. Damit war eine

Aktionsbasis geschaffen, auf deren Grundlage lokale Vereine
weiterarbeiten konnten. Ein solcher Verein wurde am 12. Mai 1872 in Ölten
gegründet3. Munzinger behielt sich von Bern aus die Leitung dieses

Vereins vor.

4. Die Krise von 1872-73

Es sollte nahezu noch ein weiteres Jahr verstreichen, bis sich aus dem

argen «Adventsdunkel» (Otto Gilg) der Solothurner Versammlung von
1871 4 ein lichter Stern für die Gründung romfreier Gemeinden
abzeichnete. Dieses Zeichen war die Exkommunikation des Pfarrers
Gsehwind von Starrkirch am 26. Oktober 1872 5. Das Vorgehen des

Bischofs gegen Pfarrer Gsehwind kann nicht als übereilt bezeichnet

werden; der Bischof mußte Gsehwind absetzen, wenn er nicht die Pflichten

seines bischöflichen Hirtenamtes vernachlässigen wollte. Im Gegenteil,

die Langmut und Geduld, mit der der Bischof den Pfarrer Gsehwind

lange Zeit hatte gewähren lassen, wirken überraschend. Denn Gsehwind

1 Munzinger meinte den Katholikenkongreß in München im Sept. 1871, zu dem er
delegiert wurde. Er legte seine Eindrücke nieder in seiner Schrift : Der Katholiken-
Kongreß in München; Die Stellung des Staates zu der religiösen Bewegung in der
Schweiz. Bern 1871.

2 Schweizerischer Katholikenkongreß, S. 66.
3 Im Leitartikel zum Münchner Altkatholikenkongreß 1871 heißt es im Oltner

Wochenblatt v. 18. Nov. 1871 : «wann wohl wird es in Ölten zu einer freiem
religiösen Vereinigung kommen ?» - Wegen Aufteilung der Partei in Rote und Graue
kamen liberale Vereine erst nach der Langenthaler Vereinigung auf. Der Oltner
liberale Verein konstituierte sich am 12. Mai 1872, vgl. Oltner Wochenblatt v.
24. Sept. 1872. - Diese Angabe verdanke ich Herrn Stadtarchivar Eduard Fischer.

4 Gilg: Christkatholizismus in Luzern, S. 104.
5 Die Vorgeschichte dazu in der Darstellung von Gsehwind : Appellation an die

öffentliche Meinung gegen die jüngste Exkommunikationssentenz des Herrn
Eugen Lachat. Bern 1872; dazu die Autobiographie dess. Peregrins Autobiographie.

Bern 1907.

136


	Missverständnisse um das 1. Vatikanum

