Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 60 (1966)

Artikel: Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus : zur
Entstehung der christkatholischen Pfarrei Olten

Autor: Conzemius, Victor

Kapitel: 3: Missverstandnisse um das 1. Vatikanum

Autor: [s.n]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129036

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

meist im katholischen Selbstverstindnis verankert waren, und als Reflex
in der rémischen Theologie auftauchten, von einem Theologen durchaus
diskutiert und in Frage gestellt werden. Auch heute, 1im Zeitalter des
2. Vatikanums, sieht sich der romisch-katholische Theologe unbeschadet
seiner gliubigen Annahme jener Lehren hinsichtlich ihrer historischen
Begriindung vor einen zum groBten Teil ungelosten Fragenkomplex
gestellt 1. Fir Augustin Keller und seine Gefolgsleute im Laienstande,
die sich gegen die Beschliisse des 1. Vatikanums erhoben, warf diese
Lehre primér keine theologischen Probleme auf. Doch beriihrte sie ihre
staatskirchlichen Auffassungen an einem neuralgischen Punkte. Sie
hatte somit an erster Stelle eine «politische» Relevanz.

3. MISSVERSTANDNISSE UM DAS 1. VATIKANUM

Es erkldart nun weiter nichts, wenn gesagt wird, da8 Keller und seine
Leute als Politiker die Dinge durch die politische Brille sahen. Wir haben
bereits hervorgehoben, daf3 der Syllabus von 1864, weil er ihre politischen
Ideale verurteilte, von ihnen als ein politisches Dokument betrachtet
und deshalb verworfen werden mufBte. Unter diesen Voraussetzungen
erschien ihnen ein kirchlich-religitses Ereignis wie das Konzil zuallererst
als ein politischer Schachzug der romischen Kurie 2 Dies umsomehr, als
hier unter voélliger Ausschaltung des Laientums die Lehr- und Jurisdik-
tionsgewalt des Papstes in geradezu bedngstigend-exklusiver Weise
lehrmidBig sanktioniert wurden. Fiir Staatsminner, die sich noch nicht
zur Idee der Trennung von Kirche und Staat durchgerungen hatten —
gerade das wollten Augustin Keller und seine solothurnischen Mitstreiter
nicht 3 — war das 1. Vatikanum ein Politikum ersten Ranges. Demgema0
interessierte es sie und auch die europdischen Kabinette iiberhaupt nicht,

1 Uber das 1. Vatikanische Konzil vgl. C. BuTLEr: Das Vatikanische Konzil.
Miinchen 1933, 2. Aufl. 1961; die beste kritische Synthese bietet R. AUBERT:
Vatican I. In: Histoire des conciles oecuméniques. Bd. 12, Paris 1964.
Wiederholt begegnen auf der Solothurner Katholikenversammlung von 1871
Auffassungen wie die, dal die Unfehlbarkeitslehre keinen religiosen Gehalt habe,
sondern «dafB sie ein Strategem im Feldzugsplan einer dem modernen Staat und
der Entwicklung der Gesellschaft feindlichen Partei ist» (Nationalrat Anderwert).
Vgl. die in Anm. 1 zitierte Schrift, S. 29.
3 Vgl. z. B. AucusTIN KELLERsS Rede auf dem Solothurner Katholikenkongrel3 von
1871. Er wollte auch keine freie Kirche im freien Staate, weil er damit ein Auf-
flackern der alten Streitigkeiten der beiden Souveradnitatsrechte befiirchtete.

8]

131



wie es im Zeitalter des 2. Vatikanums aus interessierter Hoflichkeit
heraus geschah, eine dekorative Delegation zur Konzilser6ffnung nach
Rom zu entsenden. Sie wollten tatsidchlichen EinfluB auf die Verhand-
lungen der Bischofsversammlung gewinnen '. Das miBlang ihnen zwar
auf dem Konzil, allein sie gedachten, nachher von Rom kommenden
Beschliissen innerhalb ihres Rechtsbereiches energisch entgegenzutreten.
Es beriihrt uns heute eigenartig, daf sich damals in den Képfen vieler
Staatsméinner die Auffassung von der Unfehlbarkeit des Papstes als
einer staatsgefahrlichen Lehre durchsetzen konnte. Der Kirchenhisto-
riker geht in die Irre, wenn er diese Uberbewertung der auf dem 1. Vati-
kanum definierten Lehre einzig und allein auf das Konto eines kirchen-
feindlichen Liberalismus oder gar der «mala fides» jener Mdnner setzen
wiirde. Das Papsttum jener Zeit und die kuriale Organisation des Konzils
tragen ein geriitteltes MaB3 der Mitverantwortung an jener Fehlein-
schatzung. Wir mochten es nochmals betonen: Der reichlich miBver-
stindliche Syllabus von 1864 hat das MiBverstindnis des Dogmas von
1870 an erster Stelle verschuldet 2.

Dazu kommt, daB3 es von der Sache her gesehen kein psychologisch
gliicklicher Griff war, von der «Unfehlbarkeit» des Papstes zu reden °.
Wenn wir bloB ein wenig um uns herumfragen, sind wir iiberrascht,
welch schillernde, widerspriichliche Auffassungen iiber die papstliche
Unfehlbarkeit auch heute noch in weiten Kreisen unseres rémisch-
katholischen Kirchenvolkes bestehen. Von der Begriffsverwirrung,
welche bei Protestanten und Orthodoxen in dieser Frage herrscht, reden
wir am besten nicht. Es gibt kaum eine Lehre, die dem antirémischen

1 Zur Stellung des Bundesrates zwischen Neutralitit und Intervention vgl. V. Con-
zZEMIUs: Der Schweizerische Bundesrat und das Erste Vatikanische Konzil. In:
Schweizer Zs. fiir Geschichte 15 (1965) S. 204-227.

2 Gewohnlich wird von den protestierenden Katholiken von 1870 das Dogma in
einem Atemzug mit dem Syllabus genannt. Nationalrat Anderwert nahm z. B.
an, dal auch die Canones des Syllabus als Lehrsdtze der «neuen» katholischen
Kirche gelten wiirden; ces ist vollstindig klar, dal der Inhalt des Syllabus kraft
des dem Papste am 18. Juli iibertragenen unfehlbaren lehramtes bereits die
Bedeutung und den Charakter von dogmatischen Lehrsdtzen erhalten hat.»
Landammann Curti von St. Gallen brachte die Motion vor, daf3 die Katholiken-
versammlung in Solothurn «das Dogma der Unfehlbarkeit des Papstes und damit
die ganze Dogmatisierung des Syllabus perhorresziere». Der Schweizerische
Katholikenkongre§3 in Solothurn vom 18. Herbstmonat 1871. Bern 1871, S. 32-33
u. S. 51.

3 Bestandig begegnet man der Auffassung von der « Vernunftwidrigkeit» des neuen
Dogmas; es schlage den «gesunden Menschenverstand so furchtbar vor den Kopf»;
ebd. S. 30 u. 43.

132



Vorurteil stiarkere Antriebe gegeben hat, als diejenige von der Unfehl-
barkeit des Papstes, kaum eine, die so hohe psychologische Barrieren
zwischen den Konfessionen aufgerichtet hat !. Dem gutwilligen AuBlen-
stehenden erscheint es, als habe der rémische Triumphalismus mit dieser
Lehre seinen hochsten Sieg gefeiert. Und doch besagt das Dogma
selber nach katholischer Lehre im Grunde bloB3, dall der Nachfolger des
Apostels Petrus die Lehre Jesu Christi rein verkiindet und der lauterste
Zeuge jener gottlichen Wahrheit ist, mit der Jesus Christus seine Kirche
ausgestattet hat. Wenn wir vereinfachen wollen, kénnte man es so aus-
driicken: Der Nachfolger Petri ist der erste Zeuge, der Mund gleichsam,
durch den die vom Heiligen Geiste in der Kirche gewirkte Wahrheit
sich ausspricht 2,

Der Historiker hat zu dieser theologischen Deutung des 1. Vati-
kanums folgendes zu sagen. Es ist durchaus méglich, daB das Papsttum
sich heute auf einer Linie der Entwicklung befindet, die den Dienst-
charakter des Petrus-Amtes in der Kirche nicht nur in verbalen Be-
teuerungen, sondern auch der Sache nach fiir AuBlenstehende stirker
hervortreten liBt. Das war aber 1870 nicht der Fall. Die Lage des Papst-
tums war bereits damals nicht gerade sehr rosig. Wenige Wochen nach
der Verkiindigung der Unfehlbarkeit sollte das geeinte Italien dem
Papst die Reste des Kirchenstaates wegnehmen. Innerlich und auch nach
auBen hielt die Kurie nicht blo8 aus verantwortungsbewuBtem kirch-
lichem Traditionalismus, sondern mitunter auch aus recht irdischer
Besitzfreude an den Zeichen und der Sprache der Hoch-Zeit der welt-
lichen Machtfiille des Papsttums fest. Einige Kardinile erhofften vom
Konzil mittels der Erklarung der pédpstlichen Unfehlbarkeit eine Auf-
wertung des arg erschiitterten Prestiges des Kirchenstaates. Von katho-
lischen Laien, die in ihren Pfarreien nicht eben Siulen der Kirche waren,
konnte deshalb wohl kaum erwartet werden, daf3 gerade sie sich zu einer
spirituellen Auffassung der Unfehlbarkeit durchringen wiirden.

Neben der Vernachldssigung der Sprachaskese im Gebrauch des Wortes
«Unfehlbarkeit» hat sich die Verhdngung einer rigorosen Nachrichten-

! RoBERT NoORTH, S. J.: The scope of infallibility. In: Continuum. Bd. 2, Nr. 4
(1965), S. 555-574; vgl. dazu das Sammelwerk : L’Infaillibilité de 1'Eglise. Journées
oecuméniques de Chevetogne, 25-29 sept. 1961. Chevetogne 1963.

2 Es ist klar, daB eine solche Vereinfachung nicht alle Probleme ausriumt, die
zwischen romischen und nicht-rémischen Katholiken hinsichtlich der Lehr-
prdrogative des Papstes bestehen. Die Vereinfachung soll lediglich helfen, klarer
zu sehen, was grundsitzlich mit dieser Lehre gemeint ist und was nicht.

133



sperre {iber das Konzil verhdngnisvoll ausgewirkt. Die scharfe Geheim-
haltung erweckte den Eindruck, als wolle die Kurie das Konzil nach
ihrem Gutdiinken manipulieren. Trotzdem konnte nicht verhindert
werden, daf3 gewisse Nachrichten durchsickerten und dann in sensatio-
neller Aufmachung durch die Weltpresse gingen. So geschah es, dal3 eine
einseitige und schiefe Auffassung von der Unfehlbarkeit als einer vor-
wiegend politischen Lehre sich durchsetzte 1.

Die Auswirkungen dieser Einschdtzung des Konzils lieBen auch in der
Schweiz nicht lange auf sich warten. Noch wihrend die Bischéfe in Rom
tagten, warnte Augustin Keller auf einer liberalen Versammlung in
Langental (3. April 1870) vor den aus dem Siiden heranziehenden Ge-
fahren 2. Im Anschlufl daran wurde ein Initiativkomitee gebildet mit
dem Ziel, «ultramontanen Eingriffen und Anmassungen der Klerisei
Ziel und Schranke zu setzen, resp. die Unabhidngigkeit der schweize-
rischen katholischen Kirche von Rom bei Anhandnahme der ndchsten
Bundesrevision zu erwirken» 3. Wenige Wochen nach der feierlichen
Erklirung der pépstlichen Unfehlbarkeit (18. Juli 1870) wandte sich der
Vorort Solothurn auf das Dringen der von katholischen Liberalen
beherrschten Didzesankonferenz hin an den Bundesrat mit der Bitte,
die Verkiindigung dieses Lehrsatzes auf Schweizer Boden zu verbieten.
Dieser Demarche war aber kein Erfolg beschieden. Denn der Bundesrat
erblickte in der Verkiindigung dieser Lehre keine Verletzung des kon-
fessionellen Friedens ¢. Solothurn war somit wieder auf sich selber
zuriickgeworfen und muBte versuchen, von sich aus geeignete Kampf-
maBnahmen zu treffen. Soweit diese nicht gerade auf verbale Proklama-
tionen oder juristische Schikanen beschrdnkt blieben, geschah vorlaufig
recht wenig zur Griindung einer romfreien schweizerischen National-
kirche. Nach Vorbesprechungen im Berner Kasino anlidflich der Sommer-
session der schweizerischen Bundesversammlung 1871 berief ein Fiinfer-

1 Vgl. V. Conzemrus: Die Verfasser der «Romischen Bricfe vom Konzil» des
Quirinus. In: Festschrift Hans Foerster. Freiburger Geschichtsblitter (1963/64)
Freiburg/Schw. 1964, S. 229-256; id.: Die « R6mischen Briefe vom Konzil». Eine
entstehungsgeschichtliche und quellenkritische Untersuchung zum Konzils-
journalismus Ignaz von Déllingers und Lord Actons. In: Roémische Quartal-
schrift 59 (1964) S. 186-229; 60 (1965) S. 76-119. — Fir die Information der Schweiz
iiber das 1. Vatikanum wire eine solche Untersuchung noch zu leisten.

2 A. KeLLER: Augustin Keller, S. 405; MdéscH, Bd. 5, S. 17-18.

3 MéscH, S. 18.

* Vgl. den S. 132, Anm. 1, zitierten Aufsatz, S. 223 ff.

134



komitee, bestehend aus Augustin Keller (Prisident), Nationalrat Kaiser
(Solothurn), Oberst Stocker-Steiger (Luzern), Nationalrat Anderwert
(Frauenfeld) und Professor Walther Munzinger (Bern), auf den 18. Sept.
1871 eine Versammlung freisinniger Katholiken in den Sitzungssaal
des Kantonsrates Solothurn. Die Reden, die auf dieser gut besuchten
Zusammenkunft (etwa 380 Teilnehmer) in Solothurn gehalten wurden,
blieben im negativen Proteste stecken. Augustin Keller brachte seine
Ansichten zum Thema Kirche und Staat vor und stellte in seinem
etwas akademisch anmutenden Vortrag Forderungen nach der Emanzi-
pation des Staates von der Kirche. Seine Ausfithrungen waren keines-
wegs revolutiondr und sind heute zum allergréBten Teil auf dem Wege
staatlicher Selbsthilfe zu einer von den kirchlichen Behérden hierzulande
durchaus akzeptierten Wirklichkeit geworden. Hochstens die josephi-
nistische Doktrin Kellerscher Pridgung, die seine Exkurse auf das
Gebiet staatskirchlicher Beziechungen kennzeichnet, hat keine An-
wendung gefunden. Keller verlangte, «dall der Staat sich von der Mit-
wirkung und usurpierten Mitberechtigung der Kirche in allen biirger-
lichen Dingen emanzipiere, und daf} er in Folge dessen alles, was wie die
Zivilstandsbiicher, die Ehesachen, die Schule, jegliche Rechtspflege und
Gerichtsbarkeit etc., biirgerliche Beziehung und Wirkung hat, ganz und
voll in sein Gebiet heriiberziehe; dagegen alles, was dem inneren Forum,
dem Gebiete des religiésen Glaubens und Kultus anheimfillt, in den
Kreis der Kirche und der Glaubensgenossenschaften verweise» . Fiir
die Organisation des Widerstandes gegen Rom enthielt seine Rede nichts
Greifbares. Eher bereits die Postulate, welche Nationalrat Anderwert
vorbrachte und in denen die Kantonsregierungen ersucht wurden, mit
allen Mitteln staatlicher Repression gegen die Verkiinder der Unfehlbar-
keitslehre vorzugehen. Anderwert wollte auch das Miteigentumsrecht
der protestierenden Katholiken am gesamten Kirchen- und Pfrund-
vermdgen der Gemeinden gewahrt sehen. Verwirrung stiftete Alt-
Landammann Curti von St. Gallen mit seinem Vorschlag, aus der katho-
lischen Kirche auszutreten. Seine Ausfilhrungen wurden zwar mit
jubelndem Beifall bedacht, allein sein diesbeziiglicher Antrag mit allen
gegen fiinf Stimmen verworfen. Es zeigte sich, daB auf diesem Kongref3
die religi6és-kirchliche Fithrung fehlte. Pfarrer J. B. Egli aus Luzern,
der als einziger Geistlicher anwesend war, vermochte die Zuhérer fiir
seine Idee alt-katholischer Gemeindebildung nicht so recht zu erw4rmen.

! Vgl. MéscH, Bd. 5, S.18.

135



Als eigentliche Fiihrergestalt, vorldufig noch etwas im Hintergrund, aber
doch fihig, die Versammlung vor unbesonnenen Schritten zuriickzu-
halten, trat ein Oltner in Erscheinung, Walther Munzinger, Professor fiir
Bundesstaatsrecht in Bern. Munzinger stellte den Antrag: «Die heutige
Versammlung konstituiert sich als schweizerischer Verein freisinniger
Katholiken und beauftragt das bisherige provisorische Comité, nach
der Miinchener Versammlung! eine Zusammenkunft von Delegierten
der einzelnen Sektionen einzuberufen, welche den Entwuif der Organi-
sation des Vereins berathen und feststellen sollen» 2. Damit war eine
Aktionsbasis geschaffen, auf deren Grundlage lokale Vereine weiter-
arbeiten konnten. Ein solcher Verein wurde am 12. Mai 1872 in Olten
gegriindet *. Munzinger behielt sich von Bern aus die Leitung dieses
Vereins vor.

4. Die KRISE vON 1872-73

Es sollte nahezu noch ein weiteres Jahr verstreichen, bis sich aus dem
argen «Adventsdunkel» (Otto Gilg) der Solothurner Versammlung von
1871 % ein lichter Stern fiir die Griindung romfreier Gemeinden ab-
zeichnete. Dieses Zeichen war die Exkommunikation des Pfarrers
Gschwind von Starrkirch am 26. Oktober 1872 5. Das Vorgehen des
Bischofs gegen Pfarrer Gschwind kann nicht als iibereilt bezeichnet
werden ; der Bischof muBBte Gschwind absetzen, wenn er nicht die Pflich-
ten seines bischoéflichen Hirtenamtes vernachlissigen wollte. Im Gegen-
teil, die Langmut und Geduld, mit der der Bischof den Pfarrer Gschwind
lange Zeit hatte gewdhren lassen, wirken iiberraschend. Denn Gschwind

! Munzinger meinte den KatholikenkongreB in Miinchen im Sept. 1871, zu dem er
delegiert wurde. Er legte seine Eindriicke nieder in seiner Schrift: Der Katholiken-
Kongre3 in Miinchen; Die Stellung des Staates zu der religidsen Bewegung in der
Schweiz. Bern 1871.

2 Schweizerischer KatholikenkongreB, S. 66.

3 Im Leitartikel zum Minchner AltkatholikenkongreB 1871 heillt es im Oltner
Wochenblatt v. 18. Nov. 1871: «wann wohl wird es in Olten zu einer freiern reli-
giosen Vereinigung kommen ?» — Wegen Aufteilung der Partei in Rote und Graue
kamen liberale Vereine erst nach der Langenthaler Vereinigung auf. Der Oltner
liberale Verein konstituierte sich am 12. Mai 1872, vgl. Oltner Wochenblatt v.
24. Sept. 1872. - Diese Angabe verdanke ich Herrn Stadtarchivar Eduard Fischer.

4+ GiLg: Christkatholizismus in Luzern, S. 104.

5 Die Vorgeschichte dazu in der Darstellung von Gschwind: Appellation an die
offtentliche Meinung gegen die jungste Exkommunikationssentenz des Herrn
Eugen Lachat. Bern 1872; dazu die Autobiographie dess. Peregrins Autobio-
graphie. Bern 1907.

136



	Missverständnisse um das 1. Vatikanum

