Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 60 (1966)

Artikel: Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus : zur
Entstehung der christkatholischen Pfarrei Olten

Autor: Conzemius, Victor

Kapitel: 2: Stadtoltner und kantonale Vorgeschichte

Autor: [s.n]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129036

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pfarrer Herzog, Beitritt zur christkatholischen Kirche der Schweiz.
Was zunidchst einmal auffdllt, ist der spite Zeitpunkt des behordlichen
Eingreifens. Der Protest des Gemeinderates liegt fast zweieinhalb Jahre
spiater als die Verkiindigung des Dogmas von der Unfehlbarkeit des
Papstes. Diese hatte am 18. Juli 1870 stattgefunden. Es handelt sich
alsoin Olten um keine spontane Aufwallung der Gefiihle des katholischen
Kirchenvolkes, sondern um eine von einer Minderheit gelenkte Protest-
aktion, die bestenfalls an eine latente Unzufriedenheit gegeniiber dem
Dogma ankniipfte, um auf diesem Wege ihr Ziel zu erreichen. Befremd-
lich mag auch erscheinen, daB eine private Gesellschaft, der Verein frei-
sinniger Katholiken, den Gemeinderat ins Schlepptau nehmen und seinen
Kurs in einer kirchlich-dogmatischen Angelegenheit bestimmen konnte.
Daraus braucht man nun nicht gerade den Schlull zu ziehen, dal} die
theologischen Exkurse von Laien grundsatzlich eine sehr gewagte Sache
seien 1. Der Historiker hat sich zu fragen, welche Sirenenténe die Oltner
Laien auf die Jagdgefilde der Theologie, besser noch der antikiichlichen
Fronde, hiniiberlockten. Die Beantwortung dieser Frage setzt eine kurze
Skizzierung des lokalen, des kantonal-regionalen sowie des allgemein-
zeitgeschichtlichen Rahmens voraus.

2. STADTOLTNER UND KANTONALE VORGESCHICHTE

Bisin die Mitte des 19. Jahrhunderts hinein war Olten eine geschlossene
romisch-katholische Stadt. In der Reformationszeit (1529/30) war ein
«redlich tapferes Mehr» der Biirgerschaft fiir den alten Glauben einge-
treten und 1532 «propter constantiam in fide catholica» vom Nuntius
gelobt worden 2. Im Jahre 1850 stand den 1634 kath. Einwohnern ein
Hauflein von 43 Protestanten gegeniiber. Zwanzig Jahre spiter waren es
bereits 733; im Jahre 1900 nahezu 3000 Protestanten 3. Diese Zahlen
sind der Ausdruck einer tiefgreifenden Wandlung, die Olten im 19. Jahr-
hundert erfal3te. Das Pal3stidtchen am untern Hauenstein, das noch zu
Beginn des Jahrhunderts ein vertrdumtes Dasein fiihrte, iiberfliigelte
nach der Jahrhundertmitte in wenigen Jahrzehnten die Kantonshaupt-
stadt Solothurn und steht mit seinem Bevdélkerungszuwachs von 835,59
(1850-1941) mit groBem Vorsprung als erste unter den Schweizer Stidten

1 SCHENKER, S. 20.

2 ]. DERENDINGER: Geschichte der Reformierten Kirchgemeinde Olten 1859-1929.
Olten 1929, S. 7.

3 Die Zahlen bei SCHENKER, S. 226.



da!. Ausgangspunkt und Grundlage fiir diese Entwicklung war die
verkehrstechnisch giinstige Lage der Stadt, die erst das Industriezeitalter
voll ausniitzte. 1855 wurde Olten als Knotenpunkt der schweizerischen
Eisenbahnen, der sog. Centralbahn, ausgebaut 2. In den folgenden Jahren
siedelten sich um diesen Knotenpunkt eine Reihe von Fabriken an, die
besonders in der Kleidungs- und Ausriistungs- sowie der Maschinen-
industrie die Vorrangstellung Oltens im kantonalen Industriegefiige
befestigten.

Gewifl verdnderte der industrielle Aufschwung die traditionelle
Struktur des Stddtchens; das geistige Antlitz Oltens hatte sich aber
bereits lingst verdndert und ganz bestimmte individuelle Ziige an-
genommen. Vor dem wirtschaftlichen Aufstieg der Stadt und weit-
gehend unabhingig von ihm liegt eine kulturelle Bliitezeit, die goldene
Zeit Oltens, wie Hans Hafliger sagt 3. In einer zweiten Etappe dieser
Bliiteperiode griff Olten mit dem Willen zu politischer Gestaltung ins
offentlich-rechtliche Leben des Kantons ein und bestimmte dessen poli-
tische Entwicklung in entscheidender Weise.

1802 schrieb Ildefons v. Arx seine Geschichte der Stadt Olten 4, etwas
spiter der Kaplan und Lehrer Peter Strohmeier die Geschichte des
Kantons Solothurn °. 1816 wurde die Oltner Lesegesellschaft gegriindet.
Die drei Briider Ulrich, Josef und Viktor Munzinger férderten den Ge-
sang. Musikverein und Theatergesellschaft der Dreitannenstadt, die da-
mals etwas mehr als 1000 Einwohner zidhlte, schlossen sich 1837 in einem
besonderen Verein zusammen 6. Hatte Ildefons v. Arx zu Beginn des
Jahrhunderts noch geklagt: « Die Lehranstalten sind in Olten elender
als in vielen Bauerndorfern» 7, so schufen planmiBige Anstrengungen

! PaurL MEISTER: Die industrielle Entwicklung der Stadt Olten. Aarau 1953, S. 137.
Vgl. auch Statistisches Jahrbuch der Schweiz 1962, S.16.

2 H. DietscHI1: Olten, 75 Jahre Eisenbahnstadt. Olten 1931. (SA aus dem Oltner
Tagblatt.)

3 DaB auch diese Bliitezeit mit einem gewissen Wohlstand zusammenhingt, der
besonders den gewerbetreibenden, wirtschaftlich interessierten Familien des
Oltner Stadtpatriziates zugute kam, wird damit nicht bestritten. Einzelne An-
gaben bei HAFLIGER: Munzinger, S. 3-6.

* Die Geschichte Oltens erschien posthum in Solothurn 1846. — Uber I.v. Arx
vgl. das Sammelwerk: Ildefons von Arx, 1755-1833. (Publikation aus dem Stadt-
archiv Olten, hrsg. v. Eduard Fischer. Bd. 4.) Olten 1957.

5 St. Gallen/Bern 1836.

¢ Hans HAFLIGER: Die Dreitannenstadt Olten. In: Der Kanton Solothurn. Ein
Heimatbuch. Solothurn 1949, S. 76.

7 Zitiert bei HaNs HAFLIGER, Bundesrat Josef Munzinger. Solothurn 1953, S. 51.

118



hierin bald Abhilfe!. 1854 erhielt Olten gegen den heftigen Wider-
stand Solothurns eine eigentliche Bezirksschule mit zwei Abteilungen,
einem «Progymnasium» und einer «Realschule» 2. Man wiirde sich aber
tauschen, wenn man meinte, nun hiatte auf einmal ein betont laikaler
Geist in diesen Schulen Eingang gefunden. Von den drei Bezirkslehrern
waren zwel Geistliche. Der eine, Kaplan Peter Bldsi, wurde zehn Jahre
spater Pfarrer von Olten, er ist uns bereits als Widerpart des Gemeinde-
rates 1872 begegnet. Den anderen, Karl Anton Hermann aus Cham,
hatten die haushidlterischen Gemeindeviter eigens beim Bischof ange-
fordert, um den alten, achtzigjdhrigen Oltner Pfarrer Gerno in der
praktischen Seelsorge zu entlasten 3.

Von der Schule her drang also kein unbotmiBiger Geist gegen die
Kirche vor. Die Griinde fiir die antikirchliche Fronde von 1872/73 sind
demgemal anderswo zu suchen. Sie hingen unmittelbar mit der bereits
erwahnten Stdrkung des politischen SelbstbewuBtseins der Oltner
zusammen. Hier entlud sich nicht bloB der aufgestaute Groll des Unter-
tanenstddtchens gegen die solothurnische Obrigkeit, hier konnte der
bisher brachliegende politische Ehrgeiz begabter Manner sich in einer
angemessenen Weise entfalten. Unter dem Druck der geistigen Krifte,
aus denen dieser politische Willen sich ndhrte, und dem Gegendruck
der Reaktion, die sich ihm entgegenstellte, schlugen die Oltner eine
deutlich profilierte ideologische Richtung ein.

1814 hatte im Kanton Solothurn das 1798 von den Franzosen ge-
stiirzte Patriziat die Ziigel der Regierung wieder in die Hand genommen.
Im Jahre 1830 bereitete eine unblutige Revolution der Herrschaft der
Aristokratie ein Ende; die Periode der Restauration wurde von der
Regeneration abgeldst. Die neue Bewegung brach endgiiltig die Vorherr-
schaft des Solothurner Stadtpatriziates und weckte eigentlich das Be-
wuBtsein der Zusammengehorigkeit der Kantonsteile *. Die Landstadt
Olten ibernahm die Fihrung dieser Bewegung, weil sie allein in der
Lage war, der bildungsarmen Landschaft die notigen geistigen Fiihrer

! Zur Oltner Schulgeschichte vgl. J. M6scH: Die solothurnische Schule seit 1840.
5 Bde., Olten 1945-1953 (Register).

2 Vgl. MéscH, Bd. 3, S. 211-221; auch: Hundertfunfzig Jahre Bezirksschule Olten
1815-1965, Olten 1965.

3 MéscH, Bd. 3, S. 220. Uber Hermann s.auch A. ITEN: Tugium Sacrum. Stans 1952.

5. 235.

F. GLAUSER: Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel (1834/35). Solothurn

1960, S. 97.

-

119



zu stellen!. Im Oltner Gasthaus «Zur Krone» trafen sich am 15. Nov.
1830 die ersten Anhdnger dieser liberal-demokratischen Richtung, von
Olten ging die Propaganda fiir die Verfassungsinderung aus, von hier
der Aufruf zur kantonalen Volkstagung in Balsthal am 22. Dez. des
gleichen Jahres, und schlieBlich war es ein Oltner, Josef Munzinger,
der auf jener Tagung die «Souverdnitdt des Volkes ohne Riickhalt»
proklamierte 2. Josef Munzinger wurde 1831 als Regierungsrat nach
Solothurn berufen, iibernahm 1833 als Standespridsident die Regierung
und bestimmte 1835 bis 1848 mit den Mitgliedern seiner liberalen
Partei die politischen Geschicke des Kantons. Hermann Biichi nennt
diese Politik eine gliickliche Mischung «weltanschaulichen Doktrinaris-
mus mit einem geradezu untriiglichen Instinkt fiir das praktisch Még-
liche» 3.

Das staatsmidnnische Einfiihlungsvermogen Munzingers begegnet
besonders eindrucksvoll in seiner Kirchenpolitik. Seine {reiheitliche
Richtung brachte ihn naturgemaf in Widerspruch zu denjenigen kirch-
lichen Kreisen, die mit dem Patrizierregiment durch verwandtschaftliche
Beziehungen — der hohere Klerus ging zum gréBten Teil aus den Solo-
thurner Stadtfamilien hervor — und gemeinsame Interessen verbunden
waren. Liberales StaatsbewuBtsein, aber auch praktische Erwdgungen
bestimmten ihn, den konsequenten Abbau der kirchlichen Privilegien
zu betreiben und das vom aristokratischen Regiment ererbte Staats-
kirchentum weiter auszubauen. In der Verfolgung dieser Anliegen legte
er sich eine kluge MiBigung auf, die ihn als besonnenen Realpolitiker
ausweist, was man nicht von allen seinen liberalen Schildknappen sagen
kann.

Wir meinen hier z. B. Munzingers Stellungnahme zu den Badener
Artikeln in den Jahren 1834/35. Zu Anfang des Jahres 1834 kamen in
Baden die katholischen Vertreter von 7 Kantonen zusammen und legten
in 14 Artikeln Reformantrdge nieder. Diese sollten einerseits die Kantone
einigen : «flir kirchliche Emanzipation vom Joch der Nuntiatur, und der
Kurialistik», andererseits aber eine Reorganisation vornehmen «aus der
Idee der katholischen Kirche, als nach welcher den Laien zusteht, mit
Zustimmung der Geistlichen die Institutionen ihres duflern Bestandes

! H. BUcHi: Hundert Jahre Solothurner Freisinn 1830-1900. Solothurn 1930, S. 3.

Z2 H. BucHr, S. 15; bes. HAFLIGER: Munzinger, S. 75 ff. Vgl. auch Jou. M&scH: Die
Ausgleichsbewegung im Kt. Solothurn. Solothurn 1938, S. 80 ff.

3 BtcH, S. 23.

120



oder der hierarchischen Ordnung festzusetzen.» !. Konkret wurden vor-
geschlagen: die Errichtung einer Schweizer Erzditzese mit Basel als
Metropolitanbistum, Wiederherstellung von Synoden unter staatlicher
Aufsicht, Ausweitung der bischéflichen Rechte gegeniiber Kurie und
Nuntiatur, staatliche Genehmigung (Plazet) fuir kirchliche Erlasse, Ge-
wihrleistung und Einsegnungspflicht von konfessionell gemischten Ehen,
Verminderung der kirchlichen Feier- und Fasttage, finanzielle Be-
steuerung der Kloster und Stifte zu Gunsten religidser, karitativer oder
gemeinniitziger Zwecke, Oberaufsicht iiber die Priesterseminare usw. 2.
Wenn wir heute im Jahre 1966 nach dem 2. Vatikanischen Konzil einen
Blick auf diese Postulate werfen, so kénnen wir sagen: Ein Teil davon
ist inzwischen auf dem Wege cinseitiger staatlicher Regelung durch-
gesetzt worden, einen anderen Teil konnte die kirchliche Selbstreform
verwirklichen oder dem Reifungsproze3 iiberantworten, ein nicht ge-
ringer Teil schlieBlich ist endgiiltig als der katholischen Idee entgegen-
stehend verworfen worden. Zu letzterem gehdéren besonders jene Artikel,
die dem Staatskirchentum weitesten Spielraum gewihrten und nicht
so sehr eine harmonische Konkordanz von Staat und Kirche, als viel-
mehr eine de jure Anerkennung der Oberhoheit des Staates tber die
Kirche im Auge hatten. Die geistigen Viter dieser Badener Artikel
waren aber keine Laien, die sich auf das Gebiet des Kirchenrechts ver-
laufen hatten, sondern Geistliche, die auf staatlich gelenktem Wege des
«aggiornamento» der Kirche herbeifiihren wollten. Mit Ausnahme das
Pfarrers nahm der gesamte Oltner Weltklerus an dieser Tagung teil, die
beiden Kaplidne J. K. Lang und Franz Meyer sowie der Sekundarlehrer
P. Strohmeier 3.

Die alten und jungen Vertreter eines kompromiBlosen Staatskirchen-
tums nahmen sich mit Begeisterung der Badener Forderungen an. Im
Aargau und in Luzern erreichten sie ihre Billigung durch das Volk. Im
Kanton Solothurn verwarf der Souverdn im Dez. 1835 die Badener
Artikel. Obwohl Munzinger diese Verwerfung als politische Niederlage
empfand 4, dachte er nicht daran, eine Prinzipienfrage daraus zu kon-

! Die beste Zusammenfassung der Geschichte der Badener Artikel bietet die vorhin

zitierte Arbeit von F. GLAUSER, S. 22-48.

Vgl. GLAUSER, S. 40-44; O. Girc: Christkatholizismus in Luzern. Ein Beitrag zur

Luzerner Geistesgeschichte. Luzern 1946, S. 72-75.

3 GLAUSER hebt auBerdem die iiberaus starke Beteiligung von solothurnischen
Geistlichen an der vorbereitenden Versammlung der Helvetischen Gesellschaft
im Mai 1833 hervor. GLAUSER, S. 28 Anm. 1 und S. 106.

4+ GLAUSER, S. 217.

[

121



struieren, wie er sich denn auch in der Agitation fiir die Annahme der
Artikel eher zuriickhaltend gezeigt hatte ! und keinen Kampf mit der
Kirche provozieren wollte 2.

Opportunismus, mangelnde liberale Konsequenz oder vielleicht reli-
giose Skrupel wird man fragen? Vor der Beantwortung dieser Frage
miiBte die Religiositdt des Pragmatikers Munzinger genauer bestimmt
werden. Munzinger wuBlte, nach dem treffenden Ausspruch von Fritz
Glauser, «hdusliche Frommigkeit und politischen Liberalismus zu ver-
einen»?. Er stammte aus einer streng katholischen Familie 4, drei seiner
Tanten hatten den Schleier genommen 5. Von seinem Katechismus-
unterricht, der ithm eher als ein 6der, geistloser Drill vorkam, hatte er
keinen erhebenden Eindruck bekommen, ebensowenig von der Person-
lichkeit seines geistlichen Schullehrers 6. Diese personlichen Erfahrungen
hatten jedoch seine religiose Unterscheidungsfiahigkeit nicht getriibt.
Sonntag fiir Sonntag besuchte er den Gottesdienst, beichtete regelmaBig
und empfing auch bisweilen die heilige Kommunion. Als man ihn einst
der katholischen Kirche abspenstig machen wollte, bemerkte er ab-
wehrend, er bleibe der «Religion seiner GroBmutter» treu 7. Auch als
Mitglied des Bundesrates in Bern nahm er spater immer am Gottesdienst
teil.

Das hinderte ihn nicht, praktische Toleranz zu tiben. Als die in der
Stadt Solothurn wohnenden Protestanten um die Bewilligung nach-
suchten, reformierten Gottesdienst abhalten zu diirfen, unterstiitzte er
als Berichterstatter des Kleinen Rates ihr Begehren. Wahre Frommigkeit
duBeresichin hilfreicher christlicher Nachstenliebe, sagte er,und in christ-
licher Duldung 8 Dem Protestanten Karl Mathy, dem spiteren badischen
Ministerprisidenten, der wegen revolutiondrer Umtriebe aus Deutsch-
land ausgewiesen worden war, verschaffte er eine Stelle als Lehrer in
Grenchen?®. Beider Einstellung eines anderen Protestanten, Prof. Morizzi,
an der hoheren Lehranstalt in Solothurn, 4u3erte Munzinger, es gelte ihm

1 HAFLIGER, S.105; eingehender bei GLAUSER, S. 121-135; 216 ff.

2 Vgl. das Zitat aus dem Briefe an den Luzerner SchultheiBen Amrhyn v. 7. Okt.
1836 bei GLAUSER, S. 221: dazu BticHi, S. 23.

GLAUSER, S. 121.

Vgl. dazu PETER Di1ETscHI und LEo WEBER: Walther Munzinger. Olten 1874, S. 8.
HAFLIGER, S. 104.

HAFLIGER, S. 17.

HAFLIGER, S. 104 u. S. 170.

HAFLIGER, S. 107.

HAFLIGER, S. 169; W. StrUB: Heimatbuch Grenchen. Grenchen 1949, S. 432.

O 0 N W e W

122



gleichviel, ob der Professor Protestant oder Katholik sei; nur wollte er
keinen, der seinen Glauben gewechselt habe, von der protestantischen
zur katholischen Kirche tibergetreten sei oder umgekehrt 1.

Eine so wenig konfessionalistisch abgezirkelte Haltung trug ihm
natiirlich in manchen kirchlichen Kreisen den Verdacht des Indifferentis-
mus ein. Politische Gegner schmiedeten daraus die Waffe angeblicher
Kirchenfeindlichkeit 2. Der Sache nach hat Munzinger diesem Vorwurf
am ehesten dort Vorschub geleistet, wo er sich zur Jesuitenfrage duBerte.
Die Moral des Ordens sei nicht christlich, sondern teuflisch, erklirte
er 1845 3. Allerdings wird man hier gleich sagen miissen, dafl zu diesem
Zeitpunkt die Jesuiten- und Klosterfrage so stark ins politische ver-
bogen war, daB diese AuBerungen nicht mehr als spontane, religiése
Wertungen aufgefal3t werden konnen *. In der Debatte der Tagsatzung, die
der Aufhebung der Aargauer Kloster 1841 galt, billigte er das Vorgehen
der Regierung des Nachbarkantons, setzte sich aber mehrfach fiir Ver-
mittlung ein 5. Allméhlich rang er sich auch hier zu einem leidenschafts-
loseren Standpunkt durch. 1847, bei den Verhandlungen um die Bundes-
revision nach den Sonderbundskriegen, widersetzte sich Munzinger der
Einfiihrung konfessioneller Bestimmungen in die Bundesverfassung. Er
befiirchtete, man rufe dem Religionsunfrieden, wenn man den Religions-
frieden gebieten wolle. Ein solches Dekret hielt er fiir undurchfiihrbar,
da der Staat praktisch zu einer Kontrolle der konfessionellen Lehr-
biicher genttigt wiirde, um das AnstoBige festzustellen 6. Mit Gewandt-
heit bog er den radikalen Forderungen des Waadtlinders Henri Druey
nach Aufhebung der Kloster die Spitze ab und versuchte, allerdings ver-
geblich, die Wihlbarkeit der Geistlichen beizubehalten. Nach anfidng-
lichem Streben gegen die Einfiigung eines Jesuitenparagraphen stimmte
er schlieBlich de: verfassungsmiBigen Verankerung dieses Verbotes zu 7.

Wir besitzen einige AuBerungen Munzingers, die als eine Art persén-
liches Glaubensbekenntnis angesehen werden kénnen, so wie er seinen

! HAFLIGER, S.169; zu den weiteren Schicksalen Morizzis, der allerdings nach
einigen Jahren fallen gelassen wurde, vgl. MéscH, Bd. 2, S. 16-22.

2 HAFLIGER, S. 170.

¥ Ebd. 8. 217.

+ Zu Solothurns und insbes. Munzingers Stellungnahme zur Jesuitenfrage vgl.
F. StroBEL: Die Jesuiten und die Schweiz im XIX. Jahrhundert. Olten und
Freiburg 1955, S. 261-268; S. 400-406.

5 HAFLIGER, S. 204-209.

6 HAFLIGER, S. 251.

7 Ebd., 5. 252-253.

123



katholischen Glauben verstand. Auf der Tagsatzung des 27. Febr. 1845
begann er seine Darlegungen mit den Worten: «Das solothurnische Volk,
das ich hier zu vertreten die Ehre habe, gehort fast ausschlieBlich der
christkatholischen Konfession an; es ist nicht nur dem Namen nach
katholisch, esist esin Tat und Wahrheit. Ebenso entfernt von kirchlichen
Bewegungen, wie wir sie gegenwirtig in Deutschland sehen, als von
jesuitischem Charlatanismus verehrt es seinen Gott, ohne in theologische
Spitzfindigkeiten einzutreten, nach alter Viterweise. Die Geistlichkeit,
die unter dem Volke und mit demselben lebt und daher alle seine geistigen
Bediirfnisse kennt, spendet ihm den Trost, den die Kirche und ihre Heil-
mittel gewidhren; es lohnt dieselben mit seinem Zutrauen und gibt der
Kirche, was der Kirche gebiihrt 1».

Eine loyale kirchliche Gesinnung spricht sich hier aus, die sich ab-
grenzt gegeniiber zwel Richtungen im damaligen Katholizismus: einmal
gegen die unkirchliche Auflehnung der Deutschkatholiken in Deutsch-
land 2, dann aber auch gegen eine kirchliche Stromung, die er, sehr
ungenau allerdings, mit dem Schlagwort «jesuitischer Charlatanismus»
bezeichnet. Er falt seinen katholischen Glauben als einen «christkatho-
lischen» auf; man darf in diesem Beiwort aber nicht die antirémische
Spitze sehen, die «christkatholisch» nach 1870 hat, als es zur antir6mi-
schen Konfessionsbezeichnung wird. Positiv ausgedriickt konnte man
von Munzingers Katholizismus folgendes sagen: ein etwas starrer, un-
beweglicher und unproblematischer Traditionsglaube, der bei seinem
althergebrachten Besitz in Ruhe gelassen werden will.

Wir sind ausfiihrlicher auf die Religiositit Josef Munzingers einge-
gangen, well sein konfessioneller Juste-Milieu-Standpunkt in etwa auch
die kirchliche Haltung der fortschrittlichen Oltner Prominenz zuriick-
spiegelt. Doch gab es bereits zu seiner Zeit andere geistige Richtungen in
Olten. Einmal die betont kirchliche, die in Bartholomdus Biittiker thren
fahigsten Kopf hatte. Biittiker war der erste Priasident des Katholischen
Vereins des Kantons Solothurn, der 1832 in Bad Attisholz gegriindet
wurde. Dann aber begegnen wir auch unter den engeren Parteifreunden
Munzingers Minnern, die seinen katholischen Traditionalismus nicht
teilten, sondern einen bewuft antikirchlichen Standpunkt bezogen. Dazu
gehorte der Oltner Nationalrat Johann Jakob Trog (1807-1867), der ein
extremes Staatskirchentum verfocht, Unterstellung der Betvereine und

1 HAFLIGER, S. 217.
2 Vgl. hierzu KoNrRAD ALGERMISSEN: Konfessionskunde. 4. Aufl. Hannover 1930,
S. 181-221; weitere Lit. in Lexikon f. Theol. u. Kirche, 2. Aufl., Bd. 3, S. 279.

124



Bittgdnge unter staatliche Kontrolle forderte und 1845 das Kommen
einer Zeit prophezeite, in der die Liberalen sich vereinigen wiirden, um
nicht bloB mit den Jesuiten in der Schweiz aufzurdumen, sondern auch
mit ithren «Instrumenten» .

Das Oltner Regiment in der politischen Fiihrung des Kantons, das
seit der Berufung Munzingers in den Bundesrat (1848) und dem Tode
von J. B. Reinert ? ihrer tiichtigsten Exponenten beraubt war, wurde
1856 durch eine zur Fithrung dringende Gruppe von Jungliberalen ge-
stiirzt. Diese Palastrevolution brachte in der Partei die freisinnige
Richtung an die Spitze. Sie setzte in der Verfassung von 1856 eine Er-
weiterung des Wahlrechtes durch und nahm eine genauere Trennung der
Gewalten vor3. Fiir die Partei hatte dieser Umschwung einen internen
Hausstreit zur Folge: Von nun an standen hier die gemiligten Alt-
liberalen, «Graue» genannt, einer radikalen Mehrheit gegeniiber, den
«Roteny. Der Bruderzwist war 1856 wegen Divergenzen in rein politischen
Belangen entstanden; die Ausséhnung im Jahre 1872 erfolgte aus welt-
anschaulich-ideologischen Motiven, und zwar aus dem Bestreben heraus,
den katholischen Kirchenbehérden des Kantons und den ihnen politisch
nahestehenden Kreisen eine handlungsfihige Einheitsfront gegeniiber-
zustellen.

Vom Zwiespalt aus politischen Motiven hin bis zur Wiedervereinigung
aus ideologischer Gemeinsamkeit verlduft aber kein ganz gerader Weg.
Es ist die Aufgabe des Historikers, die einzelnen Abschnitte dieser
kurvenreichen Entwicklung nachzuzeichnen. Wir miissen uns hier auf
die groBen Ziige beschrinken. Personliche Stellungnahmen, aber auch
sachliche Konflikte spielen heiein. Zunichst einmal ist die Auffassung
zuriickzuweisen, der radikal-demokratischere Kurs hatte von Anfang
an und bewuBt kirchliche Konflikte vom Zaune gebrochen. Von den neuen
Médnnern 148t sich nur von Simon Kaiser sagen, daB3 er zeitlebens eine
tiefe Abneigung gegen die katholische Theologie und die Kirche in sich
trug *. Aber der eigentliche Fithrer der Roten, Wilhelm Vigier, der eine
Nichte von Bischof Salzmann zur Frau hatte, war kein Kirchengegner.
Er hatte Freunde im Klerus und zwar Geistliche, die nicht mit liberal-

1 GLAUSER, S. 142; 146; 158; 191; 206; HAFLIGER, S. 171; 199; 217.

2 Zu J. B. REINERT vgl. P. WALLISER: Johann Baptist Reinert und das Solothur-
nische Civilgesetzbuch. Olten 1948.

3 Vgl. HERMANN SoMMER: Die demokratische Bewegung im Kanton Solothurn
von 1856 bis 1872. Solothurn 1945.

* SOMMER, S. 38-45; MéscH, Bd. 4, S.19; Bd. 5, S. 3-4.

125



radikalen Gedanken liebdugelten !. Als liberaler Staatsmann und Di-
rektor des Erziehungswesens verfolgte er natiirlich die Idee der Emanzi-
pation der Schule von der Kirche, ohne aber Regelungen zu treffen, die
von einer einseitigen Kirchengegnerschaft inspiriert waren. Als Prisident
der Di6zesankonferenz des Bistums Basel schloB er sich spiter der christ-
katholischen Bewegung an. Besonders markante Initiativen hat er hier
keine entfaltet 2. Werner Sommer, der die politische Entwicklung dieser
Zeit untersucht hat, bezeichnet die Kirchenpolitik der Vigierpartei im
Gegensatz zur mild kulturkdmpferischen Richtung der «Grauen» als
«kirchenfreundlich» 3.

Eine so positive Beurteilung des Verhiltnisses von Kirche und Staat
wahrend dieser Zeit kann bloB in einem relativen Kontext Geltung haben.
Am ehesten lieBe sich wohl sagen, daB Vigier anfianglich um ein ertrig-
liches Auskommen mit den kirchlichen Behérden bemiiht war*. Im
Stillen aber schwebten Rechtsprozesse zwischen Kirche und Staat, wuchs
die Unzufriedenheit jenes Teiles der Lehrerschaft, die die Beaufsichtigung
durch den noch immer die Schule beherrschenden Klerus ungern ertrug 3,
verhdrteten sich sachliche Differenzen zu Gegensidtzen, die bis ins Reli-
gios-Ideologische hineinwuchsen. Tiefe theologische Bildung unter den
katholischen Laien war zu dieser Zeit sehr selten: die Diskussion um
den bischoflichen Charakter der Nationalkirche in den 70er Jahren ver-
rit einen theologischen Bildungsnotstand der Laien, fiir den man nicht
einseitig das Eindringen humanitérer, freireligiéser Gedanken verant-
wortlich machen kann 6. Im allgemeinen lassen sich zwei groBe Gruppen
von politisch tatigen Katholiken unterscheiden, diejenigen, die ihren
politischen Impuls aus der Erfiilltheit fiir das Staatsethos empfangen,

SOMMER, S. 136-137.

Lit. bei SOMMER, S. 22-38.

Ebd.; 8. 135.

Wihrend der Auseinandersetzungen zwischen Regierungs- und Oppositions-

partei 1867-69 stand die Geistlichkeit mehrheitlich hinter der Regierungspartei,

den «Roten». Vgl. [LEo WEBER:] Albert Brosi, sein Leben und Wirken. 2Solo-

thurn 1911, S.19; A. MoJoNNIER: Die solothurnische Verfassungsreform 1856.

In: Jahrbuch fiir solothurnische Geschichte: Solothurn 1929, S. 73 ff.

5 Zum EinfluB des Klerus auf die Schule vgl. MoscH, Bd. 5, S. 11; eine vom Bischof
mit dem Erziehungsdepartement ausgearbeitete Christenlehrordnung setzte 1866
die gesetzliche Pflicht zum Besuch der Sonntagschristenlehre bis zum 20. Lebens-
jahr hinauf fest, gewil keine geringe Konzession an den Klerus! Zur allerdings
gelenkten Unzufriedenheit der Lehrer gegeniiber dem Klerus vgl. MéscH, ebd.
S.117 fi.

6 Es geht aber auch nicht an, wie OTtTo GILG es in seinen Vertffentlichungen tut,

die ganze Schuld auf « Kirche» und Hierarchie abzuwilzen.

- W N e

126



und diejenigen, die von der Kirche her gesehen und im Hinblick auf die
Kirche ihre politischen Entscheidungen treffen. Die erste Gruppe, die
uns hier beschiftigt, weist alle Schattierungen auf: Minner von per-
sonlicher Gldubigkeit und kirchlich-konservativer Gesinnung, zumeist
aber solche, fiir die die Kirche am Rande ihres Lebens steht und die ihre
religiose Gesinnung auch ohne kirchliches Bekenntnis betidtigen kénner.
Es herrscht bei ihnen eine politisch gefirbte Sicht der kirchlichen
Belange vor. Wenn sie sich z. B. mit Reformgedanken tragen, so ent-
wickeln sie diese sozusagen ausschlieBlich auf dem Felde gesetzlicher
Reglementierungen und Verbesserungsvorschldge. Sie sind stets bereit,
die Kirche, ihre Erscheinungsformen und ihre Lehre vom politischen
Standpunkt her zu beurteilen und zu bewerten.

Es ist hier nicht der Ort, die geistigen Urspriinge des Liberalismus zu
behandeln oder auf seinen Ideengehalt einzugehen. Wir kénnen uns auch
nicht mit der Entstehung jener bekannten pdpstlichen Enzyklika be-
fassen, die als «Syllabus» im Dez. 1864 die Staatsmanner und die Welt-
offentlichkeit in Aufregung brachte, oder bestimmen, was dieser Syllabus
urspriinglich der Auffassung des pédpstlichen Gesetzgebers nach aussagen
wollte 1. Wir haben lediglich festzustellen, wie verwirrend diese Enzyk-
lika mitihrer pauschalen, undifferenzierten Verurteilung des Liberalismus
und der modernen Welt auf liberale Staatsmédnner und Politiker katho-
lischer Herkunft wirkte. Hier mufl mit aller Entschiedenheit gesagt
werden, daB3 sie wegen threr Undifferenziertheit weithin ihr Ziel verfehlte,
die mit dem Liberalismus sympathisierenden Katholiken vor dem
Diesseitsliberalismus zu warnen. Sie hat die nicht gerade sehr festen
Bande, die diese Leute noch mit der Kirche verkniipften, in geradezu
gefihrlicher Weise gelockert und fiir ihre véllige Emanzipation von der
romisch-katholischen Hierarchie die Wege bereitet. Waren bereits die
grofen liberalen Katholiken Frankreichs, Italiens und Englands, ein
Montalembert, ein Auguste Cochin, ein John Acton vom Syllabus pein-
lich bertihrt und empfanden sie sich in ithrem Streben desavouiert, die
Kirche mit der Wissenschaft und der modernen Kultur auszuséhnen,
ohne falsche Konzessionen an den Zeitgeist, so mul3ten Midnner, denen

1 C. G. RinaLpr: Il valore del Syllabus. Studio teologico e storico. Rom 1888;
G. MARTINA: Il liberalismo cattolico ed il Syllabus. Rom 1959; id.: Chiesa e Stato
nell’Ottocento. Miscellanea P. Pirri. Padua 1962, S.419-524; D. McELRATH:
The Syllabus of Pius IX. Some Reactions in England. Léwen 1964; R. AUBERT
in: LThK?, Bd. 9, Sp. 1202-1203. — Die beste Zusammenfassung der Diskussion
um den Syllabus bietet ROGER AUBERT: Der Syllabus von 1864. In: Stimmen der
Ze1t 175 (1964), S. 1-24.

127



die Kirche an sich bereits weniger als die Politik bedeutete, sich im
Lebensnerv ihres politischen Impulses getroffen fiithlen. Einmal verur-
teilte die pédpstliche Enzyklika jene Ideen, die das tragende Fundament
ihrer staatsmiannischen Wirksamkeit bildeten. Dann aber waren sie
auch ihren protestantischen oder konfessionslosen Parteifreunden gegen-
iiber in der peinlichen Lage, einer antiquierten, verstaubten, reaktioniren
Kirche anzugehéren !, die die Zeichen der Zeit nicht verstand. In ihrem
hochsten hierarchischen Organ, dem Papste, hatte diese Kirche ihre
héchste «Uneinsichtigkeit» gezeigt. Es konnte nur noch eine Frage der
Zeit sein, bis die Verbitterung dieser Leute iiber die Kurie sich mit dem
Bestreben verband, die Blamage von sich zu schiitteln und Rom die
Antwort des katholischen «Liberalen» zu erteilen. Die nationalkirchliche
Bewegung der 70er Jahre wird diese Antwort geben. Der Syllabus von
1864 hat jenen Midnnern ihre Auffassung des Dogmas der Unfehlbarkeit
vorgezelchnet; vom kirchenpolitischen her wurde ihnen das Millver-
stindnis der rein theologischen Lehre der bedingten Irrtumslosigkeit
des Papstes wesentlich erleichtert. Ohne den Syllabus, der seinen Schatten
auf das spdtere Dogma hiniiberwarf, hitte die antiinfallibilistische
Bewegung nicht diese AusmaBe angenommen, wire sie auf einige wenige
Theologen beschrinkt geblieben.

Wenden wir uns jetzt wieder dem Verhdltnis von Kirche und Staat
im Kanton Solothurn in dieser Periode zu. Trotz des «kirchenfreund-
lichen» Kurses von Wilhelm Vigier gab es natiirlich immer wieder ver-
einzelte Reibungen. Eine Verordnung des Generalvikars Girardin, welche
den Katholiken die Teilnahme am Begribnis eines Protestanten und die
Bestattung von Andersgliubigen in geweihter Erde verbot, fiihrte am
24. Febr. 1866 zu einem Fackelzug von 4000 Menschen vor dem bischof-
lichen Palast in Solothurn und zu einem Protest gegen jene Grundsitze,
welche die christliche Duldsamkeit verletzten 2. Dann wire hier der
Widerstand der Geistlichkeit gegen die Reduktion der Feiertage anzu-
fithren. Ihr UbermaB benachteiligte katholische Gemeinden gegeniiber
protestantischen und verwickelte viele Industrielle katholischer Herkunft
in Streitigkeiten mit dem Ortspfarrer 3. Die Verhandlungen schleppten

1 Vgl. z. B. den Brief des spiteren Bundesrates Emil Welti — eines Protestanten (!) —
an Vigier v. 18. Febr. 1865: «Dieser pipstliche Unsinn hat mir sehr viele Freude
gemacht, dal ich schon deshalb nicht verbieten moéchte, ihn zu veréfientlichen.»
Bei SOMMER, S. 139, Anm. 19; weitere Hinweise bei BiicHi, S. 131.

2 SOMMER, S. 140.

3 Far C. F. Bally z. B. war dies ein AnlaB zu Streitigkeiten mit dem Pfarrer von

128



sich von 1863 bis 1869 hin, wobei zu bemerken ist, da3 die Konzessions-
bereitschaft des Bischofs meistens vom Pfarrklerus gehemmt wurde. 1868
wurde das interkantonale Ehekonkordat von kirchlicher Seite heftig
angefochten. Im folgenden Jahr verweigerte die Regierung die Geneh-
migung zur Abhaltung von Priesterexerzitien im Priesterseminar !. Bei
der Entfernung des ungldubigen Professors Moéllinger aus seinem Lehramt
an der Kantonsschule 1869 wurde die liberale Parteiihren eigenen Grund-
sdtzen untreu. Sie bewies, wie stark in diesen Prinzipienfragen partei-
politische Riicksichtnahme auf das glaubige Volk und ein gewisser reli-
gioser Traditionalismus bei ihren fithrenden Politikern mitschwangen 2,
Denn soweit wie Méllinger in der entschiedenen Verneinung des Gottes-
glaubens zu gehen, dazu waren nur die allerwenigsten unter ihnen bereit.
Diese Zuriickhaltung ging nicht auf parteipolitischen Opportunismus
zuriick, sondern auf die religiose Grundeinstellung der Mehrheit der
freisinnigen Solothurner Politiker. Der Entscheid, Méllinger fallen zu
lassen — es wurde der finanziell riicksichtsvolle Weg de1 Pensionierung
gewihlt —, wurde denn auch in der radikalen Presse der Schweiz scharf
kritisiert 3. Der Berner Professor Walther Munzinger, ein Sohn des Oltner
Staatsmannes, hielt der liberalen Partei ihre Inkonsequenz im «Bund»
vor und warnte: «Wenn Ihr einen Professor um seiner Glaubensduf3erun-
gen, die er als Privatmann und nicht in der Schule gethan hat, absetzen
wollt, dann hat die Kurie noch hundertmal mehr Recht, in die Schul-
zimmer selbst einzudringen und da zu priifen, ob das kirchliche Dogma
unbefleckt bleibt. Nun weil3 aber auch schon jeder Gymnasiast gar wohl,
da die gréBten Errungenschaften der Wissenschaft den kirchlichen
Autoritdtsglauben tiberwinden mufBiten.» Dann geiBelte er die Prinzipien-
losigkeit, welche die liberale Partei, Rote und Graue, im Mollingerhandel
bewiesen habe, und stellte fest: «Die erweiterten Volksrechte bedeuten
durchaus nicht, daB eine Regierung immer nur so handeln muB, daB sie
von der Mehrheit des Volkes gedeckt wird.» *.

Munzinger hatte mit seiner Warnung und seinem Aufruf zu gréBerer
Prinzipienfestigkeit in die Zukunft gesprochen. Die Kirchenpolitik der

Schonenwerd. Allerdings wollte Bally sich auch nicht an den Bischof um Dispens-
erteilung wenden. Vgl. SOMMER, S. 142, Anm. 34; dazu das Tagebuch von C. F.
BarLrLy im Bally-Museum in Schénenwerd.

! SOMMER, S. 144.

? SOMMER, S. 145-147; MéscH, Bd. 5, S. 11-13.

3 SOMMER, S. 146.

* DieTrscHI-WEBER: Munzinger, S. 156-157.

9 129



Solothurner Regierung in den folgenden Jahren erweckt den Anschein,
als habe sie den Makel, den sie sich im Moéllingerhandel zugezogen hatte,
durch antirémische Uberkompensationen wiedergutmachen wollen !.
Zundchst schloB sie sich einem Antrag von Augustin Keller an, das Lehr-
buch der Moral des Jesuiten Gury im Priesterseminar abzuschaffen.
Andernfalls habe der Bischof mit der SchlieBung des Seminars zu rech-
nen 2. Es kann kein Zweifel sein, dal das beanstandete Handbuch mit
seiner diirren, rabulistischen und lebensfremden Kasuistik einen unver-
bogenen Katholiken abstoBen mufBite 3. Bedenklich erscheint aber diese
Einmischung in den Zustdndigkeitsbereich des Ditzesanbischofs und die
schroffe Drohung, das Priesterseminar im Weigerungsfalle zu schlieBen.

Bischof Lachat lenkte sofort ein, indem er das Lehrbuch von Gury
durch dasjenige von Kenrick, eines eher fortschrittlichen Amerikaners,
ersetzen lieB. Augustin Keller aber, der die Didzesanstidnde zur Unnach-
giebigkeit trieb, war zu keinem Kompromif3 mehr bereit. Er wollte es
auf den Bruch mit dem Bischof und mit Rom ankommen lassen, um so
mehr,als er von Rom Gefahren heranziehen sah, denen er in offener Feld-
schlacht zu begegnen hoffte: das Schreckgespenst eines dogmatisierten
Syllabus und der pidpstlichen Unfehlbarkeit.

Innerhalb der rémisch-katholischen Theologie sind die Irrtumslosig-
keit des Papstes als Lehrer der Kirche in gewissen Fillen und auch die
Lehre von der Fiille seiner Jurisdiktionsgewalt prizise Teile der kirch-
lichen Verfassung. Diese Lehren konnten vor 1870, auch wenn sie zu-

1 MéscH, Bd. 5, S. 16, deutet dies an, iibersieht aber, daf mit dem Vorgehen der
Regierung gegen Mollinger ein gefdhrlicher Weg beschritten war und sehr leicht
der SpicB gegen die Katholiken umgedreht werden konnte.

2 MdoscH, S. 16.

3 Augustin Keller hatte das im Priesterseminar Solothurn gebrduchliche Moral-
handbuch des franzésischen Jesuiten Gury angegriffen in seiner Schrift: Die
Moraltheologie des Jesuiten Pater Gury als Lehrbuch am Priesterseminar des
Bistums Basel. Aarau 1869; Regens C. C. Kaiser von Solothurn veréffentlichte
die Gegenschrift: Antwort auf Dr. Augustin Kellers Schrift ... Solothurn 1870;
ein rom. kath. Laie schrieb daraufhin das Pamphlet: Augustin Keller, der moderne
Moralist. Von einem Katholiken aus dem Aargau. Luzern 1870. — Gerichts-
prasident Vigier zitierte am 2. Juni 1870 Ausziige aus dem Buche von Gury im
Kantonsrate Solothurn und bemerkte dazu: « Trotz aller Vorwiirfe, die Hr. Kaiser
dem Gury-Buche von Keller macht, bleibt Gury dennoch ein Buch, das nicht ver-
teidigt werden kann. Es handelt die hohen, schénen Lehren der christlichen Moral
nur kurz, oder gar nicht, aber es wimmelt nicht nur von unanstindigem, sondern
geradezu von lippischem und kindischem Zeug.» Die von Vigier beigebrachten
Beispiele verdienen in der Tat diese Qualifikation.

130



meist im katholischen Selbstverstindnis verankert waren, und als Reflex
in der rémischen Theologie auftauchten, von einem Theologen durchaus
diskutiert und in Frage gestellt werden. Auch heute, 1im Zeitalter des
2. Vatikanums, sieht sich der romisch-katholische Theologe unbeschadet
seiner gliubigen Annahme jener Lehren hinsichtlich ihrer historischen
Begriindung vor einen zum groBten Teil ungelosten Fragenkomplex
gestellt 1. Fir Augustin Keller und seine Gefolgsleute im Laienstande,
die sich gegen die Beschliisse des 1. Vatikanums erhoben, warf diese
Lehre primér keine theologischen Probleme auf. Doch beriihrte sie ihre
staatskirchlichen Auffassungen an einem neuralgischen Punkte. Sie
hatte somit an erster Stelle eine «politische» Relevanz.

3. MISSVERSTANDNISSE UM DAS 1. VATIKANUM

Es erkldart nun weiter nichts, wenn gesagt wird, da8 Keller und seine
Leute als Politiker die Dinge durch die politische Brille sahen. Wir haben
bereits hervorgehoben, daf3 der Syllabus von 1864, weil er ihre politischen
Ideale verurteilte, von ihnen als ein politisches Dokument betrachtet
und deshalb verworfen werden mufBte. Unter diesen Voraussetzungen
erschien ihnen ein kirchlich-religitses Ereignis wie das Konzil zuallererst
als ein politischer Schachzug der romischen Kurie 2 Dies umsomehr, als
hier unter voélliger Ausschaltung des Laientums die Lehr- und Jurisdik-
tionsgewalt des Papstes in geradezu bedngstigend-exklusiver Weise
lehrmidBig sanktioniert wurden. Fiir Staatsminner, die sich noch nicht
zur Idee der Trennung von Kirche und Staat durchgerungen hatten —
gerade das wollten Augustin Keller und seine solothurnischen Mitstreiter
nicht 3 — war das 1. Vatikanum ein Politikum ersten Ranges. Demgema0
interessierte es sie und auch die europdischen Kabinette iiberhaupt nicht,

1 Uber das 1. Vatikanische Konzil vgl. C. BuTLEr: Das Vatikanische Konzil.
Miinchen 1933, 2. Aufl. 1961; die beste kritische Synthese bietet R. AUBERT:
Vatican I. In: Histoire des conciles oecuméniques. Bd. 12, Paris 1964.
Wiederholt begegnen auf der Solothurner Katholikenversammlung von 1871
Auffassungen wie die, dal die Unfehlbarkeitslehre keinen religiosen Gehalt habe,
sondern «dafB sie ein Strategem im Feldzugsplan einer dem modernen Staat und
der Entwicklung der Gesellschaft feindlichen Partei ist» (Nationalrat Anderwert).
Vgl. die in Anm. 1 zitierte Schrift, S. 29.
3 Vgl. z. B. AucusTIN KELLERsS Rede auf dem Solothurner Katholikenkongrel3 von
1871. Er wollte auch keine freie Kirche im freien Staate, weil er damit ein Auf-
flackern der alten Streitigkeiten der beiden Souveradnitatsrechte befiirchtete.

8]

131



	Stadtoltner und kantonale Vorgeschichte

