Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 60 (1966)

Artikel: Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus : zur
Entstehung der christkatholischen Pfarrei Olten

Autor: Conzemius, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-129036

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VICTOR CONZEMIUS

DER GEISTESGESCHICHTLICHE HINTERGRUND
DES CHRISTKATHOLIZISMUS: ZUR ENTSTEHUNG
DER CHRISTKATHOLISCHEN PFARREI OLTEN

Fiir Giuseppe Crivelli

1. EINLEITUNG

m 8. Nov. 1872 war der Gemeinderat von Olten zu einer auler-
ordentlichen Sitzung einberufen. Als einziges Traktandum lag eine
Zuschrift des Liberalen Vereins von Olten vor, in der der Stadtrat auf-
gefordert wurde, gegen die kurz vorher ausgesprochene Exkommuni-
kation des Pfarrers Paulin Gschwind von Starrkirch und seine vom
Bischof von Basel verfiigte Absetzung Stellung zu beziehen. Weiterhin
wurde den Stadtvitern die Gretchenfrage gestellt, wie sie es mit dem
Dogma der Unfehlbarkeit des Papstes hielten. Einstimmig faBte der
Gemeinderat den BeschluB, auf den 17. November die katholische
Kirchgemeinde zu versammeln und ihr eine Motion in drei Punkten zur
Annahme vorzulegen. Diese lauteten:

«1. Offentlicher und feierlicher Protest gegen das Dogma der Unfehl-
barkeit des Papstes.

2. Mitteilung dieses Protestes:
a) an den Herrn [Eugenius Lachat] Bischof von Basel in Solothurn,
b) an die hohe Regierung, mit dem nachdriicklichen Gesuch, daB sie
energische MaBnahmen treffen mége, die Lehre und Praxis des
angefithrten Dogmas in Kirche und Schule zu verhindern.

112



3. Erklirung aufrichtiger Sympathie mit den Gemeinden Starrkirch
und Dulliken in threr festen Haltung in dem Streite des Herrn
Bischofs von Basel gegen den Herr Pfarrer.» L.

Die Versammlung der katholischen Kirchgemeinde am 17. November

1872 verlief so, wie der Gemeinderat es gewiinscht hatte. Von den 450

timmberechtigten 2 waren 240 erschienen. Mit 238 gegen 2 Stimmen

nahm die Kirchgemeinde die ihr vorgelegten Resolutionen an und {iber-
lie} die Redaktion der diesbeziiglichen Schriftstiicke dem Gemeinderat.

Eine von 8 Biirgern vorgelegte Denkschrift, welche die Zustindigkeit

des Gemeinderates in dieser Angelegenheit bestritt, wurde ad acta gelegt.

Damit war ein Weg eingeschlagen, der zu folgenschweren Auseinander-
setzungen mit der kirchlichen Oberbehdrde fiihren mufite. Diese Kon-
fliktsmoglichkeit bestand auch dann, wenn der Ortspfarrer, wie Pfarrer
Paulin Gschwind von Starrkirch-Dulliken, die vom Gemeinderat ge-
billigten Anschauungen des Liberalen Vereins teilen sollte. Das war aber
in Olten nicht der Fall. Stadtpfarrer Peter Blisi hatte am Morgen jenes
17. Nov. 1872 ein bischéfliches Schreiben verlesen und in vielen Exem-
plaren auf die Kirchenbinke verteilen lassen. Er legte auch Protest gegen
die Beschliisse der Gemeinde ein und sagte, er werde als katholischer
Priester treu und unentwegt zur Kirche und zum Bischof halten .
Somit hattesich der Pfarrer in die Opposition zur Initiative des Gemeinde-
rates gestellt. Wollte der Gemeinderat seine Beschliisse nicht als rheto-
rische Deklamation verpuffen lassen, so mullte er gegen den aufsdssigen
Pfarrer vorgehen. Das Mittel hierzu bot sich thm bald.

Am 22. Dez. 1872 nahm das Solothurner Volk mit 7585 gegen 6083
Stimmen ein Gesetz an, das einen entschieden demokratischen Zug
in das Verhiltnis von Pfarrer und Kirchengemeinden brachte. Dieses
Gesetz schrinkte die Amtsdauer der bisher auf Lebenszeit gewdhlten
Pfarrer auf 6 Jahre ein und machte ihren Verbleib in der Pfarrei von einer
Wiederwahl abhingig. Zugleich rdumte es den Gemeinden das Recht
ein, vor dem Inkrafttreten dieser Bestimmungen die Vornahme einer
neuen Wahl beim Regierungsrat beantragen zu diirfen. Abberufungen
sollte nach MaBgabe des Verantwortungsgesetzes nur der Regierungsrat
verfiigen.

! Auszug aus dem Gemeinderatsprotokoll bei EmiL MEeIEr: Einige Mitteilungen
uiber den Bau der Pfarrkirche und die Griindung der christkatholischen Gemeinde
Olten. Olten 1901, S. 18 ff.; auch bei Arois ScHENKER: Katholisch Olten. Ge-
schichte der rémisch-katholischen Pfarrei Olten seit 1872. Olten 1938, S. 30.

2 Die genaue Zahl bei SCHENKER, S. 30.

3 SCHENKER, S. 32.

g 113



Unbeschadet seines demokratischen Grundzugs war dieses Gesetz ein
Kampfgesetz. Es richtete sich gegen den Bischof von Basel und die
kirchliche Hierarchie. Im konkreten Rahmen des Kantons Solothurn
sollte es den Gemeinden ermoglichen, sich eines nicht genehmen Geist-
lichen zu entledigen, oder dem Bischof zum Trotz einen ihm miBliebigen
Pfarrer zu behalten. In Starrkirch konnte deshalb Pfarrer Gschwind
trotz feierlicher Exkommunikation und Amtsenthebung durch den
Bischof auf Grund eines Mehrheitsbeschlusses des Gemeinderates seine
pfarrlichen Obliegenheiten weiter verrichten !. In Olten besall nun die
Kommunalverwaltung eine rechtliche Handhabe, Pfarrer Blasi ihr Ver-
trauen zu entziehen und eine Neuwahl des Pfarrers zu fordern. Der
Gemeinderat begriindete seinen Antrag auf Neuwahl damit, da Pfarrer
Bldsi seit Jahren AnlaB zu vielen Klagen gegeben habe. Neuerdings aber
habe er entgegen dem GemeindebeschluB vom 7. Nov. 1872 kaum eine
Gelegenheit versiumt, seine Uberzeugung von der unbedingten Glaub-
wiirdigkeit des Lehrsatzes von der pdpstlichen Unfehlbarkeit zu be-
kennen. Dieses Verhiltnis mache eine Zusammenarbeit von Pfarrer und
Gemeinderat unmoglich, wie denn auch in der jiingsten Vergangenheit
«in der Christenlehre und andernorts Dinge vorgekommen sind, welche
den Frieden der Pfarrgenossenschaft ebenso sehr wie die Zucht der
Jugend in Frage stellten» 2.

Eine gewisse Schwierigkeit bestand allerdings darin, daBl das Stift
Schonenwerd seit althergebrachter Zeit das Kollaturrecht fiir die Pfarrei
Olten besaB. Jedenfalls hielt die Gemeinde sich fiir verpflichtet, die
Stiftsherren zum Verzicht auf ihr Recht zu bewegen. Aber das Stift
weigerte sich, auf dieses Ansinnen einzugehen, und bestritt, daBl die
Pfarrstelle in Olten erledigt sei oder durch Regierungsbeschlul3 tiber-
haupt erledigt werden konne 3. Angesichts dieser Weigerung hielt der
Gemeinderat sich nunmehr fiir berechtigt, selbstindig vorzugehen. Er
schlug der Kirchgemeinde vor, sie mége den Regierungsrat ersuchen,
auf dem Wege freier Berufung Pfarrer Eduard Herzog in Krefeld, einen
gebiirtigen Luzerner, zum katholischen Pfarrer von Olten zu wihlen.

Am 9. Mirz 1873 kam die katholische Kirchgemeinde diesem Wunsche
nach. Mit den Stimmen der 223 Anwesenden — es war knapp die Hilfte

! PauLiN GscHWIND: Peregrins Autobiographie. Bern 1907, S. 168 ff.

2 Gemeinderatsprotokoll v. 17. Febr. 1873; mit falschem Datum bei MEIER, S. 21.

3 Sitzungsprotokoll des Gemeinderates v. Mdrz 1872; vgl. auch MEIERr, S.23;
SCHENKER, S. 43.

114



aller stimmberechtigten Katholiken — wurde Eduard Herzog zum Pfarrer
von Olten gewidhlt . In einem erstaunlich schnellen Rhythmus vollzog
sich die weitere Prozedur der Neubesetzung. Bereits am 14. Mirz konnte
der Protokollfithrer des Gemeinderates in seinem Bericht vermerken,
daB die Regierung am 10. Mirz die erledigte Pfarrpfriinde Pfarrer Herzog
angetragen und dieser die Wahl angenommen habe 2 Offensichtlich
hatten in den interessierten Kreisen inoffizielle Besprechungen statt-
gefunden, welche die Berufung Herzogs nach Olten planmiBig ab-
sicherten, nachdem der Gemeinderat sich iiber die Entfernung von Blasi
verstandigt hatte. Am Ostersonntag, den 13. April 1873, wurde Herzog
von Landammann Vigier feierlich als Pfarrer installiert. Zwei Jahre
spater, am 4. April 1875, erkldarte die Gemeinde Olten den Beitritt zur
eben konstituierten christkatholischen Kirche der Schweiz.

Damit waren die kirchlichen Zwistigkeiten in Olten keineswegs
behoben. Eine rémisch-katholische Minderheit sammelte sich um den
abgesetzten Pfarrer Blisi und den Fabrikanten Johann Georg Reinhardt
und stédrkte ihre Anhidnger in der Ergebenheit gegeniiber dem Bischof
von Basel und dem hl. Stuhle. Da Pfarrer Herzog die kirchlichen FFunk-
tionen in der Pfarrkirche iibernahm, hielten Pfarrer Bldsi und sein
Kaplan den sonntiglichen Gottesdienst zundchst in einem Privathause,
spdter in einer Notkirche ab. Am 15. Aug. 1910 konnte fiir die rémischen
Katholiken eine neue Kirche, St. Martin, eingeweiht werden. Olten
besitzt seither zwei katholische Pfarrgemeinden, eine romfreie, die sich
den Namen christkatholische beilegte, und eine romtreue, die rémisch-
katholische Kirchgemeinde. Das Zahlenverhiltnis dieser beiden Konfes-
sionsgruppen hat sich inzwischen bedeutend verschoben. Die erste
Volkszihlung von 1888, bei der die Rémisch-Katholischen und Christ-
Katholischen getrennt aufgefithrt werden, zdhlt 980 Rémische und 2029
Christkatholiken auf. Im Jahre 1966 hat die christkatholische Pfarrei
etwa 1250, die beiden rémisch-katholischen Pfarreien rund 11 000 Seelen.
Diese erhebliche Verschiebung erklart sich daraus, daB die Christkatho-
liken im wesentlichen auf die protestierenden Familien von 1872/73
beschrinkt blieben. Der Beviélkerungszuwachs, der mit dem wirtschaft-
lichen Aufschwung Oltens verbunden war, kam fast ausschlieBlich dem
protestantischen und dem rémischen Konfessionsteil zugute. Die Zuzugs-

1 MEIER, S. 24; Schenker, S. 43. — Noch am 10. Febr. 1873 hatten 67 Minner und
448 Frauen unterschriftlich die beabsichtigte Neuwahl miBbilligt und um Besta-
tigung Blisis ersucht, Ms. im Stadtarchiv Olten, Kulturkampf I.

2 MEIER, S. 23.

115



gebiete der Stadt lagen ndmlich in solchen Landesteilen, die sich zu einer
der beiden groBen Konfessionen bekannten. Eine frische Blutzufuhr
von aullen konnten die Christkatholiken schon deshalb nicht erwarten,
weil ihre Kirche nie eine Volkskirche geworden war. Sie verblieb eine
«ecclesiola in ecclesiis», eine Kirche in der Zerstreuung, deren Mitglieder
in einer groBen schweizerischen Diaspora lebten. Gemeinden wie Olten,
in denen die iiberwiegende Anzahl der rémischen Katholiken sich von
Rom abwandte, waren sehr selten. Aufler lindlichen Gemeinden wie
Starrkirch, Magden, Mohlin hatte unter den Stddten nur noch die
katholische Kirchgemeinde von Ziirich sich in ihrer Mehrheit der Protest-
bewegung gegen das Dogma von 1870 angeschlossen. Deshalb stellt sich
fiir Olten in aller Eindringlichkeit die Frage, wie es kommen konnte, dal}
gerade hier die Mehrheit der katholischen Einwohner, etwa 3/ der
Ptarrgemeinde, sich 1872/73 der Rebellion gegen Rom anschlof3?

Wir wollen diese I'rage nicht als Juristen oder Theologen, sondern als
Historiker angehen. Damit ist gesagt, daB wir uns weder anmalen,
abschlieBende Urteile zu fillen, noch auch von vorneherein bestimmte
dogmatische Wertungen abzugeben. Wir wollen uns auch den Weg zu
unserem Problem nicht mit den gewohnten Schlagwdrtern versperren:
Liberalismus, Freigeisterei, Radikalismus, wie sie nun einmal auf der
einen, Romanismus, Ultramontanismus, Jesuitismus, wie sie auf der
andern Seite heifen. Dort, wo wir diese Begriffe gebrauchen, wollen wir
sie nicht als Worthiillen klappern oder als abstrakte Bezeichnungen
stehen lassen, sondern versuchen, auf ihren konkreten Kern in den Men-
schen und geistigen Bewegungen zu gelangen. Das ist nicht leicht. Ein-
mal, weil wir bei diesem Bohren auf geistige Stromungen und Unter-
stromungen stoBen, die bisher allzu wenig erforscht wurden oder einem
getriibten Parteiauge allzu klar erschienen. Dann aber auch, weil die
gewissenhafte Beriicksichtigung des Konkreten und Individuellen in eine
verwirrende Vielfalt von Problemen fiihrt, die von einem einzelnen nicht
in einem Aufsatz ausgeschopft werden kénnen. Dieser Mangel eingedenk,
wollen wir versuchen aufzuhellen, wie es 1872/73 zur Spaltung der
katholischen Einwohnerschaft Oltens kommen konnte.

Die «histoire événementielle», die niichterne Chronik der Ereignisse,
die wir am Eingang unseres Aufsatzes gegeben haben, fithrt bereits die
Vielschichtigkeit der hier einmiindenden Stromungen vor Augen: Un-
fehlbarkeit des Papstes, Konflikte in der Nachbarpfarrei Starrkirch,
Initiative des Liberalen Vereins, Vorgehen des Gemeinderates, Rekurs
an die Regierung, Amtsenthebung von Pfarrer Bldsi, Installation von

116



Pfarrer Herzog, Beitritt zur christkatholischen Kirche der Schweiz.
Was zunidchst einmal auffdllt, ist der spite Zeitpunkt des behordlichen
Eingreifens. Der Protest des Gemeinderates liegt fast zweieinhalb Jahre
spiater als die Verkiindigung des Dogmas von der Unfehlbarkeit des
Papstes. Diese hatte am 18. Juli 1870 stattgefunden. Es handelt sich
alsoin Olten um keine spontane Aufwallung der Gefiihle des katholischen
Kirchenvolkes, sondern um eine von einer Minderheit gelenkte Protest-
aktion, die bestenfalls an eine latente Unzufriedenheit gegeniiber dem
Dogma ankniipfte, um auf diesem Wege ihr Ziel zu erreichen. Befremd-
lich mag auch erscheinen, daB eine private Gesellschaft, der Verein frei-
sinniger Katholiken, den Gemeinderat ins Schlepptau nehmen und seinen
Kurs in einer kirchlich-dogmatischen Angelegenheit bestimmen konnte.
Daraus braucht man nun nicht gerade den Schlull zu ziehen, dal} die
theologischen Exkurse von Laien grundsatzlich eine sehr gewagte Sache
seien 1. Der Historiker hat sich zu fragen, welche Sirenenténe die Oltner
Laien auf die Jagdgefilde der Theologie, besser noch der antikiichlichen
Fronde, hiniiberlockten. Die Beantwortung dieser Frage setzt eine kurze
Skizzierung des lokalen, des kantonal-regionalen sowie des allgemein-
zeitgeschichtlichen Rahmens voraus.

2. STADTOLTNER UND KANTONALE VORGESCHICHTE

Bisin die Mitte des 19. Jahrhunderts hinein war Olten eine geschlossene
romisch-katholische Stadt. In der Reformationszeit (1529/30) war ein
«redlich tapferes Mehr» der Biirgerschaft fiir den alten Glauben einge-
treten und 1532 «propter constantiam in fide catholica» vom Nuntius
gelobt worden 2. Im Jahre 1850 stand den 1634 kath. Einwohnern ein
Hauflein von 43 Protestanten gegeniiber. Zwanzig Jahre spiter waren es
bereits 733; im Jahre 1900 nahezu 3000 Protestanten 3. Diese Zahlen
sind der Ausdruck einer tiefgreifenden Wandlung, die Olten im 19. Jahr-
hundert erfal3te. Das Pal3stidtchen am untern Hauenstein, das noch zu
Beginn des Jahrhunderts ein vertrdumtes Dasein fiihrte, iiberfliigelte
nach der Jahrhundertmitte in wenigen Jahrzehnten die Kantonshaupt-
stadt Solothurn und steht mit seinem Bevdélkerungszuwachs von 835,59
(1850-1941) mit groBem Vorsprung als erste unter den Schweizer Stidten

1 SCHENKER, S. 20.

2 ]. DERENDINGER: Geschichte der Reformierten Kirchgemeinde Olten 1859-1929.
Olten 1929, S. 7.

3 Die Zahlen bei SCHENKER, S. 226.



da!. Ausgangspunkt und Grundlage fiir diese Entwicklung war die
verkehrstechnisch giinstige Lage der Stadt, die erst das Industriezeitalter
voll ausniitzte. 1855 wurde Olten als Knotenpunkt der schweizerischen
Eisenbahnen, der sog. Centralbahn, ausgebaut 2. In den folgenden Jahren
siedelten sich um diesen Knotenpunkt eine Reihe von Fabriken an, die
besonders in der Kleidungs- und Ausriistungs- sowie der Maschinen-
industrie die Vorrangstellung Oltens im kantonalen Industriegefiige
befestigten.

Gewifl verdnderte der industrielle Aufschwung die traditionelle
Struktur des Stddtchens; das geistige Antlitz Oltens hatte sich aber
bereits lingst verdndert und ganz bestimmte individuelle Ziige an-
genommen. Vor dem wirtschaftlichen Aufstieg der Stadt und weit-
gehend unabhingig von ihm liegt eine kulturelle Bliitezeit, die goldene
Zeit Oltens, wie Hans Hafliger sagt 3. In einer zweiten Etappe dieser
Bliiteperiode griff Olten mit dem Willen zu politischer Gestaltung ins
offentlich-rechtliche Leben des Kantons ein und bestimmte dessen poli-
tische Entwicklung in entscheidender Weise.

1802 schrieb Ildefons v. Arx seine Geschichte der Stadt Olten 4, etwas
spiter der Kaplan und Lehrer Peter Strohmeier die Geschichte des
Kantons Solothurn °. 1816 wurde die Oltner Lesegesellschaft gegriindet.
Die drei Briider Ulrich, Josef und Viktor Munzinger férderten den Ge-
sang. Musikverein und Theatergesellschaft der Dreitannenstadt, die da-
mals etwas mehr als 1000 Einwohner zidhlte, schlossen sich 1837 in einem
besonderen Verein zusammen 6. Hatte Ildefons v. Arx zu Beginn des
Jahrhunderts noch geklagt: « Die Lehranstalten sind in Olten elender
als in vielen Bauerndorfern» 7, so schufen planmiBige Anstrengungen

! PaurL MEISTER: Die industrielle Entwicklung der Stadt Olten. Aarau 1953, S. 137.
Vgl. auch Statistisches Jahrbuch der Schweiz 1962, S.16.

2 H. DietscHI1: Olten, 75 Jahre Eisenbahnstadt. Olten 1931. (SA aus dem Oltner
Tagblatt.)

3 DaB auch diese Bliitezeit mit einem gewissen Wohlstand zusammenhingt, der
besonders den gewerbetreibenden, wirtschaftlich interessierten Familien des
Oltner Stadtpatriziates zugute kam, wird damit nicht bestritten. Einzelne An-
gaben bei HAFLIGER: Munzinger, S. 3-6.

* Die Geschichte Oltens erschien posthum in Solothurn 1846. — Uber I.v. Arx
vgl. das Sammelwerk: Ildefons von Arx, 1755-1833. (Publikation aus dem Stadt-
archiv Olten, hrsg. v. Eduard Fischer. Bd. 4.) Olten 1957.

5 St. Gallen/Bern 1836.

¢ Hans HAFLIGER: Die Dreitannenstadt Olten. In: Der Kanton Solothurn. Ein
Heimatbuch. Solothurn 1949, S. 76.

7 Zitiert bei HaNs HAFLIGER, Bundesrat Josef Munzinger. Solothurn 1953, S. 51.

118



hierin bald Abhilfe!. 1854 erhielt Olten gegen den heftigen Wider-
stand Solothurns eine eigentliche Bezirksschule mit zwei Abteilungen,
einem «Progymnasium» und einer «Realschule» 2. Man wiirde sich aber
tauschen, wenn man meinte, nun hiatte auf einmal ein betont laikaler
Geist in diesen Schulen Eingang gefunden. Von den drei Bezirkslehrern
waren zwel Geistliche. Der eine, Kaplan Peter Bldsi, wurde zehn Jahre
spater Pfarrer von Olten, er ist uns bereits als Widerpart des Gemeinde-
rates 1872 begegnet. Den anderen, Karl Anton Hermann aus Cham,
hatten die haushidlterischen Gemeindeviter eigens beim Bischof ange-
fordert, um den alten, achtzigjdhrigen Oltner Pfarrer Gerno in der
praktischen Seelsorge zu entlasten 3.

Von der Schule her drang also kein unbotmiBiger Geist gegen die
Kirche vor. Die Griinde fiir die antikirchliche Fronde von 1872/73 sind
demgemal anderswo zu suchen. Sie hingen unmittelbar mit der bereits
erwahnten Stdrkung des politischen SelbstbewuBtseins der Oltner
zusammen. Hier entlud sich nicht bloB der aufgestaute Groll des Unter-
tanenstddtchens gegen die solothurnische Obrigkeit, hier konnte der
bisher brachliegende politische Ehrgeiz begabter Manner sich in einer
angemessenen Weise entfalten. Unter dem Druck der geistigen Krifte,
aus denen dieser politische Willen sich ndhrte, und dem Gegendruck
der Reaktion, die sich ihm entgegenstellte, schlugen die Oltner eine
deutlich profilierte ideologische Richtung ein.

1814 hatte im Kanton Solothurn das 1798 von den Franzosen ge-
stiirzte Patriziat die Ziigel der Regierung wieder in die Hand genommen.
Im Jahre 1830 bereitete eine unblutige Revolution der Herrschaft der
Aristokratie ein Ende; die Periode der Restauration wurde von der
Regeneration abgeldst. Die neue Bewegung brach endgiiltig die Vorherr-
schaft des Solothurner Stadtpatriziates und weckte eigentlich das Be-
wuBtsein der Zusammengehorigkeit der Kantonsteile *. Die Landstadt
Olten ibernahm die Fihrung dieser Bewegung, weil sie allein in der
Lage war, der bildungsarmen Landschaft die notigen geistigen Fiihrer

! Zur Oltner Schulgeschichte vgl. J. M6scH: Die solothurnische Schule seit 1840.
5 Bde., Olten 1945-1953 (Register).

2 Vgl. MéscH, Bd. 3, S. 211-221; auch: Hundertfunfzig Jahre Bezirksschule Olten
1815-1965, Olten 1965.

3 MéscH, Bd. 3, S. 220. Uber Hermann s.auch A. ITEN: Tugium Sacrum. Stans 1952.

5. 235.

F. GLAUSER: Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel (1834/35). Solothurn

1960, S. 97.

-

119



zu stellen!. Im Oltner Gasthaus «Zur Krone» trafen sich am 15. Nov.
1830 die ersten Anhdnger dieser liberal-demokratischen Richtung, von
Olten ging die Propaganda fiir die Verfassungsinderung aus, von hier
der Aufruf zur kantonalen Volkstagung in Balsthal am 22. Dez. des
gleichen Jahres, und schlieBlich war es ein Oltner, Josef Munzinger,
der auf jener Tagung die «Souverdnitdt des Volkes ohne Riickhalt»
proklamierte 2. Josef Munzinger wurde 1831 als Regierungsrat nach
Solothurn berufen, iibernahm 1833 als Standespridsident die Regierung
und bestimmte 1835 bis 1848 mit den Mitgliedern seiner liberalen
Partei die politischen Geschicke des Kantons. Hermann Biichi nennt
diese Politik eine gliickliche Mischung «weltanschaulichen Doktrinaris-
mus mit einem geradezu untriiglichen Instinkt fiir das praktisch Még-
liche» 3.

Das staatsmidnnische Einfiihlungsvermogen Munzingers begegnet
besonders eindrucksvoll in seiner Kirchenpolitik. Seine {reiheitliche
Richtung brachte ihn naturgemaf in Widerspruch zu denjenigen kirch-
lichen Kreisen, die mit dem Patrizierregiment durch verwandtschaftliche
Beziehungen — der hohere Klerus ging zum gréBten Teil aus den Solo-
thurner Stadtfamilien hervor — und gemeinsame Interessen verbunden
waren. Liberales StaatsbewuBtsein, aber auch praktische Erwdgungen
bestimmten ihn, den konsequenten Abbau der kirchlichen Privilegien
zu betreiben und das vom aristokratischen Regiment ererbte Staats-
kirchentum weiter auszubauen. In der Verfolgung dieser Anliegen legte
er sich eine kluge MiBigung auf, die ihn als besonnenen Realpolitiker
ausweist, was man nicht von allen seinen liberalen Schildknappen sagen
kann.

Wir meinen hier z. B. Munzingers Stellungnahme zu den Badener
Artikeln in den Jahren 1834/35. Zu Anfang des Jahres 1834 kamen in
Baden die katholischen Vertreter von 7 Kantonen zusammen und legten
in 14 Artikeln Reformantrdge nieder. Diese sollten einerseits die Kantone
einigen : «flir kirchliche Emanzipation vom Joch der Nuntiatur, und der
Kurialistik», andererseits aber eine Reorganisation vornehmen «aus der
Idee der katholischen Kirche, als nach welcher den Laien zusteht, mit
Zustimmung der Geistlichen die Institutionen ihres duflern Bestandes

! H. BUcHi: Hundert Jahre Solothurner Freisinn 1830-1900. Solothurn 1930, S. 3.

Z2 H. BucHr, S. 15; bes. HAFLIGER: Munzinger, S. 75 ff. Vgl. auch Jou. M&scH: Die
Ausgleichsbewegung im Kt. Solothurn. Solothurn 1938, S. 80 ff.

3 BtcH, S. 23.

120



oder der hierarchischen Ordnung festzusetzen.» !. Konkret wurden vor-
geschlagen: die Errichtung einer Schweizer Erzditzese mit Basel als
Metropolitanbistum, Wiederherstellung von Synoden unter staatlicher
Aufsicht, Ausweitung der bischéflichen Rechte gegeniiber Kurie und
Nuntiatur, staatliche Genehmigung (Plazet) fuir kirchliche Erlasse, Ge-
wihrleistung und Einsegnungspflicht von konfessionell gemischten Ehen,
Verminderung der kirchlichen Feier- und Fasttage, finanzielle Be-
steuerung der Kloster und Stifte zu Gunsten religidser, karitativer oder
gemeinniitziger Zwecke, Oberaufsicht iiber die Priesterseminare usw. 2.
Wenn wir heute im Jahre 1966 nach dem 2. Vatikanischen Konzil einen
Blick auf diese Postulate werfen, so kénnen wir sagen: Ein Teil davon
ist inzwischen auf dem Wege cinseitiger staatlicher Regelung durch-
gesetzt worden, einen anderen Teil konnte die kirchliche Selbstreform
verwirklichen oder dem Reifungsproze3 iiberantworten, ein nicht ge-
ringer Teil schlieBlich ist endgiiltig als der katholischen Idee entgegen-
stehend verworfen worden. Zu letzterem gehdéren besonders jene Artikel,
die dem Staatskirchentum weitesten Spielraum gewihrten und nicht
so sehr eine harmonische Konkordanz von Staat und Kirche, als viel-
mehr eine de jure Anerkennung der Oberhoheit des Staates tber die
Kirche im Auge hatten. Die geistigen Viter dieser Badener Artikel
waren aber keine Laien, die sich auf das Gebiet des Kirchenrechts ver-
laufen hatten, sondern Geistliche, die auf staatlich gelenktem Wege des
«aggiornamento» der Kirche herbeifiihren wollten. Mit Ausnahme das
Pfarrers nahm der gesamte Oltner Weltklerus an dieser Tagung teil, die
beiden Kaplidne J. K. Lang und Franz Meyer sowie der Sekundarlehrer
P. Strohmeier 3.

Die alten und jungen Vertreter eines kompromiBlosen Staatskirchen-
tums nahmen sich mit Begeisterung der Badener Forderungen an. Im
Aargau und in Luzern erreichten sie ihre Billigung durch das Volk. Im
Kanton Solothurn verwarf der Souverdn im Dez. 1835 die Badener
Artikel. Obwohl Munzinger diese Verwerfung als politische Niederlage
empfand 4, dachte er nicht daran, eine Prinzipienfrage daraus zu kon-

! Die beste Zusammenfassung der Geschichte der Badener Artikel bietet die vorhin

zitierte Arbeit von F. GLAUSER, S. 22-48.

Vgl. GLAUSER, S. 40-44; O. Girc: Christkatholizismus in Luzern. Ein Beitrag zur

Luzerner Geistesgeschichte. Luzern 1946, S. 72-75.

3 GLAUSER hebt auBerdem die iiberaus starke Beteiligung von solothurnischen
Geistlichen an der vorbereitenden Versammlung der Helvetischen Gesellschaft
im Mai 1833 hervor. GLAUSER, S. 28 Anm. 1 und S. 106.

4+ GLAUSER, S. 217.

[

121



struieren, wie er sich denn auch in der Agitation fiir die Annahme der
Artikel eher zuriickhaltend gezeigt hatte ! und keinen Kampf mit der
Kirche provozieren wollte 2.

Opportunismus, mangelnde liberale Konsequenz oder vielleicht reli-
giose Skrupel wird man fragen? Vor der Beantwortung dieser Frage
miiBte die Religiositdt des Pragmatikers Munzinger genauer bestimmt
werden. Munzinger wuBlte, nach dem treffenden Ausspruch von Fritz
Glauser, «hdusliche Frommigkeit und politischen Liberalismus zu ver-
einen»?. Er stammte aus einer streng katholischen Familie 4, drei seiner
Tanten hatten den Schleier genommen 5. Von seinem Katechismus-
unterricht, der ithm eher als ein 6der, geistloser Drill vorkam, hatte er
keinen erhebenden Eindruck bekommen, ebensowenig von der Person-
lichkeit seines geistlichen Schullehrers 6. Diese personlichen Erfahrungen
hatten jedoch seine religiose Unterscheidungsfiahigkeit nicht getriibt.
Sonntag fiir Sonntag besuchte er den Gottesdienst, beichtete regelmaBig
und empfing auch bisweilen die heilige Kommunion. Als man ihn einst
der katholischen Kirche abspenstig machen wollte, bemerkte er ab-
wehrend, er bleibe der «Religion seiner GroBmutter» treu 7. Auch als
Mitglied des Bundesrates in Bern nahm er spater immer am Gottesdienst
teil.

Das hinderte ihn nicht, praktische Toleranz zu tiben. Als die in der
Stadt Solothurn wohnenden Protestanten um die Bewilligung nach-
suchten, reformierten Gottesdienst abhalten zu diirfen, unterstiitzte er
als Berichterstatter des Kleinen Rates ihr Begehren. Wahre Frommigkeit
duBeresichin hilfreicher christlicher Nachstenliebe, sagte er,und in christ-
licher Duldung 8 Dem Protestanten Karl Mathy, dem spiteren badischen
Ministerprisidenten, der wegen revolutiondrer Umtriebe aus Deutsch-
land ausgewiesen worden war, verschaffte er eine Stelle als Lehrer in
Grenchen?®. Beider Einstellung eines anderen Protestanten, Prof. Morizzi,
an der hoheren Lehranstalt in Solothurn, 4u3erte Munzinger, es gelte ihm

1 HAFLIGER, S.105; eingehender bei GLAUSER, S. 121-135; 216 ff.

2 Vgl. das Zitat aus dem Briefe an den Luzerner SchultheiBen Amrhyn v. 7. Okt.
1836 bei GLAUSER, S. 221: dazu BticHi, S. 23.

GLAUSER, S. 121.

Vgl. dazu PETER Di1ETscHI und LEo WEBER: Walther Munzinger. Olten 1874, S. 8.
HAFLIGER, S. 104.

HAFLIGER, S. 17.

HAFLIGER, S. 104 u. S. 170.

HAFLIGER, S. 107.

HAFLIGER, S. 169; W. StrUB: Heimatbuch Grenchen. Grenchen 1949, S. 432.

O 0 N W e W

122



gleichviel, ob der Professor Protestant oder Katholik sei; nur wollte er
keinen, der seinen Glauben gewechselt habe, von der protestantischen
zur katholischen Kirche tibergetreten sei oder umgekehrt 1.

Eine so wenig konfessionalistisch abgezirkelte Haltung trug ihm
natiirlich in manchen kirchlichen Kreisen den Verdacht des Indifferentis-
mus ein. Politische Gegner schmiedeten daraus die Waffe angeblicher
Kirchenfeindlichkeit 2. Der Sache nach hat Munzinger diesem Vorwurf
am ehesten dort Vorschub geleistet, wo er sich zur Jesuitenfrage duBerte.
Die Moral des Ordens sei nicht christlich, sondern teuflisch, erklirte
er 1845 3. Allerdings wird man hier gleich sagen miissen, dafl zu diesem
Zeitpunkt die Jesuiten- und Klosterfrage so stark ins politische ver-
bogen war, daB diese AuBerungen nicht mehr als spontane, religiése
Wertungen aufgefal3t werden konnen *. In der Debatte der Tagsatzung, die
der Aufhebung der Aargauer Kloster 1841 galt, billigte er das Vorgehen
der Regierung des Nachbarkantons, setzte sich aber mehrfach fiir Ver-
mittlung ein 5. Allméhlich rang er sich auch hier zu einem leidenschafts-
loseren Standpunkt durch. 1847, bei den Verhandlungen um die Bundes-
revision nach den Sonderbundskriegen, widersetzte sich Munzinger der
Einfiihrung konfessioneller Bestimmungen in die Bundesverfassung. Er
befiirchtete, man rufe dem Religionsunfrieden, wenn man den Religions-
frieden gebieten wolle. Ein solches Dekret hielt er fiir undurchfiihrbar,
da der Staat praktisch zu einer Kontrolle der konfessionellen Lehr-
biicher genttigt wiirde, um das AnstoBige festzustellen 6. Mit Gewandt-
heit bog er den radikalen Forderungen des Waadtlinders Henri Druey
nach Aufhebung der Kloster die Spitze ab und versuchte, allerdings ver-
geblich, die Wihlbarkeit der Geistlichen beizubehalten. Nach anfidng-
lichem Streben gegen die Einfiigung eines Jesuitenparagraphen stimmte
er schlieBlich de: verfassungsmiBigen Verankerung dieses Verbotes zu 7.

Wir besitzen einige AuBerungen Munzingers, die als eine Art persén-
liches Glaubensbekenntnis angesehen werden kénnen, so wie er seinen

! HAFLIGER, S.169; zu den weiteren Schicksalen Morizzis, der allerdings nach
einigen Jahren fallen gelassen wurde, vgl. MéscH, Bd. 2, S. 16-22.

2 HAFLIGER, S. 170.

¥ Ebd. 8. 217.

+ Zu Solothurns und insbes. Munzingers Stellungnahme zur Jesuitenfrage vgl.
F. StroBEL: Die Jesuiten und die Schweiz im XIX. Jahrhundert. Olten und
Freiburg 1955, S. 261-268; S. 400-406.

5 HAFLIGER, S. 204-209.

6 HAFLIGER, S. 251.

7 Ebd., 5. 252-253.

123



katholischen Glauben verstand. Auf der Tagsatzung des 27. Febr. 1845
begann er seine Darlegungen mit den Worten: «Das solothurnische Volk,
das ich hier zu vertreten die Ehre habe, gehort fast ausschlieBlich der
christkatholischen Konfession an; es ist nicht nur dem Namen nach
katholisch, esist esin Tat und Wahrheit. Ebenso entfernt von kirchlichen
Bewegungen, wie wir sie gegenwirtig in Deutschland sehen, als von
jesuitischem Charlatanismus verehrt es seinen Gott, ohne in theologische
Spitzfindigkeiten einzutreten, nach alter Viterweise. Die Geistlichkeit,
die unter dem Volke und mit demselben lebt und daher alle seine geistigen
Bediirfnisse kennt, spendet ihm den Trost, den die Kirche und ihre Heil-
mittel gewidhren; es lohnt dieselben mit seinem Zutrauen und gibt der
Kirche, was der Kirche gebiihrt 1».

Eine loyale kirchliche Gesinnung spricht sich hier aus, die sich ab-
grenzt gegeniiber zwel Richtungen im damaligen Katholizismus: einmal
gegen die unkirchliche Auflehnung der Deutschkatholiken in Deutsch-
land 2, dann aber auch gegen eine kirchliche Stromung, die er, sehr
ungenau allerdings, mit dem Schlagwort «jesuitischer Charlatanismus»
bezeichnet. Er falt seinen katholischen Glauben als einen «christkatho-
lischen» auf; man darf in diesem Beiwort aber nicht die antirémische
Spitze sehen, die «christkatholisch» nach 1870 hat, als es zur antir6mi-
schen Konfessionsbezeichnung wird. Positiv ausgedriickt konnte man
von Munzingers Katholizismus folgendes sagen: ein etwas starrer, un-
beweglicher und unproblematischer Traditionsglaube, der bei seinem
althergebrachten Besitz in Ruhe gelassen werden will.

Wir sind ausfiihrlicher auf die Religiositit Josef Munzingers einge-
gangen, well sein konfessioneller Juste-Milieu-Standpunkt in etwa auch
die kirchliche Haltung der fortschrittlichen Oltner Prominenz zuriick-
spiegelt. Doch gab es bereits zu seiner Zeit andere geistige Richtungen in
Olten. Einmal die betont kirchliche, die in Bartholomdus Biittiker thren
fahigsten Kopf hatte. Biittiker war der erste Priasident des Katholischen
Vereins des Kantons Solothurn, der 1832 in Bad Attisholz gegriindet
wurde. Dann aber begegnen wir auch unter den engeren Parteifreunden
Munzingers Minnern, die seinen katholischen Traditionalismus nicht
teilten, sondern einen bewuft antikirchlichen Standpunkt bezogen. Dazu
gehorte der Oltner Nationalrat Johann Jakob Trog (1807-1867), der ein
extremes Staatskirchentum verfocht, Unterstellung der Betvereine und

1 HAFLIGER, S. 217.
2 Vgl. hierzu KoNrRAD ALGERMISSEN: Konfessionskunde. 4. Aufl. Hannover 1930,
S. 181-221; weitere Lit. in Lexikon f. Theol. u. Kirche, 2. Aufl., Bd. 3, S. 279.

124



Bittgdnge unter staatliche Kontrolle forderte und 1845 das Kommen
einer Zeit prophezeite, in der die Liberalen sich vereinigen wiirden, um
nicht bloB mit den Jesuiten in der Schweiz aufzurdumen, sondern auch
mit ithren «Instrumenten» .

Das Oltner Regiment in der politischen Fiihrung des Kantons, das
seit der Berufung Munzingers in den Bundesrat (1848) und dem Tode
von J. B. Reinert ? ihrer tiichtigsten Exponenten beraubt war, wurde
1856 durch eine zur Fithrung dringende Gruppe von Jungliberalen ge-
stiirzt. Diese Palastrevolution brachte in der Partei die freisinnige
Richtung an die Spitze. Sie setzte in der Verfassung von 1856 eine Er-
weiterung des Wahlrechtes durch und nahm eine genauere Trennung der
Gewalten vor3. Fiir die Partei hatte dieser Umschwung einen internen
Hausstreit zur Folge: Von nun an standen hier die gemiligten Alt-
liberalen, «Graue» genannt, einer radikalen Mehrheit gegeniiber, den
«Roteny. Der Bruderzwist war 1856 wegen Divergenzen in rein politischen
Belangen entstanden; die Ausséhnung im Jahre 1872 erfolgte aus welt-
anschaulich-ideologischen Motiven, und zwar aus dem Bestreben heraus,
den katholischen Kirchenbehérden des Kantons und den ihnen politisch
nahestehenden Kreisen eine handlungsfihige Einheitsfront gegeniiber-
zustellen.

Vom Zwiespalt aus politischen Motiven hin bis zur Wiedervereinigung
aus ideologischer Gemeinsamkeit verlduft aber kein ganz gerader Weg.
Es ist die Aufgabe des Historikers, die einzelnen Abschnitte dieser
kurvenreichen Entwicklung nachzuzeichnen. Wir miissen uns hier auf
die groBen Ziige beschrinken. Personliche Stellungnahmen, aber auch
sachliche Konflikte spielen heiein. Zunichst einmal ist die Auffassung
zuriickzuweisen, der radikal-demokratischere Kurs hatte von Anfang
an und bewuBt kirchliche Konflikte vom Zaune gebrochen. Von den neuen
Médnnern 148t sich nur von Simon Kaiser sagen, daB3 er zeitlebens eine
tiefe Abneigung gegen die katholische Theologie und die Kirche in sich
trug *. Aber der eigentliche Fithrer der Roten, Wilhelm Vigier, der eine
Nichte von Bischof Salzmann zur Frau hatte, war kein Kirchengegner.
Er hatte Freunde im Klerus und zwar Geistliche, die nicht mit liberal-

1 GLAUSER, S. 142; 146; 158; 191; 206; HAFLIGER, S. 171; 199; 217.

2 Zu J. B. REINERT vgl. P. WALLISER: Johann Baptist Reinert und das Solothur-
nische Civilgesetzbuch. Olten 1948.

3 Vgl. HERMANN SoMMER: Die demokratische Bewegung im Kanton Solothurn
von 1856 bis 1872. Solothurn 1945.

* SOMMER, S. 38-45; MéscH, Bd. 4, S.19; Bd. 5, S. 3-4.

125



radikalen Gedanken liebdugelten !. Als liberaler Staatsmann und Di-
rektor des Erziehungswesens verfolgte er natiirlich die Idee der Emanzi-
pation der Schule von der Kirche, ohne aber Regelungen zu treffen, die
von einer einseitigen Kirchengegnerschaft inspiriert waren. Als Prisident
der Di6zesankonferenz des Bistums Basel schloB er sich spiter der christ-
katholischen Bewegung an. Besonders markante Initiativen hat er hier
keine entfaltet 2. Werner Sommer, der die politische Entwicklung dieser
Zeit untersucht hat, bezeichnet die Kirchenpolitik der Vigierpartei im
Gegensatz zur mild kulturkdmpferischen Richtung der «Grauen» als
«kirchenfreundlich» 3.

Eine so positive Beurteilung des Verhiltnisses von Kirche und Staat
wahrend dieser Zeit kann bloB in einem relativen Kontext Geltung haben.
Am ehesten lieBe sich wohl sagen, daB Vigier anfianglich um ein ertrig-
liches Auskommen mit den kirchlichen Behérden bemiiht war*. Im
Stillen aber schwebten Rechtsprozesse zwischen Kirche und Staat, wuchs
die Unzufriedenheit jenes Teiles der Lehrerschaft, die die Beaufsichtigung
durch den noch immer die Schule beherrschenden Klerus ungern ertrug 3,
verhdrteten sich sachliche Differenzen zu Gegensidtzen, die bis ins Reli-
gios-Ideologische hineinwuchsen. Tiefe theologische Bildung unter den
katholischen Laien war zu dieser Zeit sehr selten: die Diskussion um
den bischoflichen Charakter der Nationalkirche in den 70er Jahren ver-
rit einen theologischen Bildungsnotstand der Laien, fiir den man nicht
einseitig das Eindringen humanitérer, freireligiéser Gedanken verant-
wortlich machen kann 6. Im allgemeinen lassen sich zwei groBe Gruppen
von politisch tatigen Katholiken unterscheiden, diejenigen, die ihren
politischen Impuls aus der Erfiilltheit fiir das Staatsethos empfangen,

SOMMER, S. 136-137.

Lit. bei SOMMER, S. 22-38.

Ebd.; 8. 135.

Wihrend der Auseinandersetzungen zwischen Regierungs- und Oppositions-

partei 1867-69 stand die Geistlichkeit mehrheitlich hinter der Regierungspartei,

den «Roten». Vgl. [LEo WEBER:] Albert Brosi, sein Leben und Wirken. 2Solo-

thurn 1911, S.19; A. MoJoNNIER: Die solothurnische Verfassungsreform 1856.

In: Jahrbuch fiir solothurnische Geschichte: Solothurn 1929, S. 73 ff.

5 Zum EinfluB des Klerus auf die Schule vgl. MoscH, Bd. 5, S. 11; eine vom Bischof
mit dem Erziehungsdepartement ausgearbeitete Christenlehrordnung setzte 1866
die gesetzliche Pflicht zum Besuch der Sonntagschristenlehre bis zum 20. Lebens-
jahr hinauf fest, gewil keine geringe Konzession an den Klerus! Zur allerdings
gelenkten Unzufriedenheit der Lehrer gegeniiber dem Klerus vgl. MéscH, ebd.
S.117 fi.

6 Es geht aber auch nicht an, wie OTtTo GILG es in seinen Vertffentlichungen tut,

die ganze Schuld auf « Kirche» und Hierarchie abzuwilzen.

- W N e

126



und diejenigen, die von der Kirche her gesehen und im Hinblick auf die
Kirche ihre politischen Entscheidungen treffen. Die erste Gruppe, die
uns hier beschiftigt, weist alle Schattierungen auf: Minner von per-
sonlicher Gldubigkeit und kirchlich-konservativer Gesinnung, zumeist
aber solche, fiir die die Kirche am Rande ihres Lebens steht und die ihre
religiose Gesinnung auch ohne kirchliches Bekenntnis betidtigen kénner.
Es herrscht bei ihnen eine politisch gefirbte Sicht der kirchlichen
Belange vor. Wenn sie sich z. B. mit Reformgedanken tragen, so ent-
wickeln sie diese sozusagen ausschlieBlich auf dem Felde gesetzlicher
Reglementierungen und Verbesserungsvorschldge. Sie sind stets bereit,
die Kirche, ihre Erscheinungsformen und ihre Lehre vom politischen
Standpunkt her zu beurteilen und zu bewerten.

Es ist hier nicht der Ort, die geistigen Urspriinge des Liberalismus zu
behandeln oder auf seinen Ideengehalt einzugehen. Wir kénnen uns auch
nicht mit der Entstehung jener bekannten pdpstlichen Enzyklika be-
fassen, die als «Syllabus» im Dez. 1864 die Staatsmanner und die Welt-
offentlichkeit in Aufregung brachte, oder bestimmen, was dieser Syllabus
urspriinglich der Auffassung des pédpstlichen Gesetzgebers nach aussagen
wollte 1. Wir haben lediglich festzustellen, wie verwirrend diese Enzyk-
lika mitihrer pauschalen, undifferenzierten Verurteilung des Liberalismus
und der modernen Welt auf liberale Staatsmédnner und Politiker katho-
lischer Herkunft wirkte. Hier mufl mit aller Entschiedenheit gesagt
werden, daB3 sie wegen threr Undifferenziertheit weithin ihr Ziel verfehlte,
die mit dem Liberalismus sympathisierenden Katholiken vor dem
Diesseitsliberalismus zu warnen. Sie hat die nicht gerade sehr festen
Bande, die diese Leute noch mit der Kirche verkniipften, in geradezu
gefihrlicher Weise gelockert und fiir ihre véllige Emanzipation von der
romisch-katholischen Hierarchie die Wege bereitet. Waren bereits die
grofen liberalen Katholiken Frankreichs, Italiens und Englands, ein
Montalembert, ein Auguste Cochin, ein John Acton vom Syllabus pein-
lich bertihrt und empfanden sie sich in ithrem Streben desavouiert, die
Kirche mit der Wissenschaft und der modernen Kultur auszuséhnen,
ohne falsche Konzessionen an den Zeitgeist, so mul3ten Midnner, denen

1 C. G. RinaLpr: Il valore del Syllabus. Studio teologico e storico. Rom 1888;
G. MARTINA: Il liberalismo cattolico ed il Syllabus. Rom 1959; id.: Chiesa e Stato
nell’Ottocento. Miscellanea P. Pirri. Padua 1962, S.419-524; D. McELRATH:
The Syllabus of Pius IX. Some Reactions in England. Léwen 1964; R. AUBERT
in: LThK?, Bd. 9, Sp. 1202-1203. — Die beste Zusammenfassung der Diskussion
um den Syllabus bietet ROGER AUBERT: Der Syllabus von 1864. In: Stimmen der
Ze1t 175 (1964), S. 1-24.

127



die Kirche an sich bereits weniger als die Politik bedeutete, sich im
Lebensnerv ihres politischen Impulses getroffen fiithlen. Einmal verur-
teilte die pédpstliche Enzyklika jene Ideen, die das tragende Fundament
ihrer staatsmiannischen Wirksamkeit bildeten. Dann aber waren sie
auch ihren protestantischen oder konfessionslosen Parteifreunden gegen-
iiber in der peinlichen Lage, einer antiquierten, verstaubten, reaktioniren
Kirche anzugehéren !, die die Zeichen der Zeit nicht verstand. In ihrem
hochsten hierarchischen Organ, dem Papste, hatte diese Kirche ihre
héchste «Uneinsichtigkeit» gezeigt. Es konnte nur noch eine Frage der
Zeit sein, bis die Verbitterung dieser Leute iiber die Kurie sich mit dem
Bestreben verband, die Blamage von sich zu schiitteln und Rom die
Antwort des katholischen «Liberalen» zu erteilen. Die nationalkirchliche
Bewegung der 70er Jahre wird diese Antwort geben. Der Syllabus von
1864 hat jenen Midnnern ihre Auffassung des Dogmas der Unfehlbarkeit
vorgezelchnet; vom kirchenpolitischen her wurde ihnen das Millver-
stindnis der rein theologischen Lehre der bedingten Irrtumslosigkeit
des Papstes wesentlich erleichtert. Ohne den Syllabus, der seinen Schatten
auf das spdtere Dogma hiniiberwarf, hitte die antiinfallibilistische
Bewegung nicht diese AusmaBe angenommen, wire sie auf einige wenige
Theologen beschrinkt geblieben.

Wenden wir uns jetzt wieder dem Verhdltnis von Kirche und Staat
im Kanton Solothurn in dieser Periode zu. Trotz des «kirchenfreund-
lichen» Kurses von Wilhelm Vigier gab es natiirlich immer wieder ver-
einzelte Reibungen. Eine Verordnung des Generalvikars Girardin, welche
den Katholiken die Teilnahme am Begribnis eines Protestanten und die
Bestattung von Andersgliubigen in geweihter Erde verbot, fiihrte am
24. Febr. 1866 zu einem Fackelzug von 4000 Menschen vor dem bischof-
lichen Palast in Solothurn und zu einem Protest gegen jene Grundsitze,
welche die christliche Duldsamkeit verletzten 2. Dann wire hier der
Widerstand der Geistlichkeit gegen die Reduktion der Feiertage anzu-
fithren. Ihr UbermaB benachteiligte katholische Gemeinden gegeniiber
protestantischen und verwickelte viele Industrielle katholischer Herkunft
in Streitigkeiten mit dem Ortspfarrer 3. Die Verhandlungen schleppten

1 Vgl. z. B. den Brief des spiteren Bundesrates Emil Welti — eines Protestanten (!) —
an Vigier v. 18. Febr. 1865: «Dieser pipstliche Unsinn hat mir sehr viele Freude
gemacht, dal ich schon deshalb nicht verbieten moéchte, ihn zu veréfientlichen.»
Bei SOMMER, S. 139, Anm. 19; weitere Hinweise bei BiicHi, S. 131.

2 SOMMER, S. 140.

3 Far C. F. Bally z. B. war dies ein AnlaB zu Streitigkeiten mit dem Pfarrer von

128



sich von 1863 bis 1869 hin, wobei zu bemerken ist, da3 die Konzessions-
bereitschaft des Bischofs meistens vom Pfarrklerus gehemmt wurde. 1868
wurde das interkantonale Ehekonkordat von kirchlicher Seite heftig
angefochten. Im folgenden Jahr verweigerte die Regierung die Geneh-
migung zur Abhaltung von Priesterexerzitien im Priesterseminar !. Bei
der Entfernung des ungldubigen Professors Moéllinger aus seinem Lehramt
an der Kantonsschule 1869 wurde die liberale Parteiihren eigenen Grund-
sdtzen untreu. Sie bewies, wie stark in diesen Prinzipienfragen partei-
politische Riicksichtnahme auf das glaubige Volk und ein gewisser reli-
gioser Traditionalismus bei ihren fithrenden Politikern mitschwangen 2,
Denn soweit wie Méllinger in der entschiedenen Verneinung des Gottes-
glaubens zu gehen, dazu waren nur die allerwenigsten unter ihnen bereit.
Diese Zuriickhaltung ging nicht auf parteipolitischen Opportunismus
zuriick, sondern auf die religiose Grundeinstellung der Mehrheit der
freisinnigen Solothurner Politiker. Der Entscheid, Méllinger fallen zu
lassen — es wurde der finanziell riicksichtsvolle Weg de1 Pensionierung
gewihlt —, wurde denn auch in der radikalen Presse der Schweiz scharf
kritisiert 3. Der Berner Professor Walther Munzinger, ein Sohn des Oltner
Staatsmannes, hielt der liberalen Partei ihre Inkonsequenz im «Bund»
vor und warnte: «Wenn Ihr einen Professor um seiner Glaubensduf3erun-
gen, die er als Privatmann und nicht in der Schule gethan hat, absetzen
wollt, dann hat die Kurie noch hundertmal mehr Recht, in die Schul-
zimmer selbst einzudringen und da zu priifen, ob das kirchliche Dogma
unbefleckt bleibt. Nun weil3 aber auch schon jeder Gymnasiast gar wohl,
da die gréBten Errungenschaften der Wissenschaft den kirchlichen
Autoritdtsglauben tiberwinden mufBiten.» Dann geiBelte er die Prinzipien-
losigkeit, welche die liberale Partei, Rote und Graue, im Mollingerhandel
bewiesen habe, und stellte fest: «Die erweiterten Volksrechte bedeuten
durchaus nicht, daB eine Regierung immer nur so handeln muB, daB sie
von der Mehrheit des Volkes gedeckt wird.» *.

Munzinger hatte mit seiner Warnung und seinem Aufruf zu gréBerer
Prinzipienfestigkeit in die Zukunft gesprochen. Die Kirchenpolitik der

Schonenwerd. Allerdings wollte Bally sich auch nicht an den Bischof um Dispens-
erteilung wenden. Vgl. SOMMER, S. 142, Anm. 34; dazu das Tagebuch von C. F.
BarLrLy im Bally-Museum in Schénenwerd.

! SOMMER, S. 144.

? SOMMER, S. 145-147; MéscH, Bd. 5, S. 11-13.

3 SOMMER, S. 146.

* DieTrscHI-WEBER: Munzinger, S. 156-157.

9 129



Solothurner Regierung in den folgenden Jahren erweckt den Anschein,
als habe sie den Makel, den sie sich im Moéllingerhandel zugezogen hatte,
durch antirémische Uberkompensationen wiedergutmachen wollen !.
Zundchst schloB sie sich einem Antrag von Augustin Keller an, das Lehr-
buch der Moral des Jesuiten Gury im Priesterseminar abzuschaffen.
Andernfalls habe der Bischof mit der SchlieBung des Seminars zu rech-
nen 2. Es kann kein Zweifel sein, dal das beanstandete Handbuch mit
seiner diirren, rabulistischen und lebensfremden Kasuistik einen unver-
bogenen Katholiken abstoBen mufBite 3. Bedenklich erscheint aber diese
Einmischung in den Zustdndigkeitsbereich des Ditzesanbischofs und die
schroffe Drohung, das Priesterseminar im Weigerungsfalle zu schlieBen.

Bischof Lachat lenkte sofort ein, indem er das Lehrbuch von Gury
durch dasjenige von Kenrick, eines eher fortschrittlichen Amerikaners,
ersetzen lieB. Augustin Keller aber, der die Didzesanstidnde zur Unnach-
giebigkeit trieb, war zu keinem Kompromif3 mehr bereit. Er wollte es
auf den Bruch mit dem Bischof und mit Rom ankommen lassen, um so
mehr,als er von Rom Gefahren heranziehen sah, denen er in offener Feld-
schlacht zu begegnen hoffte: das Schreckgespenst eines dogmatisierten
Syllabus und der pidpstlichen Unfehlbarkeit.

Innerhalb der rémisch-katholischen Theologie sind die Irrtumslosig-
keit des Papstes als Lehrer der Kirche in gewissen Fillen und auch die
Lehre von der Fiille seiner Jurisdiktionsgewalt prizise Teile der kirch-
lichen Verfassung. Diese Lehren konnten vor 1870, auch wenn sie zu-

1 MéscH, Bd. 5, S. 16, deutet dies an, iibersieht aber, daf mit dem Vorgehen der
Regierung gegen Mollinger ein gefdhrlicher Weg beschritten war und sehr leicht
der SpicB gegen die Katholiken umgedreht werden konnte.

2 MdoscH, S. 16.

3 Augustin Keller hatte das im Priesterseminar Solothurn gebrduchliche Moral-
handbuch des franzésischen Jesuiten Gury angegriffen in seiner Schrift: Die
Moraltheologie des Jesuiten Pater Gury als Lehrbuch am Priesterseminar des
Bistums Basel. Aarau 1869; Regens C. C. Kaiser von Solothurn veréffentlichte
die Gegenschrift: Antwort auf Dr. Augustin Kellers Schrift ... Solothurn 1870;
ein rom. kath. Laie schrieb daraufhin das Pamphlet: Augustin Keller, der moderne
Moralist. Von einem Katholiken aus dem Aargau. Luzern 1870. — Gerichts-
prasident Vigier zitierte am 2. Juni 1870 Ausziige aus dem Buche von Gury im
Kantonsrate Solothurn und bemerkte dazu: « Trotz aller Vorwiirfe, die Hr. Kaiser
dem Gury-Buche von Keller macht, bleibt Gury dennoch ein Buch, das nicht ver-
teidigt werden kann. Es handelt die hohen, schénen Lehren der christlichen Moral
nur kurz, oder gar nicht, aber es wimmelt nicht nur von unanstindigem, sondern
geradezu von lippischem und kindischem Zeug.» Die von Vigier beigebrachten
Beispiele verdienen in der Tat diese Qualifikation.

130



meist im katholischen Selbstverstindnis verankert waren, und als Reflex
in der rémischen Theologie auftauchten, von einem Theologen durchaus
diskutiert und in Frage gestellt werden. Auch heute, 1im Zeitalter des
2. Vatikanums, sieht sich der romisch-katholische Theologe unbeschadet
seiner gliubigen Annahme jener Lehren hinsichtlich ihrer historischen
Begriindung vor einen zum groBten Teil ungelosten Fragenkomplex
gestellt 1. Fir Augustin Keller und seine Gefolgsleute im Laienstande,
die sich gegen die Beschliisse des 1. Vatikanums erhoben, warf diese
Lehre primér keine theologischen Probleme auf. Doch beriihrte sie ihre
staatskirchlichen Auffassungen an einem neuralgischen Punkte. Sie
hatte somit an erster Stelle eine «politische» Relevanz.

3. MISSVERSTANDNISSE UM DAS 1. VATIKANUM

Es erkldart nun weiter nichts, wenn gesagt wird, da8 Keller und seine
Leute als Politiker die Dinge durch die politische Brille sahen. Wir haben
bereits hervorgehoben, daf3 der Syllabus von 1864, weil er ihre politischen
Ideale verurteilte, von ihnen als ein politisches Dokument betrachtet
und deshalb verworfen werden mufBte. Unter diesen Voraussetzungen
erschien ihnen ein kirchlich-religitses Ereignis wie das Konzil zuallererst
als ein politischer Schachzug der romischen Kurie 2 Dies umsomehr, als
hier unter voélliger Ausschaltung des Laientums die Lehr- und Jurisdik-
tionsgewalt des Papstes in geradezu bedngstigend-exklusiver Weise
lehrmidBig sanktioniert wurden. Fiir Staatsminner, die sich noch nicht
zur Idee der Trennung von Kirche und Staat durchgerungen hatten —
gerade das wollten Augustin Keller und seine solothurnischen Mitstreiter
nicht 3 — war das 1. Vatikanum ein Politikum ersten Ranges. Demgema0
interessierte es sie und auch die europdischen Kabinette iiberhaupt nicht,

1 Uber das 1. Vatikanische Konzil vgl. C. BuTLEr: Das Vatikanische Konzil.
Miinchen 1933, 2. Aufl. 1961; die beste kritische Synthese bietet R. AUBERT:
Vatican I. In: Histoire des conciles oecuméniques. Bd. 12, Paris 1964.
Wiederholt begegnen auf der Solothurner Katholikenversammlung von 1871
Auffassungen wie die, dal die Unfehlbarkeitslehre keinen religiosen Gehalt habe,
sondern «dafB sie ein Strategem im Feldzugsplan einer dem modernen Staat und
der Entwicklung der Gesellschaft feindlichen Partei ist» (Nationalrat Anderwert).
Vgl. die in Anm. 1 zitierte Schrift, S. 29.
3 Vgl. z. B. AucusTIN KELLERsS Rede auf dem Solothurner Katholikenkongrel3 von
1871. Er wollte auch keine freie Kirche im freien Staate, weil er damit ein Auf-
flackern der alten Streitigkeiten der beiden Souveradnitatsrechte befiirchtete.

8]

131



wie es im Zeitalter des 2. Vatikanums aus interessierter Hoflichkeit
heraus geschah, eine dekorative Delegation zur Konzilser6ffnung nach
Rom zu entsenden. Sie wollten tatsidchlichen EinfluB auf die Verhand-
lungen der Bischofsversammlung gewinnen '. Das miBlang ihnen zwar
auf dem Konzil, allein sie gedachten, nachher von Rom kommenden
Beschliissen innerhalb ihres Rechtsbereiches energisch entgegenzutreten.
Es beriihrt uns heute eigenartig, daf sich damals in den Képfen vieler
Staatsméinner die Auffassung von der Unfehlbarkeit des Papstes als
einer staatsgefahrlichen Lehre durchsetzen konnte. Der Kirchenhisto-
riker geht in die Irre, wenn er diese Uberbewertung der auf dem 1. Vati-
kanum definierten Lehre einzig und allein auf das Konto eines kirchen-
feindlichen Liberalismus oder gar der «mala fides» jener Mdnner setzen
wiirde. Das Papsttum jener Zeit und die kuriale Organisation des Konzils
tragen ein geriitteltes MaB3 der Mitverantwortung an jener Fehlein-
schatzung. Wir mochten es nochmals betonen: Der reichlich miBver-
stindliche Syllabus von 1864 hat das MiBverstindnis des Dogmas von
1870 an erster Stelle verschuldet 2.

Dazu kommt, daB3 es von der Sache her gesehen kein psychologisch
gliicklicher Griff war, von der «Unfehlbarkeit» des Papstes zu reden °.
Wenn wir bloB ein wenig um uns herumfragen, sind wir iiberrascht,
welch schillernde, widerspriichliche Auffassungen iiber die papstliche
Unfehlbarkeit auch heute noch in weiten Kreisen unseres rémisch-
katholischen Kirchenvolkes bestehen. Von der Begriffsverwirrung,
welche bei Protestanten und Orthodoxen in dieser Frage herrscht, reden
wir am besten nicht. Es gibt kaum eine Lehre, die dem antirémischen

1 Zur Stellung des Bundesrates zwischen Neutralitit und Intervention vgl. V. Con-
zZEMIUs: Der Schweizerische Bundesrat und das Erste Vatikanische Konzil. In:
Schweizer Zs. fiir Geschichte 15 (1965) S. 204-227.

2 Gewohnlich wird von den protestierenden Katholiken von 1870 das Dogma in
einem Atemzug mit dem Syllabus genannt. Nationalrat Anderwert nahm z. B.
an, dal auch die Canones des Syllabus als Lehrsdtze der «neuen» katholischen
Kirche gelten wiirden; ces ist vollstindig klar, dal der Inhalt des Syllabus kraft
des dem Papste am 18. Juli iibertragenen unfehlbaren lehramtes bereits die
Bedeutung und den Charakter von dogmatischen Lehrsdtzen erhalten hat.»
Landammann Curti von St. Gallen brachte die Motion vor, daf3 die Katholiken-
versammlung in Solothurn «das Dogma der Unfehlbarkeit des Papstes und damit
die ganze Dogmatisierung des Syllabus perhorresziere». Der Schweizerische
Katholikenkongre§3 in Solothurn vom 18. Herbstmonat 1871. Bern 1871, S. 32-33
u. S. 51.

3 Bestandig begegnet man der Auffassung von der « Vernunftwidrigkeit» des neuen
Dogmas; es schlage den «gesunden Menschenverstand so furchtbar vor den Kopf»;
ebd. S. 30 u. 43.

132



Vorurteil stiarkere Antriebe gegeben hat, als diejenige von der Unfehl-
barkeit des Papstes, kaum eine, die so hohe psychologische Barrieren
zwischen den Konfessionen aufgerichtet hat !. Dem gutwilligen AuBlen-
stehenden erscheint es, als habe der rémische Triumphalismus mit dieser
Lehre seinen hochsten Sieg gefeiert. Und doch besagt das Dogma
selber nach katholischer Lehre im Grunde bloB3, dall der Nachfolger des
Apostels Petrus die Lehre Jesu Christi rein verkiindet und der lauterste
Zeuge jener gottlichen Wahrheit ist, mit der Jesus Christus seine Kirche
ausgestattet hat. Wenn wir vereinfachen wollen, kénnte man es so aus-
driicken: Der Nachfolger Petri ist der erste Zeuge, der Mund gleichsam,
durch den die vom Heiligen Geiste in der Kirche gewirkte Wahrheit
sich ausspricht 2,

Der Historiker hat zu dieser theologischen Deutung des 1. Vati-
kanums folgendes zu sagen. Es ist durchaus méglich, daB das Papsttum
sich heute auf einer Linie der Entwicklung befindet, die den Dienst-
charakter des Petrus-Amtes in der Kirche nicht nur in verbalen Be-
teuerungen, sondern auch der Sache nach fiir AuBlenstehende stirker
hervortreten liBt. Das war aber 1870 nicht der Fall. Die Lage des Papst-
tums war bereits damals nicht gerade sehr rosig. Wenige Wochen nach
der Verkiindigung der Unfehlbarkeit sollte das geeinte Italien dem
Papst die Reste des Kirchenstaates wegnehmen. Innerlich und auch nach
auBen hielt die Kurie nicht blo8 aus verantwortungsbewuBtem kirch-
lichem Traditionalismus, sondern mitunter auch aus recht irdischer
Besitzfreude an den Zeichen und der Sprache der Hoch-Zeit der welt-
lichen Machtfiille des Papsttums fest. Einige Kardinile erhofften vom
Konzil mittels der Erklarung der pédpstlichen Unfehlbarkeit eine Auf-
wertung des arg erschiitterten Prestiges des Kirchenstaates. Von katho-
lischen Laien, die in ihren Pfarreien nicht eben Siulen der Kirche waren,
konnte deshalb wohl kaum erwartet werden, daf3 gerade sie sich zu einer
spirituellen Auffassung der Unfehlbarkeit durchringen wiirden.

Neben der Vernachldssigung der Sprachaskese im Gebrauch des Wortes
«Unfehlbarkeit» hat sich die Verhdngung einer rigorosen Nachrichten-

! RoBERT NoORTH, S. J.: The scope of infallibility. In: Continuum. Bd. 2, Nr. 4
(1965), S. 555-574; vgl. dazu das Sammelwerk : L’Infaillibilité de 1'Eglise. Journées
oecuméniques de Chevetogne, 25-29 sept. 1961. Chevetogne 1963.

2 Es ist klar, daB eine solche Vereinfachung nicht alle Probleme ausriumt, die
zwischen romischen und nicht-rémischen Katholiken hinsichtlich der Lehr-
prdrogative des Papstes bestehen. Die Vereinfachung soll lediglich helfen, klarer
zu sehen, was grundsitzlich mit dieser Lehre gemeint ist und was nicht.

133



sperre {iber das Konzil verhdngnisvoll ausgewirkt. Die scharfe Geheim-
haltung erweckte den Eindruck, als wolle die Kurie das Konzil nach
ihrem Gutdiinken manipulieren. Trotzdem konnte nicht verhindert
werden, daf3 gewisse Nachrichten durchsickerten und dann in sensatio-
neller Aufmachung durch die Weltpresse gingen. So geschah es, dal3 eine
einseitige und schiefe Auffassung von der Unfehlbarkeit als einer vor-
wiegend politischen Lehre sich durchsetzte 1.

Die Auswirkungen dieser Einschdtzung des Konzils lieBen auch in der
Schweiz nicht lange auf sich warten. Noch wihrend die Bischéfe in Rom
tagten, warnte Augustin Keller auf einer liberalen Versammlung in
Langental (3. April 1870) vor den aus dem Siiden heranziehenden Ge-
fahren 2. Im Anschlufl daran wurde ein Initiativkomitee gebildet mit
dem Ziel, «ultramontanen Eingriffen und Anmassungen der Klerisei
Ziel und Schranke zu setzen, resp. die Unabhidngigkeit der schweize-
rischen katholischen Kirche von Rom bei Anhandnahme der ndchsten
Bundesrevision zu erwirken» 3. Wenige Wochen nach der feierlichen
Erklirung der pépstlichen Unfehlbarkeit (18. Juli 1870) wandte sich der
Vorort Solothurn auf das Dringen der von katholischen Liberalen
beherrschten Didzesankonferenz hin an den Bundesrat mit der Bitte,
die Verkiindigung dieses Lehrsatzes auf Schweizer Boden zu verbieten.
Dieser Demarche war aber kein Erfolg beschieden. Denn der Bundesrat
erblickte in der Verkiindigung dieser Lehre keine Verletzung des kon-
fessionellen Friedens ¢. Solothurn war somit wieder auf sich selber
zuriickgeworfen und muBte versuchen, von sich aus geeignete Kampf-
maBnahmen zu treffen. Soweit diese nicht gerade auf verbale Proklama-
tionen oder juristische Schikanen beschrdnkt blieben, geschah vorlaufig
recht wenig zur Griindung einer romfreien schweizerischen National-
kirche. Nach Vorbesprechungen im Berner Kasino anlidflich der Sommer-
session der schweizerischen Bundesversammlung 1871 berief ein Fiinfer-

1 Vgl. V. Conzemrus: Die Verfasser der «Romischen Bricfe vom Konzil» des
Quirinus. In: Festschrift Hans Foerster. Freiburger Geschichtsblitter (1963/64)
Freiburg/Schw. 1964, S. 229-256; id.: Die « R6mischen Briefe vom Konzil». Eine
entstehungsgeschichtliche und quellenkritische Untersuchung zum Konzils-
journalismus Ignaz von Déllingers und Lord Actons. In: Roémische Quartal-
schrift 59 (1964) S. 186-229; 60 (1965) S. 76-119. — Fir die Information der Schweiz
iiber das 1. Vatikanum wire eine solche Untersuchung noch zu leisten.

2 A. KeLLER: Augustin Keller, S. 405; MdéscH, Bd. 5, S. 17-18.

3 MéscH, S. 18.

* Vgl. den S. 132, Anm. 1, zitierten Aufsatz, S. 223 ff.

134



komitee, bestehend aus Augustin Keller (Prisident), Nationalrat Kaiser
(Solothurn), Oberst Stocker-Steiger (Luzern), Nationalrat Anderwert
(Frauenfeld) und Professor Walther Munzinger (Bern), auf den 18. Sept.
1871 eine Versammlung freisinniger Katholiken in den Sitzungssaal
des Kantonsrates Solothurn. Die Reden, die auf dieser gut besuchten
Zusammenkunft (etwa 380 Teilnehmer) in Solothurn gehalten wurden,
blieben im negativen Proteste stecken. Augustin Keller brachte seine
Ansichten zum Thema Kirche und Staat vor und stellte in seinem
etwas akademisch anmutenden Vortrag Forderungen nach der Emanzi-
pation des Staates von der Kirche. Seine Ausfithrungen waren keines-
wegs revolutiondr und sind heute zum allergréBten Teil auf dem Wege
staatlicher Selbsthilfe zu einer von den kirchlichen Behérden hierzulande
durchaus akzeptierten Wirklichkeit geworden. Hochstens die josephi-
nistische Doktrin Kellerscher Pridgung, die seine Exkurse auf das
Gebiet staatskirchlicher Beziechungen kennzeichnet, hat keine An-
wendung gefunden. Keller verlangte, «dall der Staat sich von der Mit-
wirkung und usurpierten Mitberechtigung der Kirche in allen biirger-
lichen Dingen emanzipiere, und daf} er in Folge dessen alles, was wie die
Zivilstandsbiicher, die Ehesachen, die Schule, jegliche Rechtspflege und
Gerichtsbarkeit etc., biirgerliche Beziehung und Wirkung hat, ganz und
voll in sein Gebiet heriiberziehe; dagegen alles, was dem inneren Forum,
dem Gebiete des religiésen Glaubens und Kultus anheimfillt, in den
Kreis der Kirche und der Glaubensgenossenschaften verweise» . Fiir
die Organisation des Widerstandes gegen Rom enthielt seine Rede nichts
Greifbares. Eher bereits die Postulate, welche Nationalrat Anderwert
vorbrachte und in denen die Kantonsregierungen ersucht wurden, mit
allen Mitteln staatlicher Repression gegen die Verkiinder der Unfehlbar-
keitslehre vorzugehen. Anderwert wollte auch das Miteigentumsrecht
der protestierenden Katholiken am gesamten Kirchen- und Pfrund-
vermdgen der Gemeinden gewahrt sehen. Verwirrung stiftete Alt-
Landammann Curti von St. Gallen mit seinem Vorschlag, aus der katho-
lischen Kirche auszutreten. Seine Ausfilhrungen wurden zwar mit
jubelndem Beifall bedacht, allein sein diesbeziiglicher Antrag mit allen
gegen fiinf Stimmen verworfen. Es zeigte sich, daB auf diesem Kongref3
die religi6és-kirchliche Fithrung fehlte. Pfarrer J. B. Egli aus Luzern,
der als einziger Geistlicher anwesend war, vermochte die Zuhérer fiir
seine Idee alt-katholischer Gemeindebildung nicht so recht zu erw4rmen.

! Vgl. MéscH, Bd. 5, S.18.

135



Als eigentliche Fiihrergestalt, vorldufig noch etwas im Hintergrund, aber
doch fihig, die Versammlung vor unbesonnenen Schritten zuriickzu-
halten, trat ein Oltner in Erscheinung, Walther Munzinger, Professor fiir
Bundesstaatsrecht in Bern. Munzinger stellte den Antrag: «Die heutige
Versammlung konstituiert sich als schweizerischer Verein freisinniger
Katholiken und beauftragt das bisherige provisorische Comité, nach
der Miinchener Versammlung! eine Zusammenkunft von Delegierten
der einzelnen Sektionen einzuberufen, welche den Entwuif der Organi-
sation des Vereins berathen und feststellen sollen» 2. Damit war eine
Aktionsbasis geschaffen, auf deren Grundlage lokale Vereine weiter-
arbeiten konnten. Ein solcher Verein wurde am 12. Mai 1872 in Olten
gegriindet *. Munzinger behielt sich von Bern aus die Leitung dieses
Vereins vor.

4. Die KRISE vON 1872-73

Es sollte nahezu noch ein weiteres Jahr verstreichen, bis sich aus dem
argen «Adventsdunkel» (Otto Gilg) der Solothurner Versammlung von
1871 % ein lichter Stern fiir die Griindung romfreier Gemeinden ab-
zeichnete. Dieses Zeichen war die Exkommunikation des Pfarrers
Gschwind von Starrkirch am 26. Oktober 1872 5. Das Vorgehen des
Bischofs gegen Pfarrer Gschwind kann nicht als iibereilt bezeichnet
werden ; der Bischof muBBte Gschwind absetzen, wenn er nicht die Pflich-
ten seines bischoéflichen Hirtenamtes vernachlissigen wollte. Im Gegen-
teil, die Langmut und Geduld, mit der der Bischof den Pfarrer Gschwind
lange Zeit hatte gewdhren lassen, wirken iiberraschend. Denn Gschwind

! Munzinger meinte den KatholikenkongreB in Miinchen im Sept. 1871, zu dem er
delegiert wurde. Er legte seine Eindriicke nieder in seiner Schrift: Der Katholiken-
Kongre3 in Miinchen; Die Stellung des Staates zu der religidsen Bewegung in der
Schweiz. Bern 1871.

2 Schweizerischer KatholikenkongreB, S. 66.

3 Im Leitartikel zum Minchner AltkatholikenkongreB 1871 heillt es im Oltner
Wochenblatt v. 18. Nov. 1871: «wann wohl wird es in Olten zu einer freiern reli-
giosen Vereinigung kommen ?» — Wegen Aufteilung der Partei in Rote und Graue
kamen liberale Vereine erst nach der Langenthaler Vereinigung auf. Der Oltner
liberale Verein konstituierte sich am 12. Mai 1872, vgl. Oltner Wochenblatt v.
24. Sept. 1872. - Diese Angabe verdanke ich Herrn Stadtarchivar Eduard Fischer.

4+ GiLg: Christkatholizismus in Luzern, S. 104.

5 Die Vorgeschichte dazu in der Darstellung von Gschwind: Appellation an die
offtentliche Meinung gegen die jungste Exkommunikationssentenz des Herrn
Eugen Lachat. Bern 1872; dazu die Autobiographie dess. Peregrins Autobio-
graphie. Bern 1907.

136



hatte sich bereitsim Jahre 1870 gegen das Konzil und die Unfehlbarkeits-
lehre geduBert und war mit einer polternden, selbstsicheren Pfarrherr-
lichkeit aufgetreten, die eine jede bischofliche Kurie, ob christkatholisch,
lutherisch oder rémisch-katholisch, zum Eingreifen herausfordern muBte.
Es 148t sich dariiber diskutieren, ob der Eklat der Exkommunikation
nicht hitte vermieden und Gschwind etwa mit groBerem diplomatischem
Geschick zum Verzicht auf die Pfarrei hitte bewogen werden kénnen.
Wie dem auch sei, gemessen am Vorgehen der deutschen Bischéfe gegen
die antiinfallibilistischen Priester erscheint der Zeitpunkt des Eingreifens
des Bischofs von Basel in Starrkirch eher riicksichtsvoll gewdhlt. Ignaz
von Déllinger, ein Theologe von europdischem Format, wurde bereits
im April 1871 exkommuniziert; die kirchliche Strafsentenz gegen den
Pfarrer von Starrkirch liegt fast anderthalb Jahre spdater. Eine Erklirung
fiir die spate Reaktion des Basler Oberhirten kénnte darin liegen, daB
der Bischof, beeindruckt durch das bereits 1871 deutlich vernehmliche
Donnergrollen des Kulturkampfes, MaBnahmen vermeiden wollte, die
die Situation verschiarften. Nun aber hatte die Exkommunikation
Gschwinds die Wirkung des Funkens im PulverfaB. «Die Bannbulle, die
der bischofliche Kanzler erlassen», schrieb das Oltner Wochenblatt,
«ist die geistliche Antwort auf den politischen Entscheid des solothurni-
schen Volkes am 27. Okt. [1872] 1.»

Walther Munzinger deutete die Absetzung von Pfarrer Gschwind als
Signal fiir die Verwirklichung seiner kirchenpolitischen Pldne. Zum
10. Nov. 1872 berief er eine Sitzung des Zentralkomitees des schweize-
rischen Vereins freisinniger Katholiken in seine Vaterstadt 2 Am Abend
des gleichen Tages hielt er in der «Krone» eine Versammlung, in der er
u. a. «iiber die Mittel und Wege zur Wiederbelebung des religiésen Lebens
auf der Grundlage der alten christlichen Lehre» sprach. Er ergriff die
Initiative, die Delegierten des Vereins freisinniger Katholiken auf den
1. Dezember 1872 nach Olten einzuberufen, und lud Professor Reinkens
aus Breslau, der erster Bischof der deutschen Altkatholiken werden sollte,
ein, in Offentlicher Versammlung das Wort zu ergreifen, um dem Volke
die religitse Initiative zu geben, wie er sich ausdriickte.

Der 1. Dez. 1872 ist als «Oltner Tag» in die Geschichte der christ-
katholischen Kirche der Schweiz eingegangen. Es sollen an dem Tage

1 P. GscHWIND: Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kirche der
Schweiz. Bd. 2, Solothurn 1907.
2 DieTscHI-WEBER, S. 208.

137



etwa 2500 Personen zusammengekommen sein!. Man kann sich vor-
stellen, welchen Eindruck diese Zusammenkunft auf die Oltner Be-
volkerung, vor allem aber auf den Gemeinderat machte 2. Munzinger
legte die Statuten des Vereins freisinniger Katholiken vor und stellte
ihm als Aufgabe «die Organisation des Widerstandes gegen die neue
Glaubenslehre der Unfehlbarkeit des pépstlichen Lehramtes und die
Herbeifithrung einer kraftigen Reform in der katholischen Kirche, welche
die heutigen MiBbriuche und Gebrechen heben und insbesondere die
berechtigten Anspriiche des katholischen Volkes auf Teilnahme an der
Leitung der Kirchlichen Angelegenheiten erfiillen soll» 3.

Auf Munzinger gehen auch die Resolutionen zuriick, die auf der
Oltner Versammlung gefaBt wurden und eine eigene kirchliche Organi-
sation erstrebten. Typisch fiir seine idealistische Geisteshaltung, — er gab
sich wohl kaum Rechenschaft,daB seine Initiative die kirchliche Spaltung
noch vertiefte — ist Punkt 7 dieser Beschliisse. Er lautet: «Als hochstes
Ziel erstreben wir die endliche Wiedervereinigung aller Kirchen und
Konfessionen, welche die in Wahrheit allgemeine katholische Kirche in
ihrer Einheit bilden *». Wir werden bald Gelegenheit haben, auf die theo-
logische Unsicherheit dieser romantischen Konzeption der Wiederver-
einigung ndher einzugehen.

Walther Munzinger sollte aber nicht bloB auf die Sammlung und Festi-
gung der anti-vatikanischen Bewegung der Schweiz entscheidenden Ein-
fluB ausiiben. Der Durchbruch zur altkatholischen Gemeindebildung in
seiner Heimatpfarrei ist geradezu sein Werk. Sein Biograph Peter Diet-
schi schreibt, daB er an dieser Entwicklung «den vorziiglichsten Anteil»
hatte. In der Tat: Ohne das Driangen von Munzinger, ohne sein forsches
Zupacken im psychologisch gut gewdhlten Moment und ohne seine guten
Beziehungen zu einer antiinfallibilistisch gesinnten Priesterpersénlichkeit
wire die christkatholische Pfarrei nicht entstanden. Ohne sein person-

! Die Zahl bei Gilg, S. 108 (aus dem Oltner Wochenblatt), scheint mir zu hoch
gegriffen fiir diese winterliche Zeit. Soviele Menschen konnten nicht alle in der
Kirche Platz finden, wie Gilg meint. Zutreffender scheint die Vermutung von
Schenker zu sein, a.a. O, S. 32, der etwa 1500 Teilnehmer annimmt.

2 Die Statuten stehen in: Bericht und Vorschlag betreffend eine Verfassung der
christkatholischen Kirche der Schweiz nebst einem die wichtigsten Vereins-
beschliisse enthaltenden Anhang. Solothurn 1874, S. 49,

3 Vgl. MéscH, Bd. 5, S. 26.

+ Die Resolutionen ebd. S.52-54. Uber die Geschichte des Oltner Tags vgl.
P. GscuwiIND: Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kirche der
Schweiz. Bd. 2, Solothurn 1910, S. 224-234.

138



liches Prestige schlieBlich hétte sich nicht die auffillig hohe Zahl von
Gemeindegliedern dieser Bewegung angeschlossen.

Der EinfluB des Berner Juristen Munzinger auf die Geschicke der
Pfarrei Olten 148t sich klarer herausarbeiten, als seine Biographen durch-
blicken lassen. Am 7. November 1872, wenige Tage nach der Exkommu-
nikation Gschwinds, die er als Provokation des bischéflichen Kanzlers
Duret ansah, bestiirmte er seinen jiingeren Freund, den Apotheker Emil
Schmid, doch in Olten dahin zu wirken, dal3 man den von Duret hinge-
worfenen Fehdehandschuh aufgreife und zu einem kriftigen Gegen-
schlag aushole. Schmid hatte ihm mitgeteilt, der liberale Verein habe die
sofortige Zusammenberufung der Einwohnergemeinde verlangt zur
Behandlung der kirchlichen Frage. Munzinger billigte diesen BeschluB,
setzte aber hinzu, man solle zu dem kommen, was er fiir das einzig wirk-
same halte, «ndmlich zu einem entschiedenen Conflikt mit Eurem Pfarrer,
zu dessen Wegdringung und endlich zur Wahl eines altkatholischen
Pfarrers ... Denn es ist eine Unwahrheit, da3 in Olten ein Mann als der
Seelenhirt, als der Vertreter der hohen, heiligen, religiésen Gesinnung
gilt, der in eigentlich zynischer Weise mit den unfehlbaren Wélfen heult.
Es ist aber auch ein Postulat der Ehre und Offenheit, daB die Gemeinde
Olten nicht biegt, sondern bricht; in solchen I'ragen des 1deellen Gebietes
i1st man es endlich der Wahrheit schuldig, persénliche Riicksichten sinken
zu lassen .» Damit hatte Munzinger seinen Oltner Freunden ein Pro-
gramm vorgezeichnet, das Zug um Zug verwirklicht werden sollte. An-
gefeuert von Munzinger, getrieben vom eigenen, jugendlichen Reform-
eifer und unter dem frischen Eindruck der groBen Heeresschau liberaler
und katholisch-freisinniger Krifte, die innerhalb weniger Wochen in
Olten stattgefunden hatte 2, wird der liberale Verein nunmehr zielbewuBt
und planmaBig die Absetzung von Pfarrer Bldsibetreiben. Die Ereignisse,
die wir am Anfang unseres Aufsatzes in chronikartiger Abfolge dar-
gestellt haben, nehmen unaufhaltsam ihren Verlauf.

Hitte der Pfarrer diese Entwicklung voraussehen und rechtzeitig
abbiegen kénnen? Die recht spirlichen Quellen, die iiber Pfarrer Bldsi
zur Verfiigung standen, erlauben es nicht, diese Frage positiv zu beant-
worten. Die Verhiltnisse in Olten lagen eher so, daB3 der Pfarrer von den

! Der Brief Munzingers im NachlaB Dietschi im Stadtarchiv Olten; auszugsweise
zitiert bei P. DieTscHI u. L. WEBER: Walter Munzinger. Olten 1874, S. 209.

2 Neben dem bereits erwahnten «Oltner Tag» vom 1. Dez. 1872 waren einige
Wochen vorher, am 20. Okt. 1872, zum «liberalen Volkstag» etwa 3-4000 Mann in
Olten aufmarschiert; vgl. MéscH, Bd. 5, S. 45. :

139



Ereignissen iiberspielt wurde. Peter Blisi, der seit 1856 als Kaplan und
Lehrer und mit einer kurzen Unterbrechung als Pfarrer von Aarau
(1860), seit 1863 als Pfarrer in Olten wirkte, war keineswegs der Typ eines
diisteren, pfiffischen Ultramontanen, wie er im Karikaturenbuch des
Antiklerikalen steht. Er war ein lebensfroher und volksnaher Mann, der
gute Beziehungen mit den lokalen StadtgréBen pflegte, gerne mit ihnen
pokulierte und, wenn’s darauf ankam, auch ein Glas tiber den Durst
hinaus trinken konnte 1. Ob sein seelsorgliches Wirken auf der gleichen
Hohe wie seine Weltgewandtheit stand, ist schwieriger zu bestimmen.
Es scheint eher, dafl zwischen dem Seelsorger und dem Weltmann bei
ihm ein gewisser Abstand zu Gunsten des letzteren war. Er war ein guter
Prediger, ein tiichtiger Lehrer und hatte auf alle IFdlle beim weiblichen
Teil der Pfarrgemeinde einen Stein im Brett; die Frauen sind auch kurz
vor seiner definitiven Absetzung fiir ihn eingetreten, ohne das Herz ihrer
Minner erweichen zu koénnen 2. Das lif3t auf eine gewisse Volkstiimlich-
keit schlieBen; damit ist aber tiber ihn noch nicht alles gesagt. Es haftet
seiner Personlichkeit etwas Schwankendes und Unsicheres an. Seine Ein-
stellung gegeniiber der Unfehlbarkeitslehre war auch nach dem 18. Juli
1870 nicht ganz eindeutig; daB Vigier an ihn herantreten und sich
Hoffnungen machen konnte, ihn auf seine Seite hiniiberzuziehen 3, weist
bei ihm auf einen lokal geténten seelsorglichen Opportunismus hin. Er
hat sich aber, soweit wir sehen konnen, nie in zweideutige Verhandlungen
eingelassen. Zusammenfassend diirfte man wohl sagen, daB er den Typus
eines liberalen Geistlichen ohne intellektuelle Tiefe darstellt. Eine
pastorale Anpassungsfihigkeit zeichnete ihn aus; seinem pragmatischen
«Liberalismus» der Seelsorge fehlte aber die geistige Dimension, die intel-
lektuelle Begriindung. Es reichte eben in dieser Krisenzeit nicht aus, mit
den Dorfgewaltigen am Stammtisch lieb Kind zu sein, gute Freunde im
Amtshaus in Olten und bei der kantonalen Verwaltung in Solothurn zu
haben. Denn nun passierte Bldsi gerade das, woran er am wenigsten ge-
dacht haben mochte: Seine guten Freunde lieBen 1hn fallen. Sie erwiesen
sich als prinzipienfester und konsequenter, als er vermutet hatte; sein
personlicher Charme, seine Liebenswiirdigkeit, seine guten Beziehungen

! Einzelne Angaben bei GscHWIND: Peregrins Autobiographie. Bern 1907, S. 61.
Auch wenn Gschwind iibertreibt, scheint Pfarrer Blisi sich doch manchmal etwas
gehen gelassen zu haben. Im christkatholischen Pfarrarchiv ist die Abschrift
einer diesbeziiglichen Riige erhalten, die ihm der Gemeinderat 1869 erteilte.

2 SCHENKER, S. 48-49,

3 Hinweise hierauf bei SCHENKER, op. cit., S. 52, S.112-113; Peregrins Autobio-
graphie, S. 142,

140



retteten ihn nicht. Eine Tragik liegt iiber der Gestalt dieses Geistlichen,
der innerhalb weniger Monate aus der Reihe der Honoratioren in die
Rolle des Verfemten hinabgestoBen wird und seine kleine Herde in
einer Notkirche sammeln mul3. Er hatte den anerkennenswerten Mut,
in Olten zu bleiben, und ist hier am 21. Juni 1884 gestorben.

Wenn wir die Situation der rémisch-katholischen Kirche in Olten im
Hinblick auf die Spaltung der 70er Jahre etwas schirfer ins Auge fassen,
so lieBe sich folgendes sagen: es fehlte in diesen Jahren eine geistig
profilierte I'ithrerpersonlichkeit, welche die Situation iiberschauen und
sich den zur Bildung einer romfreien Gemeinde dringenden Kriften
entgegenstellen konnte. Von Pfarrer Bldsi konnte man dies nicht er-
warten; das Kapuzinerkloster, an dessen Pforten bereits die aufgeregten
Wogen heranbrandeten, hatte um seine Existenz zu bangen. Am ehesten
vielleicht hdtte man eine solche Vermittlung von P. Alexander Schmid
(1802-1875), dem spiteren Provinzial der Solothurner Kapuzinerprovinz,
erwarten diirfen !. Er entstammte einer angesehenen Oltner Familie; sein
Bruder war der Stadtamman Jakob Benedikt Schmid (1811-1880) 2.

1 ALEXANDER ScHmID (1802-1875), Kapuziner; gebildet in Olten und am Kollegium
in Solothurn, 1821 Novize in Fribourg, 1822 Profess, 1825 Priester; 1831 Lektor
in Luzern, Guardian in Appenzell; 1845, 1851 und 1860 Provinzial der schweizeri-
schen Ordensprovinz, 1848 Vikar in Solothurn, 1854 Vikar und zweiter Definitor
in Solothurn, hier 1859 Guardian, 1863 Vikar und Kustos, 1864 Guardian; 1865
Vikar und Archivar der Ordensprovinz in Luzern, 1875 ebda. goldenes Priester-
jubildum; er starb am 25. September 1875.

Werke: Zuge aus der Reformationsgeschichte der Schweiz, Miinster 1828. — Die
heilige Messe an allen Sonn- und Feiertagen des Jahres. Aus dem Lateinischen
ibersetzt, Frauenfeld 1836; 2. Auflage Einsiedeln 1838, auch 3. Auflage. — Die
falschen Propheten. Predigt zu Root, Zug 1832. — Die Kirchensitze, die Stifts- und
Pfarrgeistlichkeit des Kantons Solothurn, Solothurn 1857. — Antwort auf Fried-
rich Hemmans Schrift: Die reformierte Gemeinde in Solothurn zur Zeit der
Reformation und seit ihrer Neustiftung im Jahre 1834, Solothurn 1862. — Solo-
thurns Glaubenswirren, Solothurn 1863. — Verzeichnis von 251 Inkunabeln aus
der Bibliothek der V. V. Kap. auf dem Wesemlin zu Luzern, 1466-1500. 0. J. - Ein
Beitrag zur Geschichte der iltesten Buchdruckerkunst. In: Geschichtsfreund 30
(1875).

Uber Leben und Wirken Schmids vergl. Fiara: Nekrolog in der Schweizerischen
Kirchenzeitung. 1875, Nr. 41, 42. Ebenso Anzeiger fiir schweiz. Geschichte, Bd. I1
(1874-77); dazu L. R. ScamIpLIN, Kirchensitze, Bd. IT, Solothurn 1908, S. 266. —
Diese wie auch die folgende Anmerkung verdanke ich H. Stadtarchivar Eduard
Fischer in Olten, der meine Nachforschungen auch sonst in groBzigiger Weise
unterstitzte.

* Jak. BENEDIKT ScHMID (1811-1880) von Olten, studierte in Olten, am Jesuiten-
kollegium in Fribourg und am Gymnasium in Solothurn; 1838 Fursprech, 1840
Verwalter der Ersparniskasse Olten, 1841 Amtsschreiber, 1861-1873 Stadtammann

141



Allein er scheint den Konflikten aus dem Wege gegangen zu sein und
hat sich auf das weniger exponierte Gebiet der Familiengeschichte
zuriickgezogen. Seine in zehn Binden niedergelegte Sammlung der
Stammbédume Oltner Patrizier- und Biirgerfamilien ist ein Prunkstiick
des Stadtarchivs und eine genealogische Fundgrube ersten Ranges. Fiir
unsere Problematik, aber auch fiir die damaligen Auseinandersetzungen,
1st aus seiner emsigen Sammlertatigkeit wenig herausgesprungen.
Demgegeniiber stellten die Méinner, die sich im liberalen Verein
zusammengeschlossen hatten, eine aktive geistige Potenz in Olten dar.
Sie scheuten sich nicht, Farbe zu bekennen und fiir ihre Ideen zu kimpfen.
Rein soziologisch gesehen ist die Feststellung interessant, dall es sich
bei ihnen durchwegs um jugendlich-dynamische Leute handelt. Die drei
profiliertesten darunter, Albert Brosi (1836-1911) 1, Dr. Adolf Christen
(1843-1919) 2, und Peter Dietschi (1830-1907) 3, waren Akademiker,
die an Schweizer Universitdten, aber auch in Gottingen, Heidelberg und
Berlin studiert hatten. Von ihnen besall Peter Dietschi wohl den gréBten
EinfluB, weil er in seiner Zeitung, dem «Volksblatt vom Jura» — politisch
zundchst das Organ der «Grauen» — ein Sprachrohr fiir seine kirchlich-
religiosen Ideen hatte. Er griindete Ende 1872 auch das erste Wochen-
blatt der reformfreudigen Katholiken der Schweiz, die «Katholischen
Bldtter». Peter Dietschi und Dr. Christen wurden spiter Prdsidenten
des Synodalrates der christkatholischen Landeskirche, bekleideten somit
das héchste Amt, das diese Kirche einem Laien zu vergeben hat. Warum

in Olten; als fithrender freisinniger Politiker stand er an der Spitze der kirchlichen
Reformbewegung in Olten.

1 Uber Albert Brosi vgl. [LEo WEBER:] Albert Brosi. Sein Leben und Wirken. Solo-
thurn 1911, (51 S.); dazu MdscH, Bd. 5, S. 4-5. Der dreiundzwanzigjahrige Student
der Rechte hielt 1859 in seiner Heimat die Schulfestrede und beklagte die Unzu-
langlichkeit des damaligen Religionsunterrichts. Besonders tadelte er, daB das
Kind mit dogmatischen Formeln iiberladen wiirde, die sein religitses Gefiihl
erstickten und es zum duBlerlichen religiosen Mechanismus verleiteten, Die mora-
lische Bildung solle der religitsen vorangehen, meinte er. Den Dogmenunterricht
verwarf er nicht, wolite ihn aber im passenden Alter beginnen sehen. Es geht bei
MoscH nicht klar hervor, dal3 Brosi damals ein berechtigtes religionspidagogisches
Anliegen vertrat. Vgl. damit die Rede, die Brosi 22 Jahre spater, am 17. Juli 1881,
als Regierungsrat hielt, die religios diffuser als sein Jugendvortrag ist. (Oltner
Schulreden).

2 Uber ihn vgl. die Nachrufe in der Broschiire: Dr. Adolf Christen, 1843-1916.
0.0.u. J. (39S.); enthilt die Ansprache von Pfarrer Emil Meier, einen Nachruf
von Hugo Dietschi und Erinnerungen von Eduard Herzog.

3 Uber ihn vgl.: Worte der Erinnerung an Herrn Peter Dietschi, Redaktor in Olten.
Olten 1907. (46 S.); enthadlt Nachrufe und Trauerreden.

142



diese Manner sich von Rom abwandten, miite eine ins einzelne gehende
biographische Untersuchung kldren, die hier nicht vorgenommen werden
kann. Ohne einer solchen Untersuchung vorzugreifen, darf gesagt werden,
da trotz der engen Verquickung ihres «kirchen-reformatorischen»
Impetus mit politischen Motiven diese Griinde im letzten weltanschau-
licher Natur waren. Freilich hatten diese Mdnner keine hohen theolo-
gischen Probleme wie etwa Luther iiber die Rechtfertigung aus dem
Glauben, Jansenius und die Jansenisten iiber die Gnadenwahl, aber
auch die Stellung der Kirche zur Welt ist ein Problem, iiber das der
katholische Laie sich Sorgen machen darf. In der Vierten Session des
2. Vatikanischen Konzils haben die Bischdfe ein Schema iiber Kirche
und Welt votiert: Hier, genau an diesem Punkte, lagen die Fragen, welche
die katholischen Liberalen der 70er Jahre beschiftigten. Ihnen hat das
Konzil ihrer Zeit wenig geboten; es gab ihnen keine Antworten auf ihre
I'ragen. Heute befassen sich dreitausend Bischéfe mit solchen Problemen,
die, wenn sie auch keine theologischen Kernfragen sind, doch fiir das
Engagement des Christen in dieser Welt eine entscheidende Tragweite
besitzen.

Es liegt mir ferne zu behaupten, daB3 der Liberale Verein von Olten die
richtige Antwort gefunden hat. Die Tatsache allein, dal die Oltner
Katholiken heute gespalten sind, diirfte eine solche Unterstellung wider-
legen. Es geht hier lediglich um den Nachweis, da8 auch hinter kirch-
lichen Streitparolen, ja hinter dem Zerrbild einer ungeniigend als Heils-
institut empfundenen katholischen Kirche sich echte Reformanliegen
verbergen kénnen, die plétzlich wie eine Wunde am Kérper der Kirche
aufbrechen. DaBl hinter der von Munzinger sozusagen aus Bern fern-
gesteuerten kirchlichen Bewegung in Olten solche weltanschaulich-
religiose Beweggriinde standen, kann nicht in Abrede gestellt werden.
Zugegeben, die iiberwiegende Mehrzahl des Kirchenvolkes, das 1872
fiir die Entfernung von Pfarrer Bldsi stimmte, tat dies aus politischer
Solidaritdt und Gefolgschaftstreue mit den Wortfithrern des Protestes.
In einzelnen Fillen wurde auch ein gesellschaftlicher Druck auf die
Zbégernden ausgeiibt. Die Mehrzahl dieser Leute wuf3te nicht, wohin die
Entwicklung fiihrte. Eine solche Feststellung ist von erheblicher
Bedeutung fiir die Eingrenzung der Spontaneitit und des religiésen
Charakters der «Los-von-Rom-Bewegung» in Olten. Eine gewisse
Parallele ergibt sich hier zur Reformationszeit, in der das Kirchenvolk,
ja sogar viele Pfarrer sich keine Rechenschaft gaben iiber die Spaltung,
auf die man lossteuerte.

143



5. DAS RELIGIOSE PROFIL WALTHER MUNZINGERS

Walther Munzinger hingegen war ein Mann, der wullte, welches Ziel
er vor Augen hatte, er war eine religiose Fiihrergestalt. Da er den ent-
scheidenden Antrieb fiir die Absonderung der Mehrheit der Oltner
Katholiken von Rom gab, miissen wir uns ndher mit ihm und seinem
geistig-religiosen Werdegang befassen. Walther Munzinger wurde am
12. September 1830 in Olten als zweiter Sohn des spiteren Bundesrates
Josef Munzinger geboren. Im Hause seines Vaters umfing ihn echte
Religiositdt; der Vater gab den Sohnen auch das Beispiel des regel-
miBigen sonntiglichen Kirchgangs®. Das Elternhaus, nicht der Religions-
unterricht auf der Kantonsschule in Solothurn, gaben ihm den religiésen
Halt fiirs Leben 2. Der Religionsunterricht auf der Kantonsschule stief3
ihn ab; er betrat sehr jung die Bahn des religiésen Individualisten. Er
l6ste sich aber keineswegs von der Kirche; dazu war die religése Anlage
in ithm zu stark ausgepridgt. Wihrend der Krankheit seines Vaters — er
war damals ein junger Mann von 24 Jahren, der kurz vor seinen juristi-
schen AbschluBexamina stand — betete er wihrend drei Nachten auf den
Knien zu Gott, um die Wiederherstellung der Gesundheit seines Vaters
zu erflehen. Sein Biograph Peter Dietschi bemerkt treffend, dal ein
solcher Mensch die Religion nicht als etwas bloB AuBerliches besitzen
konnte 3. Vor seinem ersten Plidoyer als Rechtskandidat in Bern — es
war ihm die Verteidigung einer Kindsmérderin iibertragen worden -
wandte er sich spontan an Gott um dessen Beistand *. Am ehesten be-
gegnete er dem unaussprechbar Gottlichen im Reiche der Toéne, in der
Musik. Er besal, wie alle Munzingers, eine urspriingliche musikalische
Begabung. Wiire er ein reiner Asthet gewesen, so hitte er diese Neigung
im Konzertsaal oder im exklusiven Familienkreise ausleben konnen. Er
hat aber ganz besonders die Kirchenmusik gepflegt, die Orgel, das Klavier
und den Gesang. Bereits auf dem Gymnasium in Solothurn spielte er
wahrend der Schulmesse sieben Jahre lang fast tdglich die Orgel. Als
Student in Bern leitete er einen zum groften Teil aus Protestanten
zusammengesetzten Chor und fithrte seine Singer, darunter nicht wenige
protestantische Theologen, in die katholische Messe >. Es war ihm ein

1 Vgl. den S. 149 erwidhnten Brief an Andreas Heusler.

2 Vgi. seine Aussagen auf dem Katholikenkongrel in Solothurn 1871 (S. 136).
3 P. DieTscur — L. WEBER: Walther Munzinger, S. 178.

* Ebd. 5. 77.

5 Ebd. S. 40.

144



Herzensanliegen, an der Verschonerung des Gottesdienstes mitzuwirken.
Wihrend zwei Jahren leitete er in Bern den Kirchenchor und hitte gerne,
wie er spiter schrieb, «etwas Tiichtiges geleistet fiir die Erbauung der
Gemeinde durch Verdringung des monotonen, formelméiBigen latei-
nischen Choralgesanges durch einen edlen vierstimmigen, reinen deut-
schen MeBgesang; ... Allein gar bald traf mein Beginnen MiBfallen und
ich zog mich zuriick 1.»

Nicht nur die Kirchenmusik zog ihn zur Kirche hin; er befaBte sich
auch mit kirchlichen Tagesfragen und kirchenrechtlichen Problemen.
Im Hauptberuf war er ja nicht Musiker, sondern Jurist; er dozierte
Bundesstaatsrecht an der Universitdit Bern. Fiir sein weitreichendes
kirchlich-religitses Interesse zeugt seine Rede iiber «Papsttum und
Nationalkirche» im Berner GroBratssaale 1860. Sie wurde im gleichen
Jahre verdffentlicht 2. Die Schrift war Wessenberg gewidmet und
verdankte viele ihrer Gedanken und Anregungen dem ehemaligen
Konstanzer Generalvikar, dessen Name damals in vielen kirchlichen
Kreisen nur mit MiBbilligung genannt werden durfte. Der Tenor der
Schrift war durchaus unzeitgemiB; denn waren bereits Wessenberg,
Dollinger und die deutschen Bischofe 1848 auf der Wiirzburger Bischofs-
versammlung in ihrem Bemiihen gescheitert, eine planméiBige Zusammen-
arbeit der deutschen Bistiimer duichzusetzen, so hatte ein Berner Pro-
fessor wenig Aussicht, auch dann, wenn er durchaus keine Trennung von
Rom wollte, mit seinem Gedanken einer Schweizer Nationalkirche Gehor
zu finden. Anla} zu seinem Vortrag war die in katholischen Kreisen hoch-
gespielte Erregung iiber die Wegnahme der Romagna, des schonsten
Teiles des Kirchenstaates, durch Piemont im Jahre 1858. Die berechtigte
Teilnahme am Schicksal des Papstes artete mancherorts zu einer kreuz-
zugsartigen Begeisterung und Kampfeslust fiir den Papstkonig Pio Nono
aus. Diesen extremen katholischen Reaktionen stellte Munzinger im
Namen des Katholizismus, wie er sagte, den lapidaren Satz entgegen:
«Papsttum ist nicht Katholizismus: die rémische Kirche mit den Uber-
treibungen pipstlicher Gewalt ist nicht die katholische Kirche; sie war
es nicht in den groBen Kimpfen des 15. Jahrhunderts und ist es auch
heute nicht 3.» Dieser Satz gibt die Tendenz und das Hauptanliegen
seiner Gedanken gut wieder. Wir verstehen aber auch, warum seine

1 Vgl. den auf S. 149 angefithrten Brief an Andreas Heusler.
2 Bei J. Dalp in Bern, 140 S.
8.3

10 145



distanzierte Einstellung zum Papsttum, das sich damals in schwerster
Bedringnis befand, als treuloser Angriff aus den eigenen Reihen gedeutet
werden muBte 1.

Munzingers Schrift war, wie die meisten Streitschriften in einer ak-
tuellen Tagesfrage, recht einseitig abgefaBt: Sie wverherrlichte den
Konziliarismus in unkritischer Weise, sah viel zu rosafarbig das staatliche
Eingreifen in kirchliche Belange, erwartete viel zu viel Gutes von der
staatlichen Reglementierung der kirchlichen Verhdltnisse und vertraute
allzuwenig der Kraft des in der Kirche wirksamen Heiligen Geistes. Uber-
haupt liegt seiner Schrift eine verduBerlichte Sicht der Kirche zu Grunde.
Aber diese Einseitigkeit 148t sich nicht auf das Konto des Juristen setzen:
Die Kirche findet immer diejenige Einschitzung bei den Menschen, die
nicht ihre ideale Selbstdarstellung, sondern ihre tatsidchliche Selbst-
reprasentation hervorruft. Ein franzésisches Sprichwort sagt: Les extré-
mes se touchent. In der Tat begegnet sich Munzinger mit manchen
Kardindlen und Kurialbeamten in seiner verduBerlichten Sicht der
Kirche: Der eine meint, er konne sie von auf3en mit Gesetzen und Struk-
turanderungen reformieren, die anderen glauben, daB der Kirchenstaat,
die weltliche Macht, nun einmal unabdingbar zum Wesen der Kirche ge-
horten, die Kirche ohne jene zeitlichen Kriicken nicht existieren koénne 2.
Es ist nicht schwer zu bestimmen, wo die Begriffsverwirrung groer war,
beim Laien, der keine besondere theologische Bildung genossen hatte,
oder beim Priester, von dem man immerhin erwarten durfte, da3 er iiber
das Wesen der Kirche im klaren sei.

Nachdem wir jetzt die Grenzen von Munzingers Schrift etwas genauer
abgesteckt haben, kénnen wir positiv die Reformanliegen herausarbeiten,
die ihn bewegten. Munzinger will keineswegs die Auflésung des Katholi-
zismus, sondern «die Vernichtung des Absolutismus in der Kirchen-
regierung 3». Als positive Gegenmittel schldgt er vor: Wiedererweckung
des konziliaren Lebens, der allgemeinen Konzilien, aber auch der
Nationalsynoden. «Wir setzen dem Papalsystem nicht allein das Epis-

1 Munzinger erwidhnt im Nachwort seines Werkes solche Reaktionen katholischer-
seits auf seinen Vortrag, darunter von Leuten, die den Vortrag nicht gehort hatten,
so eines Korrespondenten der Luzerner Zeitung und des «Echo vom Jura», ihn
selber als « Judas» und ganz von oben herab seine Ausfithrungen «als ein Geflecht
von Widerspriichen, Liigen, Verliumdungen und den oberflichlichsten Trug-
schlitssen» bezeichneten.

2 Es gab auf dem 1. Vatikanischen Konzil noch einen Bischof, der den Vorschlag
machte, die UnverduBerlichkeit des Kirchenstaates feierlich zu bekriftigen.

3 MUNZINGER, S.101.

146



kopalsystem, der Papstgewalt nicht bloB die souverine Gewalt der
Bischofe in ihren Didzesen entgegen, sondern auch dem Absolutismus
jeder geistlichen Gewalt die Autoritdt der Konzilien, dem Papste das
Generalkonzil katholischer Christenheit, dem Primas und Erzbischof
das National- vnd Provinzialkonzil und dem Bischofe das Ditzesan-
konzil '» entgegen. Munzinger will keine Nivellierung der kirchlichen
Hierarchie, aber auch keine unbeschriankte Herrschaft eines bestimmten
kirchlichen Amtes, eine unzuldssige Machtmehrung einer Kkirchlichen
Institution auf Kosten der anderen. Was ihm vorschwebt, ist ein har-
monisches Zusammenwirken aller kirchlichen Institutionen; aus sich
heraus sollen sie sich gegenseitig ergdnzen und regenerieren. Fiir einen
Juristen sind das erstaunlich vage Vorstellungen, denen prizise Kompe-
tenzbestimmung abgeht; einem reformfreudigen Katholiken aber boten
sie ein brauchbares Schema kirchlicher Verfassungsstruktur. Munzinger
schitzt die Einheit der rémischen Kirche als ein Juwel, das sie vor andern
Kirchen auszeichnet. Er hegt die Uberzeugung, daB allgemeine Konzilien
wirksamer dazu beitragen koénnten, verfrithte Dogmatisierungen zu
verhindern, die die Pforten der Kirche fiir die getrennten Briider fester
verriegelten. Das Vermoégen der Domstifter will er zur Versorgung
bejahrter Geistlicher und zu Zwecken des theologischen Studiums an-
gelegt wissen. Die allzu enge Beaufsichtigung der Bischofe durch Rom,
die Einengung ihrer Fakultidten wirkten sich lihmend auf die Entfaltung
neuer, zeitgemidBer Seelsorgemethoden aus. Er schlidgt deshalb eine
groBere Selbstidndigkeit der Bischdfe vor. Hier steigt vor seinem geistigen
Auge das Bild einer schweizerischen Nationalkirche oder Volkskirche auf,
in das die gesunden Einfliisse des geistigen Lebens der Nation hineinge-
leitet werden konnen. «Der Bischof von Basel sollte das Amt eines Metro-
politen in dieser Kirche tibernehmen, die als Glied der allgemeinen Kirche
mit dem Papste als dem stdndigen Einheitspunkt derselben in ununter-
brochener Verbindung steht 2.» Weiterhin verlangt er einen gréBeren
EinfluB des Staates auf Schul- und Ehegesetzgebung, weil diesen Insti-
tuten der konfessionelle Gegensatz fremd sei. Er will ferner, daf die
Geistlichen eine angemessene Bildung erhalten 3. Dem Solothurner Dom-
dekan Vock, dessen Ideen iiber eine enge Zusammenarbeit von Katho-
1 Ebd.
2 §.107.
3 Von einem Vorschlag Munzingers zur Errichtung von Lehrstithlen zwecks Ver-
breitung nationalkirchlicher Ideen und «Leuentheologie» (theologische Anschau-

ungen des Propstes J. B. Leu in Luzern), wie Schenker S. 18 behauptet, kann ich
nichts finden.

147



liken und Protestanten er beipflichtet, zollt er hohen Tribut!. Er be-
schlieBt seine Schrift mit einem Votum zur damals brennendsten kirch-
lichen Tagesfrage, zum Kirchenstaat. Die weltliche Herrschaft der
papstlichen Kurie hilt er fiir ein Ungliick, sowohl fiir den Kirchenstaat,
als auch fiir die Kirche selber. Er ist der Auffassung, ein allgemeines
Konzil hitte das Recht, auf «dieses sogenannte Eigentum der Kirche»
zu groBerem Nutz und Frommen der Kirche zu verzichten. Uber kurz
oder lang wiirde den Kirchenstaat ja doch das Schicksal der geistlichen
Firstentiimer in Deutschland treffen. Als positive Lésung schldgt er vor,
es moge dem Papst unter der Garantie der Michte ein Gebiet zugespro-
chen werden, das ihm voéllige Unabhingigkeit zusichere und von keinen
fremden Truppen betreten werden diirfe.

Vom Zeitalter des 2. Vatikanums aus gesehen kénnte man zu diesen
Reformplinen sagen: viele brauchbare Voischlige, die man nicht in
einer Aufwallung klerikaler Entriistung hinunterzuwiirgen braucht. Die
romisch-katholische Kirche lebt in der 2. Hilfte des 20. Jahrhunderts
zum guten Teil in einer solchen kirchlichen Situation, wie sie Munzinger
vorschwebte. Sie hat das Entscheidende, das ihn 1860 bewegte, im
2. Vatikanischen Konzil in die kirchliche Verfassung und ins kirchliche
Leben eingefithrt. Walther Munzinger ist, was seine Wiinsche hin-
sichtlich einer Wiedererweckung des konziliaren und synodalen Lebens
anbelangt, der Partner eines Dialogs mit der rémisch-katholischen
Kirche geworden, der erst viele Jahrzehnte nach seinem Tode gefiihrt
werden konnte.

War dieser Mann damals ein kirchlicher Rebell oder ein verkannter
Prophet? Er war keines von beiden. Zu einem kirchlichen Rebellen
fehlte ihm 1860 der revolutionire Vorsatz, zu einem Propheten die aus
dem Glauben gewirkte Hingabe an den prophetischen Auftrag. Denn
diese Dinge liegen nun einmal sehr kompliziert, ganz anders, als eine
vereinfachende Geschichtsschreibung es hiiben und driiben wahrhaben
wollte. Munzingers Reformpldne, so brauchbar und zukunftstrichtig
sie sind, kommen allzusehr von der Peripherie und nicht genug von der
Wesensmitte des katholischen Glaubens her. DaBl Christus der Eckstein
des Glaubens ist, daB die Kirche vom Heiligen Geist ihr Leben empfingt,

t Uber Vock vgl S. Fcrorr: Domdekan Alois Vock, 1785-1857. Ein Beitrag zur
aargauischen Kirchenpolitik wiahrend der Restaurations- und Regenerationszeit,
I. Teil (1785-1830), Diss. Freiburg/Schweiz, In: Argovia 55 (1943) S.161-309;
GEORG BoONER: Alois Vock, 1785-1857. In: Lebensbilder aus dem Aargau, 1803-
1953. Aarau 1953, S. 109-124.

148



tritt bei ihm nicht in Erscheinung. Es sind verniinftige Gedanken eines
gescheiten, seiner Kirche gefithlsmaBig verbundenen Menschen; doch
fiir eine Reform der Kirche, fiir eine Wiedervereinigung der gespaltenen
Christenheit, braucht es mehr als kluge Gedanken und erhabene Gefiihle.
Wenn Munzinger irgendwo eingeretht werden soll, so nicht bei den
Rationalisten, sondern bei den religiésen Romantikern.

Wir besitzen ein Dokument, das uns einen tiefen Einblick in seine
religiés-dogmatische Vorstellungswelt gewdhrt. Es ist dies ein Brief an
den bekannten konservativen Basler Politiker und Universitdtsprofessor
Andreas Heusler vom 24. Oktober 1860 1. Munzinger hatte Heusler seine
Schrift iiber das Papsttum und die Nationalkirche zugeschickt und von
Heusler eine freundliche, aber kritisch gehaltene Zuschrift erhalten. Die
Antwort Heuslers liegt leider nicht vor, so dafl wir iiber den genauen
Wortlaut seiner AuBerungen nicht orientiert sind. Es scheint, daB der
Protestant Heusler besonders skeptisch die von Munzinger vorgetragene
Idee einer Regenerierung der katholischen Kirche durch periodische
Konzilien und Synoden beurteilte. Er hielt eine Wiedererweckung des
konziliaren Lebens des 15. Jahrhunderts fiir nicht iibertragbar auf das
19. Jahrhundert. Aus einem damals hiiben und driiben sehr verbreiteten
fiir iibertragbar. Aus einem damals hiiben und driiben sehr verbreiteten
konfessionellen Uberwertigkeitsgefiihl riumte Heusler der katholischen
Kirche fiir die Zukunft wenig Chancen zum Uberleben ein 2. Mit seiner
versteckten Einladung zum AnschluB an den Protestantismus traf er
den Katholiken Munzinger an einer empfindlichen Stelle. Denn der junge
Berner Professor war katholisch und wollte es bleiben. Bereits die musi-
kalisch-dsthetische Gefithlswelt, in der er lebte, versperrte ihm den
Zugang zum Protestantismus. Er gab Heusler deutlich zu verstehen, dal3
er nicht an einen Konfessionswechsel dachte. «Eine protestantische
Kirche, wenn’s nicht ein erhabenes Miinster ist, 1iBt mich so kahl und
kiithl, wie sie selbst ist und ein protestantischer Gottesdienst, wenn'’s
nicht zufillig ein ausgezeichneter, erwirmender Prediger ist, ist etwas
sehr Langweiliges, und Langeweile ist der groBte Feind der Frommigkeit.

1 Staatsarchiv Basel-Stadt, Heusler-Ryhinersches Privatarchiv, 328 E 111. — Herr
Stadtarchivar Eduard Fischer hat in entgegenkommender Weise diesen Brief
im AnschluBl an den vorliegenden Aufsatz ediert.

2 Dieses Uberwertigkeitsgefithl begegnet sowohl bei Katholiken als auch bei
Protestanten. Die Protestanten hielten den Katholizismus nicht fiir iiberlebens-
fahig in der modernen Kultur, wiahrend die Katholiken groe Hoffnungen auf die
Selbstauflésung des Protestantismus setzten.

149



Diejenigen, die meinen, sie konnen den Menschen mit einer regelrechten
dreiteiligen Predigt erfassen, kennen den Menschen schlecht ... Ich wiirde
es namentlich fiir die romanischen Volkerschaften beklagen, wollte man
den Gottesdienst durch Bibellesen und Interpretation verdringen.» Aber
nicht allein dsthetische Motive bestimmten ihn zum Verbleib in der
katholischen Kirche. «So sehr ich das Partikuldre der Nationalkirche
gegeniiber dem zwingenden Absolutismus Roms verteidigte, so ent-
schieden bin ich gegen das namentlich in der protestantischen Kirche
wuchernde freikirchliche Element (...). So gediegene Absichten teilweise
dabei mitwirkten, die Erscheinung als solche, diese Auflosung der Kirche
im wahren Sinne ist mir ein Argernis. Ich kann mir nichts Unkirchlicheres
denken, als diese Trennung der Bewohner einer Stadt, einer Kirch-
gemeinde, selbst eines und desselben Hauses in mehrere oppositionelle
Kirchgemeinschaften und zwar durch die Willkiir des Einzelnen, mit
der natiirliche Parteisucht so sehr nahe zusammenhingt ... Viel hiaB3licher
und wahre Karikaturen der einen Idee einer Kirche sind jene Absonde-
rungen im SchoBe derselben Kirchgemeinschaft, wo la bonne société
in die Eglise libre und la canaille in die Eglise nationale geht. Die Kirche
als allgemeine Kirche gedacht ist das schonste Gebilde im Reiche der
Menschen.»

Das war ein Bekenntnis zur katholischen Universalkirche, mit einer
antiprotestantischen Spitze, wie sie deutlicher von einem Laien wohl
kaum formuliert werden kann. Aber was ist nun fiir Munzinger der
Inhalt seines katholischen Bekenntnisses, warum will er sich nicht von
seiner Kirche trennen, und was gibt ihm die Berechtigung, von 1hr eine
heilsame Entwicklung in die Zukunft hinein zu erwarten? Was ihn be-
wegt, die kirchliche Frage anzupacken, ist ein religioses Motiv: Es ist
die Sorge fiir die Kirche in einer Zeit, in der die Glaubenslosigkeit immer
weitere Fortschritte macht und den Glauben von Tausenden von Katho-
liken so aushohlt, daB ihnen nur noch der katholische Taufschein bleibt 1.
«Was hat das Ewige verschuldet, daB man’s nur nebenher noch duldet ?»,
ruft er mit dem Dichter aus. Er beklagt die Auffassung vieler -- und wie
oft mag er sie im Kreise von fortschrittlichen Kameraden und Kollegen
gehort haben, fiir die Feuerbach, Biichner, Vogt und Moleschott die
Propheten waren — da3 man an den morschen Baum der Kirche die Axt
anlegen miisse, weil sie keine Friichte fiir die Menschheit mehr bringen

1 Munzinger gebraucht mehrmals den Begriff des Taufscheinkatholiken, den man
eher als eine Prigung der modernen Religionssoziologie anzusehen geneigt wire.

150



konnte, ja bloB noch den zur Entfaltung dringenden Pflinzlingen der
Neuzeit Licht und Wasser wegnihme. Derlei stiirmisch-revolutionire
Ideen verletzen ihn; er mochte jene pietdtlosen Holzhackergesellen von
threm Vorhaben abbringen. Er kann sich auch nicht mit dem resignierten
Skeptizismus eines Heusler abfinden, der meint, man kénne an dieser
Situation nichts dndern, weil der Strom der Zeit nun einmal in der anti-
kirchlichen Richtung verlaufe und dem religiésen Menschen nichts
anderes iibrig bleibe, als sich auf das Gebiet des Individuellen zuriick-
zuziehen. Munzinger dagegen hilt daran fest, die katholische Kirche sei
imstande, von sich aus ihr Haus so umzugestalten, daB3 nicht blof8 alle
jene, welche aus ihr ausziehen, darin bleiben koénnten, sondern das
religiése Leben selber reichere Moglichkeiten der Entfaltung erhielte !

Wir stellen fest: Der Ausgangspunkt von Munzingers Erwigungen ist
durchaus edel. Theologisch unsicher wird er erst, wenn er den Einwurf
Heuslers entkraften soll, daB der Pluralismus der religiésen Anschauun-
gen des 19. Jahrhunderts sich fiir eine feste kirchliche Gestaltung ungiin-
stig auswirke. Er sieht die Zeit kommen, in der das damals noch ziemlich
kompakte Kirchenvolk der Bauern- und Arbeiterklasse auch von dieser
Entwicklung erfaft wird. Aber er findet, daB diese Entwicklung seinen
Kirchenpldnen eigentlich nicht abtréglich sei. Denn er hilt eine Glaubens-
einheit fiir moglich, dort wo es sich um Worte, um Buchstaben, der
Theologe wiirde sagen, um die Bekenntnisschriften handelt. Glaubens-
einheit in Gedanken sei auch frither in der ungeteilten Kirche nie vor-
handen gewesen. Der katholische Theologe wird Munzinger auch noch
beipflichten, wenn er damit meint, daB der Glaube in jedem Menschen

! Es ist moglich, daB hier irenische Motive bei Munzinger mit im Spiel waren.
Prof. K. B. Hagenbach in Basel, der dem Katholizismus wohlwollend gegeniiber-
stand, schrieb 1856: «Ob es dem Katholizismus gelingen wird, eine Kirche darzu-
stellen ohne Papst oder ohne Abhidngigkeit von ihm? Ob die Einfithrung der
Priesterehe, der deutschen Messe sich wohl vertragen diirfte mit den ibrigen
Dogmen und Institutionen der Kirche, ohne dafl diese selbst in ihrem tiefern
Grund erschiittert werden? Ob es gar zu einer deutschen, katholischen, zu einer
schweizerischen Nationalkirche usw. kommen wird? Wagen wir nicht zu ent-
scheiden ... Wird die Kirche, die sich bisher ausschlieBlich die katholische genannt
hat, das Romische fallen lassen, wird sie nicht linger fragen, was lehrt Rom,
sondern zuriickgehen auf den Grund des Evangeliums und von diesem Grunde aus
sich erneuern im Geist ..., dann kénnen wir sehen, ob wir Lust haben, in das griind-
lich gereinigte Haus, aus dem der papstliche Sauerteig ist ausgefegt worden, wieder
einzuziehen.» K. B. HAGENBACH: Geschichte der Kirche des 18. und 19. Jahr-
hunderts. Leipzig 1856 (In: Vorlesungen iiber Wesen und Geschichte der Refor-
mation in Deutschland und der Schweiz ... Bd. 6), S. 463.

151



ein individuelles Gepridge annimmt. «Wenn man den gliaubigsten Theo-
logen den Puls etwas scharf fithlt, wird die Bewegung bei jedem je
nach Temperament verschieden sein. Es ist Illusion, wenn man den
Glauben vom Denken und individuellen Fiithlen fern halten zu kénnen
vermeint.» Nicht mehr folgen kann der katholische Theologe seiner
Behauptung, daB einzig und allein der allgemeine Gottesglaube als
einigendes Moment jenes religiosen Pluralismus wichtig sei und das
christliche Dogma auf die Seite geschoben wird. In seinem Einigungs-
streben iibersieht Munzinger, da dann vom Inhalt des Katholizismus
nichts mehr bleibt als die Worthiille. Das Dogma ist fiir ihn letztlich
iiberflissig, weil es zu haBlicher kirchlicher Spaltung und Sektierertum
gefiihrt hat. Dal aber die Frage nach der rechten christlichen Lehre,
somit die Wahrheitsfrage selber, dem Gebiete des Dogmas zu Grunde
liegt, das hat Munzinger in seinem gutwilligen Idealismus nicht mehr
gesehen. Grundsdtzlich stimmt er dem erkenntnistheoretischen Skepti-
zismus der Parabel von den Drei Ringen zu. Er sieht den Dogmenglauben
nicht mehr als tragendes Fundament von Liebe und Sittlichkeit, sondern
als ernsthaftes Hemmnis fiir denselben. Die Lehre von der Dreifaltigkeit,
die zwinglische und lutherische Auslegung des Abendmabhls, hilt er fiir
belanglos fiir die Frommigkeit.

Diese Anschauungen Munzingers haben mit Katholizismus niclhts
mehr zu tun. Hier spricht sich ein religioser Individualist aus, der im
guten, aber irrigen Glauben befangen ist, einen brauchbaren Weg fiir
die Zukunft aufgezeigt zu haben. Auch der Christkatholizismus ist,
zumindest in seinen reprdsentativsten Theologen, diesen Weg nicht
gegangen. Die Frage ist berechtigt, ob Munzinger nicht be1 etwas sorg-
faltigerer theologischer Bildung jene schiefen, unkatholischen Auf-
fassungen hitte vermeiden kénnen, wire ihm z. B. gesagt worden, dal3
die Dogmen der Kirche in einer gewissen Ordnung oder Hierarchie die
christliche Existenz bestimmen? Das Dogma von der Unbefleckten
Empfingnis oder der Unfehlbarkeit des Papstes steht auch fiir den
Katholiken nicht an erster Stelle, kann nicht in dem Ma8e die Grundlage
des Glaubens bilden wie die Lehre vom Gottmenschen Jesus Christus.
Eine gewisse Verschwommenheit und Unklarheit von Munzingers Ge-
danken, sobald er sich auf das Gebiet der Theologie begibt, 148t diese
Deutung zu. Er schreibt: «Es sei ferne von mir, daf3 ich, wenn mir die
Macht zustiinde, in ungestiimer Weise das Dogma unserer Kirche reinigen
oder gar aufheben wollte. Nein! darin sdhe ich wirklich bei der jetzigen
Schwiche der Kirche, den Menschen von einer anderen Seite, als der des

152



Glaubens und der Angst vor dem Teufel anzufassen, eine groe Gefahr.»
Was er haben mochte, ist eigentlich eine Schwerpunktverlagerung des
kirchlichen und religidsen Lebens. Er mochte, wie er vorhin sagte, das
Dogma nicht aufheben, aber die Akzente in der Verkiindigung etwas
anders setzen: «Statt der Dogmen die christliche Sittlichkeit, statt der
Glaubens- und Gebetsformeln erhebende Poesie, statt der Wunder-
erweckungen und Jubildumsablisse die ernstvolle Erhebung des mensch-
lichen Gemiits bis zum BewuBtsein eines Hohern und bis zum Vergessen
niedriger gemeiner Interessen mit Hilfe groBer Gedanken, herrlicher
Beispiele von Mut und Ehrgefiihl und der edlen Kiinste.» Eine solche
Reform, so hofft Munzinger, wiirde der Kirche eine solche Anziehungs-
kraft verleihen, daB sie die vielen Taufscheinkatholiken aus ihrer «ge-
filschten Stellung» herauslocken kénne. Von innen mii3te diese Reform
herausbrechen, der Staat konne sie nicht von aullen her aufpfropfen.
Noch einmal spricht er es kategorisch aus: «Ich halte also an der Kirche
fest. Ich kann nicht an ihre Auflésung glauben, weil ich sie der Ent-
wicklung fdhig halte.»

Wir haben uns deshalb so eingehend mit Munzingers Brief befal3t, weil
er ein Schliisseldokument fiir die kirchlich-religiose Gesinnung eines
katholischen Liberalen! darstellt. Die Beweggriinde seines Festhaltens
an der katholischen Kirche sind durchaus edel, wie ja auch der Ausgangs-
punkt seiner kirchlichen Reformvorschldge eine hochherzige Sorge ver-
riat, der Kirche den gebildeten Laien seiner Zeit zu erhalten. Die Re-
formen aber, die er vorschldgt, sind viel zu peripher, viel zu wenig radikal,
um durchgreifende, neugestaltende Lebensfihigkeit zu besitzen. Alle
Erneuerung in der Kirche ist nach katholischer Auffassung eigentlich
und zuletzt ein Werk des Heiligen Geistes, der den Christen zu gréBerer
Konformitdt mit Christus antreibt. Eine Anpassung der Kirche, die
sich nicht an dieses Lebensgesetz hilt, wird sich in kurzer Zeit in kirch-
lichen Randzonen verstrémen, in vordergriindige Betriebsamkeit aus-
laufen. Das gilt von den idealen Gedanken des feurigen Oltners, es gilt
auch von manchen Reformideen innerhalb der rémisch-katholischen
Kirche heute.

! Es muB} hier unterschieden werden zwischen «liberalen Katholiken» und «katho-
lischen Liberalen». Weil der Terminus «liberaler Katholizismus» eingebiirgert ist
fiir die groBe Bewegung im franzdsischen Katholizismus, die sich an Lamennais,
Lacordaire und Montalembert anschlo, mit denen Munzinger und seine Ge-
sinnungsfreunde sehr wenig gemeinsam haben, wiirde ich fiir sie die Bezeichnung
«katholische Liberale» vorschlagen. Es ist hier mehr als eine geringfiigige Nuance
im Spiel: Es bestehen wesentliche Unterschiede zwischen den beiden Typen.

153



Der Brief Munzingers an Heusler ist datiert vom Jahre 1860. Es ist
anzunehmen, daB sich im folgenden Jahrzehnt seine Pietit gegeniiber
der rémischen Mutterkirche nicht vergréBert, seine theologische Bildung
nicht vertieft hat. GroBer geworden ist allenfalls seine theologische
Unsicherheit.

VerheiBungsvolle Moglichkeiten kirchlicher Neugestaltung brachten
nun die 70er Jahre, in denen sich die antivatikanischen Katholiken in
Deutschland, Osterreich und der Schweiz zu mehr oder weniger profi-
lierten Aktionsgruppen zusammenschlossen. Jetzt war der Augenblick
gekommen, wo sich die langgehegten Pline einer Schweizer National-
kirche verwirklichen lieBen. Munzinger blieb auch hier ein echter Schwei-
zer und den Idealen seiner Jugend treu: Aus dem «guten tapferen Geist
des Volkes» sollte die Bewegung kommen. «Wenn einmal die Gemeinden
ernst machen und fest erkldren, was sie fiir eine Kirche haben wollen,
so werden auch die Geistlichen parieren», schrieb er am 5. Dezember 1871
seinem Freunde Emil Schmid!. «Vor 400 Jahren haben die Basler ihren
Geistlichen, die sich widerspenstig zeigten, den Befehl vorgelegt, sie
sollen lesen und singen, oder aus der Stadt springen. Ist denn heute nichts
mehr von der alten Schweizerkraft vorhanden? Am meisten von der
rechten Frommigkeit; wiren wir frommer, wir hitten schon lingst
griindlich aufgerdumt mit dem Lug und Trug.»

Es war Walther Munzinger nicht mehr beschieden, die weitere Ent-
wicklung der Sammlung der antivatikanischen Protestbewegung mit-
zuerleben. Er konnte noch die Mehrzahl der katholischen Biirger seiner
Heimatstadt fiir seine Pline gewinnen und die Weichen fiir die Zukunft
stellen. Das geistige Testament seiner nationalkirchlichen Ideen hat er
in einer Artikelfolge niedergelegt, mit der die von seinem Freunde
Dietschi herausgegebenen «Katholischen Blitter» er6ffnet wurden 2. Es
geniigt, die Uberschriften dieser Aufsitze zu lesen, um zu sehen, was ihn
bewog, sich mit rastlosem, vielleicht bereits von Todesahnungen an-
getriebenem Eifer fiir seine Ideen einzusetzen. «1. Wir wollen eine Kirche,
welche die Wahrheit sucht und auf der Wahrheitsliebe ihrer Angehorigen
beruht. 2. Wir wollen eine Kirche, deren Verfassung auf dem breiten
Grund der Gemeinschaft der Glaubigen ruht. 3. Wir wollen eine Kirche,
in welcher das Licht der Wissenschaft leuchtet.» Diese Lebenswerte hat

1 Stadtarchiv Olten, NachlaB Walther Munzinger.

2 Katholische Blatter, Bd. 1, 1873: «Was wir wollen.» S. 2-7; S. 17-21. — Belege fir
die Verfasserschaft Munzingers bietet sein Brief v. 15. 1. 1873 an Peter Dietschi;
im Stadtarchiv Olten.

154



der Laie Munzinger in der romisch-katholischen Kirche seiner Zeit nicht
verwirklicht gefunden; wir konnten einige Hinweise geben, warum ihm
eine andere Sicht der Dinge verwehrt blieb. Nochmals : Die theologischen
Fragen um die Unfehlbarkeit des Papstes stehen bei ihm wie bel den
allermeisten Laien jener Zeit am Rande seiner Gewissensproblematik.
Es ist der Zweifel, ob die Kirche den rechten «Sitz im Leben» hat, der
ihn schlieBlich aus der rémischen Mutterkirche heraustreibt und zur
nationalkirchlichen Gemeindebildung hinzieht.

Die theologische Fragwiirdigkeit einer solchen «Selbsthilfe» kann in
diesem Aufsatz nicht berithrt werden. Am 22. April 1873 ist Walter
Munzinger im Alter von 43 Jahren in Bern gestorben. Wichtiger als sein
eigenes geistiges Vermiachtnis war die Personlichkeit des kirchlichen
Fihrers, den er kurz vor seinem Tode in die Schweiz zuriickholte und
als ersten christkatholischen Pfarrer in Olten einfiihrte, der Luzerner
Eduard Herzog !. Herzogs Ausgangspunkt fiir seinen Protest gegen das
1. Vatikanum war ein anderer als derjenige Munzingers. Er war Theo-
loge und konnte das Dogma der Unfehlbarkeit aus Gewissensgriinden
nicht annehmen, weil es nach seiner Auffassung die kirchliche Verfassung
zerstorte. Da unser Aufsatz sich bloB zum Ziele gesetzt hat aufzuhellen,
wie es 1872 zur Spaltung in Olten kommen konnte, kénnen wir nicht
niher auf den Lebensweg Eduard Herzogs eingehen. Nur einige knappe
Hinweise sind hier zuldssig, damit wir sehen, wie er sein priesterliches
Wirken in Olten aufgefaBt hat. Herzog war kein Reformist im land-
liufigen Sinne des Wortes, der nun nach subjektivem Konzept geschaltet
und gewaltet hitte. Er hat versucht, Schritt fiir Schritt jene Reformen
einzuleiten, die seinem Ideal einer Neuorientierung am Bilde der alten
Kirche entsprachen. Die Vorstellungen, die er von der Wirksamkeit des
christkatholischen Klerus hatte, lassen auf eine priesterliche Personlich-
keit schlieBen 2. DaB er innerhalb der Pfarrei und auch auBerhalb der-
selben Tendenzen und Bewegungen entgegentreten mufte, die nicht
von seinem kirchlichen Ethos getragen waren, und da er von ihnen
iiberstimmt wurde, gehort mit zur Tragik seiner Personlichkeit 3. Er hat

1 Uber Eduard Herzog vgl. WALTER HERz0G: Bischof Dr. Eduard Herzog. Laufen
1935; FriepricH HEILER: Evangelische Katholizitit. Miinchen 1926, S.9-37;
ERrRNST GAUGLER: Eduard Herzog als Bischof und akademischer Lehrer. Rhein-
felden o. J.

2 Es sind hier die Grundsitze gemeint, die er am 30. September 1875 fiir den Klerus
in Olten niederschrieb.

3 Vgl. dazu folgenden Auszug aus dem Kirchenratsprotokoll der christkatholischen
Pfarrei Olten, der Pfarrer Herzogs Einstellung zur Kinderbeichte beleuchtet. Es

155



dem unklaren, theologisch unartikulierten Dringen der reformfreudigen
katholischen Liberalen den religiésen Halt gegeben, sie in einer Gemein-
schaft gesammelt, in der er lebens- aber auch verfassungsmiBig katho-
lisches Erbe gehiitet hat. DaBl er in diesem Bemiihen von Anfang an
konsequent extrem radikalen Forderungen entgegentrat, davon zeugt
die Rede,die er am 9. August 1874 am Schulfest in Olten {iber konfessions-
lose Schule und Religionsunterricht hielt !. In diesem Vortrag setzte er
sich mit dem Schlagwort einer konfessionslosen Schule auseinander und
zeigte sich insofern mit einer solchen Forderung einverstanden, als damit
gemeint war, dal3 der Religionsunterricht frei von konfessionalistischer
Enge und Uberheblichkeit sein miisse. Einen klapperdiirren Moral-
unterricht wies er zuriick. «Soll die Tugendlehre fiir das Kind Leben
gewinnen, so mub sie selbst auf einem lebendigen, heiligen, unabédnder-
lichen, gottlichen Grunde ruhen 2» Darunter verstand er auch einen
Dogmenunterricht und zeigte geschickt die Inkonsequenz jener auf, die
einen dogmenlosen Unterricht verlangten, aber als Ersatz nichts anderes
als gesunkenes christliches Glaubensgut und vom Christentum abgeleitete

scheint, daB er gegen irrige Vorstellungen anzukampfen hatte, als ob der Priester
den SiindennachlaB im Bullsakrament gewdhren wiirde. « Pfarrer Herzog schlagt
vor, den Kindern vom 3.-5. Schuljahr jahrlich wenigstens einmal Gelegenheit zur
Beichte zu geben, ohne auf solche Kinder, die von ihren Eltern weder in den Beicht-
unterricht geschickt noch zur Beicht zugelassen werden, irgendeinen Zwang aus-
zuiiben. Der Antragsteller versichert dabei, dal er weit davon entfernt sei, den
Kindern den Glauben beizubringen, der Priester sei derjenige, welcher in der
Beicht die Siinden vergebe, sondern, daBl er von jeher den Kindern die « Abso-
lution» nur als das priesterliche Gebet erklart habe, da8 Gott den Beichtenden die
Siinden vergeben moge. Auf diese Weise werden die Kinder das Beichtinstitut
nicht als eine Verpflichtung kennen lernen, der sie siun nicht ohne Gewissens-
skrupel entziehen kénnen, sondern spidter von selbst ihre Fehltritte nur Gott
beichten, sofern sie nicht ein besonderes Bediirfnis haben, sich vor einem Gewis-
sensrath auszusprechen. Der Antragsteller hidlt zwar auf theologischem Stand-
punkt die Beichte fiir Kinder gerade am wenigsten nothwendig, indem diese zur
Begehung schwerer Siinden in der Regel gar nicht fihig seien; dagegen betrachtet
er die Kinderbeichte als ein vortreffliches piadagogisches Hilfsmittel, indem schon
der Beichtunterricht nichts anderes sei als eine Pflichtenlehre fiir Kinder etc. die
Nothwendigkeit sich iiber sich aussprechen zu miissen, zu einer genauen Selbst-
pritfung etc. zu bestimmter Unterscheidung von Gut und Bo6s néthige und darum
auch den guten Vorsdtzen bestimmte Gestalt gebe.» Christkath. Pfarramt Olten,
Kirchenratsprotokoll vom 1. Juli 1875.

1 Rede gehalten am Schulfeste zu Olten, den 9. Aug. 1874, Olten 1874, 16 S. — M&scH
(Bd. 5, S.179-181) hat Ausziige daraus veroffentlicht und stellt Herzog das Zeug-
nis aus, daB er «auch bei seiner ‘konfessionslosen Schule’ noch auf positiv glaubigem
Boden steht». Es ist aber Mésch entgangen, dal Herzog etwas anderes unter
«konfessionsloser Schule» versteht, als wir es heute mit diesem Begriffe verbinden.

2 Ebd. 5; 7.

156



Moralgrundsdatze zu bieten hatten. Herzog steht hier nicht blo8 auf
positiv glaubigem Boden; er weill auch taktisch geschickt zu operieren
und mochte den extremen Radikalen auf seinem Terrain mit dessen
eigenen Waffen schlagen. Gegen den religiosen Aberglauben und den
religidsen IFanatismus — zwel beliebte Schlagworter damaliger anti-
kirchlicher Werbung — gidbe es eben kein besseres Priaventivmittel als
einen griindlichen Religionsunterricht!

Eduard Herzog verblieb nicht lange in Olten. Seit Ende 1874 verband
er mit seinem Pfarramt die Aufgaben eines Professors fiir Neues Testa-
ment an der neugegriindeten christkatholischen Fakultit der Univer-
sitdt Bern. Nach anfinglichem persénlichem Widerstreben, aber auch
nach Uberwindung des Widerstands der Oltner, die es ihm zur Auflage
machten, fiir einen geeigneten Nachfolger zu sorgen, nahm er die Wahl
(12. Dez. 1875) zum Pfarrer nach Bern an und konnte hier am 27. Febr.
1876 installiert werden 1.

Es 1st irrefithrend, bei der Bewertung einer geistigen Bewegung bel
Zahlen stehen zu bleiben. Das gilt sowohl fiir eine gerechte Beurteilung
der Entwicklung in Olten von 1872/73; es gilt auch fiir die inzwischen
eingetretene Verschiebung des konfessionellen Verhdltnisses heute, wo
die Mehrzahl der Katholiken rémisch-katholischen Bekenntnisses sind.
Eine echte Wiirdigung des Christkatholizismus wird immer bis zu seinem
theologischen Anliegen vorstoBen miissen. Dall der Christkatholizismus
solche Reformanliegen enthdlt, die auch innerhalb der rémisch-katho-
lischen Kirche ihre Heimstatt haben, hat inzwischen das 2. Vatikanische
Konzil gelehrt 2.

Im Rahmen der Pfarrei trat das Neue zunichst nicht in Erscheinung.
Der Sonntagsgottesdienst vollzog sich immer noch in den hergebrachten
Formen. AufschluB dariiber gibt die Pfarrchronik, die Emil Meier,
Herzogs zweiter Nachfolger, angelegt hat und fiir die er zum Teil eigene
Erinnerungen verwerten konnte. Es heiBt hier: «Der Sonntagsgottes-
dienst bestand (ca. 1873) aus dem lateinischen Hochamt und Predigt
und zwar in folgender Ordnung: Orgeleingang, Weihwasserausteilung

! Vgl. W. HErzoG: Bischof Dr. Eduard Herzog, Laufen 1935. S. 74-75.

2 Fir eine Wiirdigung dieser Anliegen vgl. V. Conzemius: Zwischen Rom, Canter-
bury und Konstantinopel. Der Altkatholizismus in rémisch-katholischer Sicht.
In: Tubinger Theologische Quartalschrift 145 (1965) S. 188-234; id: In: Orien-
tierung [Ziirich] 29 (1965) S. 216-219; 225-227; dazu den Vortrag «Pladoyer fiir
einen Dialog unter Katholiken» auf dem Internationalen Altkatholikenkongre3
in Wien am 26. Sept. 1965, in: Internationale Kirchliche Zeitschrift, 55 (1965)
S. 254-272.

157



mit deutschem Lied, Predigtlied, Predigt, Lateinisches Hochamt mit
lateinischen Messegesingen oder deutschen Liedern, gesungen von dem
Lehrer oder dem Kinderchor; an hohen Festtagen vom Gesangverein.
Wihrend der Predigt hatten die Primarschiiler im Hiibelischulhaus bei
einem Lehrer oder Geistlichen Christenlehre und wurden dann zum
Hochamt in die Kirche gefiihrt. Nachmittags war Christenlehre fiir die
GroBern oder Vesper, die am Altar lateinisch gesungen und von lateini-
schen oder deutschen Liedern begleitet wurde. Lateinisch sangen die
Lehrer. Der Sonntagsgottesdienst war von Frauen und Kindern sehr gut,
von den Minnern weniger gut besucht. Ein Teil der Minner fand sich
wahrend des Gottesdienstes vor dem Gasthaus zur Krone gegeniiber der
Kirche ein, um von dort nach SchluB des Gottesdienstes die aus der
Kirche tretenden zu betrachten und zu begutachten, hauptsiachlich den
weiblichen Teil. An den Werktagen ward eine stille Messe gefelert; am
Freitag die Schulmesse. In lebhafter Erinnerung ist mir noch das Hoch-
amt am Sebastianstag, zu welchem die Schiitzen mit den Gewehren
erschienen und sich auf den beiden Emporen postierten. Die Ohren-
beichte war um 1873 noch allgemein iiblich. Auch wir Kinder wurden
darauf vorbereitet und beichteten bei Pfarrer Herzog 1.»

6. ZUSAMMENFASSUNG

Fassen wir das Ergebnis unserer Untersuchung zusammen. Der Christ-
katholizismus in Olten ist nicht auf eine spontane Erhebung des Kirchen-
volkes gegen Beschliisse des 1. Vatikanischen Konzils hin entstanden.
Zweieinhalb Jahre verblieben die Pfarrei Olten und auch die spdteren
Fiihrer der antirémischen Fronde innerhalb der «vatikanischen» Kirche;
soweit wir sehen konnten, ohne &uBeren Vorbehalt gegen das neue
Dogma. Der innere Vorbehalt, der bei einzelnen vorhanden gewesen
sein mag, tritt fiir uns wiahrend dieser Zeit nicht faBbar in Erscheinung.
Entscheidend aber ist, daB nicht die dogmatische Frage von 1870,
sondern die Exkommunikation, die kirchenrechtliche Prozedur des
Bischofs von Basel gegen den Pfarrer von Starrkirch die Initiative zur
Absonderung von der rémisch-katholischen Kirche entziindete. Vieles
deutet darauf hin, daB es ohne die fulminierende Wirkung jener bischof-
lichen Sentenz, die — zu Unrecht — als geistliche Antwort auf einen
kirchenpolitischen Entscheid des Solothurner Volkes gedeutet wurde,

1 Christkath. Pfarramt Qlten.

158



zu keiner Spaltung in Olten gekommen wire. Vielleicht kénnte man
darin zunichst eine Parallele zu gewissen Stiadten im Mittelalter sehen,
die von einem papstlichen oder bischéflichen Interdikt betroffen wurden
und den kanonischen Strafen zum Trotz fiir die Weiterfiihrung des
kirchlich-sakramentalen Lebens sorgten. In Olten stand aber wesentlich
mehr dahinter, weil hier zumindest Walther Munzinger, der den Anstof3
zur Absetzung von Pfarrer Bldsi gab, von Anfang an ein festumrissenes
nationalkirchliches Ideal im Auge hatte und bewuBt die Loslésung aus
dem Verbande der rém.-katholischen Kirche erstrebte. Bei ithm wird
auch ersichtlich, daB sein Einsatz fiir die Nationalkirche weit mehr als
ein Protest gegen das 1. Vatikanum bedeutete. Bei1 aller dogmatischen
Verschwommenheit, bei allem gefiihlsbetonten Erleben des Katholizis-
mus bewegten ihn eine Reihe positiver katholischer Reformanliegen,
denen in der Zeit von 1860-1870 die Erfiillung versagt geblieben war.
Fragen des Dogmas stehen bei thm und seinen Gefolgsleuten sehr am
Rande; der Nachweis, daB3 das Dogma von 1870 in diesen Kreisen poli-
tisch ausgelegt und miBdeutet wurde, war leicht zu erbringen.

Wir haben versucht aufzuhellen, welche Faktoren im geistig-politischen
Werdegang der Stadt Olten und des Kantons Solothurn dispositiv zur
Spaltung von 1872/73 beitrugen. Dieser Teil unserer Untersuchung hat
zwangsldufig liickenhaften Charakter, da ausgewogene Arbeiten zur
Geistesgeschichte der katholischen Schweiz fehlen. Immerhin diirften
unsere Ausfiihrungen klar gemacht haben, daBl es miBverstandlich ist,
vom rein «politischen» Ursprung des Christkatholizismus im Leben des
Kantons oder der Stadt Olten zu reden. Die Trennungslinie zwischen
kirchlichen und staatlichen Bereichen und Interessensphiren verlief
damals nicht so deutlich wie heute. Sie muBte erst in schmerzlichen
Konflikten gefunden werden. Diese Auseinandersetzungen gingen um
Fragen «gemischter Natur»; eine kritische Abkldrung solcher Problem-
kreise diirfte nicht einfach von der Vorwegnahme ausgehen, daB die
Verteidigung traditioneller kirchlicher EinfluBsphiaren schlechthin
identisch mit dem kirchlich-religiésen Standpunkt, das Eintreten fiir
eine Ausweitung des staatlichen EinfluBbereiches grundsitzlich kirchen-
feindlich-politischer Natur sei.

Wie diese Dinge im einzelnen auch liegen mégen, derlei Differenzen
und Auseinandersetzungen reichen fiir die theologische Fundierung einer
Kirche nicht aus. Ihr eigentliches Profil erhielt die romfreie Pfarrei Olten
wie auch die christkatholische Kirche der Schweiz erst durch Eduard
Herzog, der der Loslosung von Rom ihre theologische Begriindung gab.

159



BEILAGE

Drei Briefe von Walther Munzinger

herausgegeben von Eduard Fischer

WALTHER MUNZINGER ! AN ANDREAS HEUSLER 2

Verehrtester Herr!

Ich danke Ihnen recht verbindlich fiir Ihre Mitteilungen 3; sie haben mich
sehr interessiert und mehr gefreut als das LLob, das in 6ffentlichen Bldttern
iiber meine Schrift * wie uber eine Parteischrift gesprochen worden ist °, denn
das sollte sie nicht sein und ist es gewil3 auch nicht. Ich wollte zeigen, daf} in
den zum Teil wirklich schddlichen, hemmenden und zum Teil toten, wirkungs-

1 Munzinger Walther, von Olten, 1830-1873, Sohn des Bundesrats Joseph Mun-
zinger, 1791-1855; gebildet in Olten und Solothurn, studierte in Bern, Paris,
Berlin die Rechte; 1854 Staatsexamen, 1855 Doktorat und PD fiir franzés. Kir-
chenrecht an der Universitidt Basel, 1857 a. 0. und 1863 o. Professor der Rechte
an der Univ. Bern; verfalite im Auftrag der Berner Regierung und des schwei-
zerischen Bundesrates mehrere Arbeiten zum Handels- und Obligationenrecht
und rechtsgeschichtlichen Charakters; 1872 Nationalrat; wurde 1871 der eigent-
liche Fiuhrer der schweizerischen katholischen Reformbewegung; die « Katho-
lischen Bliatter» 1873, Nr. 16 nannten ihn, nachdem er am 28. April in Bern uner-
wartet gestorben war, «die Seele und den belebenden Hauch dieser Bewegung».
Heusler Andreas, von Basel, 1802-1868, Dr. jur. und Professor an der Universitiat
Basel; fithrender liberalkonservativer Politiker, Redaktor der «Basler Zeitungs,
1831-1847 Ratsherr; Mitbegriinder der Allgemeinen geschichtsforschenden Gesell-
schaft der Schweiz. Verfasser mehrerer rechtshistorischer Abhandlungen. — Der
hier publizierte Brief W. Munzingers an ihn liegt im Staatsarchiv Basel: Heusler-
Ryhinersches Privatarchiv 328, E 111. Kopie im Stadtarchiv Olten.

3 Nicht vorhanden.

Papsttum und Nationalkirche, eine kirchenrechtliche Studie von Dr. W. MUN-
ZINGER, Professor der Rechte, Bern 1860, J. Dalpsche Buchhandlung.

Das konservative Solothurner «Echo vom Jura» vom 7. April 1860 hatte Mun-
zinger vorgeworfen, er habe «den Glauben der Viter verleugnet» und wolle «die
Einheit zersplittern in cdsaropapistische Staatskirchen».

160



losen Verfassungsformen der katholischen Kirche von ihrem eigenen Stand-
punkt aus eine Reform moglich wire, eine Reform, um der Revolution aus-
zuweichen. Der Revolution? Es werden gar Viele sein, die weder an die
Reform noch an die Revolution glauben! Ja, Revolution fiir politische, fiir
Fragen der nationalen Gestaltung, Reformen kommerzieller und rechtlicher
Verhiltnisse. Aber nicht fiir die Kirche. Da wird man die alten Mauern stehen
lassen; da mogen in den Hallen und Nischen des einst so glorreichen Tempel-
baues Fiichse hausen. Die Sdulen stehen zwar noch, aber sie sind Jahrhun-
derte alt und waren schon im 15. Jahrhundert nicht stark genug, die Riesen-
kuppe zu tragen. Wie sollten sie es heute sein, wo das Wort des Dichters
gelte « Was hat das Ewige verschuldet, dal man’s nur nebenher noch duldet ?»
Also laf3t sie zerbrockeln!

Wihrend die Einen sich gegen die Reformen sperren mit dem Verzweif-
lungswort: Sint ut sunt aut non sint! ! zucken Andere leichtfertig die Achseln
iiber solche Anstrengungen und sehen nicht die leiseste Gefahr darin, daB
Leben und Kirche in so hdBlichem Widerspruch stehen, dal3 die Kivche das
Leben so vielfach hemmt, ja verdirbt, des Lebens «goldenen Baum» oft seiner
herrlichsten Friichte beraubt, — keine Gefahr darin, da3 das Leben sich um
die Kirche als einem diskreditierten Institut so wenig als moglich schiert 2
und damit auch dem religiésen Leben, dessen idealste Trigerin die Kirche
sein sollte, gleichgiiltig den Riicken kehrt. Ja, es wiinschen konsequent Viele,
und zwar mit einer guten letzten Absicht, daBB jener Widerspruch so iiber-
stark werde, da3 er die Kirche zum Ruin bringe; denn das liegt in der Natur
der Dinge, da3 die Kirche weichen mul3 und nicht das Leben.

Sie gehoéren nicht zu diesen und ich nicht. Aber Sie trosten sich, daf sich
iiber der Menschheit, auch ohne von Sdulen eines Kirchentempels getragen
zu sein, eine herrliche Kuppel sich wolbe — die Liebe, von der die VerheiBung,
daB sie nimmer aufhoéren werde [1 Cor 13,8]. Und Sie glauben nicht an eine
Reform der Kirche in dem von mir angedeuteten Sinne: 1. weil Thnen die
Formen des 15. Saeculums fir das 19t¢ tot scheinen, 2. weil Sie unsere Zeit
iberhaupt als antikirchlich ansehen. Was das Erste betrifft, so tut eine Expli-
kation meiner eigenen Anschauung not. Wenn ich in meiner Schrift die Kon-
zilienverfassung des 15. Jahrhunderts als Programm fiir unsere Zeit pro-
klamierte, so war es mir darum zu tun, den Katholiken zu zeigen, dal} die
heutige pipstliche Verfassung historisch und dogmatisch nicht auf dem
felsenfesten Boden ruht, wie gemeinhin angenommen wird, sondern in der
Geschichte des Katholizismus selbst die beruhigendsten und die sichersten
Ankniipfungspunkte zu finden seien. Es sei aber ferne von mir, den Geist
eines Konzils von Konstanz heraufzubeschworen. Namentlich im heutigen
Momente mochte ich die Erzbischofe und Bischofe der katholischen Welt
nicht versammeln: ich meinte, ich konnte vor einem solchen Konzil noch
ordentlich erschrecken und mir die alte Ordnung wieder zuriick wiinschen.

! Sentenz, die der Jesuitengeneral Lorenzo Ricci gegeniiber Papst Klemens XIII.
geduBert haben soll. Sie seien wie sie sind, oder sie seien nicht.
? Schiert, kiilmmert.

11 161



Damit ist aber mein eigenes Prinzip nicht gerichtet; ich halte fest, daB mit
demokratischen Formen, die natiirlich der Entwicklung des Individuellen
giinstig sind, die geeignet sind, alle die herrlichen Krifte voll Hingebung und
Selbstverleugnung, von denen Sie so wahr gesprochen, zu entfesseln, — daB3
mit diesen neuen Formen der Kirche selbst und damit ihren Glaubigen ein
neuer, viel reicherer und edlerer Inhalt eingehaucht werden kénnte. Welches
nun im Speziellen diese Formen sind, das ist eine Frage der Zeit, der Klugheit.
Der Hauptgedanke bleibt aber wohl durch alle Zeiten wahr: Wie fiir politische
Verfassungsfragen die alte aristokratische Einteilung der Verfassungsformen
eigentlich auch heute noch gilt, so ist es auch fiir die Verfassung der Kirche;
der Gegensatz von absolutistischer Einzelmeinung und von Parlamentaris-
mus wird ewig der selbe bleiben. Da stoBen wir aber auf eine andere Frage,
es ist die Hauptfrage, die Frage der Kirche iiberhaupt. Sie halten unsere
Zeitrichtung fiir eine feste kirchliche Gestaltung ungiinstig, wahrend im
15. Jahrhundert die Kirche mit ilirem Inhalt, dem Glauben, das gesamte
Volk, hoch und nieder, gelehrt und unwissend durchdrungen habe. Heut-
zutage seien in derselben Kirche die weitgehendsten Gegensitze, also keine
Einheit des Glaubens. Ich glaube dies auch, mache aber aufmerksam, daQ3
wir bei dieser Frage weit mehr an uns selbst, an unsere Umgebung, an die
gebildete Stadtbevélkerung denken, und die Millionen, die nicht auf unserm
reflektierenden Boden stehen, fast vergessen — und da dndert unser Urteil
ganz gewif}. Allein ich will hievon absehen, — ich muf3 sogar; nur ja nicht eine
Kirche fiir die Ungebildeten und daneben eine oder vielmehr keine fiir die
sogenannten Gebildeten zu bekommen; denn ein solches Resultat wiirde
gerade Thre Ansicht bestdtigen helfen. Ich nehme auch wirklich an, da@3 der
religidse Geist, der in den Stddten bei den Gebildeten herrscht, denn doch so
langsam auch der Wellenschlag ist, der die Bildung in das weite Meer des
allgemeinen Volkslebens hinaustragt, und nach und nach in alle Schichten
der Menschen eindringt. Und dieser Geist ist allerdings nicht ein glaubens-
einigender Geist. Allein ich kann dies nicht beklagen, weil es der Wahrheit
besser entspricht. War die Glaubenseinheit des 15. und 16. Jahrhunderts eine
Wahvheit? Nein! So lange es sich um Worte handelt, um Buchstaben, ist die
Glaubenseinheit moéglich. Dringt man aber auf Gedanken, auf das innere
Wesen, so geht alles auseinander, — drger als es beim Turm zu Babel war. So
ist’s heute; so war’s aber auch vor 300 Jahren, und es ist heute blof3 darum
viel deutlicher eine Zersplitterung vorhanden, weil man heute weniger fihig
zum Fanatismus ist, weil man sich gegenseitiger notig hat und das Gerechtig-
keitsgefiihl der gegenseitigen Anerkennung stiarker geworden ist. Selbst in der
Hitze des Parteikampfs gegen den gemeinsamen gefihrlichen Feind in Rom
war unter den Reformatoren keine Glaubenseinheit; der beste Beweis sind
Luther und Zwingli. Sie hatten die Bibel, also Worte, Buchstaben, als die
gemeinsame und zugleich ausschlieBliche Grundlage des Glaubens anerkannt,
und doch zerfielen sie. Aber auch da, wo eine duBere Kircheneinheit sich
aufrecht erhaiten hat, war sie keine Glaubenseinheit. Sie kann es nicht sein;
der Glaube nimmt in jedem selbstindigen Geiste auch ein selbstdndiges,
individuelles Geprige an. Tausende koénnen zusammen beten, und doch
glaubt vielleicht nicht Einer was der Andere. Wenn man den gldaubigsten

162



Theologen den Puls etwas scharf fiihlt, so wird die Bewegung bei Jedem je
nach Temperament verschieden sein. Es ist Illusion, wenn man den Glau-
ben vom Denken und individuellen Fiihlen fern halten zu kénnen vermeint,
und dann ist auch eine Einheit des Glaubens, soweit er auf jenem be-
ruht, eine Illusion. — Allein neben oder vielmehr iiber diesem individuel-
len Glauben lebt im Menschen das Gemeinsame, das in seiner gottlichen
Bestimmung liegt, — nenne man es Glaube oder Liebe, — der Glaube an
ein Hoheres, an den Himmel, den das Menschenkind mit Engelschéren be-
volkert und den der tiefer dringende Geist in idealerer Weise auffaf3t. In die-
sem Glauben, in diesem Zug nach oben sind wir trotz der ungeheuersten
Verschiedenheiten einig, denn das Wort «Materialismus» bezeichnet eher
eine Gelehrtenschule als eine menschliche Richtung des Glaubens oder bes-
ser Unglaubens.

Auf dieser Einheit des Glaubens sollte die Kirche stehen, und sie steht
schon jetzt zu einem Teile auf diesem Boden, obschon es nicht zu sein scheint.
Ich kann das ganze Jahr in die katholische oder protestantische Predigt
gehen, und hore nie ein Dogma erortern oder fest bestimmen. Man 143t dieses
Dogma auf der Seite liegen. Allerdings wird im Konfirmationsunterricht der
Grund gelegt zum Dogmenglauben. Allein — lat das Kind seine Kinder-
schuhe ausziechen — was bleibt von dieser Lehre kraftig und unversehrt?
Jedenfalls nicht viel anderes als jener allgemeine Glaube, — oder wenigstens
wird nur dieser im Stande sein, einen wahren, bestimmenden Einflu3 auf die
Gesinnung, auf das Leben auszuiiben. Und darauf kommt es denn eigentlich
schlieBlich an. Ich glaube darum: Die Kirche ist jetzt schon vielfach in ihrem
inneven Wesen eine Kirche dev Einheit in dev Liebe, in jenem hohern Glauben,
und ist nicht mehr eine Kirche der Einheit des Dogmenglaubens, und sie sollte
jenes immer mehr werden. Oder kénnen Sie nicht an eine Kirche ohne Dogma
glauben?

Ich meine, dall gerade das gedankenlose Wertlegen auf Dogmatisches zu
den haBlichsten, unkirchlichsten Erscheinungen gefiihrt hat; ich achte zwar
bei vielen Sektenverbindungen das treue und tugendhafte Zusammenhalten;
allein abgesehen davon war mir der Hochmut, mit dem ein paar tausend
Seelen sich einbilden, die Wahrheit einzig zu besitzen und sich dabei mit
einer bornierten Steifheit auf ein paar Buchstaben der geduldigen Bibel und
auf ihren Glauben berufen, immer wahrhaft widerwirtig. Es liegt darin eine
so abgeschmackte Selbstiiberhebung, dal man bei den Einen lachen muB, bei
Andern zornig wird. —

Man wird mir nun allerdings einwenden: Nehmt dem Volke seine bestimm-
ten Dogmensitze nur, ihr unklugen Neuerer! Werdet das Reich des krause-
sten Unglaubens heraufziehen sehen! Allein mir will scheinen, unsere Frage
sel mehr eine Frage der Wahrheit als der Klugheit, und schlieBlich ist stets
das Wahrste auch noch das Kliigste.

Koénnen wir mit ganz reinem Gewissen dem Volke diesen oder jenen Dog-
mensatz als Wahvheit verkiindigen? Gibt es iiberhaupt z. B. in allen den
Konfessionalfragen eine Wahrheit. Fiir den Einen: ja! aber nicht fir alle.
Denn Jeder meint bloB, er habe den rechten Ring, hat ihn aber nicht. Man
wird mir sagen: es geniige ja, daB ein jeder glaube, den rechten Ring zu be-

163



sitzen !. Allein wenn der Glaube an die Wahrheit eines Satzes den Glaubenden
zwingt, Millionen von Mitmenschen, die ihm in Kultur und guter Gesinnung
gleich stehen oder ithm sogar iiberlegen sind, fiir Ungldubige anzusehen, —
wenn ein Jeder well3, dal3 der Zufall und nur der Zufall, nimlich seine Geburt
von bestimmten Eltern, schuld ist, daB er diesen Glauben hat, so ist ein
solcher Glauben nicht auf festem Boden. — Ich glaube drum, eine Kirche,
deren Einheit mehr in der Liebe, in der Sittlichkeit gesucht wird als im Dog-
menglauben, wire lebensfdahiger als es die heutige ist und namentlich all-
gemeiner wirksam. —

Hat es irgend welche Wirkung auf die Stiarke des Gottesglaubens in dem
einzelnen Menschen, auf seine christliche Gesinnung, — ob z. B. die Dreifaltig-
keit so oder anders zu denken ist, ob Christus vor seiner Auferstehung zur
Holle gefahren ist, ob das Abendmahl zwinglische oder lutherische Bedeutung
habe, ob Maria unbefleckt empfangen worden? Gewil3 nicht. Diese Fragen
und noch hundert andere sind fiir die religiése Gesinnung fast ganz gleich-
giiltig; ob sie so oder anders entschieden werden, — was liegt daran? Sie
beschdftigen den gewohnlichen Menschen auch nur selten, und wenn sie ihn
ernsthaft beschidftigen, so kommt er entweder zu keinem Resultat, oder dann
spuken fixe Ideen in seinem Kopfe, wovon wir hier in Bern so manch trauriges
Beispiel haben %. Mich wenigstens haben solche Fragen auch nie im mindesten
erbaut. Wofiir also unniitzer Ballast in dem Schiff der heiligen Kirche? Die
Zeiten der Inquisition und der Scheiterhaufen sind vorbei; ist aber kein
Glaubenszwang mehr moglich, so tut die Kirche besser daran, sie suche nicht
in Dingen eine Einheit, wo sie in freier Weise unmoglich erzielt werden kann,
sondern lasse solche Dinge so unbemerkt als moglich auf der Seite liegen und
begrabe sie ohne Sang und Klang. —

Sie werfen mir vielleicht vor, ich gehe zu weit. Allein es seil ferne von mir,
daB ich, wenn mir die Macht zustiinde, in ungestiimer Weise das Dogma
unserer Kirche reinigen oder gar aufheben wollte. Nein! darin sdhe ich wirk-
lich, bei der jetzigen Schwiche der Kirche den Menschen von einer anderen
Seite als der des Glaubens und der Angst vor dem Teufel anzufassen, eine
groB3e Gefahr.

Allein das Programm wiirde ich neu erweckten Konzilien und Synoden
stellen, ihre Kraft in anderer Weise geltend zu machen als zur Formulierung
von toten, an und fir sich vollkommen gleichgiiltigen Glaubenssitzen, die
kein anderes Resultat mehr haben kénnen als zu verbittern und zu zerstreuen,
anstatt zu einigen und zu heiligen. Ich glaube selbst, es wiirde dieses Pro-
gramm von selbst sich erfiillen, wenn eine neue Organisation der leitenden
Krifte der Kirche imstande wire, den gefesselten Geist zu entfesseln. Dieser
Geist, so gewaltig er auch wire, wiirde sich ohnmaichtig fiihlen, die Bahn der
alten Glaubenskonzilien fortzusetzen; aber er wiirde neue Bahnen erdffnen
und eine neue Aera des kirchlichen Lebens herbeifiihren, — nicht dadurch
daB er dieses auf den Kopf stellte, sondern dadurch, da3 er den Schwerpunkt
desselben verdnderte: Statt der Dogmen die christliche Sittlichkeit, statt der

1 Anspielung auf LEssings Parabel von den Drei Ringen.
2 Es bleibt unklar, worauf er anspielt.

164



Glaubens- und Gebetsformeln erhebende Poesie, statt der Wundererweckun-
gen und Jubildumsabldsse die ernstvolle Erhebung des menschlichen Ge-
miites bis zum BewuBtsein eines Hohern und bis zum Vergessen niedriger
gemeiner Interessen, mit Hiilfe groer Gedanken, herrlicher Beispiele von
Mut und Ehrgefiihl und der edlen Kiinste; denn die wahre Kunst vermag aus
Felsen Feuer zu schlagen.

Wiirde die katholische Kirche eine solche Richtung erhalten und ihre
Krifte nicht vergeuden, um einem halbverwesten Leichnam Leben einzu-
hauchen, da wiirde die Einigung der Kirche zur Méglichkeit, da wiirden die
sogenannten Taufscheinkatholiken aus ihrer gefdlschten Stellung heraus-
treten.

Ich selbst hatte von Jugend auf Vorliebe fiir die musica sacra !; als Gymna-
siast spielte ich 7 Jahre lang, und oft recht gottbegeistert, Tag fiir Tag die
fromme Orgel, gestehe aber, daf3 ich schon damals oft «nationale» Melodien
mit den kirchlichen verband. Noch in Bern ? war ich zwei Jahre lang Vor-
steher des katholischen Kirchengesangs und hitte gern etwas Tiichtiges
geleistet fiir die Erbauung der Gemeinde — durch Verdrangung des mono-
tonen, formelmiBigen lateinischen Choralgesanges durch einen edlen vier-
stimmigen reinen deutschen Mel3gesang; ich fiihrte selbst mit dem Studenten-
gesangverein > Messen von Rink * auf. Allein gar bald traf mein Beginnen
MiBfallen, und ich zog mich zuriick °. Ich spreche hievon um zu zeigen, wie
bei einer freieren, groBherzigeren Richtung manche Kraft, die jetzt ferne
steht, der Kirche erhalten bliebe.

Noch mein seliger Vater fehltc keinen Sonntag in der Kirche; dic Pletit
fiir die Gebote der Kirche war in ihm noch lebendig ®. In dessen Sohn, ob-
schon er der Kirche freundlich gesinnt ist, ist jene schon viel schwicher 7.
Da kann nur ein neuer frischer Hauch die Flamme anfachen. So ist’s bei mir,

! Aus der Familie Munzinger in Olten sind mehrere Komponisten hervorgegangen,

die Messen, Oratorien und Kirchenlieder komponiert haben.

Er war 1855 zum PD an der Universitit Bern ernannt worden; die viterliche

Familie war aber bereits im Frithjahr 1849 (nach der Wahl des Vaters zum Bundes-

rat) nach Bern gezogen. Walther blieb auch weiter in Bern, nachdem der Vater

im Jahr 1855 gestorben war.

3 Schon 1850 mit seinen Commilitonen von der « Helvetias.

* Rinck Johann Christian Heinrich, 1770-1846, bekannter deutscher Organist und
Komponist, Schiiler von Rittel in Erfurt, seit 1817 Kammermusiker in Darm-
stadt, starb dort am 7. August 1846.

5 In Bern war 1832-1867 rémischkatholischer Pfarrer: Antoine Baud, geboren 1805
in Chéne bei Genf; 1830 Priester, zuerst Vikar in Genf, 1831 in Bern, 1832 dort
Pfarrer. Unter ihm wurde in Bern die erste kath. Kirche erbaut (St. Peter u. Paul),
vollendet 1864. Im gleichen Jahr wurde er als Dekan ex parte Episcopi Basileensis
bestatigt und 1865 zum Apostolischen Protonotar ernannt. Er starb am 7. Mai
1867 (Frdl. Mitt. des bischo6fl. Ordinariats der Didzese Basel in Solothurn).

5 Im Hause Munzinger in Solothurn gab es eine Hauskapelle; dort lag denn auch
der tote Vater Bundesrat im Jahre 1855 aufgebahrt. Hans Hafliger, Bundesrat
Josef Munzinger, Solothurn 1953, S. 372.

7 Walther Munzinger hatte 1859 in der Kirche Langenthal protestantisch geheiratet.
DieTscHl/WEBER, Walther Munzinger, Ein Lebensbild; Olten 1874, S. 60.

[

165



und so ist’s noch bei Tausenden von Taufscheinkatholiken, die diesen wider-
wartigen Namen nicht verdienen. Mir personlich entspricht manche Seite
des Katholizismus mit seinem poetischen Gehalt ganz vollkommen; eine
protestantische Kirche, wenn’s nicht ein erhabenes Miinster ist, 148t mich
so kahl und kiihl wie sie selbst ist, und ein protestantischer Gottesdienst,
wenn’s nicht zufdllig ein ausgezeichneter erwidrmender Prediger ist, ist etwas
sehr Langweiliges, und Langeweile ist der groBte Feind der Frommigkeit;
diejenigen die meinen, sie kénnen den Menschen mit einer regelrechten drei-
teiligen Predigt erfassen, kennen den Menschen schlecht. Ich halte das eigent-
lich Gottesdienstliche fir sehr erhebend, wirkungsvoll und der verschieden-
artigsten Ausbildung fahig. Ich wiirde es namentlich fiir die romanischen
Volkerschaften beklagen, wollte man den Gottesdienst durch Bibellesen und
Interpretation verdringen. —

Ich hoffe also, es sollte eine Moglichkeit sein, den stolzen Strom der Katho-
lizitat, ohne ihn zu zerteilen, aber auch ohne fremden Druck, durch die Kraft
des eigenen Wassers in eine neue Richtung abzulenken; und in dieser Richtung

wiirden ithm — dessen bin ich iiberzeugt — hunderte von Bichen, die sich bis
jetzt im Sande verloren, zuflieBen. Da@} ich dies durch die eigene Kraft der
Kirche herbeifithren mdéchte !, habe ich in meiner Schrift genugsam an den
Tag gelegt.

Bleibt mir noch die Frage: Ist zur Erreichung der ausgesprochenen Zwecke
eine grofe Gemeinschaft, eine wahre allgemeine Kirche notig oder wiinschens-
wert, oder sollen wir die Entstehung kleiner Gemeinschaften je nach indi-
viduellen Richtungen wiinschen?

So sehr ich das Partikuldre der Nationalkirchen gegeniiber dem zwingenden
Absolutismus Roms verteidigte, so entschieden bin ich gegen das namentlich
in der protestantischen Kirche wuchernde freikirchliche Element (soweit
dieses nicht blof Unabhidngigkeit vom Staate bedeutet). So gediegene Ab-
sichten teilweise dabei mitwirken, die Evscheinung als solche, diese Auflésung
der Kirche im wahren Sinne, ist mir ein Argernis. Ich kann mir nichts Un-
kirchlicheres denken als diese Trennung der Bewohner einer Stadt, einer
Kirchgemeinde, selbst eines und desselben Hauses in mehrere Kirchgemein-
schaften, und zwar durch die Willkiir des Einzelnen, mit der natiirlich Partei-
sucht so sehr nahe zusammenhangt.

Religiése Gesinnung ist natiirlich moglich auch ohne Kirche in jedem Ein-
zelnen. Zu diesem individuellen Gefiihl k6mmt nun aber das Gefiihl der
Gemeinsamkeit der hoheren Bestimmung aller Menschenkinder; das Auge der
Humanitdt, das nach idealern, géttlichen Zwecken gerichtet ist, nenne ich
Karche.

Von dieser Idee aus sind unsere Konfessionalunterschiede eine beklagens-
werte Erscheinung; allein es sind eben historische Tatsachen und bei dem
Einzelnen ist nicht die Willkiir, sondern die Geburt mafBgebend.

Viel hallicher und wahre Karikaturen der reinen Idee einer Kirche sind
jene Absonderungen im SchofBle derselben Kirchgemeinschaft, wo la bonne
société in die Eglise libre und la canaille in die Eglise nationale geht.

! Gemeint ist: ohne politische Hilfe.

166



Die Kirche, als allgemeine Kirche gedacht, ist das schonste Gebilde im
Reiche der Menschen. In ihr beugt sich das ganze Geschlecht vor einem
Hohern in Demut, und Einer ist dem Andern gleich und Keiner weill mehr
als der Andere von dem, was iiber den Wolken ist, von dem unbekannten
Gott. In jenen Pseudokirchlein dagegen, da ist der Kopf des so erbarmlichen
Menschenkindes in die Hohe gerichtet, — da fiihlt sich der Eine besser als der
Andere; da meint der Kirchgenosse das Hohere besser zu kennen als der, der
auBer der Kirche steht; da muB notwendig die Demut, der erste Anfang der
Religiositdt, andern Empfindungen weichen. Da ist nach meinem Gefiihl
gerade der schonste Zug der kirchlichen Gemeinschaft, der kirchlichen
Frommigkeit, verwischt. Ich halte also an der Kirche fest. Ich kann nicht
an ihre Auflésung glauben, weil ich sie der Entwicklung fahig halte. — Ich
mochte auch nicht die hohe Aufgabe der Kirche dem Staate zuweisen !. Ich
bin ein Feind der Ubergewalt des Staates, und ich meine, eine Kirche in
meinem idealen Sinne miifte schweres Gewicht in die Waagschale werfen
koénnen, wenn es sich darum handelt, gegen rohen Despotismus die edelsten
Giiter des Friedens und der Gesittung zu verteidigen.

Ich bitte sehr ab, daB ich so sehr lang geworden, ich habe es durchaus nicht
gewollt.

Ich habe das Vergniigen, Ihnen beiliegend eine kleine Arbeit, eine Schul-
rede ? zuzusenden und empfehle mich Ihnen bestens.

Mit hochachtungsvollem Grufe

Dr. W. Munzinger, Prof.
Bern, den 24. Oktober 1860.

II.

WALTHER MUNZINGER AN EMIL ScHMID 3

Bern, 5. Dezember [1871]
Sehr geehrter Herr und Freund!

Ich verdanke Ihnen Ihre telegraphische Mitteilung; sie hat mich sehr
gefreut. Ich erkenne darin den alten guten freisinnigen Geist Oltens. Es
scheint mir denn doch klar genug, dal man eine Siinde gegen den eigenen
Geist begeht, wenn man im selben Augenblicke, wo man gegen die freche
Unwahrheit der Infallibilisten protestiert und erklirt, daB doch wenigstens

1 Keine Staatskirche also.

2 Rede des Herrn Dr. Walther Munzinger, Professor der Rechte an der Universitit
zu Bern, gehalten an dem Schulfeste in Olten, 26. August 1860, Olten 1860; Aus-
zug auch bei DIETSCHI/WEBER, S. 61.

3 Schmid Emil von Olten, 1840-1906; gebildet in Olten und Solothurn, in Ziirich
und Neuenburg, zuletzt an der Universitit Heidelberg; seit 1865 Apotheker in
Olten; sehr interessiert an Fragen der Politik liberaler Richtung; Sohn des Stadt-
ammanns Jak. Benedikt Schmid. Munzinger wandte sich an ihn in der Hoffnung,
er wiirde als Sohn am stirksten auf den Vater Stadtammann einwirken kénnen.

167



die Schule von diesem Geiste verwahrt bleiben soll, gerade den Reprisen-
tanten ! dieses schlimmen Geistes an die Spitze dieser Schule stellt. Es war
doch schon fatal genug, daB die Bezirksschulkommission so zusammen-
gesetzt worden ist, als wenn unsere Katholikenversammlung in Solothurn 2
eine eitle Komodie gewesen, als wenn es eigentlich bei all den groBen Worten
Niemandem recht ernst gewesen wire.

Ich hoffe nun, daB dieser Wahlvorgang in Olten Euch Muth einfl6Be, in
der Sache, zu der wir einmal stehen zu wollen feierlich erkliart haben, einen
Schritt vorwirts zu gehen. Ihr seht an dem schénen Lehrbuch der Geschich-
ten, von denen ich heute im «Volksblatt» gelesen habe 3, wie es noth tut. Und
vergelt nicht, daB ein Moment, der so giinstig wire in der jetzigen, fiir die
germanische Welt nicht so leicht wiederkehrt. Wie stehen wir in der Schweiz
Deutschland gegeniiber so unentschieden und apathisch da. Miissen wir denn
alles Heil auf dem geistigen Gebiet von Deutschland erwarten!

Freund Dietschi * soll sich die Sache zu Herzen nehmen; es ist eine gute
Sache, die brav auszufechten ihm und seinem wackern Blatt nur Ehre bringen
kann. Dietschi besitzt auch Maal3 genug, ich habe heute gedacht, fast zu
brav; ich hitte ihn in seinem Leitartikel 3, der mir zwar sehr gut gefallen hat,
etwas schneidiger gewiinscht. Die Frage ist danach. — Den Muthigen gehort

! Gemeint ist Peter Bldsi, damals kath. Pfarrer in Olten, lebte 1821-1884, gebildet
in Solothurn und Freiburg i. Brs 1847, Primiz und Sekundarlehrer in Balsthal,
1850 Kaplan u. Bezirkslehrer in Olten, 1860 Pfarrer in Aarau und Religionslehrer
an der dortigen Kantonsschule, 1863 Pfarrverweser in Olten, seit 1864 dort Pfarrer,
eifriger Schulmann und Schulinspektor und Prasident der Bezirksschulkommission;
1875 Erbauer der neuen rém. kath. Kirche samt Pfarrhaus, Sekretdr des Kapitels
Buchsgau, starb in Olten am 21. Juni 1834. Publizierte: Beschreibung des Un-
glicks im Hauensteintunnel, Olten 1857. — Predigt zur Festfeier der Aufnahme
Solothurns in den Schweizerbund, Luzern 1881.

2 Sie fand statt am 29. April 1871, der schweizerische Kongrell in Solothurn am
18. September 1871.

3 An der Bezirksschule Olten wurde damals das nicht eben objektive Geschichts-
lehrmittel von J. Hoffmann verwendet. Das «Volksblatt» wiinschte es ersetzt.
Volksblatt vom Jura, Redaktion Peter Dietschi, Olten 5. Dezember 1871.

* Dietschi Peter von Lostorf, 1830-1907, gebildet in Olten, Neuendorf und Solo-
thurn, studierte an den Universititen von Zirich, Lausanne, Géttingen und
Berlin klassische Philologie und Geschichte; 1854 Lehrer an der neuen Bezirks-
schule Olten, 1855 als Professor ans Gymnasium Solothurn berufen, wo er bis
1870 blieb. Ab 1870 Redaktor an dem von ihm 1869 begriindeten « Volksblatt vom
Jura» in Olten. Nahm lebhaft Anteil am politischen und kulturellen Leben der
Stadt und des Kantons, zuerst liberaler, dann freisinniger Richtung, und wurde
einer der Fithrer der kirchlichen Reformbewegung, griindete auch und gab heraus
die « Katholischen Blatter» 1873-1877, war seit 1884 bis 1907 ununterbrochen
Prasident des Synodalrates der Schweizerischen Nationalkirche.

5 Im «Volksblatt vom Jura» 1871, Dez. 5. schrieb Dietschi im Leitartikel «Zu den
getroffenen Kommissionswahlen» tiber die Wegwahl des kath. Pfarrers Bldsi und
des reform. Pfarrers Ehrsam aus der Schulkommission «was nur den Bestrebungen
unserer Zeit entspricht: Trennung von Kirche und Staat, Anerkennung der Schule
als einer Staatsanstalt und voélliger Unabhédngigkeit von der Kirche».

168



die Welt. Ich wiirde im Kanton Solothurn diese prinzipielle Frage mit aller
Kraft ergreifen; das ist eine Frage, die hoch steht und die Luft reinigt von
allen kleinlichen Partheigeschicken !. Das deutsche Reich hat den Kampf
begonnen von oben herab; dort ruft man die Polizei zu Hiilfe. Bel uns da-
gegen sollte das von unten, aus dem guten tapfern Geiste des Volkes kommen.
Wenn einmal die Gemeinden ernst machen und fest erklaren, was sie fiir eine
Kirche haben wollen, so werden auch die Geistlichen parieren. Vor 400 Jahren
haben die Basler ihren Geistlichen, die sich widerspenstig zeigten, den Befehl
vorgelegt, «sie sollen lesen und singen, oder aus der Stadt springen». Ist denn
heute nichts mehr von der alten Schweizerkraft vorhanden? Woran fehlt’s?
Am meisten an der rechten Frommigkeit; wiren wir frommer, wir hitten
schon ldngst griindlich aufgerdiumt mit dem Lug und Trug.

GriuBen Sie mir Ihren verehrten Vater * recht herzlich. Thr ergebener

Prof. Munzinger

III.

WALTHER MUNZINGER AN EMIL SCHMID

Bern, 7. November [1872]
Mein verehrter Freund!

Besten Dank fiir Ihre Mittheilungen. Ich sehe mit gespanntem Blicke der
Entwicklung des Starrkircher-Konfliktes 3 zu; ich habe mich aber auch nicht
getduscht in der Annahme, daf3 Olten sich dessen bewuBt ist, wie viel nun
von seiner Haltung abhidngt. Ein solcher Moment wie der jetzige kehrt nicht
wieder. Diiret ¢, der unsere Ruhe fiir Schwiche genommen hat, hat sich in
seiner frechen Ungeduld zu einem Schritt hinreiBen lassen °, zu einem Zuge,

! Gemeint ist der Streit unter den zwei Richtungen innerhalb der Partei, namlich
zwischen den gemiBigteren Grauen (Liberalen) und den radikaleren Roten (Frei-
sinnigen), der dann durch die Fusion vom 19. Mai 1872, die sogenannte Langen-
thaler Bleiche, beigelegt wurde.

2 Schmid Jak. Benedikt, von Olten, 1811-1880, Stadtammann in Olten, siehe
S.141 Anm. 2.

3 Starrkirch bei Olten, wo der kath. Pfarrer Paulin Gschwind schon im Dezember1869
das Bandchen publiziert hatte, «Das vatikanische Konzil und die Priesterehey,
womit er das Mif3fallen des Bischofs erregte. — Gschwind Paulin, von Therwil bei
Basel (1833-1914), 1861 Priester und Vikar in Olten, 1862 Pfarrverweser in Ramis-
wil, dort 1864 Pfarrer, 1865 Pfarrer in Starrkirch, 1872 exkommuniziert; erster
altkath. Pfarrer in der Schweiz; 1887 Generalvikar des altkath. Bischofs Herzog;
1889 Pfarrer der altkath. Gemeinde Kaiseraugst; resignierte 1905, Publikationen:
mehrere Werke zur Reformbewegung und die Selbstbiographie «Peregrins Auto-
biographie», Bern 1907 ; Bibliographie auBerdem bei Scamiprin L. R.: Die Kir-
chensitze des Kantons Solothurn, Bd. 2, S. 168, Solothurn 1908.

* Der bischofliche Kanzler.

5 Am 26. Oktober 1872 wurde Paulin Gschwind exkommuniziert.

169



der unsere Stellung auf dem Schachbrett plétzlich so gebessert hat, daB wir
dem Diiret Schach bieten konnten. Wird es geschehen? Ihre Beschliisse *
sind gut, sie sollen zu dem fiihren, was ich als das einzig bleibende und reell
Wirksame ansehe, ndmlich zu einem entschiedenen Conflikt mit Eurvem Pfavver*
zu dessen Wegdriangung und endlich zur Wahl eines altkatholischen Pfarrers.
Das scheint weit gegangen zu sein, und doch ist dies nicht nur das Einzige
was wirkt, sondern auch das Einzige was der mannlichen Wahrheit, Offenheit,
Ehre entspricht. Denn es ist eine Unwahrheit, da8 in Olten ein Mann als der
Seelenhirt, als der Vertreter der hohen, heiligen religiésen Gesinnung gilt,
der in eigentlich cynischer Weise mit den unfehlbaren Wolfen heult.

Es ist aber auch ein Postulat der Ehre und Offenheit, da3 die Gemeinde
Olten nicht biegt, sondern bricht, in solchen Fragen des ideellen Gebietes ist
man es endlich der Wahrheit schuldig, persénliche Riicksichten ? sinken zu
lassen. Das ist auch jetzt viel eher moglich, nachdem unsere Gegner so heraus-
fordernd geworden sind. Es ist aber auch absolut ndthig, dafl Olten eine alt-
katholische Gemeinde werde, sonst wird mit der Zeit auch Starrkivch wiedev
verloven gehen, es darf nicht isoliert bleiben, sonst fingt es erst den Frauen
an angst und bange zu werden, und die Wiihlerei mit Himmelstrost und
Hollenqual wird formidabel werden. Ich weill, welche Anstrengungen in
Mering * gemacht worden sind.

Also, wenn etwas Bleitbendes werden soll, so miissen Sie jetzt, wo die Geister
wach sind, sehr energisch handeln. Es wird bei Ihnen, wo die Minoritédt gering
ist, ohne viel Leidenschaft ablaufen, und das ist ein Gliick. Je kraftiger Sie
handeln, desto geschwinder ist die Krisis vorbei und wird die Ruhe wieder
einkehren.

Wie aber vorwirts gehen ? Das kénnen Sie besser beurteilen als ich aus der
Ferne. Aber Sie sollten den Pfarrer zum Riicktritt nétigen kdnnen; Sie cr-
kldren der Regierung, daB zwischen der Gemeinde und dem Pfarrer ein un-
haltbarer RiB eingetreten ist, daB Sie die Jugend nicht mehr in den Religions-
unterricht zu schicken entschlossen sind usw.

GriiBen Sie mir vor allem Thren Herrn Vater ®, auf ihn blicken nun die
Gutgesinnten. Ein rascher Schlag, und wir haben gewonnen.

Ihr ergebener Munzinger °.

! In Olten war vorgesehen, durch BeschluB3 der Kirchgemeinde gegen das Dogma
der péapstlichen Unfehlbarkeit zu protestieren, im iibrigen in den hidngenden
kirchlichen Fragen die Regierung zu gesetzgeberischem Vorgehen aufzufordern,
was dann an der Kirchgemeindeversammlung vom 17. November 1872 beschlossen
wurde.

2 PETER BLAsI, siehe S. 168 Anm. 1.

3 Pfarrer Bliasi galt bis daher als geschatzter Gesellschafter in der Stadt.

* Mering, im Kreis Friedberg, bayr. Reg. Bez. Schwaben. — Hier schloB sich Pfarrer
Renftie der aitkatholischen Bewegung an.

5 Den Stadtammann J. B. ScHMID, siehe S. 141 Anm. 2.

¢ Beide Briefe im Stadtarchiv Olten, Nachla Walther Munzinger.

170



	Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus : zur Entstehung der christkatholischen Pfarrei Olten
	Einleitung
	Stadtoltner und kantonale Vorgeschichte
	Missverständnisse um das 1. Vatikanum
	Die Krise von 1872-73
	Das religiöse Profil Walther Munzingers
	Zusammenfassung
	Drei Briefe von Walther Munzinger


