
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 60 (1966)

Artikel: Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus : zur
Entstehung der christkatholischen Pfarrei Olten

Autor: Conzemius, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VICTOR CONZEMIUS

DER GEISTESGESCHICHTLICHE HINTERGRUND
DES CHRISTKATHOLIZISMUS: ZUR ENTSTEHUNG

DER CHRISTKATHOLISCHEN PFARREI ÖLTEN

Für Giuseppe Crivelli

1. Einleitung

Am 8. Nov. 1872 war der Gemeinderat von Ölten zu einer außer¬

ordentlichen Sitzung einberufen. Als einziges Traktandum lag eine

Zuschrift des Liberalen Vereins von Ölten vor, in der der Stadtrat
aufgefordert wurde, gegen die kurz vorher ausgesprochene Exkommunikation

des Pfarrers Paulin Gsehwind von Starrkirch und seine vom
Bischof von Basel verfügte Absetzung Stellung zu beziehen. Weiterhin
wurde den Stadtvätern die Gretchenfrage gestellt, wie sie es mit dem

Dogma der Unfehlbarkeit des Papstes hielten. Einstimmig faßte der
Gemeinderat den Beschluß, auf den 17. November die katholische

Kirchgemeinde zu versammeln und ihr eine Motion in drei Punkten zur
Annahme vorzulegen. Diese lauteten:

«1. Öffentlicher und feierlicher Protest gegen das Dogma der Unfehl¬

barkeit des Papstes.

2. Mitteilung dieses Protestes:
a) an den Herrn [Eugenius Lachat] Bischof von Basel in Solothurn,
b) an die hohe Regierung, mit dem nachdrücklichen Gesuch, daß sie

energische Maßnahmen treffen möge, die Lehre und Praxis des

angeführten Dogmas in Kirche und Schule zu verhindern.

112



3. Erklärung aufrichtiger Sympathie mit den Gemeinden Starrkirch
und Dulliken in ihrer festen Haltung in dem Streite des Herrn
Bischofs von Basel gegen den Herr Pfarrer.» '.

Die Versammlung der katholischen Kirchgemeinde am 17. November
1872 verlief so, wie der Gemeinderat es gewünscht hatte. Von den 450

Stimmberechtigten 2 waren 240 erschienen. Mit 238 gegen 2 Stimmen
nahm die Kirchgemeinde die ihr vorgelegten Resolutionen an und überließ

die Redaktion der diesbezüglichen Schriftstücke dem Genieinderat.
Eine von 8 Bürgern vorgelegte Denkschrift, welche die Zuständigkeit
des Gemeinderates in dieser Angelegenheit bestritt, wurde ad acta gelegt.

Damit war ein Weg eingeschlagen, der zu folgenschweren Auseinandersetzungen

mit der kirchlichen Oberbehörde führen mußte. Diese

Konfliktsmöglichkeit bestand auch dann, wenn der Ortspfarrer, wie Pfarrer
Paulin Gsehwind von Starrkirch-Dulliken, die vom Gemeinderat
gebilligten Anschauungen des Liberalen Vereins teilen sollte. Das war aber

in Ölten nicht der Fall. Stadtpfarrer Peter Bläsi hatte am Morgen jenes
17. Nov. 1872 ein bischöfliches Schreiben verlesen und in vielen Exemplaren

auf die Kirchenbänke verteilen lassen. Er legte auch Protest gegen
die Beschlüsse der Gemeinde ein und sagte, er werde als katholischer
Priester treu und unentwegt zur Kirche und zum Bischof halten 3.

Somit hatte sich der Pfarrer in die Opposition zur Initiative des Gemeinderates

gestellt. Wollte der Gemeinderat seine Beschlüsse nicht als rhetorische

Deklamation verpuffen lassen, so mußte er gegen den aufsässigen
Pfarrer vorgehen. Das Mittel hierzu bot sich ihm bald.

Am 22. Dez. 1872 nahm das Solothurner Volk mit 7585 gegen 6083

Stimmen ein Gesetz an, das einen entschieden demokratischen Zug
in das Verhältnis von Pfarrer und Kirchengemeinden brachte. Dieses

Gesetz schränkte die Amtsdauer der bisher auf Lebenszeit gewählten
Pfarrer auf 6 Jahre ein und machte ihren Verbleib in der Pfarrei von einer
Wiederwahl abhängig. Zugleich räumte es den Gemeinden das Recht

ein, vor dem Inkrafttreten dieser Bestimmungen die Vornahme einer

neuen Wahl beim Regierungsrat beantragen zu dürfen. Abberufungen
sollte nach Maßgabe des Verantwortungsgesetzes nur der Regierungsrat
verfügen.

1 Auszug aus dem Gemeinderatsprotokoll bei Emil Meier: Einige Mitteilungen
über den Bau der Pfarrkirche und die Gründung der christkatholischen Gemeinde
Ölten. Ölten 1901, S. 18 fl. ; auch bei Alois Schenker: Katholisch Ölten.
Geschichte der römisch-katholischen Pfarrei Ölten seit 1872. Ölten 1938, S. 30.

2 Die genaue Zahl bei Schenker, S. 30.
3 Schenker, S. 32.

8 113



Unbeschadet seines demokratischen Grundzugs war dieses Gesetz ein
Kampfgesetz. Es richtete sich gegen den Bischof von Basel und die
kirchliche Hierarchie. Im konkreten Rahmen des Kantons Solothurn
sollte es den Gemeinden ermöglichen, sich eines nicht genehmen
Geistlichen zu entledigen, oder dem Bischof zum Trotz einen ihm mißliebigen
Pfarrer zu behalten. In Starrkirch konnte deshalb Pfarrer Gsehwind

trotz feierlicher Exkommunikation und Amtsenthebung durch den

Bischof auf Grund eines Mehrheitsbeschlusses des Gemeinderates seine

pfarrlichen Obliegenheiten weiter verrichten 1. In Ölten besaß nun die

Kommunalverwaltung eine rechtliche Handhabe, Pfarrer Bläsi ihr
Vertrauen zu entziehen und eine Neuwahl des Pfarrers zu fordern. Der
Gemeinderat begründete seinen Antrag auf Neuwahl damit, daß Pfarrer
Bläsi seit Jahren Anlaß zu vielen Klagen gegeben habe. Neuerdings aber
habe er entgegen dem Gemeindebeschluß vom 7. Nov. 1872 kaum eine

Gelegenheit versäumt, seine Überzeugung von der unbedingten
Glaubwürdigkeit des Lehrsatzes von der päpstlichen Unfehlbarkeit zu
bekennen. Dieses Verhältnis mache eine Zusammenarbeit von Pfarrer und
Gemeinderat unmöglich, wie denn auch in der jüngsten Vergangenheit
«in der Christenlehre und andernorts Dinge vorgekommen sind, welche
den Frieden der Pfarrgenossenschaft ebenso sehr wie die Zucht der

Jugend in Frage stellten»2.
Eine gewisse Schwierigkeit bestand allerdings darin, daß das Stift

Schönenwerd seit althergebrachter Zeit das Kollaturrecht für die Pfarrei
Ölten besaß. Jedenfalls hielt die Gemeinde sich für verpflichtet, die
Stiftsherren zum Verzicht auf ihr Recht zu bewegen. Aber das Stift
weigerte sich, auf dieses Ansinnen einzugehen, und bestritt, daß die
Pfarrstelle in Ölten erledigt sei oder durch Regierungsbeschluß
überhaupt erledigt werden könne 3. Angesichts dieser Weigerung hielt der
Gemeinderat sich nunmehr für berechtigt, selbständig vorzugehen. Er
schlug der Kirchgemeinde vor, sie möge den Regierungsrat ersuchen,
auf dem Wege freier Berufung Pfarrer Eduard Herzog in Krefeld, einen

gebürtigen Luzerner, zum katholischen Pfarrer von Ölten zu wählen.
Am 9. März 1873 kam die katholische Kirchgemeinde diesem Wunsche

nach. Mit den Stimmen der 223 Anwesenden - es war knapp die Hälfte

1 Paulin Gschwind: Peregrins Autobiographie. Bern 1907, S. 168 ff.
2 Gemeinderatsprotokoll v. 17. Febr. 1873; mit falschem Datum bei Meier, S. 21.
3 Sitzungsprotokoll des Gemeinderates v. März 1872; vgl. auch Meier, S. 23;

Schenker, S. 43.

114



aller stimmberechtigten Katholiken - wurde Eduard Herzog zum Pfarrer

von Ölten gewählt K In einem erstaunlich schnellen Rhythmus vollzog
sich die weitere Prozedur der Neubesetzung. Bereits am 14. März konnte
der Protokollführer des Gemeinderates in seinem Bericht vermerken,
daß die Regierung am 10. März die erledigte Pfarrpfründe Pfarrer Herzog
angetragen und dieser die Wahl angenommen habe 2. Offensichtlich
hatten in den interessierten Kreisen inoffizielle Besprechungen
stattgefunden, welche die Berufung Herzogs nach Ölten planmäßig
absicherten, nachdem der Gemeinderat sich über die Entfernung von Bläsi

verständigt hatte. Am Ostersonntag, den 13. April 1873, wurde Herzog
von Landammann Vigier feierlich als Pfarrer installiert. Zwei Jahre
später, am 4. April 1875, erklärte die Gemeinde Ölten den Beitritt zur
eben konstituierten christkatholischen Khche der Schweiz.

Damit waren die kirchlichen Zwistigkeiten in Ölten keineswegs
behoben. Eine römisch-katholische Minderheit sammelte sich um den

abgesetzten Pfarrer Bläsi und den Fabrikanten Johann Georg Reinhardt
und stärkte ihre Anhänger in der Ergebenheit gegenüber dem Bischof

von Basel und dem hl. Stuhle. Da Pfarrer Herzog die kirchlichen
Funktionen in der Pfarrkirche übernahm, hielten Pfarrer Bläsi und sein

Kaplan den sonntäglichen Gottesdienst zunächst in einem Privathause,

später in einer Notkirche ab. Am 15. Aug. 1910 konnte für die römischen
Katholiken eine neue Kirche, St. Martin, eingeweiht werden. Ölten
besitzt seither zwei katholische Pfarrgemeinden, eine romfreie, die sich
den Namen christkatholische beilegte, und eine romtreue, die
römischkatholische Kirchgemeinde. Das Zahlenverhältnis dieser beiden

Konfessionsgruppen hat sich inzwischen bedeutend verschoben. Die erste

Volkszählung von 1888, bei der die Römisch-Katholischen und Christ-
Katholischen getrennt aufgeführt werden, zählt 980 Römische und 2029

Christkatholiken auf. Im Jahre 1966 hat die christkatholische Pfarrei
etwa 1250, die beiden römisch-katholischen Pfarreien rund 11 000 Seelen.

Diese erhebliche Verschiebung erklärt sich daraus, daß die Christkatholiken

im wesentlichen auf die protestierenden Familien von 1872/73
beschränkt blieben. Der Bevölkerungszuwachs, der mit dem wirtschaftlichen

Aufschwung Oltens verbunden war, kam fast ausschließlich dem

protestantischen und dem römischen Konfessionsteil zugute. Die Zuzugs-

1 Meier, S. 24; Schenker, S. 43. - Noch am 10. Febr. 1873 hatten 67 Männer und
448 Frauen unterschriftlich die beabsichtigte Neuwahl mißbilligt und um
Bestätigung Bläsis ersucht, Ms. im Stadtarchiv Ölten, Kulturkampf I.

2 Meier, S. 23.

115



gebiete der Stadt lagen nämlich in solchen Landesteilen, die sich zu einer
der beiden großen Konfessionen bekannten. Eine frische Blutzufuhr
von außen konnten die Christkatholiken schon deshalb nicht erwarten,
weil ihre Kirche nie eine Volkskirche geworden war. Sie verblieb eine

«ecclesiola in ecclesiis», eine Kirche in der Zerstreuung, deren Mitglieder
in einer großen schweizerischen Diaspora lebten. Gemeinden wie Ölten,
in denen die überwiegende Anzahl der römischen Katholiken sich von
Rom abwandte, waren sehr selten. Außer ländlichen Gemeinden wie

Starrkirch, Mägden, Möhlin hatte unter den Städten nur noch die
katholische Kirchgemeinde von Zürich sich in ihrer Mehrheit der

Protestbewegung gegen das Dogma von 1870 angeschlossen. Deshalb stellt sich
für Ölten in aller Eindringlichkeit die Frage, wie es kommen konnte, daß

gerade hier die Mehrheit der katholischen Einwohner, etwa % der

Pfarrgemeinde, sich 1872/73 der Rebellion gegen Rom anschloß?

Wir wollen diese Frage nicht als Juristen oder Theologen, sondern als

Historiker angehen. Damit ist gesagt, daß wir uns weder anmaßen,
abschließende Urteile zu fällen, noch auch von vorneherein bestimmte
dogmatische Wertungen abzugeben. Wir wollen uns auch den Weg zu

unserem Problem nicht mit den gewohnten Schlagwörtern versperren :

Liberalismus, Freigeisterei, Radikalismus, wie sie nun einmal auf der
einen, Romanismus, Ultramontanismus, Jesuitismus, wie sie auf der
andern Seite heißen. Dort, wo wir diese Begriffe gebrauchen, wollen wir
sie nicht als Worthüllen klappern oder als abstrakte Bezeichnungen
stehen lassen, sondern versuchen, auf ihren konkreten Kern in den
Menschen und geistigen Bewegungen zu gelangen. Das ist nicht leicht.
Einmal, weil wir bei diesem Bohren auf geistige Strömungen und
Unterströmungen stoßen, die bisher allzu wenig erforscht wurden oder einem

getrübten Parteiauge allzu klar erschienen. Dann aber auch, weil die

gewissenhafte Berücksichtigung des Konkreten und Individuellen in eine

verwirrende Vielfalt von Problemen führt, die von einem einzelnen nicht
in einem Aufsatz ausgeschöpft werden können. Dieser Mängel eingedenk,
v/ollen wir versuchen aufzuhellen, wie es 1872/73 zur Spaltung der
katholischen Einwohnerschaft Oltens kommen konnte.

Die «histoire événementielle», die nüchterne Chronik der Ereignisse,
die wir am Eingang unseres Aufsatzes gegeben haben, führt bereits die

Vielschichtigkeit der hier einmündenden Strömungen vor Augen:
Unfehlbarkeit des Papstes, Konflikte in der Nachbarpfarrei Starrkirch,
Initiative des Liberalen Vereins, Vorgehen des Gemeinderates, Rekurs

an die Regierung, Amtsenthebung von Pfarrer Bläsi, Installation von

116



Pfarrer Herzog, Beitritt zur christkatholischen Kirche der Schweiz.

Was zunächst einmal auffällt, ist der späte Zeitpunkt des behördlichen

Eingreifens. Der Protest des Gemeinderates liegt fast zweieinhalb Jahre
später als die Verkündigung des Dogmas von der Unfehlbarkeit des

Papstes. Diese hatte am 18. Juli 1870 stattgefunden. Es handelt sich
also in Ölten um keine spontane Aufwallung der Gefühle des katholischen
Kirchenvolkes, sondern um eine von einer Minderheit gelenkte Protestaktion,

die bestenfalls an eine latente Unzufriedenheit gegenüber dem

Dogma anknüpfte, um auf diesem Wege ihr Ziel zu erreichen. Befremdlich

mag auch erscheinen, daß eine private Gesellschaft, der Verein
freisinniger Katholiken, den Gemeinderat ins Schlepptau nehmen und seinen

Kurs in einer kirchlich-dogmatischen Angelegenheit bestimmen konnte.
Daraus braucht man nun nicht gerade den Schluß zu ziehen, daß die
theologischen Exkurse von Laien grundsätzlich eine sehr gewagte Sache

seien 1. Der Historiker hat sich zu fragen, welche Sirenentöne die Oltner
Laien auf die Jagdgefilde der Theologie, besser noch der antikii ehlichen

Fronde, hinüberlockten. Die Beantwortung dieser Frage setzt eine kurze

Skizzierung des lokalen, des kantonal-regionalen sowie des

allgemeinzeitgeschichtlichen Rahmens voraus.

2. Stadtoltner und kantonale Vorgeschichte

Bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts hinein war Ölten eine geschlossene
römisch-katholische Stadt. In der Reformationszeit (1529/30) war ein
«redlich tapferes Mehr» der Bürgerschaft für den alten Glauben
eingetreten und 1532 «propter constantiam in fide catholica» vom Nuntius
gelobt worden 2. Im Jahre 1850 stand den 1634 kath. Einwohnern ein
Häuflein von 43 Protestanten gegenüber. Zwanzig Jahre später waren es

bereits 733; im Jahre 1900 nahezu 3000 Protestanten3. Diese Zahlen
sind der Ausdruck einer tiefgreifenden Wandlung, die Ölten im 19.

Jahrhundert erfaßte. Das Paßstädtchen am untern Hauenstein, das noch zu

Beginn des Jahrhunderts ein verträumtes Dasein führte, überflügelte
nach der Jahrhundertmitte in wenigen Jahrzehnten die Kantonshauptstadt

Solothurn und steht mit seinem Bevölkerungszuwachs von 835,5%
(1850-1941) mit großem Vorsprung als erste unter den Schweizer Städten

1 Schenker, S. 20.
2 J. Derendinger: Geschichte der Reformierten Kirchgemeinde Ölten 1859-1929.

Ölten 1929, S. 7.
3 Die Zahlen bei Schenker, S. 226.

117



da l. Ausgangspunkt und Grundlage für diese Entwicklung war die
verkehrstechnisch günstige Lage der Stadt, die erst das Industriezeitalter
voll ausnützte. 1855 wurde Ölten als Knotenpunkt der schweizerischen

Eisenbahnen, der sog. Centralbahn, ausgebaut2. In den folgenden Jahren
siedelten sich um diesen Knotenpunkt eine Reihe von Fabriken an, die
besonders in der Kleidungs- und Ausrüstungs- sowie der Maschinenindustrie

die Vorrangstellung Oltens im kantonalen Industriegefüge
befestigten.

Gewiß veränderte der industrielle Aufschwung die traditionelle
Struktur des Städtchens; das geistige Antlitz Oltens hatte sich aber

bereits längst verändert und ganz bestimmte individuelle Züge

angenommen. Vor dem wirtschaftlichen Aufstieg der Stadt und
weitgehend unabhängig von ihm liegt eine kulturelle Blütezeit, die goldene
Zeit Oltens, wie Hans Häfliger sagt3. In einer zweiten Etappe dieser

Blüteperiode griff Ölten mit dem Willen zu politischer Gestaltung ins
öffentlich-rechtliche Leben des Kantons ein und bestimmte dessen
politische Entwicklung in entscheidender Weise.

1802 schrieb Ildefons v. Arx seine Geschichte der Stadt Ölten 4, etwas

später der Kaplan und Lehrer Peter Strohmeier die Geschichte des

Kantons Solothurn 5. 1816 wurde die Oltner Lesegesellschaft gegründet.
Die drei Brüder Ulrich, Josef und Viktor Munzinger förderten den

Gesang. Musikverein und Theatergesellschaft der Dreitannenstadt, die
damals etwas mehr als 1000 Einwohner zählte, schlössen sich 1837 in einem
besonderen Verein zusammen 6. Hatte Ildefons v. Arx zu Beginn des

Jahrhunderts noch geklagt: «Die Lehranstalten sind in Ölten elender
als in vielen Bauerndörfern»7, so schufen planmäßige Anstrengungen

1 Paul Meister: Die industrielle Entwicklung der Stadt Ölten. Aarau 1953, S. 137.

Vgl. auch Statistisches Jahrbuch der Schweiz 1962, S.16.
2 H. Dietschi: Ölten, 75 Jahre Eisenbahnstadt. Ölten 1931. (SA aus dem Oltner

Tagblatt.)
3 Daß auch diese Blütezeit mit einem gewissen Wohlstand zusammenhängt, der

besonders den gewerbetreibenden, wirtschaftlich interessierten Familien des
Oltner Stadtpatriziates zugute kam, wird damit nicht bestritten. Einzelne
Angaben bei Häfliger: Munzinger, S. 3-6.

4 Die Geschichte Oltens erschien posthum in Solothurn 1846. - Über I. v. Arx
vgl. das Sammelwerk: Ildefons von Arx, 1755-1833. (Publikation aus dem
Stadtarchiv Ölten, hrsg. v. Eduard Fischer. Bd. 4.) Ölten 1957.

5 St. Gallen/Bern 1836.
6 Hans Häfliger: Die Dreitannenstadt Ölten. In: Der Kanton Solothurn. Ein

Heimatbuch. Solothurn 1949, S. 76.
7 Zitiert bei Hans Häfliger, Bundesrat Josef Munzinger. Solothurn 1953, S. 51.

118



hierin bald Abhilfe1. 1854 erhielt Ölten gegen den heftigen Widerstand

Solothurns eine eigentliche Bezirksschule mit zwei Abteilungen,
einem «Progymnasium» und einer «Realschule»2. Man würde sich aber

täuschen, wenn man meinte, nun hätte auf einmal ein betont laikaler
Geist in diesen Schulen Eingang gefunden. Von den drei Bezirkslehrern

waren zwei Geistliche. Der eine, Kaplan Peter Bläsi, wurde zehn Jahre
später Pfarrer von Ölten, er ist uns bereits als Widerpart des Gemeinderates

1872 begegnet. Den anderen, Karl Anton Hermann aus Cham,
hatten die haushälterischen Gemeindeväter eigens beim Bischof
angefordert, um den alten, achtzigjährigen Oltner Pfarrer Gerno in der

praktischen Seelsorge zu entlasten3.
Von der Schule her drang also kein unbotmäßiger Geist gegen die

Kirche vor. Die Gründe für die antikirchliche Fronde von 1872/73 sind
demgemäß anderswo zu suchen. Sie hängen unmittelbar mit der bereits
erwähnten Stärkung des politischen Selbstbewußtseins der Oltner
zusammen. Hier entlud sich nicht bloß der aufgestaute Groll des

Untertanenstädtchens gegen die solothumische Obrigkeit, hier konnte der
bisher brachliegende politische Ehrgeiz begabter Männer sich in einer

angemessenen Weise entfalten. Unter dem Druck der geistigen Kräfte,
aus denen dieser politische Willen sich nährte, und dem Gegendruck
der Reaktion, die sich ihm entgegenstellte, schlugen die Oltner eine

deutlich profilierte ideologische Richtung ein.
1814 hatte im Kanton Solothurn das 1798 von den Franzosen

gestürzte Patriziat die Zügel der Regierung wieder in die Hand genommen.
Im Jahre 1830 bereitete eine unblutige Revolution der Herrschaft der
Aristokratie ein Ende; die Periode der Restauration wurde von der

Regeneration abgelöst. Die neue Bewegung brach endgültig die Vorherrschaft

des Solothurner Stadtpatriziates und weckte eigentlich das

Bewußtsein der Zusammengehörigkeit der Kantonsteile4. Die Landstadt
Ölten übernahm die Führung dieser Bewegung, weil sie allein in der

Lage war, der bildungsarmen Landschaft die nötigen geistigen Führer

1 Zur Oltner Schulgeschichte vgl. J. Mösch: Die solothumische Schule seit 1840.
5 Bde., Ölten 1945-1953 (Register).

2 Vgl. Mösch, Bd. 3, S. 211-221; auch: Hundertfünfzig Jahre Bezirksschule Ölten
1815-1965, Ölten 1965.

3 Mösch, Bd. 3, S. 220. Über Hermann s. auch A. Iten : Tugium Sacrum. Stans 1952.
S.235.

4 F. Glauser: Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel (1834/35). Solothurn
1960, S. 97.

119



zu stellen1. Im Oltner Gasthaus «Zur Krone» trafen sich am 15. Nov.
1830 die ersten Anhänger dieser liberal-demokratischen Richtung, von
Ölten ging die Propaganda für die Verfassungsänderung aus, von hier
der Aufruf zur kantonalen Volkstagung in Balsthal am 22. Dez. des

gleichen Jahres, und schließlich war es ein Oltner, Josef Munzinger,
der auf jener Tagung die «Souveränität des Volkes ohne Rückhalt»
proklamierte2. Josef Munzinger wurde 1831 als Regierungsrat nach
Solothurn berufen, übernahm 1833 als Standespräsident die Regierung
und bestimmte 1835 bis 1848 mit den Mitgliedern seiner liberalen
Partei die politischen Geschicke des Kantons. Hermann Büchi nennt
diese Politik eine glückliche Mischung «weltanschaulichen Doktrinarismus

mit einem geradezu untrüglichen Instinkt für das praktisch
Mögliche» 3.

Das staatsmännische Einfühlungsvermögen Munzingers begegnet
besonders eindrucksvoll in seiner Kirchenpolitik. Seine freiheitliche
Richtung brachte ihn naturgemäß in Widerspruch zu denjenigen
kirchlichen Kreisen, die mit dem Patrizierregiment durch verwandtschaftliche
Beziehungen - der höhere Klerus ging zum größten Teil aus den
Solothurner Stadtfamilien hervor - und gemeinsame Interessen verbunden

waren. Liberales Staatsbewußtsein, aber auch praktische Erwägungen
bestimmten ihn, den konsequenten Abbau der kirchlichen Privilegien
zu betreiben und das vom aristokratischen Regiment ererbte
Staatskirchentum weiter auszubauen. In der Verfolgung dieser Anliegen legte
er sich eine kluge Mäßigung auf, die ihn als besonnenen Realpolitiker
ausweist, was man nicht von allen seinen liberalen Schildknappen sagen
kann.

Wir meinen hier z. B. Munzingers Stellungnahme zu den Badener

Artikeln in den Jahren 1834/35. Zu Anfang des Jahres 1834 kamen in
Baden die katholischen Vertreter von 7 Kantonen zusammen und legten
in 14 Artikeln Reformanträge nieder. Diese sollten einerseits die Kantone
einigen : «für kirchliche Emanzipation vom Joch der Nuntiatur, und der

Kurialistik», andererseits aber eine Reorganisation vornehmen «aus der
Idee der katholischen Kirche, als nach welcher den Laien zusteht, mit
Zustimmung der Geistlichen die Institutionen ihres äußern Bestandes

1 H. Büchi: Hundert Jahre Solothurner Freisinn 1830-1900. Solothurn 1930, S. 3.
2 H. Büchi, S. 15; bes. Häfliger: Munzinger, S. 75 ff. Vgl. auch Joh. Mösch: Die

Ausgleichsbewegung im Kt. Solothurn. Solothurn 1938, S. 80 ff.
3 Büchi, S. 23.

120



oder der hierarchischen Ordnung festzusetzen.» 1. Konkret wurden
vorgeschlagen : die Errichtung einer Schweizer Erzdiözese mit Basel als

Metropolitanbistum, Wiederherstellung von Synoden unter staatlicher
Aufsicht, Ausweitung der bischöflichen Rechte gegenüber Kurie und
Nuntiatur, staatliche Genehmigung (Plazet) für kirchliche Erlasse,

Gewährleistung und Einsegnungspflicht von konfessionell gemischten Ehen,
Verminderung der kirchlichen Feier- und Fasttage, finanzielle

Besteuerung der Klöster und Stifte zu Gunsten religiöser, karitativer oder

gemeinnütziger Zwecke, Oberaufsicht über die Priesterseminare usw. 2.

Wenn wir heute im Jahre 1966 nach dem 2. Vatikanischen Konzil einen
Blick auf diese Postulate werfen, so können wir sagen: Ein Teil davon
ist inzwischen auf dem Wege einseitiger staatlicher Regelung
durchgesetzt worden, einen anderen Teil konnte die kirchliche Selbstreform
verwirklichen oder dem Reifungsprozeß überantworten, ein nicht
geringer Teil schließlich ist endgültig als der katholischen Idee entgegenstehend

verworfen worden. Zu letzterem gehören besonders jene Artikel,
die dem Staatskirchentum weitesten Spielraum gewährten und nicht
so sehr eine harmonische Konkordanz von Staat und Kirche, als
vielmehr eine de jure Anerkennung der Oberhoheit des Staates über die
Kirche im Auge hatten. Die geistigen Väter dieser Badener Artikel
waren aber keine Laien, die sich auf das Gebiet des Kirchenrechts
verlaufen hatten, sondern Geistliche, die auf staatlich gelenktem Wege des

«aggiornamento» der Kirche herbeiführen wollten. Mit Ausnahme das

Pfarrers nahm der gesamte Oltner Weltklerus an dieser Tagung teil, die
beiden Kapläne J. K. Lang und Franz Meyer sowie der Sekundarlehrer
P. Strohmeier 3.

Die alten und jungen Vertreter eines kompromißlosen Staatskirchentums

nahmen sich mit Begeisterung der Badener Forderungen an. Im
Aargau und in Luzern erreichten sie ihre Billigung durch das Volk. Im
Kanton Solothurn verwarf der Souverän im Dez. 1835 die Badener
Artikel. Obwohl Munzinger diese Verwerfung als politische Niederlage
empfand 4, dachte er nicht daran, eine Prinzipienfrage daraus zu kon-

1 Die beste Zusammenfassung der Geschichte der Badener Artikel bietet die vorhin
zitierte Arbeit von F. Glauser, S. 22-48.

2 Vgl. Glauser, S. 40-44; O. Gilg: Christkatholizismus in Luzern. Ein Beitrag zur
Luzerner Geistesgeschichte. Luzern 1946, S. 72-75.

3 Glauser hebt außerdem die überaus starke Beteiligung von solothurnischen
Geistlichen an der vorbereitenden Versammlung der Helvetischen Gesellschaft
im Mai 1833 hervor. Glauser, S. 28 Anm. 1 und S. 106.

4 Glauser, S. 217.

121



struieren, wie er sich denn auch in der Agitation für die Annahme der

Artikel eher zurückhaltend gezeigt hatte ' und keinen Kampf mit der

Kirche provozieren wollte 2.

Opportunismus, mangelnde liberale Konsequenz oder vielleicht
religiöse Skrupel wird man fragen? Vor der Beantwortung dieser Frage
müßte die Religiosität des Pragmatikers Munzinger genauer bestimmt
werden. Munzinger wußte, nach dem treffenden Ausspruch von Fritz
Glauser, «häusliche Frömmigkeit und politischen Liberalismus zu
vereinen»3. Er stammte aus einer streng katholischen Familie 4, drei seiner
Tanten hatten den Schleier genommen 5. Von seinem Katechismusunterricht,

der ihm eher als ein öder, geistloser Drill vorkam, hatte er
keinen erhebenden Eindruck bekommen, ebensowenig von der
Persönlichkeit seines geistlichen Schullehrers6. Diese persönlichen Erfahrungen
hatten jedoch seine religiöse Unterscheidungsfähigkeit nicht getrübt.
Sonntag für Sonntag besuchte er den Gottesdienst, beichtete regelmäßig
und empfing auch bisweilen die heilige Kommunion. Als man ihn einst
der katholischen Kirche abspenstig machen wollte, bemerkte er
abwehrend, er bleibe der «Religion seiner Großmutter» treu 7. Auch als

Mitglied des Bundesrates in Bern nahm er später immer am Gottesdienst
teil.

Das hinderte ihn nicht, praktische Toleranz zu üben. Als die in der
Stadt Solothurn wohnenden Protestanten um die Bewilligung
nachsuchten, reformierten Gottesdienst abhalten zu dürfen, unterstützte er
als Berichterstatter des Kleinen Rates ihr Begehren. Wahre Frömmigkeit
äußere sich in hilfreicher christlicher Nächstenliebe, sagte er, und in christlicher

Duldung 8. Dem Protestanten Karl Mathy, dem späteren badischen

Ministerpräsidenten, der wegen revolutionärer Umtriebe aus Deutschland

ausgewiesen worden war, verschaffte er eine Stelle als Lehrer in
Grenchen9. Bei der Einstellung eines anderen Protestanten, Prof. Morizzi,
an der höheren Lehranstalt in Solothurn, äußerte Munzinger, es gelte ihm

1 Häfliger, S. 105; eingehender bei Glauser, S. 121-135; 216 ff.
2 Vgl. das Zitat aus dem Briefe an den Luzerner Schultheißen Amrhyn v. 7. Okt.

1836 bei Glauser, S. 221; dazu Büchi, S. 23.
3 Glauser, S. 121.
4 Vgl. dazu Peter Dietschi und Leo Weber: Walther Munzinger. Ölten 1874, S. 8.
5 Häfliger, S. 104.
" Häfliger, S. 17.
7 Häfliger, S. 104 u. S. 170.
8 Häfliger, S. 107.
9 Häfliger, S. 169; W. Strub: Heimatbuch Grenchen. Grenchen 1949, S. 432.

122



gleichviel, ob der Professor Protestant oder Katholik sei; nur wollte er
keinen, der seinen Glauben gewechselt habe, von der protestantischen
zur katholischen Kirche übergetreten sei oder umgekehrtl.

Eine so wenig konfessionalistisch abgezirkelte Haltung trug ihm
natürlich in manchen kirchlichen Kreisen den Verdacht des Indifferentismus

ein. Politische Gegner schmiedeten daraus die Waffe angeblicher
Kirchenfeindlichkeit2. Der Sache nach hat Munzinger diesem Vorwurf
am ehesten dort Vorschub geleistet, wo er sich zur Jesuitenfrage äußerte.
Die Moral des Ordens sei nicht christlich, sondern teuflisch, erklärte
er 1845 3. Allerdings wird man hier gleich sagen müssen, daß zu diesem

Zeitpunkt die Jesuiten- und Klosterfrage so stark ins politische
verbogen war, daß diese Äußerungen nicht mehr als spontane, religiöse
Wertungen aufgefaßt werden können4. In der Debatte der Tagsatzung, die
der Aufhebung der Aargauer Klöster 1841 galt, billigte er das Vorgehen
der Regierung des Nachbarkantons, setzte sich aber mehrfach für
Vermittlung ein 5. Allmählich rang er sich auch hier zu einem leidenschaftsloseren

Standpunkt durch. 1847, bei den Verhandlungen um die Bundesrevision

nach den Sonderbundskriegen, widersetzte sich Munzinger der

Einführung konfessioneller Bestimmungen in die Bundesverfassung. Er
befürchtete, man rufe dem Religionsunfrieden, wenn man den Religionsfrieden

gebieten wolle. Ein solches Dekret hielt er für undurchführbar,
da der Staat praktisch zu einer Kontrolle der konfessionellen
Lehrbücher genötigt würde, um das Anstößige festzustellen 6. Mit Gewandtheit

bog er den radikalen Forderungen des Waadtländers Henri Druey
nach Aufhebung der Klöster die Spitze ab und versuchte, allerdings
vergeblich, die Wählbarkeit der Geistlichen beizubehalten. Nach anfänglichem

Streben gegen die Einfügung eines Jesuitenparagraphen stimmte
er schließlich dei verfassungsmäßigen Verankerung dieses Verbotes zu 7.

Wir besitzen einige Äußerungen Munzingers, die als eine Art persönliches

Glaubensbekenntnis angesehen werden können, so wie er seinen

Häfliger, S. 169; zu den weiteren Schicksalen Morizzis, der allerdings nach
einigen Jahren fallen gelassen wurde, vgl. Mösch, Bd. 2, S. 16-22.

Häfliger, S. 170.
Ebd. S. 217.
Zu Solothurns und insbes. Munzingers Stellungnahme zur Jesuitenfrage vgl.
F. Strobel: Die Jesuiten und die Schweiz im XIX. Jahrhundert. Ölten und
Freiburg 1955, S. 261-268; S. 400-406.
Häfliger, S. 204-209.
HÄFLIGER, S. 251.
Ebd., S. 252-253.

123



katholischen Glauben verstand. Auf der Tagsatzung des 27. Febr. 1845

begann er seine Darlegungen mit den Worten: «Das solothumische Volk,
das ich hier zu vertreten die Ehre habe, gehört fast ausschließlich der
christkatholischen Konfession an; es ist nicht nur dem Namen nach

katholisch, es ist es in Tat und Wahrheit. Ebenso entfernt von kirchlichen
Bewegungen, wie wir sie gegenwärtig in Deutschland sehen, als von
jesuitischem Charlatanismus verehrt es seinen Gott, ohne in theologische
Spitzfindigkeiten einzutreten, nach alter Väterweise. Die Geistlichkeit,
die unter dem Volke und mit demselben lebt und daher alle seine geistigen
Bedürfnisse kennt, spendet ihm den Trost, den die Kirche und ihre
Heilmittel gewähren; es lohnt dieselben mit seinem Zutrauen und gibt der

Kirche, was der Kirche gebührt1».
Eine loyale kirchliche Gesinnung spricht sich hier aus, die sich

abgrenzt gegenüber zwei Richtungen im damaligen Katholizismus: einmal

gegen die unkirchliche Auflehnung der Deutschkatholiken in Deutschland

2, dann aber auch gegen eine kirchliche Strömung, die er, sehr

ungenau allerdings, mit dem Schlagwort «jesuitischer Charlatanismus»
bezeichnet. Er faßt seinen katholischen Glauben als einen «christkatho-
lischen» auf; man darf in diesem Beiwort aber nicht die antirömische
Spitze sehen, die «christkatholisch» nach 1870 hat, als es zur antirömischen

Konfessionsbezeichnung wird. Positiv ausgedrückt könnte man
von Munzingers Katholizismus folgendes sagen: ein etwas starrer,
unbeweglicher und unproblematischer Traditionsglaube, der bei seinem

althergebrachten Besitz in Ruhe gelassen werden will.
Wir sind ausführlicher auf die Religiosität Josef Munzingers

eingegangen, weil sein konfessioneller Juste-Milieu-Standpunkt in etwa auch
die kirchliche Haltung der fortschrittlichen Oltner Prominenz
zurückspiegelt. Doch gab es bereits zu seiner Zeit andere geistige Richtungen in
Ölten. Einmal die betont kirchliche, die in Bartholomäus Büttiker ihren

fähigsten Kopf hatte. Büttiker war der erste Präsident des Katholischen
Vereins des Kantons Solothurn, der 1832 in Bad Attisholz gegründet
wurde. Dann aber begegnen wir auch unter den engeren Parteifreunden

Munzingers Männern, die seinen katholischen Traditionalismus nicht
teilten, sondern einen bewußt antikirchlichen Standpunkt bezogen. Dazu

gehörte der Oltner Nationalrat Johann Jakob Trog (1807-1867), der ein

extremes Staatskirchentum verfocht, Unterstellung der Betvereine und

1 Häfliger, S. 217.
2 Vgl. hierzu Konrad Algermissen: Konfessionskunde. 4. Aufl. Hannover 1930,

S. 181-221; weitere Lit. in Lexikon f. Theol. u. Kirche, 2. Aufl., Bd. 3, S. 279.

124



Bittgänge unter staatliche Kontrolle forderte und 1845 das Kommen
einer Zeit prophezeite, in der die Liberalen sich vereinigen würden, um
nicht bloß mit den Jesuiten in der Schweiz aufzuräumen, sondern auch

mit ihren «Instrumenten»1.
Das Oltner Regiment in der politischen Führung des Kantons, das

seit der Berufung Munzingers in den Bundesrat (1848) und dem Tode

von J. B. Reinert2 ihrer tüchtigsten Exponenten beraubt war, wurde
1856 durch eine zur Führung drängende Gruppe von Jungliberalen
gestürzt. Diese Palastrevolution brachte in der Partei die freisinnige
Richtung an die Spitze. Sie setzte in der Verfassung von 1856 eine

Erweiterung des Wahlrechtes durch und nahm eine genauere Trennung der
Gewalten vor3. Für die Partei hatte dieser Umschwung einen internen
Hausstreit zur Folge: Von nun an standen hier die gemäßigten
Altliberalen, «Graue» genannt, einer radikalen Mehrheit gegenüber, den

«Roten». Der Bruderzwist war 1856 wegen Divergenzen in rein politischen
Belangen entstanden ; die Aussöhnung im Jahre 1872 erfolgte aus

weltanschaulich-ideologischen Motiven, und zwar aus dem Bestreben heraus,
den katholischen Kirchenbehörden des Kantons und den ihnen politisch
nahestehenden Kreisen eine handlungsfähige Einheitsfront gegenüberzustellen.

Vom Zwiespalt aus politischen Motiven hin bis zur Wiedervereinigung
aus ideologischer Gemeinsamkeit verläuft aber kein ganz gerader Weg.
Es ist die Aufgabe des Historikers, die einzelnen Abschnitte dieser

kurvenreichen Entwicklung nachzuzeichnen. Wir müssen uns hier auf
die großen Züge beschränken. Persönliche Stellungnahmen, aber auch

sachliche Konflikte spielen hei ein. Zunächst einmal ist die Auffassung
zurückzuweisen, der radikal-demokratischere Kurs hätte von Anfang
an und bewußt kirchliche Konflikte vom Zaune gebrochen. Von den neuen
Männern läßt sich nur von Simon Kaiser sagen, daß er zeitlebens eine

tiefe Abneigung gegen die katholische Theologie und die Kirche in sich

trug 4. Aber der eigentliche Führer der Roten, Wilhelm Vigier, der eine

Nichte von Bischof Salzmann zur Frau hatte, war kein Kirchengegner.
Er hatte Freunde im Klerus und zwar Geistliche, die nicht mit liberal-

Glauser, S. 142; 146; 158; 191; 206; Häfliger, S. 171; 199; 217.
Zu J. B. Reinert vgl. P. Walliser: Johann Baptist Reinert und das Solothur-
nische Civilgesetzbuch. Ölten 1948.
Vgl. Hermann Sommer: Die demokratische Bewegung im Kanton Solothurn
von 1856 bis 1872. Solothurn 1945.
Sommer, S. 38-45; Mösch, Bd. 4, S. 19; Bd. 5, S. 3-4.

125



radikalen Gedanken liebäugelten 1. Als liberaler Staatsmann und
Direktor des Erziehungswesens verfolgte er natürlich die Idee der Emanzipation

der Schule von der Kirche, ohne aber Regelungen zu treffen, die

von einer einseitigen Kirchengegnerschaft inspiriert waren. Als Präsident
der Diözesankonferenz des Bistums Basel schloß er sich später der
christkatholischen Bewegung an. Besonders markante Initiativen hat er hier
keine entfaltet2. Werner Sommer, der die politische Entwicklung dieser
Zeit untersucht hat, bezeichnet die Kirchenpolitik der Vigierpartei im
Gegensatz zur mild kulturkämpferischen Richtung der «Grauen» als

«kirchenfreundlich» 3.

Eine so positive Beurteilung des Verhältnisses von Kirche und Staat
während dieser Zeit kann bloß in einem relativen Kontext Geltung haben.
Am ehesten ließe sich wohl sagen, daß Vigier anfänglich um ein erträgliches

Auskommen mit den kirchlichen Behörden bemüht war4. Im
Stillen aber schwebten Rechtsprozesse zwischen Kirche und Staat, wuchs
die Unzufriedenheit jenes Teiles der Lehrerschaft, die die Beaufsichtigung
durch den noch immer die Schule beherrschenden Klerus ungern ertrug 5,

verhärteten sich sachliche Differenzen zu Gegensätzen, die bis ins

Religiös-Ideologische hineinwuchsen. Tiefe theologische Bildung unter den
katholischen Laien war zu dieser Zeit sehr selten: die Diskussion um
den bischöflichen Charakter der Nationalkirche in den 70er Jahren verrät

einen theologischen Bildungsnotstand der Laien, für den man nicht
einseitig das Eindringen humanitärer, freireligiöser Gedanken
verantwortlich machen kann 6. Im allgemeinen lassen sich zwei große Gruppen
von politisch tätigen Katholiken unterscheiden, diejenigen, die ihren
politischen Impuls aus der Erfülltheit für das Staatsethos empfangen,

1 Sommer, S. 136-137.
2 Lit. bei Sommer, S. 22-38.
3 Ebd., S. 135.
4 Während der Auseinandersetzungen zwischen Regierungs- und Oppositionspartei

1867-69 stand die Geistlichkeit mehrheitlich hinter der Regierungspartei,
den «Roten». Vgl. [Leo Weber:] Albert Brosi, sein Leben und Wirken. 2Solo-
thurn 1911, S. 19; A.Mojonnier: Die solothumische Verfassungsreform 1856.
In: Jahrbuch für solothumische Geschichte: Solothurn 1929, S. 73 ff.

5 Zum Einfluß des Klerus auf die Schule vgl. Mösch, Bd. 5, S. 11 ; eine vom Bischof
mit dem Erziehungsdepartement ausgearbeitete Christenlehrordnung setzte 1866
die gesetzliche Pflicht zum Besuch der Sonntagschristenlehre bis zum 20. Lebensjahr

hinauf fest, gewiß keine geringe Konzession an den Klerus! Zur allerdings
gelenkten Unzufriedenheit der Lehrer gegenüber dem Klerus vgl. Mösch, ebd.
S. 117 ff.

6 Es geht aber auch nicht an, wie Otto Gilg es in seinen Veröffentlichungen tut,
die ganze Schuld auf «Kirche» und Hierarchie abzuwälzen.

126



und diejenigen, die von der Kirche her gesehen und im Hinblick auf die
Kirche ihre politischen Entscheidungen treffen. Die erste Gruppe, die

uns hier beschäftigt, weist alle Schattierungen auf: Männer von
persönlicher Gläubigkeit und kirchlich-konservativer Gesinnung, zumeist
aber solche, für die die Kirche am Rande ihres Lebens steht und die ihre

religiöse Gesinnung auch ohne kirchliches Bekenntnis betätigen können.
Es herrscht bei ihnen eine politisch gefärbte Sicht der kirchlichen
Belange vor. Wenn sie sich z. B. mit Reformgedanken tragen, so
entwickeln sie diese sozusagen ausschließlich auf dem Felde gesetzlicher
Reglementierungen und Verbesserungsvorschläge. Sie sind stets bereit,
die Kirche, ihre Erscheinungsformen und ihre Lehre vom politischen
Standpunkt her zu beuiteilen und zu bewerten.

Es ist hier nicht der Ort, die geistigen Ursprünge des Liberalismus zu
behandeln oder auf seinen Ideengehalt einzugehen. Wir können uns auch

nicht mit der Entstehung jener bekannten päpstlichen Enzyklika
befassen, die als «Syllabus» im Dez. 1864 die Staatsmänner und die
Weltöffentlichkeit in Aufregung brachte, oder bestimmen, was dieser Syllabus
ursprünglich der Auffassung des päpstlichen Gesetzgebers nach aussagen
wollte l. Wir haben lediglich festzustellen, wie verwirrend diese Enzyklika

mit ihrer pauschalen, undifferenzierten Verurteilung des Liberalismus
und der modernen Welt auf liberale Staatsmänner und Politiker
katholischer Herkunft wirkte. Hier muß mit aller Entschiedenheit gesagt
werden, daß sie wegen ihrer Undifferenziertheit weithin ihr Ziel verfehlte,
die mit dem Liberalismus sympathisierenden Katholiken vor dem

Diesseitsliberalismus zu warnen. Sie hat die nicht gerade sehr festen
Bande, die diese Leute noch mit der Kirche verknüpften, in geradezu
gefährlicher Weise gelockert und für ihre völlige Emanzipation von der

römisch-katholischen Hierarchie die Wege bereitet. Waren bereits die

großen liberalen Katholiken Frankreichs, Italiens und Englands, ein

Montalembert, ein Auguste Cochin, ein John Acton vom Syllabus peinlich

berührt und empfanden sie sich in ihrem Streben desavouiert, die
Kirche mit der Wissenschaft und der modernen Kultur auszusöhnen,
ohne falsche Konzessionen an den Zeitgeist, so mußten Männer, denen

1 C. G. Rinaldi: Il valore del Syllabus. Studio teologico e storico. Rom 1888;
G. Martina: Il liberalismo cattolico ed il Syllabus. Rom 1959; id. : Chiesa e Stato
nell'Ottocento. Miscellanea P. Pirri. Padua 1962, S. 419-524; D. McElrath:
The Syllabus of Pius IX. Some Reactions in England. Löwen 1964; R. Aubert
in: LThK2, Bd. 9, Sp. 1202-1203. - Die beste Zusammenfassung der Diskussion
um den Syllabus bietet Roger Aubert: Der Syllabus von 1864. In: Stimmen der
Zeit 175 (1964), S. 1-24.

127



die Kirche an sich bereits weniger als die Politik bedeutete, sich im
Lebensnerv ihres politischen Impulses getroffen fühlen. Einmal verurteilte

die päpstliche Enzyklika jene Ideen, die das tragende Fundament
ihrer staatsmännischen Wirksamkeit bildeten. Dann aber waren sie

auch ihren protestantischen oder konfessionslosen Parteifreunden gegenüber

in der peinlichen Lage, einer antiquierten, verstaubten, reaktionären
Kirche anzugehören x, die die Zeichen der Zeit nicht verstand. In ihrem
höchsten hierarchischen Organ, dem Papste, hatte diese Kirche ihre
höchste «Uneinsichtigkeit» gezeigt. Es konnte nur noch eine Frage der
Zeit sein, bis die Verbitterung dieser Leute über die Kurie sich mit dem
Bestreben verband, die Blamage von sich zu schütteln und Rom die
Antwort des katholischen «Liberalen» zu erteilen. Die nationalkirchliche
Bewegung der 70er Jahre wird diese Antwort geben. Der Syllabus von
1864 hat jenen Männern ihre Auffassung des Dogmas der Unfehlbarkeit
vorgezeichnet; vom kirchenpolitischen her wurde ihnen das
Mißverständnis der rein theologischen Lehre der bedingten Irrtumslosigkeit
des Papstes wesentlich erleichtert. Ohne den Syllabus, der seinen Schatten
auf das spätere Dogma hinüberwarf, hätte die antiinfallibilistische
Bewegung nicht diese Ausmaße angenommen, wäre sie auf einige wenige
Theologen beschränkt geblieben.

Wenden wir uns jetzt wieder dem Verhältnis von Kirche und Staat
im Kanton Solothurn in dieser Periode zu. Trotz des «kirchenfreundlichen»

Kurses von Wilhelm Vigier gab es natürlich immer wieder
vereinzelte Reibungen. Eine Verordnung des Generalvikars Girardin, welche
den Katholiken die Teilnahme am Begräbnis eines Protestanten und die

Bestattung von Andersgläubigen in geweihter Erde verbot, führte am
24. Febr. 1866 zu einem Fackelzug von 4000 Menschen vor dem bischöflichen

Palast in Solothurn und zu einem Protest gegen jene Grundsätze,
welche die christliche Duldsamkeit verletzten 2. Dann wäre hier der
Widerstand der Geistlichkeit gegen die Reduktion der Feiertage
anzuführen. Ihr Übermaß benachteiligte katholische Gemeinden gegenüber
protestantischen und verwickelte viele Industrielle katholischer Herkunft
in Streitigkeiten mit dem Ortspfarrer 3. Die Verhandlungen schleppten

Vgl. z. B. den Brief des späteren Bundesrates Emil Welti - eines Protestanten -
an Vigier v. 18. Febr. 1865: «Dieser päpstliche Unsinn hat mir sehr viele Freude
gemacht, daß ich schon deshalb nicht verbieten möchte, ihn zu veröffentlichen. »

Bei Sommer, S. 139, Anm. 19; weitere Hinweise bei Büchi, S. 131.
Sommer, S. 140.
Für C. F. Bally z. B. war dies ein Anlaß zu Streitigkeiten mit dem Pfarrer von

128



sich von 1863 bis 1869 hin, wobei zu bemerken ist, daß die Konzessionsbereitschaft

des Bischofs meistens vom Pfarrklerus gehemmt wurde. 1868

wurde das interkantonale Ehekonkordat von kirchlicher Seite heftig
angefochten. Im folgenden Jahr verweigerte die Regierung die
Genehmigung zur Abhaltung von Priesterexerzitien im Priesterseminar 1. Bei
der Entfernung des ungläubigen Professors Möllinger aus seinem Lehramt
an der Kantonsschule 1869 wurde die liberale Partei ihren eigenen Grundsätzen

untreu. Sie bewies, wie stark in diesen Prinzipienfragen
parteipolitische Rücksichtnahme auf das gläubige Volk und ein gewisser
religiöser Traditionalismus bei ihren führenden Politikern mitschwangen 2.

Denn soweit wie Möllinger in der entschiedenen Verneinung des

Gottesglaubens zu gehen, dazu waren nur die allerwenigsten unter ihnen bereit.
Diese Zurückhaltung ging nicht auf parteipolitischen Opportunismus
zurück, sondern auf die religiöse Grundeinstellung der Mehrheit der

freisinnigen Solothurner Politiker. Der Entscheid, Möllinger fallen zu
lassen - es wurde der finanziell rücksichtsvolle Weg dei Pensionierung
gewählt -, wurde denn auch in der radikalen Presse der Schweiz scharf
kritisiert3. Der Berner Professor Walther Munzinger, ein Sohn des Oltner
Staatsmannes, hielt der liberalen Partei ihre Inkonsequenz im «Bund»

vor und warnte : «Wenn Ihr einen Professor um seiner Glaubensäußerungen,

die er als Privatmann und nicht in der Schule gethan hat, absetzen

wollt, dann hat die Kurie noch hundertmal mehr Recht, in die
Schulzimmer selbst einzudringen und da zu prüfen, ob das kirchliche Dogma
unbefleckt bleibt. Nun weiß aber auch schon jeder Gymnasiast gar wohl,
daß die größten Errungenschaften der Wissenschaft den kirchlichen
Autoritätsglauben überwinden mußten. » Dann geißelte er die Prinzipienlosigkeit,

welche die liberale Partei, Rote und Graue, im Möllingerhandel
bewiesen habe, und stellte fest: «Die erweiterten Volksrechte bedeuten
durchaus nicht, daß eine Regierung immer nur so handeln muß, daß sie

von der Mehrheit des Volkes gedeckt wird.» 4.

Munzinger hatte mit seiner Warnung und seinem Aufruf zu größerer
Prinzipienfestigkeit in die Zukunft gesprochen. Die Kirchenpolitik der

Schönenwerd. Allerdings wollte Bally sich auch nicht an den Bischof um
Dispenserteilung wenden. Vgl. Sommer, S. 142, Anm. 34; dazu das Tagebuch von C. F.
Bally im Bally-Museum in Schönenwerd.

; Sommer, S. 144.
'- Sommer, S. 145-147; Mösch, Bd. 5, S. 11-13.
3 Sommer, S. 146.
' Dietschi-Weber: Munzinger, S. 156-157.

129



Solothurner Regierung in den folgenden Jahren erweckt den Anschein,
als habe sie den Makel, den sie sich im Möllingerhandel zugezogen hatte,
durch antirömische Überkompensationen wiedergutmachen wollen *.

Zunächst schloß sie sich einem Antrag von Augustin Keller an, das Lehrbuch

der Moral des Jesuiten Gury im Priesterseminar abzuschaffen.
Andernfalls habe der Bischof mit der Schließung des Seminars zu rechnen

2. Es kann kein Zweifel sein, daß das beanstandete Handbuch mit
seiner dürren, rabulistischen und lebensfremden Kasuistik einen unver-
bogenen Katholiken abstoßen mußte 3. Bedenklich erscheint aber diese

Einmischung in den Zuständigkeitsbereich des Diözesanbischofs und die
schroffe Drohung, das Priesterseminar im Weigerungsfalle zu schließen.

Bischof Lachat lenkte sofort ein, indem er das Lehrbuch von Gury
durch dasjenige von Kenrick, eines eher fortschrittlichen Amerikaners,
ersetzen ließ. Augustin Keller aber, der die Diözesanstände zur Unnach-

giebigkeit trieb, war zu keinem Kompromiß mehr bereit. Er wollte es

auf den Bruch mit dem Bischof und mit Rom ankommen lassen, um so

mehr, als er von Rom Gefahren heranziehen sah, denen er in offener
Feldschlacht zu begegnen hoffte: das Schreckgespenst eines dogmatisierten
Syllabus und der päpstlichen Unfehlbarkeit.

Innerhalb der römisch-katholischen Theologie sind die Irrtumslosig-
keit des Papstes als Lehrer der Kirche in gewissen Fällen und auch die
Lehre von der Fülle seiner Jurisdiktionsgewalt präzise Teile der
kirchlichen Verfassung. Diese Lehren konnten vor 1870, auch wenn sie zu-

1 MÖSCH, Bd. 5, S. 16, deutet dies an, übersieht aber, daß mit dem Vorgehen der
Regierung gegen Möllinger ein gefährlicher Weg beschritten war und sehr leicht
der Spieß gegen die Katholiken umgedreht werden konnte.

2 Mösch, S. 16.
3 Augustin Keller hatte das im Priesterseminar Solothurn gebräuchliche

Moralhandbuch des französischen Jesuiten Gury angegriffen in seiner Schrift: Die
Moraltheologie des Jesuiten Pater Gury als Lehrbuch am Priesterseminar des
Bistums Basel. Aarau 1869; Regens C. C. Kaiser von Solothurn veröffentlichte
die Gegenschrift: Antwort auf Dr. Augustin Kellers Schrift Solothurn 1870;
ein röm. kath. Laie schrieb daraufhin das Pamphlet : Augustin Keller, der moderne
Moralist. Von einem Katholiken aus dem Aargau. Luzern 1870. -
Gerichtspräsident Mgier zitierte am 2. Juni 1870 Auszüge aus dem Buche von Gury im
Kantonsrate Solothurn und bemerkte dazu: «Trotz aller Vorwürfe, die Hr. Kaiser
dem Gury-Buche von Keller macht, bleibt Gury dennoch ein Buch, das nicht
verteidigt werden kann. Es handelt die hohen, schönen Lehren der christlichen Moral
nur kurz, oder gar nicht, aber es wimmelt nicht nur von unanständigem, sondern
geradezu von läppischem und kindischem Zeug. » Die von Vigier beigebrachten
Beispiele verdienen in der Tat diese Qualifikation.

130



meist im katholischen Selbstverständnis verankert waren, und als Reflex
in der römischen Theologie auftauchten, von einem Theologen durchaus

diskutiert und in Frage gestellt werden. Auch heute, im Zeitalter des

2. Vatikanums, sieht sich der römisch-katholische Theologe unbeschadet
seiner gläubigen Annahme jener Lehren hinsichtlich ihrer historischen

Begründung vor einen zum größten Teil ungelösten Fragenkomplex
gestelltl. Für Augustin Keller und seine Gefolgsleute im Laienstande,
die sich gegen die Beschlüsse des 1. Vatikanums erhoben, warf diese

Lehre primär keine theologischen Probleme auf. Doch berührte sie ihre
staatskirchlichen Auffassungen an einem neuralgischen Punkte. Sie

hatte somit an erster Stelle eine «politische» Relevanz.

3. Missverständnisse um das 1. Vatikanum

Es erklärt nun weiter nichts, wenn gesagt wird, daß Keller und seine

Leute als Politiker die Dinge durch die politische Brille sahen. Wir haben

bereits hervorgehoben, daß der Syllabus von 1864, weil er ihre politischen
Ideale verurteilte, von ihnen als ein politisches Dokument betrachtet
und deshalb verworfen werden mußte. Unter diesen Voraussetzungen
erschien ihnen ein kirchlich-religiöses Ereignis wie das Konzil zuallererst
als ein politischer Schachzug der römischen Kurie 2. Dies umsomehr, als

hier unter völliger Ausschaltung des Laientums die Lehr- und
Jurisdiktionsgewalt des Papstes in geradezu beängstigend-exklusiver Weise

lehrmäßig sanktioniert wurden. Für Staatsmänner, die sich noch nicht
zur Idee der Trennung von Kirche und Staat durchgerungen hatten -
gerade das wollten Augustin Keller und seine solothurnischen Mitstreiter
nicht3 - war das 1. Vatikanum ein Politikum ersten Ranges. Demgemäß
interessierte es sie und auch die europäischen Kabinette überhaupt nicht,

Über das 1. Vatikanische Konzil vgl. C. Butler: Das Vatikanische Konzil.
München 1933, 2. Aufl. 1961; die beste kritische Synthese bietet R. Aubert:
Vatican I. In: Histoire des conciles oecuméniques. Bd. 12, Paris 1964.
Wiederholt begegnen auf der Solothurner Katholikenversammlung von 1871

Auffassungen wie die, daß die Unfehlbarkeitslehre keinen religiösen Gehalt habe,
sondern «daß sie ein Strategem im Feldzugsplan einer dem modernen Staat und
der Entwicklung der Gesellschaft feindlichen Partei ist» (Nationalrat Anderwert).
Vgl. die in Anm. 1 zitierte Schrift, S. 29.

Vgl. z. B. Augustin Kellers Rede auf dem Solothurner Katholikenkongreß von
1871. Er wollte auch keine freie Kirche im freien Staate, weil er damit ein
Aufflackern der alten Streitigkeiten der beiden Souveränitätsrechte befürchtete.

131



wie es im Zeitalter des 2. Vatikanums aus interessierter Höflichkeit
heraus geschah, eine dekorative Delegation zur Konzilseröffnung nach
Rom zu entsenden. Sie wollten tatsächlichen Einfluß auf die Verhandlungen

der Bischofsversammlung gewinnen l. Das mißlang ihnen zwar
auf dem Konzil, allein sie gedachten, nachher von Rom kommenden
Beschlüssen innerhalb ihres Rechtsbereiches energisch entgegenzutreten.
Es berührt uns heute eigenartig, daß sich damals in den Köpfen vieler
Staatsmänner die Auffassung von der Unfehlbarkeit des Papstes als

einer staatsgefährlichen Lehre durchsetzen konnte. Der Kirchenhistoriker

geht in die Irre, wenn er diese Überbewertung der auf dem 1.

Vatikanum definierten Lehre einzig und allein auf das Konto eines
kirchenfeindlichen Liberalismus oder gar der «mala fides» jener Männer setzen
würde. Das Papsttum jener Zeit und die kuriale Organisation des Konzils
tragen ein gerütteltes Maß der Mitverantwortung an jener
Fehleinschätzung. Wir möchten es nochmals betonen: Der reichlich
mißverständliche Syllabus von 1864 hat das Mißverständnis des Dogmas von
1870 an erster Stelle verschuldet2.

Dazu kommt, daß es von der Sache her gesehen kein psychologisch
glücklicher Griff war, von der «Unfehlbarkeit» des Papstes zu reden 3.

Wenn wir bloß ein wenig um uns herumfragen, sind wir überrascht,
welch schillernde, widersprüchliche Auffassungen übei die päpstliche
Unfehlbarkeit auch heute noch in weiten Kreisen unseres
römischkatholischen Kirchenvolkes bestehen. Von der Begriffsverwirrung,
welche bei Protestanten und Orthodoxen in dieser Frage herrscht, reden

wir am besten nicht. Es gibt kaum eine Lehre, die dem antirömischen

1 Zur Stellung des Bundesrates zwischen Neutralität und Intervention vgl. V.
Conzemius: Der Schweizerische Bundesrat und das Erste Vatikanische Konzil. In:
Schweizer Zs. für Geschichte 15 (1965) S. 204-227.

2 Gewöhnlich wird von den protestierenden Katholiken von 1870 das Dogma in
einem Atemzug mit dem Syllabus genannt. Nationalrat Anderwert nahm z. B.
an, daß auch die Canones des Syllabus als Lehrsätze der «neuen» katholischen
Kirche gelten würden; «cs ist vollständig klar, daß der Inhalt des Syllabus kraft
des dem Papste am 18. Juli übertragenen unfehlbaren Lehramtes bereits die
Bedeutung und den Charakter von dogmatischen Lehrsätzen erhalten hat.»
Landammann Curti von St. Gallen brachte die Motion vor, daß die
Katholikenversammlung in Solothurn «das Dogma der Unfehlbarkeit des Papstes und damit
die ganze Dogmatisierung des Syllabus perhorresziere». Der Schweizerische
Katholikenkongreß in Solothurn vom 18. Herbstmonat 1871. Bern 1871, S. 32-33
u.S. 51.

3 Beständig begegnet man der Auffassung von der «Vernunftwidrigkeit» des neuen
Dogmas; es schlage den «gesunden Menschenverstand so furchtbar vor den Kopf»;
ebd. S. 30 u. 43.

132



Vorurteil stärkere Antriebe gegeben hat, als diejenige von der Unfehlbarkeit

des Papstes, kaum eine, die so hohe psychologische Barrieren
zwischen den Konfessionen aufgerichtet hat l. Dem gutwilligen
Außenstehenden erscheint es, als habe der römische Triumphalismus mit dieser

Lehre seinen höchsten Sieg gefeiert. Und doch besagt das Dogma
selber nach katholischer Lehre im Grunde bloß, daß der Nachfolger des

Apostels Petrus die Lehre Jesu Christi rein verkündet und der lauterste

Zeuge jener göttlichen Wahrheit ist, mit der Jesus Christus seine Kirche

ausgestattet hat. Wenn wir vereinfachen wollen, könnte man es so

ausdrücken: Der Nachfolger Petri ist der erste Zeuge, der Mund gleichsam,
durch den die vom Heiligen Geiste in der Kirche gewirkte Wahrheit
sich ausspricht2.

Der Historiker hat zu dieser theologischen Deutung des 1.

Vatikanums folgendes zu sagen. Es ist durchaus möglich, daß das Papsttum
sich heute auf einer Linie der Entwicklung befindet, die den
Dienstcharakter des Petrus-Amtes in der Kirche nicht nur in verbalen

Beteuerungen, sondern auch der Sache nach für Außenstehende stärker
hervortreten läßt. Das war aber 1870 nicht der Fall. Die Lage des Papsttums

war bereits damals nicht gerade sehr rosig. Wenige Wochen nach

der Verkündigung der Unfehlbarkeit sollte das geeinte Italien dem

Papst die Reste des Kirchenstaates wegnehmen. Innerlich und auch nach

außen hielt die Kurie nicht bloß aus verantwortungsbewußtem
kirchlichem Traditionalismus, sondern mitunter auch aus recht irdischer
Besitzfreude an den Zeichen und der Sprache der Hoch-Zeit der
weltlichen Machtfülle des Papsttums fest. Einige Kardinäle erhofften vom
Konzil mittels der Erklärung der päpstlichen Unfehlbarkeit eine

Aufwertung des arg erschütterten Prestiges des Kirchenstaates. Von
katholischen Laien, die in ihren Pfarreien nicht eben Säulen der Kirche waren,
konnte deshalb wohl kaum erwartet werden, daß gerade sie sich zu einer

spirituellen Auffassung der Unfehlbarkeit durchringen würden.
Neben der Vernachlässigung der Sprachaskese im Gebrauch des Wortes

«Unfehlbarkeit» hat sich die Verhängung einer rigorosen Nachrichten-

1 Robert North, S. J.: The scope of infallibility. In: Continuum. Bd. 2, Nr. 4

(1965), S. 555-574; vgl. dazu das Sammelwerk: L'Infaillibilité de l'Église.Journées
oecuméniques de Chevetogne, 25-29 sept. 1961. Chevetogne 1963.

2 Es ist klar, daß eine solche Vereinfachung nicht alle Probleme ausräumt, die
zwischen römischen und nicht-römischen Katholiken hinsichtlich der
Lehrprärogative des Papstes bestehen. Die Vereinfachung soll lediglich helfen, klarer
zu sehen, was grundsätzlich mit dieser Lehre gemeint ist und was nicht.

133



sperre über das Konzil verhängnisvoll ausgewirkt. Die scharfe Geheimhaltung

erweckte den Eindruck, als wolle die Kurie das Konzil nach
ihrem Gutdünken manipulieren. Trotzdem konnte nicht verhindert
werden, daß gewisse Nachrichten durchsickerten und dann in sensationeller

Aufmachung durch die Weltpresse gingen. So geschah es, daß eine

einseitige und schiefe Auffassung von der Unfehlbarkeit als einer
vorwiegend politischen Lehre sich durchsetzte 1.

Die Auswirkungen dieser Einschätzung des Konzils ließen auch in der
Schweiz nicht lange auf sich warten. Noch während die Bischöfe in Rom

tagten, warnte Augustin Keller auf einer liberalen Versammlung in
Langental (3. April 1870) vor den aus dem Süden heranziehenden
Gefahren 2. Im Anschluß daran wurde ein Initiativkomitee gebildet mit
dem Ziel, «ultramontanen Eingriffen und Anmassungen der Klerisei
Ziel und Schranke zu setzen, resp. die Unabhängigkeit der schweizerischen

katholischen Kirche von Rom bei Anhandnahme der nächsten
Bundesrevision zu erwirken»3. Wenige Wochen nach der feierlichen

Erklärung der päpstlichen Unfehlbarkeit (18. Juli 1870) wandte sich der

Vorort Solothurn auf das Drängen der von katholischen Liberalen
beherrschten Diözesankonferenz hin an den Bundesrat mit der Bitte,
die Verkündigung dieses Lehrsatzes auf Schweizer Boden zu verbieten.
Dieser Demarche war aber kein Erfolg beschieden. Denn der Bundesrat
erblickte in der Verkündigung dieser Lehre keine Verletzung des

konfessionellen Friedens4. Solothurn war somit wieder auf sich selber

zurückgeworfen und mußte versuchen, von sich aus geeignete
Kampfmaßnahmen zu treffen. Soweit diese nicht gerade auf verbale Proklamationen

oder juristische Schikanen beschränkt blieben, geschah vorläufig
recht wenig zur Gründung einer romfreien schweizerischen Nationalkirche.

Nach Vorbesprechungen im Berner Kasino anläßlich der Sommersession

der schweizerischen Bundesversammlung 1871 berief ein Fünfer-

1 Vgl. V. Conzemius: Die Verfasser der «Römischen Briefe vom Konzil» des

Quirinus. In: Festschrift Hans Foerster. Freiburger Geschichtsblätter (1963/64)
Freiburg/Schw. 1964, S. 229-256; id.: Die «Römischen Briefe vom Konzil». Eine
entstehungsgeschichtliche und quellenkritische Untersuchung zum Konziis-
journalismus Ignaz von Döllingers und Lord Actons. In: Römische Quartalschrift

59 (1964) S. 186-229; 60 (1965) S. 76-119. - Für die Information der Schweiz
über das 1. Vatikanum wäre eine solche Untersuchung noch zu leisten.

2 A. Keller: Augustin Keller, S.405; Mösch, Bd. 5, S. 17-18.
3 Mösch, S. 18.
4 Vgl. den S. 132, Anm. 1, zitierten Aufsatz, S. 223 ff.

134



komitee, bestehend aus Augustin Keller (Präsident), Nationalrat Kaiser
(Solothurn), Oberst Stocker-Steiger (Luzern), Nationalrat Anderwert
(Frauenfeld) und Professor Walther Munzinger (Bern), auf den 18. Sept.
1871 eine Versammlung freisinniger Katholiken in den Sitzungssaal
des Kantonsrates Solothurn. Die Reden, die auf dieser gut besuchten
Zusammenkunft (etwa 380 Teilnehmer) in Solothurn gehalten wurden,
blieben im negativen Proteste stecken. Augustin Keller brachte seine

Ansichten zum Thema Kirche und Staat vor und stellte in seinem

etwas akademisch anmutenden Vortrag Forderungen nach der Emanzipation

des Staates von der Kirche. Seine Ausführungen waren keineswegs

revolutionär und sind heute zum allergrößten Teil auf dem Wege
staatlicher Selbsthilfe zu einer von den kirchlichen Behörden hierzulande
durchaus akzeptierten Wirklichkeit geworden. Höchstens die josephi-
nistische Doktrin Kellerscher Prägung, die seine Exkurse auf das

Gebiet staatskirchlicher Beziehungen kennzeichnet, hat keine
Anwendung gefunden. Keller verlangte, «daß der Staat sich von der

Mitwirkung und usurpierten Mitberechtigung der Kirche in allen bürgerlichen

Dingen emanzipiere, und daß er in Folge dessen alles, was wie die

Zivilstandsbücher, die Ehesachen, die Schule, jegliche Rechtspflege und
Gerichtsbarkeit etc., bürgerliche Beziehung und Wirkung hat, ganz und
voll in sein Gebiet herüberziehe; dagegen alles, was dem inneren Forum,
dem Gebiete des religiösen Glaubens und Kultus anheimfällt, in den
Kreis der Kirche und der Glaubensgenossenschaften verweise»1. Für
die Organisation des Widerstandes gegen Rom enthielt seine Rede nichts
Greifbares. Eher bereits die Postulate, welche Nationalrat Anderwert
vorbrachte und in denen die Kantonsregierungen ersucht wurden, mit
allen Mitteln staatlicher Repression gegen die Verkünder der Unfehlbarkeitslehre

vorzugehen. Anderwert wollte auch das Miteigentumsrecht
der protestierenden Katholiken am gesamten Kirchen- und Pfrund-
vermögen der Gemeinden gewahrt sehen. Verwirrung stiftete Alt-
Landammann Curti von St. Gallen mit seinem Vorschlag, aus der
katholischen Kirche auszutreten. Seine Ausführungen wurden zwar mit
jubelndem Beifall bedacht, allein sein diesbezüglicher Antrag mit allen

gegen fünf Stimmen verworfen. Es zeigte sich, daß auf diesem Kongreß
die religiös-kirchliche Führung fehlte. Pfarrer J. B. Egli aus Luzern,
der als einziger Geistlicher anwesend war, vermochte die Zuhörer für
seine Idee alt-katholischer Gemeindebildung nicht so recht zu erwärmen.

1 Vgl. Mösch, Bd. 5, S.18.

135



Als eigentliche Führergestalt, vorläufig noch etwas im Hintergrund, aber
doch fähig, die Versammlung vor unbesonnenen Schritten zurückzuhalten,

trat ein Oltner in Erscheinung, Walt her Munzinger, Professor für
Bundesstaatsrecht in Bern. Munzinger stellte den Antrag: «Die heutige
Versammlung konstituiert sich als schweizerischer Verein freisinniger
Katholiken und beauftragt das bisherige provisorische Comité, nach
der Münchener Versammlung 1 eine Zusammenkunft von Delegierten
der einzelnen Sektionen einzuberufen, welche den Entwuif der Organisation

des Vereins berathen und feststellen sollen»2. Damit war eine

Aktionsbasis geschaffen, auf deren Grundlage lokale Vereine
weiterarbeiten konnten. Ein solcher Verein wurde am 12. Mai 1872 in Ölten
gegründet3. Munzinger behielt sich von Bern aus die Leitung dieses

Vereins vor.

4. Die Krise von 1872-73

Es sollte nahezu noch ein weiteres Jahr verstreichen, bis sich aus dem

argen «Adventsdunkel» (Otto Gilg) der Solothurner Versammlung von
1871 4 ein lichter Stern für die Gründung romfreier Gemeinden
abzeichnete. Dieses Zeichen war die Exkommunikation des Pfarrers
Gsehwind von Starrkirch am 26. Oktober 1872 5. Das Vorgehen des

Bischofs gegen Pfarrer Gsehwind kann nicht als übereilt bezeichnet

werden; der Bischof mußte Gsehwind absetzen, wenn er nicht die Pflichten

seines bischöflichen Hirtenamtes vernachlässigen wollte. Im Gegenteil,

die Langmut und Geduld, mit der der Bischof den Pfarrer Gsehwind

lange Zeit hatte gewähren lassen, wirken überraschend. Denn Gsehwind

1 Munzinger meinte den Katholikenkongreß in München im Sept. 1871, zu dem er
delegiert wurde. Er legte seine Eindrücke nieder in seiner Schrift : Der Katholiken-
Kongreß in München; Die Stellung des Staates zu der religiösen Bewegung in der
Schweiz. Bern 1871.

2 Schweizerischer Katholikenkongreß, S. 66.
3 Im Leitartikel zum Münchner Altkatholikenkongreß 1871 heißt es im Oltner

Wochenblatt v. 18. Nov. 1871 : «wann wohl wird es in Ölten zu einer freiem
religiösen Vereinigung kommen ?» - Wegen Aufteilung der Partei in Rote und Graue
kamen liberale Vereine erst nach der Langenthaler Vereinigung auf. Der Oltner
liberale Verein konstituierte sich am 12. Mai 1872, vgl. Oltner Wochenblatt v.
24. Sept. 1872. - Diese Angabe verdanke ich Herrn Stadtarchivar Eduard Fischer.

4 Gilg: Christkatholizismus in Luzern, S. 104.
5 Die Vorgeschichte dazu in der Darstellung von Gsehwind : Appellation an die

öffentliche Meinung gegen die jüngste Exkommunikationssentenz des Herrn
Eugen Lachat. Bern 1872; dazu die Autobiographie dess. Peregrins Autobiographie.

Bern 1907.

136



hatte sich bereits im Jahre 1870 gegen das Konzil und die Unfehlbarkeitslehre

geäußert und war mit einer polternden, selbstsicheren Pfarrherrlichkeit

aufgetreten,die eine jede bischöfliche Kurie, ob christkatholisch,
lutherisch oder römisch-katholisch, zum Eingreifen herausfordern mußte.
Es läßt sich darüber diskutieren, ob der Eklat der Exkommunikation
nicht hätte vermieden und Gsehwind etwa mit größerem diplomatischem
Geschick zum Verzicht auf die Pfarrei hätte bewogen werden können.
Wie dem auch sei, gemessen am Vorgehen der deutschen Bischöfe gegen
die antiinfallibilistischen Priester erscheint der Zeitpunkt des Eingreifens
des Bischofs von Basel in Starrkirch eher rücksichtsvoll gewählt. Ignaz
von Döllinger, ein Theologe von europäischem Format, wurde bereits

im April 1871 exkommuniziert; die kirchliche Strafsentenz gegen den

Pfarrer von Starrkirch liegt fast anderthalb Jahre später. Eine Erklärung
für die späte Reaktion des Basler Oberhirten könnte darin liegen, daß

der Bischof, beeindruckt durch das bereits 1871 deutlich vernehmliche

Donnergrollen des Kulturkampfes, Maßnahmen vermeiden wollte, die
die Situation verschärften. Nun aber hatte die Exkommunikation
Gschwinds die Wirkung des Funkens im Pulverfaß. «Die Bannbulle, die
der bischöfliche Kanzler erlassen», schrieb das Oltner Wochenblatt,
«ist die geistliche Antwort auf den politischen Entscheid des solothurnischen

Volkes am 27. Okt. [1872] \»
Walther Munzinger deutete die Absetzung von Pfarrer Gsehwind als

Signal für die Verwirklichung seiner kirchenpolitischen Pläne. Zum
10. Nov. 1872 berief er eine Sitzung des Zentralkomitees des schweizerischen

Vereins freisinniger Katholiken in seine Vaterstadt2. Am Abend
des gleichen Tages hielt er in der «Krone» eine Versammlung, in der er

u. a. «über die Mittel und Wege zur Wiederbelebung des religiösen Lebens

auf der Grundlage der alten christlichen Lehre» sprach. Er ergriff die

Initiative, die Delegierten des Vereins freisinniger Katholiken auf den

1. Dezember 1872 nach Ölten einzuberufen, und lud Professor Reinkens

aus Breslau, der erster Bischof der deutschen Altkatholiken werden sollte,
ein, in öffentlicher Versammlung das Wort zu ergreifen, um dem Volke
die religiöse Initiative zu geben, wie er sich ausdrückte.

Der 1. Dez. 1872 ist als «Oltner Tag» in die Geschichte der
christkatholischen Kirche der Schweiz eingegangen. Es sollen an dem Tage

1 P. Gschwind: Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kirche der
Schweiz. Bd. 2, Solothurn 1907.

2 Dietschi-Weber, S. 208.

137



etwa 2500 Personen zusammengekommen sein l. Man kann sich
vorstellen, welchen Eindruck diese Zusammenkunft auf die Oltner
Bevölkerung, vor allem aber auf den Gemeinderat machte 2. Munzinger
legte die Statuten des Vereins freisinniger Katholiken vor und stellte
ihm als Aufgabe « die Organisation des Widerstandes gegen die neue
Glaubenslehre der Unfehlbarkeit des päpstlichen Lehramtes und die

Herbeiführung einer kräftigen Reform in der katholischen Kirche, welche
die heutigen Mißbräuche und Gebrechen heben und insbesondere die

berechtigten Ansprüche des katholischen Volkes auf Teilnahme an der

Leitung der Kirchlichen Angelegenheiten erfüllen soll» 3.

Auf Munzinger gehen auch die Resolutionen zurück, die auf der

Oltner Versammlung gefaßt wurden und eine eigene kirchliche Organisation

erstrebten. Typisch für seine idealistische Geisteshaltung, - er gab
sich wohl kaum Rechenschaft, daß seine Initiative die kirchliche Spaltung
noch vertiefte - ist Punkt 7 dieser Beschlüsse. Er lautet: «Als höchstes

Ziel erstreben wir die endliche Wiedervereinigung aller Kirchen und
Konfessionen, welche die in Wahrheit allgemeine katholische Kirche in
ihrer Einheit bilden 4». Wir werden bald Gelegenheit haben, auf die
theologische Unsicherheit dieser romantischen Konzeption der Wiedervereinigung

näher einzugehen.
Walther Munzinger sollte aber nicht bloß auf die Sammlung und Festigung

der anti-vatikanischen Bewegung der Schweiz entscheidenden Einfluß

ausüben. Der Durchbruch zur altkatholischen Gemeindebildung in
seiner Heimatpfarrei ist geradezu sein Werk. Sein Biograph Peter Dietschi

schreibt, daß er an dieser Entwicklung «den vorzüglichsten Anteil»
hatte. In der Tat: Ohne das Drängen von Munzinger, ohne sein forsches

Zupacken im psychologisch gut gewählten Moment und ohne seine guten
Beziehungen zu einer antiinfallibilistisch gesinnten Priesterpersönlichkeit
wäre die christkatholische Pfarrei nicht entstanden. Ohne sein persön-

1 Die Zahl bei Gilg, S. 108 (aus dem Oltner Wochenblatt), scheint mir zu hoch
gegriffen für diese winterliche Zeit. Soviele Menschen konnten nicht alle in der
Kirche Platz linden, wie Gilg meint. Zutreffender scheint die Vermutung von
Schenker zu sein, a.a. O, S. 32, der etwa 1500 Teilnehmer annimmt.

2 Die Statuten stehen in: Bericht und Vorschlag betreffend eine Verfassung der
christkatholischen Kirche der Schweiz nebst einem die wichtigsten
Vereinsbeschlüsse enthaltenden Anhang. Solothurn 1874, S. 49.

3 Vgl. Mösch, Bd. 5, S. 26.
4 Die Resolutionen ebd. S. 52-54. Über die Geschichte des Oltner Tags vgl.

P. Gschwind: Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kirche der
Schweiz. Bd. 2, Solothurn 1910, S. 224-234.

138



liches Prestige schließlich hätte sich nicht die auffällig hohe Zahl von
Gemeindegliedern dieser Bewegung angeschlossen.

Der Einfluß des Berner Juristen Munzinger auf die Geschicke der
Pfarrei Ölten läßt sich klarer herausarbeiten, als seine Biographen
durchblicken lassen. Am 7. November 1872, wenige Tage nach der Exkommunikation

Gschwinds, die er als Provokation des bischöflichen Kanzlers
Duret ansah, bestürmte er seinen jüngeren Freund, den Apotheker Emil
Schmid, doch in Ölten dahin zu wirken, daß man den von Duret
hingeworfenen Fehdehandschuh aufgreife und zu einem kräftigen Gegenschlag

aushole. Schmid hatte ihm mitgeteilt, der liberale Verein habe die

sofortige Zusammenberufung der Einwohnergemeinde verlangt zur
Behandlung der kirchlichen Frage. Munzinger billigte diesen Beschluß,
setzte aber hinzu, man solle zu dem kommen, was er für das einzig wirksame

halte, «nämlich zu einem entschiedenen Conflikt mit Eurem Pfarrer,
zu dessen Wegdrängung und endlich zur Wahl eines altkatholischen
Pfarrers Denn es ist eine Unwahrheit, daß in Ölten ein Mann als der

Seelenhirt, als der Vertreter der hohen, heiligen, religiösen Gesinnung
gilt, der in eigentlich zynischer Weise mit den unfehlbaren Wölfen heult.
Es ist aber auch ein Postulat der Ehre und Offenheit, daß die Gemeinde
Ölten nicht biegt, sondern bricht ; in solchen Fragen des ideellen Gebietes

ist man es endlich der Wahrheit schuldig, persönliche Rücksichten sinken

zu lassen 1. » Damit hatte Munzinger seinen Oltner Freunden ein

Programm vorgezeichnet, das Zug um Zug verwirklicht werden sollte.
Angefeuert von Munzinger, getrieben vom eigenen, jugendlichen Reformeifer

und unter dem frischen Eindruck der großen Heeresschau liberaler
und katholisch-freisinniger Kräfte, die innerhalb weniger Wochen in
Ölten stattgefunden hatte 2, wird der liberale Verein nunmehr zielbewußt
und planmäßig die Absetzung von Pfarrer Bläsi betreiben. Die Ereignisse,
die wir am Anfang unseres Aufsatzes in chronikartiger Abfolge
dargestellt haben, nehmen unaufhaltsam ihren Verlauf.

Hätte der Pfarrer diese Entwicklung voraussehen und rechtzeitig
abbiegen können? Die recht spärlichen Quellen, die über Pfarrer Bläsi

zur Verfügung standen, erlauben es nicht, diese Frage positiv zu
beantworten. Die Verhältnisse in Ölten lagen eher so, daß der Pfarrer von den

1 Der Brief Munzingers im Nachlaß Dietschi im Stadtarchiv Ölten; auszugsweise
zitiert bei P. Dietschi u. L. Weber: Walter Munzinger. Ölten 1874, S. 209.

2 Neben dem bereits erwähnten «Oltner Tag» vom 1. Dez. 1872 waren einige
Wochen vorher, am 20. Okt. 1872, zum «liberalen Volkstag» etwa 3-4000 Mann in
Ölten aufmarschiert; vgl. Mösch, Bd. 5, S. 45.

139



Ereignissen überspielt wurde. Peter Bläsi, der seit 1856 als Kaplan und
Lehrer und mit einer kurzen Unterbrechung als Pfarrer von Aarau
(1860), seit 1863 als Pfarrer in Ölten wirkte, war keineswegs der Typ eines

düsteren, pfäffischen Ultramontanen, wie er im Karikaturenbuch des

Antiklerikalen steht. Er war ein lebensfroher und volksnaher Mann, der

gute Beziehungen mit den lokalen Stadtgrößen pflegte, gerne mit ihnen

pokulierte und, wenn's darauf ankam, auch ein Glas über den Durst
hinaus trinken konnte 1. Ob sein seelsorgliches Wirken auf der gleichen
Höhe wie seine Weltgewandtheit stand, ist schwieriger zu bestimmen.
Es scheint eher, daß zwischen dem Seelsorger und dem Weltmann bei
ihm ein gewisser Abstand zu Gunsten des letzteren war. Er war ein guter
Prediger, ein tüchtiger Lehrer und hatte auf alle Fälle beim weiblichen
Teil der Pfarrgemeinde einen Stein im Brett ; die Frauen sind auch kurz
vor seiner definitiven Absetzung für ihn eingetreten, ohne das Herz ihrer
Männer erweichen zu können 2. Das läßt auf eine gewisse Volkstümlichkeit

schließen; damit ist aber über ihn noch nicht alles gesagt. Es haftet
seiner Persönlichkeit etwas Schwankendes und Unsicheres an. Seine

Einstellung gegenüber der Unfehlbarkeitslehre war auch nach dem 18. Juli
1870 nicht ganz eindeutig; daß Vigier an ihn herantreten und sich

Hoffnungen machen konnte, ihn auf seine Seite hinüberzuziehen 3, weist
bei ihm auf einen lokal getönten seelsorglichen Opportunismus hin. Er
hat sich aber, soweit wir sehen können, nie in zweideutige Verhandlungen
eingelassen. Zusammenfassend dürfte man wohl sagen, daß er den Typus
eines liberalen Geistlichen ohne intellektuelle Tiefe darstellt. Eine

pastorale Anpassungsfähigkeit zeichnete ihn aus; seinem pragmatischen
«Liberalismus» der Seelsorge fehlte aber die geistige Dimension, die
intellektuelle Begründung. Es reichte eben in dieser Krisenzeit nicht aus, mit
den Dorfgewaltigen am Stammtisch lieb Kind zu sein, gute Freunde im
Amtshaus in Ölten und bei der kantonalen Verwaltung in Solothurn zu

haben. Denn nun passierte Bläsi gerade das, woran er am wenigsten
gedacht haben mochte : Seine guten Freunde ließen ihn fallen. Sie erwiesen
sich als prinzipienfester und konsequenter, als er vermutet hatte ; sein

persönlicher Charme, seine Liebenswürdigkeit, seine guten Beziehungen

1 Einzelne Angaben bei Gschwind: Peregrins Autobiographie. Bern 1907, S. 61.
Auch wenn Gschwind übertreibt, scheint Pfarrer Bläsi sich doch manchmal etwas
gehen gelassen zu haben. Im christkatholischen Pfarrarchiv ist die Abschrift
einer diesbezüglichen Rüge erhalten, die ihm der Gemeinderat 1869 erteilte.

2 Schenker, S. 48-49.
3 Hinweise hierauf bei Schenker, op. cit., S. 52, S. 112-113; Peregrins Autobiographie,

S. 142.

140



retteten ihn nicht. Eine Tragik liegt über der Gestalt dieses Geistlichen,
der innerhalb weniger Monate aus der Reihe der Honoratioren in die

Rolle des Verfemten hinabgestoßen wird und seine kleine Herde in
einer Notkirche sammeln muß. Er hatte den anerkennenswerten Mut,
in Ölten zu bleiben, und ist hier am 21. Juni 1884 gestorben.

Wenn wir die Situation der römisch-katholischen Kirche in Ölten im
Hinblick auf die Spaltung der 70er Jahre etwas schärfer ins Auge fassen,

so ließe sich folgendes sagen: es fehlte in diesen Jahren eine geistig
profilierte Führerpersönlichkeit, welche die Situation überschauen und
sich den zur Bildung einer romfreien Gemeinde drängenden Kräften
entgegenstellen konnte. Von Pfarrer Bläsi konnte man dies nicht
erwarten; das Kapuzinerkloster, an dessen Pforten bereits die aufgeregten
Wogen heranbrandeten, hatte um seine Existenz zu bangen. Am ehesten

vielleicht hätte man eine solche Vermittlung von P. Alexander Schmid

(1802-1875), dem späteren Provinzial der Solothurner Kapuzinerprovinz,
erwarten dürfen 1. Er entstammte einer angesehenen Oltner Familie; sein

Bruder war der Stadtamman Jakob Benedikt Schmid (1811-1880) 2.

Alexander Schmid (1802-1875), Kapuziner; gebildet in Ölten und am Kollegium
in Solothurn, 1821 Novize in Fribourg, 1822 Profess, 1825 Priester; 1831 Lektor
in Luzern, Guardian in Appenzell; 1845, 1851 und 1860 Provinzial der schweizerischen

Ordensprovinz, 1848 Vikar in Solothurn, 1854 Vikar und zweiter Definitor
in Solothurn, hier 1859 Guardian, 1863 Vikar und Kustos, 1864 Guardian; 1865
Vikar und Archivar der Ordensprovinz in Luzern, 1875 ebda, goldenes
Priesterjubiläum; er starb am 25. September 1875.
Werke: Züge aus der Reformationsgeschichte der Schweiz, Münster 1828. - Die
heilige Messe an allen Sonn- und Feiertagen des Jahres. Aus dem Lateinischen
übersetzt, Frauenfeld 1836; 2. Auflage Einsiedeln 1838, auch 3. Auflage. - Die
falschen Propheten. Predigt zu Root, Zug 1832. - Die Kirchensätze, die Stifts- und
Pfarrgeistlichkeit des Kantons Solothurn, Solothurn 1857. - Antwort auf Friedrich

Hemmans Schrift: Die reformierte Gemeinde in Solothurn zur Zeit der
Reformation und seit ihrer Neustiftung im Jahre 1834, Solothurn 1862. -
Solothurns Glaubenswirren, Solothurn 1863. - Verzeichnis von 251 Inkunabeln aus
der Bibliothek der V. V. Kap. auf dem Wesemlin zu Luzern, 1466-1500. o. J. - Ein
Beitrag zur Geschichte der ältesten Buchdruckerkunst. In: Geschichtsfreund 30

(1875).
Über Leben und Wirken Schmids vergi. Fiala: Nekrolog in der Schweizerischen
Kirchenzeitung. 1875, Nr. 41, 42. Ebenso Anzeiger für Schweiz. Geschichte, Bd. II
(1874-77); dazu L. R. Schmidlin, Kirchensätze, Bd. II, Solothurn 1908, S.266.-
Diese wie auch die folgende Anmerkung verdanke ich H. Stadtarchivar Eduard
Fischer in Ölten, der meine Nachforschungen auch sonst in großzügiger Weise
unterstützte.
Jak. Benedikt Schmid (1811-1880) von Ölten, studierte in Ölten, am
Jesuitenkollegium in Fribourg und am Gymnasium in Solothurn; 1838 Fürsprech, 1840
Verwalter der Ersparniskasse Ölten, 1841 Amtsschreiber, 1861-1873 Stadtammann

141



Allein er scheint den Konflikten aus dem Wege gegangen zu sein und
hat sich auf das weniger exponierte Gebiet der Familiengeschichte
zurückgezogen. Seine in zehn Bänden niedergelegte Sammlung der
Stammbäume Oltner Patrizier- und Bürgerfamilien ist ein Prunkstück
des Stadtarchivs und eine genealogische Fundgrube ersten Ranges. Für
unsere Problematik, aber auch für die damaligen Auseinandersetzungen,
ist aus seiner emsigen Sammlertätigkeit wenig herausgesprungen.

Demgegenüber stellten die Männer, die sich im liberalen Verein
zusammengeschlossen hatten, eine aktive geistige Potenz in Ölten dar.
Sie scheuten sich nicht, Farbe zu bekennen und für ihre Ideen zu kämpfen.
Rein soziologisch gesehen ist die Feststellung interessant, daß es sich
bei ihnen durchwegs um jugendlich-dynamische Leute handelt. Die drei
profiliertesten darunter, Albert Brosi (1836-1911) \ Dr. Adolf Christen
(1843-1919) 2, und Peter Dietschi (1830-1907) 3, waren Akademiker,
die an Schweizer Universitäten, aber auch in Göttingen, Heidelberg und
Berlin studiert hatten. Von ihnen besaß Peter Dietschi wohl den größten
Einfluß, weil er in seiner Zeitung, dem «Volksblatt vom Jura» - politisch
zunächst das Organ der «Grauen» - ein Sprachrohr für seine kirchlichreligiösen

Ideen hatte. Er gründete Ende 1872 auch das erste Wochenblatt

der reformfreudigen Katholiken der Schweiz, die «Katholischen
Blätter». Peter Dietschi und Dr. Christen wurden später Präsidenten
des Synodalrates der christkatholischen Landeskirche, bekleideten somit
das höchste Amt, das diese Kirche einem Laien zu vergeben hat. Warum

in Ölten; als führender freisinniger Politiker stand er an der Spitze der kirchlichen
Reformbewegung in Ölten.

1 Über Albert Brosi vgl. [Leo Weber :] Albert Brosi. Sein Leben und Wirken.
Solothurn 1911, (51 S.); dazu Mösch, Bd. 5, S. 4-5. Der dreiundzwanzigjährige Student
der Rechte hielt 1859 in seiner Heimat die Schulfestrede und beklagte die
Unzulänglichkeit des damaligen Religionsunterrichts. Besonders tadelte er, daß das
Kind mit dogmatischen Formeln überladen würde, die sein religiöses Gefühl
erstickten und es zum äußerlichen religiösen Mechanismus verleiteten. Die moralische

Bildung solle der religiösen vorangehen, meinte er. Den Dogmenunterricht
verwarf er nicht, wollte ihn aber im passenden Alter beginnen sehen. Es geht bei
Mösch nicht klar hervor, daß Brosi damals ein berechtigtes religionspädagogisches
Anliegen vertrat. Vgl. damit die Rede, die Brosi 22 Jahre später, am 17. Juli 1881,
als Regierungsrat hielt, die religiös diffuser als sein Jugendvortrag ist. (Oltner
Schulreden).

2 Über ihn vgl. die Nachrufe in der Broschüre: Dr. Adolf Christen, 1843-1919.
o. O. u. J. (39 S.); enthält die Ansprache von Pfarrer Emil Meier, einen Nachruf
von Hugo Dietschi und Erinnerungen von Eduard Herzog.

3 Über ihn vgl. : Worte der Erinnerung an Herrn Peter Dietschi, Redaktor in Ölten.
Ölten 1907. (46 S.) ; enthält Nachrufe und Trauerreden.

142



diese Männer sich von Rom abwandten, müßte eine ins einzelne gehende

biographische Untersuchung klären, die hier nicht vorgenommen werden
kann. Ohne einer solchen Untersuchung vorzugreifen, darf gesagt werden,
daß trotz der engen Verquickung ihres «kirchen-reformatorischen»

Impetus mit politischen Motiven diese Gründe im letzten weltanschaulicher

Natur waren. Freilich hatten diese Männer keine hohen
theologischen Probleme wie etwa Luther über die Rechtfertigung aus dem

Glauben, Jansénius und die Jansenisten über die Gnadenwahl, aber
auch die Stellung der Kirche zur Welt ist ein Problem, über das der
katholische Laie sich Sorgen machen darf. In der Vierten Session des

2. Vatikanischen Konzils haben die Bischöfe ein Schema über Kirche
und Welt votiert: Hier, genau an diesem Punkte, lagen die Fragen, welche
die katholischen Liberalen der 70er Jahre beschäftigten. Ihnen hat das

Konzil ihrer Zeit wenig geboten; es gab ihnen keine Antworten auf ihre

Fragen. Heute befassen sich dreitausend Bischöfe mit solchen Problemen,
die, wenn sie auch keine theologischen Kernfragen sind, doch für das

Engagement des Christen in dieser Welt eine entscheidende Tragweite
besitzen.

Es liegt mir ferne zu behaupten, daß der Liberale Verein von Ölten die

richtige Antwort gefunden hat. Die Tatsache allein, daß die Oltner
Katholiken heute gespalten sind, dürfte eine solche Unterstellung widerlegen.

Es geht hier lediglich um den Nachweis, daß auch hinter
kirchlichen Streitparolen, ja hinter dem Zerrbild einer ungenügend als
Heilsinstitut empfundenen katholischen Kirche sich echte Reformanliegen
verbergen können, die plötzlich wie eine Wunde am Körper der Kirche
aufbrechen. Daß hinter der von Munzinger sozusagen aus Bern
ferngesteuerten kirchlichen Bewegung in Ölten solche weltanschaulichreligiöse

Beweggründe standen, kann nicht in Abrede gestellt werden.

Zugegeben, die überwiegende Mehrzahl des Kirchenvolkes, das 1872

für die Entfernung von Pfarrer Bläsi stimmte, tat dies aus politischer
Solidarität und Gefolgschaftstreue mit den Wortführern des Protestes.

In einzelnen Fällen wurde auch ein gesellschaftlicher Druck auf die

Zögernden ausgeübt. Die Mehrzahl dieser Leute wußte nicht, wohin die

Entwicklung führte. Eine solche Feststellung ist von erheblicher

Bedeutung für die Eingrenzung der Spontaneität und des religiösen
Charakters der «Los-von-Rom-Bewegung» in Ölten. Eine gewisse
Parallele ergibt sich hier zur Reformationszeit, in der das Kirchenvolk,
ja sogar viele Pfarrer sich keine Rechenschaft gaben über die Spaltung,
auf die man lossteuerte.

143



5. Das religiöse Profil Walther Munzingers

Walther Munzinger hingegen war ein Mann, der wußte, welches Ziel
er vor Augen hatte, er war eine religiöse Führergestalt. Da er den
entscheidenden Antrieb für die Absonderung der Mehrheit der Oltner
Katholiken von Rom gab, müssen wir uns näher mit ihm und seinem

geistig-religiösen Werdegang befassen. Walther Munzinger wurde am
12. September 1830 in Ölten als zweiter Sohn des späteren Bundesrates

Josef Munzinger geboren. Im Hause seines Vaters umfing ihn echte

Religiosität; der Vater gab den Söhnen auch das Beispiel des

regelmäßigen sonntäglichen Kirchgangs1. Das Elternhaus, nicht der
Religionsunterricht auf der Kantonsschule in Solothurn, gaben ihm den religiösen
Halt fürs Leben 2. Der Religionsunterricht auf der Kantonsschule stieß
ihn ab; er betrat sehr jung die Bahn des religiösen Individualisten. Er
löste sich aber keineswegs von der Kirche; dazu war die religöse Anlage
in ihm zu stark ausgeprägt. Während der Krankheit seines Vaters - er

war damals ein junger Mann von 24 Jahren, der kurz vor seinen juristischen

Abschlußexamina stand - betete er während drei Nächten auf den

Knien zu Gott, um die Wiederherstellung der Gesundheit seines Vaters
zu erflehen. Sein Biograph Peter Dietschi bemerkt treffend, daß ein
solcher Mensch die Religion nicht als etwas bloß Äußerliches besitzen
konnte 3. Vor seinem ersten Plädoyer als Rechtskandidat in Bern - es

war ihm die Verteidigung einer Kindsmörderin übertragen worden -
wandte er sich spontan an Gott um dessen Beistand4. Am ehesten

begegnete er dem unaussprechbar Göttlichen im Reiche der Töne, in der
Musik. Er besaß, wie alle Munzingers, eine ursprüngliche musikalische

Begabung. Wäre er ein reiner Ästhet gewesen, so hätte er diese Neigung
im Konzertsaal oder im exklusiven Familienkreise ausleben können. Er
hat aber ganz besonders die Kirchenmusik gepflegt, die Orgel, das Klavier
und den Gesang. Bereits auf dem Gymnasium in Solothurn spielte er
während der Schulmesse sieben Jahie lang fast täglich die Orgel. Als
Student in Bern leitete er einen zum größten Teil aus Protestanten

zusammengesetzten Chor und führte seine Sänger, darunter nicht wenige
protestantische Theologen, in die katholische Messe 5. Es war ihm ein

1 Vgl. den S. 149 erwähnten Brief an Andreas Heusler.
2 Vgl. seine Aussagen auf dem Katholikenkongreß in Solothurn 1871 (S. 136).
3 P. Dietschi - L. Weber: Walther Munzinger, S. 178.
4 Ebd. S. 77.
5 Ebd. S. 40.

144



Herzensanliegen, an der Verschönerung des Gottesdienstes mitzuwirken.
Während zwei Jahren leitete er in Bern den Kirchenchor und hätte gerne,
wie er später schrieb, «etwas Tüchtiges geleistet für die Erbauung der

Gemeinde durch Verdrängung des monotonen, formelmäßigen
lateinischen Choralgesanges durch einen edlen vierstimmigen, reinen
deutschen Meßgesang; Allein gar bald traf mein Beginnen Mißfallen und
ich zog mich zurück 1. »

Nicht nur die Kirchenmusik zog ihn zur Kirche hin; er befaßte sich
auch mit kirchlichen Tagesfragen und kirchenrechtlichen Problemen.

Im Hauptberuf war er ja nicht Musiker, sondern Jurist; er dozierte
Bundesstaatsrecht an der Universität Bern. Für sein weitreichendes

kirchlich-religiöses Interesse zeugt seine Rede über «Papsttum und
Nationalkirche» im Berner Großratssaale 1860. Sie wurde im gleichen
Jahre veröffentlicht2. Die Schrift war Wessenberg gewidmet und
verdankte viele ihrer Gedanken und Anregungen dem ehemaligen
Konstanzer Generalvikar, dessen Name damals in vielen kirchlichen
Kreisen nur mit Mißbilligung genannt werden durfte. Der Tenor der
Schrift war durchaus unzeitgemäß; denn waren bereits Wessenberg,

Döllinger und die deutschen Bischöfe 1848 auf der Würzburger
Bischofsversammlung in ihrem Bemühen gescheitert, eine planmäßige Zusammenarbeit

der deutschen Bistümer duichzusetzen, so hatte ein Berner
Professor wenig Aussicht, auch dann, wenn er durchaus keine Trennung von
Rom wollte, mit seinem Gedanken einer Schweizer Nationalkirche Gehör

zu finden. Anlaß zu seinem Vortrag war die in katholischen Kreisen
hochgespielte Erregung über die Wegnahme der Romagna, des schönsten
Teiles des Kirchenstaates, durch Piémont im Jahre 1858. Die berechtigte
Teilnahme am Schicksal des Papstes artete mancherorts zu einer kreuz-

zugsartigen Begeisterung und Kampfeslust für den Papstkönig Pio Nono

aus. Diesen extremen katholischen Reaktionen stellte Munzinger im
Namen des Katholizismus, wie er sagte, den lapidaren Satz entgegen:
«Papsttum ist nicht Katholizismus: die römische Kirche mit den

Übertreibungen päpstlicher Gewalt ist nicht die katholische Kirche; sie war
es nicht in den großen Kämpfen des 15. Jahrhunderts und ist es auch

heute nicht3. » Dieser Satz gibt die Tendenz und das Hauptanliegen
seiner Gedanken gut wieder. Wir verstehen aber auch, warum seine

Vgl. den auf S. 149 angeführten Brief an Andreas Heusler.
Bei J. Dalp in Bern, 140 S.

S.3.

10 145



distanzierte Einstellung zum Papsttum, das sich damals in schwerster

Bedrängnis befand, als treuloser Angriff aus den eigenen Reihen gedeutet
werden mußte 1.

Munzingers Schrift war, wie die meisten Streitschriften in einer
aktuellen Tagesfrage, recht einseitig abgefaßt: Sie verherrlichte den

Konziliarismus in unkritischer Weise, sah viel zu rosafarbig das staatliche

Eingreifen in kirchliche Belange, erwartete viel zu viel Gutes von der
staatlichen Reglementierung der kirchlichen Verhältnisse und vertraute
allzuwenig der Kraft des in der Kirche wirksamen Heiligen Geistes.

Überhaupt liegt seiner Schrift eine veräußerlichte Sicht der Kirche zu Grunde.
Aber diese Einseitigkeit läßt sich nicht auf das Konto des Juristen setzen :

Die Kirche findet immer diejenige Einschätzung bei den Menschen, die
nicht ihre ideale Selbstdarstellung, sondern ihre tatsächliche
Selbstrepräsentation hervorruft. Ein französisches Sprichwort sagt : Les extrêmes

se touchent. In der Tat begegnet sich Munzinger mit manchen
Kardinälen und Kurialbeamten in seiner veräußerlichten Sicht der
Kirche : Der eine meint, er könne sie von außen mit Gesetzen und
Strukturänderungen reformieren, die anderen glauben, daß der Kirchenstaat,
die weltliche Macht, nun einmal unabdingbar zum Wesen der Kirche
gehörten, die Kirche ohne jene zeitlichen Krücken nicht existieren könne2.
Es ist nicht schwer zu bestimmen, wo die Begriffsverwirrung größer war,
beim Laien, der keine besondere theologische Bildung genossen hatte,
oder beim Priester, von dem man immerhin erwarten durfte, daß er über
das Wesen der Kirche im klaren sei.

Nachdem wir jetzt die Grenzen von Munzingers Schrift etwas genauer
abgesteckt haben, können wir positiv die Reformanliegen herausarbeiten,
die ihn bewegten. Munzinger will keineswegs die Auflösung des Katholizismus,

sondern «die Vernichtung des Absolutismus in der
Kirchenregierung 3». Als positive Gegenmittel schlägt er vor: Wiedererweckung
des konziliaren Lebens, der allgemeinen Konzilien, aber auch der

Nationalsynoden. «Wir setzen dem Papalsystem nicht allein das Epis-

1 Munzinger erwähnt im Nachwort seines Werkes solche Reaktionen katholischer-
seits auf seinen Vortrag, darunter von Leuten, die den Vortrag nicht gehört hatten,
so eines Korrespondenten der Luzerner Zeitung und des «Echo vom Jura», ihn
selber als «Judas» und ganz von oben herab seine Ausführungen «als ein Geflecht
von Widersprüchen, Lügen, Verläumdungen und den oberflächlichsten
Trugschlüssen» bezeichneten.

2 Es gab auf dem 1. Vatikanischen Konzil noch einen Bischof, der den Vorschlag
machte, die Unveräußerlichkeit des Kirchenstaates feierlich zu bekräftigen.

3 Munzinger, S. 101.

146



kopalsystem, der Papstgewalt nicht bloß die souveräne Gewalt der
Bischöfe in ihren Diözesen entgegen, sondern auch dem Absolutismus

jeder geistlichen Gewalt die Autorität der Konzilien, dem Papste das

Generalkonzil katholischer Christenheit, dem Primas und Erzbischof
das National- und Provinzialkonzil und dem Bischöfe das Diözesan-
konzil1» entgegen. Munzinger will keine Nivellierung der kirchlichen
Hierarchie, aber auch keine unbeschränkte Herrschaft eines bestimmten
kirchlichen Amtes, eine unzulässige Machtmehrung einer kirchlichen
Institution auf Kosten der anderen. Was ihm vorschwebt, ist ein
harmonisches Zusammenwirken aller kirchlichen Institutionen; aus sich
heraus sollen sie sich gegenseitig ergänzen und regenerieren. Für einen

Juristen sind das erstaunlich vage Vorstellungen, denen präzise
Kompetenzbestimmung abgeht ; einem reformfreudigen Katholiken aber boten
sie ein brauchbares Schema kirchlicher Verfassungsstruktur. Munzinger
schätzt die Einheit der römischen Kirche als ein Juwel, das sie vor andern
Kirchen auszeichnet. Er hegt die Überzeugung, daß allgemeine Konzilien
wirksamer dazu beitragen könnten, verfrühte Dogmatisierungen zu
verhindern, die die Pforten der Kirche für die getrennten Brüder fester

verriegelten. Das Vermögen der Domstifter will er zur Versorgung
bejahrter Geistlicher und zu Zwecken des theologischen Studiums
angelegt wissen. Die allzu enge Beaufsichtigung der Bischöfe durch Rom,
die Einengung ihrer Fakultäten wirkten sich lähmend auf die Entfaltung
neuer, zeitgemäßer Seelsorgemethoden aus. Er schlägt deshalb eine

größere Selbständigkeit der Bischöfe vor. Hier steigt vor seinem geistigen
Auge das Bild einer schweizerischen Nationalkirche oder Volkskirche auf,
in das die gesunden Einflüsse des geistigen Lebens der Nation hineingeleitet

werden können. «Der Bischof von Basel sollte das Amt eines

Metropoliten in dieser Kirche übernehmen, die als Glied der allgemeinen Kirche
mit dem Papste als dem ständigen Einheitspunkt derselben in
ununterbrochener Verbindung steht 2. » Weiterhin verlangt er einen größeren
Einfluß des Staates auf Schul- und Ehegesetzgebung, weil diesen
Instituten der konfessionelle Gegensatz fremd sei. Er will ferner, daß die
Geistlichen eine angemessene Bildung erhalten 3. Dem Solothurner
Domdekan Vock, dessen Ideen über eine enge Zusammenarbeit von Katho-

1 Ebd.
2 S. 107.
3 Von einem Vorschlag Munzingers zur Errichtung von Lehrstühlen zwecks

Verbreitung nationalkirchlicher Ideen und «Leuentheologie» (theologische Anschauungen

des Propstes J. B. Leu in Luzern), wie Schenker S. 18 behauptet, kann ich
nichts finden.

147



liken und Protestanten er beipflichtet, zollt er hohen Tribut '. Er
beschließt seine Schrift mit einem Votum zur damals brennendsten
kirchlichen Tagesfrage, zum Kirchenstaat. Die weltliche Herrschaft der
päpstlichen Kurie hält er für ein Unglück, sowohl für den Kirchenstaat,
als auch für die Kirche selber. Er ist der Auffassung, ein allgemeines
Konzil hätte das Recht, auf «dieses sogenannte Eigentum der Kirche»
zu größerem Nutz und Frommen der Kirche zu verzichten. Über kurz
oder lang würde den Kirchenstaat ja doch das Schicksal der geistlichen
Fürstentümer in Deutschland treffen. Als positive Lösung schlägt er vor,
es möge dem Papst unter der Garantie der Mächte ein Gebiet zugesprochen

werden, das ihm völlige Unabhängigkeit zusichere und von keinen
fremden Truppen betreten werden dürfe.

Vom Zeitalter des 2. Vatikanums aus gesehen könnte man zu diesen

Reformplänen sagen: viele brauchbare Voischläge, die man nicht in
einer Aufwallung klerikaler Entrüstung hinunterzuwürgen braucht. Die
römisch-katholische Kirche lebt in der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts
zum guten Teil in einer solchen kirchlichen Situation, wie sie Munzinger
vorschwebte. Sie hat das Entscheidende, das ihn 1860 bewegte, im
2. Vatikanischen Konzil in die kirchliche Verfassung und ins kirchliche
Leben eingeführt. Walther Munzinger ist, was seine Wünsche
hinsichtlich einer Wiedererweckung des konziliaren und synodalen Lebens

anbelangt, der Partner eines Dialogs mit der römisch-katholischen
Kirche geworden, der erst viele Jahrzehnte nach seinem Tode geführt
werden konnte.

War dieser Mann damals ein kirchlicher Rebell oder ein verkannter
Prophet? Er war keines von beiden. Zu einem kirchlichen Rebellen
fehlte ihm 1860 der revolutionäre Vorsatz, zu einem Propheten die aus
dem Glauben gewirkte Hingabe an den prophetischen Auftrag. Denn
diese Dinge liegen nun einmal sehr kompliziert, ganz anders, als eine
vereinfachende Geschichtsschreibung es hüben und drüben wahrhaben
wollte. Munzingers Reformpläne, so brauchbar und zukunftsträchtig
sie sind, kommen allzusehr von der Peripherie und nicht genug von der
Wesensmitte des katholischen Glaubens her. Daß Christus der Eckstein
des Glaubens ist, daß die Kirche vom Heiligen Geist ihr Leben empfängt,

1 Über Vock vgl S Fgloff: Domdekan Mois Vock, 1785-1857. Ein Beitrag zur
aargauischen Kirchenpolitik während der Restaurations- und Regenerationszeit,
I. Teil (1785-1830), Diss. Freiburg/Schweiz, In: Argovia 55 (1943) S. 161-309;
Georg Boner: Alois Vock, 1785-1857. In: Lebensbilder aus dem Aargau, 1803-
1953. Aarau 1953, S. 109-124.

148



tritt bei ihm nicht in Erscheinung. Es sind vernünftige Gedanken eines

gescheiten, seiner Kirche gefühlsmäßig verbundenen Menschen; doch

für eine Reform der Kirche, für eine Wiedervereinigung der gespaltenen
Christenheit, braucht es mehr als kluge Gedanken und erhabene Gefühle.
Wenn Munzinger irgendwo eingereiht werden soll, so nicht bei den

Rationalisten, sondern bei den religiösen Romantikern.
Wir besitzen ein Dokument, das uns einen tiefen Einblick in seine

religiös-dogmatische Vorstellungswelt gewährt. Es ist dies ein Brief an
den bekannten konservativen Basler Politiker und Universitätsprofessor
Andreas Heusler vom 24. Oktober 1860 1. Munzinger hatte Heusler seine

Schrift über das Papsttum und die Nationalkirche zugeschickt und von
Heusler eine freundliche, aber kritisch gehaltene Zuschrift erhalten. Die
Antwort Heuslers liegt leider nicht vor, so daß wir über den genauen
Wortlaut seiner Äußerungen nicht orientiert sind. Es scheint, daß der
Protestant Heusler besonders skeptisch die von Munzinger vorgetragene
Idee einer Regenerierung der katholischen Kirche durch periodische
Konzilien und Synoden beurteilte. Er hielt eine Wiedererweckung des

konziliaren Lebens des 15. Jahrhunderts für nicht übertragbar auf das

19. Jahrhundert. Aus einem damals hüben und drüben sehr verbreiteten
für übertragbar. Aus einem damals hüben und drüben sehr verbreiteten
konfessionellen Überwertigkeitsgefühl räumte Heusler der katholischen
Kirche für die Zukunft wenig Chancen zum Überleben ein 2. Mit seiner
versteckten Einladung zum Anschluß an den Protestantismus traf er
den Katholiken Munzinger an einer empfindlichen Stelle. Denn der junge
Berner Professor war katholisch und wollte es bleiben. Bereits die
musikalisch-ästhetische Gefühlswelt, in der er lebte, versperrte ihm den

Zugang zum Protestantismus. Er gab Heusler deutlich zu verstehen, daß

er nicht an einen Konfessionswechsel dachte. «Eine protestantische
Kirche, wenn's nicht ein erhabenes Münster ist, läßt mich so kahl und
kühl, wie sie selbst ist und ein protestantischer Gottesdienst, wenn's
nicht zufällig ein ausgezeichneter, erwärmender Prediger ist, ist etwas
sehr Langweiliges, und Langeweile ist der größte Feind der Frömmigkeit.

1 Staatsarchiv Basel-Stadt, Heusler-Ryhinersches Privatarchiv, 328 E 111. - Herr
Stadtarchivar Eduard Fischer hat in entgegenkommender Weise diesen Brief
im Anschluß an den vorliegenden Aufsatz ediert.

2 Dieses Uberwertigkeitsgefühl begegnet sowohl bei Katholiken als auch bei
Protestanten. Die Protestanten hielten den Katholizismus nicht für überlebensfähig

in der modernen Kultur, während die Katholiken große Hoffnungen auf die
Selbstauflösung des Protestantismus setzten.

149



Diejenigen, die meinen, sie können den Menschen mit einer regelrechten
dreiteiligen Predigt erfassen, kennen den Menschen schlecht... Ich würde
es namentlich für die romanischen Völkerschaften beklagen, wollte man
den Gottesdienst durch Bibellesen und Interpretation verdrängen.» Aber
nicht allein ästhetische Motive bestimmten ihn zum Verbleib in der

katholischen Kirche. «So sehr ich das Partikuläre der NationaJkirche
gegenüber dem zwingenden Absolutismus Roms verteidigte, so

entschieden bin ich gegen das namentlich in der piotestantischen Kirche
wuchernde freikirchliche Element So gediegene Absichten teilweise
dabei mitwirkten, die Erscheinung als solche, diese Auflösung der Kirche
im wahren Sinne ist mir ein Ärgernis. Ich kann mir nichts Unkirchlicheres
denken, als diese Trennung der Bewohner einer Stadt, einer
Kirchgemeinde, selbst eines und desselben Hauses in mehrere oppositionelle
Kirchgemeinschaften und zwar durch die Willkür des Einzelnen, mit
der natürliche Parteisucht so sehr nahe zusammenhängt Viel häßlicher
und wahre Karikaturen der einen Idee einer Kirche sind jene Absonderungen

im Schöße derselben Kirchgemeinschaft, wo la bonne société

in die Eglise libre und la canaille in die Eglise nationale geht. Die Kirche
als allgemeine Kirche gedacht ist das schönste Gebilde im Reiche der
Menschen.»

Das war ein Bekenntnis zur katholischen Universalkirche, mit einer

antiprotestantischen Spitze, wie sie deutlicher von einem Laien wohl
kaum formuliert werden kann. Aber was ist nun für Munzinger der

Inhalt seines katholischen Bekenntnisses, warum will er sich nicht von
seiner Kirche trennen, und was gibt ihm die Berechtigung, von ihr eine

heilsame Entwicklung in die Zukunft hinein zu erwarten? Was ihn
bewegt, die kirchliche Frage anzupacken, ist ein religiöses Motiv: Es ist
die Sorge für die Kirche in einer Zeit, in der die Glaubenslosigkeit immer
weitere Fortschritte macht und den Glauben von Tausenden von Katholiken

so aushöhlt, daß ihnen nur noch der katholische Taufschein bleibt1.
«Was hat das Ewige verschuldet, daß man's nur nebenher noch duldet?»,
ruft er mit dem Dichter aus. Er beklagt die Auffassung vieler - und wie
oft mag er sie im Kreise von fortschrittlichen Kameraden und Kollegen
gehört haben, für die Feuerbach, Büchner, Vogt und Moleschott die

Propheten waren - daß man an den morschen Baum der Kirche die Axt
anlegen müsse, weil sie keine Früchte für die Menschheit mehr bringen

1 Munzinger gebraucht mehrmals den Begriff des Taufscheinkatholiken, den man
eher als eine Prägung der modernen Religionssoziologie anzusehen geneigt wäre.

150



könnte, ja bloß noch den zur Entfaltung drängenden Pflänzlingen der
Neuzeit Licht und Wasser wegnähme. Derlei stürmisch-revolutionäre
Ideen verletzen ihn; er möchte jene pietätlosen Holzhackergesellen von
ihrem Vorhaben abbringen. Er kann sich auch nicht mit dem resignierten
Skeptizismus eines Heusler abfinden, der meint, man könne an dieser
Situation nichts ändern, weil der Strom der Zeit nun einmal in der
antikirchlichen Richtung verlaufe und dem religiösen Menschen nichts
anderes übrig bleibe, als sich auf das Gebiet des Individuellen
zurückzuziehen. Munzinger dagegen hält daran fest, die katholische Kirche sei

imstande, von sich aus ihr Haus so umzugestalten, daß nicht bloß alle

jene, welche aus ihr ausziehen, darin bleiben könnten, sondern das

religiöse Leben selber reichere Möglichkeiten der Entfaltung erhielte 1.

Wir stellen fest : Der Ausgangspunkt von Munzingers Erwägungen ist
durchaus edel. Theologisch unsicher wird er erst, wenn er den Einwurf
Heuslers entkräften soll, daß der Pluralismus der religiösen Anschauungen

des 19. Jahrhunderts sich für eine feste kirchliche Gestaltung ungünstig

auswirke. Er sieht die Zeit kommen, in der das damals noch ziemlich

kompakte Kirchenvolk der Bauern- und Arbeiterklasse auch von dieser

Entwicklung erfaßt wird. Aber er findet, daß diese Entwicklung seinen

Kirchenplänen eigentlich nicht abträglich sei. Denn er hält eine Glaubenseinheit

für möglich, dort wo es sich um Worte, um Buchstaben, der

Theologe würde sagen, um die Bekenntnisschriften handelt. Glaubenseinheit

in Gedanken sei auch früher in der ungeteilten Kirche nie
vorhanden gewesen. Der katholische Theologe wird Munzinger auch noch

beipflichten, wenn er damit meint, daß der Glaube in jedem Menschen

1 Es ist möglich, daß hier irenische Motive bei Munzinger mit im Spiel waren.
Prof. K. B. Hagenbach in Basel, der dem Katholizismus wohlwollend gegenüberstand,

schrieb 1856: «Ob es dem Katholizismus gelingen wird, eine Kirche
darzustellen ohne Papst oder ohne Abhängigkeit von ihm? Ob die Einführung der
Priesterehe, der deutschen Messe sich wohl vertragen dürfte mit den übrigen
Dogmen und Institutionen der Kirche, ohne daß diese selbst in ihrem tiefem
Grund erschüttert werden? Ob es gar zu einer deutschen, katholischen, zu einer
schweizerischen Nationalkirche usw. kommen wird? Wagen wir nicht zu
entscheiden Wird die Kirche, die sich bisher ausschließlich die katholische genannt
hat, das Römische fallen lassen, wird sie nicht länger fragen, was lehrt Rom,
sondern zurückgehen auf den Grund des Evangeliums und von diesem Grunde aus
sich erneuern im Geist..., dann können wir sehen, ob wir Lust haben, in das gründlich

gereinigte Haus, aus dem der päpstliche Sauerteig ist ausgefegt worden, wieder
einzuziehen.» K. B. Hagenbach: Geschichte der Kirche des 18. und 19.
Jahrhunderts. Leipzig 1856 (In : Vorlesungen über Wesen und Geschichte der
Reformation in Deutschland und der Schweiz Bd. 6), S. 463.

151



ein individuelles Gepräge annimmt. «Wenn man den gläubigsten Theologen

den Puls etwas scharf fühlt, wird die Bewegung bei jedem je
nach Temperament verschieden sein. Es ist Illusion, wenn man den

Glauben vom Denken und individuellen Fühlen fern halten zu können
vermeint.» Nicht mehr folgen kann der katholische Theologe seiner

Behauptung, daß einzig und allein der allgemeine Gottesglaube als

einigendes Moment jenes religiösen Pluralismus wichtig sei und das

christliche Dogma auf die Seite geschoben wird. In seinem Einigungsstreben

übersieht Munzinger, daß dann vom Inhalt des Katholizismus
nichts mehr bleibt als die Worthülle. Das Dogma ist für ihn letztlich
überflüssig, weil es zu häßlicher kirchlicher Spaltung und Sektierertum
geführt hat. Daß aber die Frage nach der rechten christlichen Lehre,
somit die Wahrheitsfrage selber, dem Gebiete des Dogmas zu Grunde

liegt, das hat Munzinger in seinem gutwilligen Idealismus nicht mehr
gesehen. Grundsätzlich stimmt er dem erkenntnistheoretischen Skeptizismus

der Parabel von den Drei Ringen zu. Er sieht den Dogmenglaubcn
nicht mehr als tragendes Fundament von Liebe und Sittlichkeit, sondern
als ernsthaftes Hemmnis für denselben. Die Lehre von der Dreifaltigkeit,
die zwinglische und lutherische Auslegung des Abendmahls, hält er für
belanglos für die Frömmigkeit.

Diese Anschauungen Munzingers haben mit Katholizismus nichts
mehr zu tun. Hier spricht sich ein religiöser Individualist aus, der im

guten, aber irrigen Glauben befangen ist, einen brauchbaren Weg für
die Zukunft aufgezeigt zu haben. Auch der Christkatholizismus ist,
zumindest in seinen repräsentativsten Theologen, diesen Weg nicht

gegangen. Die Frage ist berechtigt, ob Munzinger nicht bei etwas
sorgfältigerer theologischer Bildung jene schiefen, unkatholischen
Auffassungen hätte vermeiden können, wäre ihm z. B. gesagt worden, daß

die Dogmen der Kirche in einer gewissen Ordnung oder Hierarchie die

christliche Existenz bestimmen? Das Dogma von der Unbefleckten

Empfängnis oder der Unfehlbarkeit des Papstes steht auch für den

Katholiken nicht an erster Stelle, kann nicht in dem Maße die Grundlage
des Glaubens bilden wie die Lehre vom Gottmenschen Jesus Christus.
Eine gewisse Verschwommenheit und Unklarheit von Munzingers
Gedanken, sobald er sich auf das Gebiet der Theologie begibt, läßt diese

Deutung zu. Er schreibt: «Es sei ferne von mir, daß ich, wenn mir die
Macht zustünde, in ungestümer Weise das Dogma unserer Kirche reinigen
oder gar aufheben wollte. Nein! darin sähe ich wirklich bei der jetzigen
Schwäche der Kirche, den Menschen von einer anderen Seite, als der des

152



Glaubens und der Angst vor dem Teufel anzufassen, eine große Gefahr. »

Was er haben möchte, ist eigentlich eine Schwerpunktverlagerung des

kirchlichen und religiösen Lebens. Er möchte, wie er vorhin sagte, das

Dogma nicht aufheben, aber die Akzente in der Verkündigung etwas
anders setzen: «Statt der Dogmen die christliche Sittlichkeit, statt der
Glaubens- und Gebetsformeln erhebende Poesie, statt der Wunder-
erweckungen und Jubiläumsablässe die ernstvolle Erhebung des menschlichen

Gemüts bis zum Bewußtsein eines Höhern und bis zum Vergessen

niedriger gemeiner Interessen mit Hilfe großer Gedanken, herrlicher
Beispiele von Mut und Ehrgefühl und der edlen Künste.» Eine solche

Reform, so hofft Munzinger, würde der Kirche eine solche Anziehungskraft

verleihen, daß sie die vielen Taufscheinkatholiken aus ihrer
«gefälschten Stellung» herauslocken könne. Von innen müßte diese Reform
herausbrechen, der Staat könne sie nicht von außen her aufpfropfen.
Noch einmal spricht er es kategorisch aus: «Ich halte also an der Kirche
fest. Ich kann nicht an ihre Auflösung glauben, weil ich sie der
Entwicklung fähig halte.»

Wir haben uns deshalb so eingehend mit Munzingers Brief befaßt, weil
er ein Schlüsseldokument für die kirchlich-religiöse Gesinnung eines

katholischen Liberalen 1 darstellt. Die Beweggründe seines Festhaltens
an der katholischen Kirche sind durchaus edel, wie ja auch der Ausgangspunkt

seiner kirchlichen Reformvorschläge eine hochherzige Sorge verrät,

der Kirche den gebildeten Laien seiner Zeit zu erhalten. Die
Reformen aber, die er vorschlägt, sind viel zu peripher, viel zu wenig radikal,
um durchgreifende, neugestaltende Lebensfähigkeit zu besitzen. Alle
Erneuerung in der Kirche ist nach katholischer Auffassung eigentlich
und zuletzt ein Werk des Heiligen Geistes, der den Christen zu größerer
Konformität mit Christus antreibt. Eine Anpassung der Kirche, die
sich nicht an dieses Lebensgesetz hält, wird sich in kurzer Zeit in kirchlichen

Randzonen verströmen, in vordergründige Betriebsamkeit
auslaufen. Das gilt von den idealen Gedanken des feurigen Oltners, es gilt
auch von manchen Reformideen innerhalb der römisch-katholischen
Kirche heute.

1 Es muß hier unterschieden werden zwischen «liberalen Katholiken» und «katholischen

Liberalen». Weil der Terminus «liberaler Katholizismus» eingebürgert ist
für die große Bewegung im französischen Katholizismus, die sich an Lamennais,
Lacordaire und Montalembert anschloß, mit denen Munzinger und seine
Gesinnungsfreunde sehr wenig gemeinsam haben, würde ich für sie die Bezeichnung
«katholische Liberale» vorschlagen. Es ist hier mehr als eine geringfügige Nuance
im Spiel: Es bestehen wesentliche Unterschiede zwischen den beiden Typen.

153



Der Brief Munzingers an Heusler ist datiert vom Jahre 1860. Es ist
anzunehmen, daß sich im folgenden Jahrzehnt seine Pietät gegenüber
der römischen Mutterkirche nicht vergrößert, seine theologische Bildung
nicht vertieft hat. Größer geworden ist allenfalls seine theologische
Unsicherheit.

Verheißungsvolle Möglichkeiten kirchlicher Neugestaltung brachten
nun die 70er Jahre, in denen sich die antivatikanischen Katholiken in
Deutschland, Österreich und der Schweiz zu mehr oder weniger
profilierten Aktionsgruppen zusammenschlössen. Jetzt war der Augenblick
gekommen, wo sich die langgehegten Pläne einer Schweizer Nationalkirche

verwirklichen ließen. Munzinger blieb auch hier ein echter Schweizer

und den Idealen seiner Jugend treu: Aus dem «guten tapferen Geist
des Volkes» sollte die Bewegung kommen. «Wenn einmal die Gemeinden
ernst machen und fest erklären, was sie für eine Kirche haben wollen,
so werden auch die Geistlichen parieren», schrieb er am 5. Dezember 1871

seinem Freunde Emil Schmid1. «Vor 400 Jahren haben die Basler ihren
Geistlichen, die sich widerspenstig zeigten, den Befehl vorgelegt, sie

sollen lesen und singen, oder aus der Stadt springen. Ist denn heute nichts
mehr von der alten Schweizerkraft vorhanden? Am meisten von der
rechten Frömmigkeit; wären wir frömmer, wir hätten schon längst
gründlich aufgeräumt mit dem Lug und Trug. »

Es war Walther Munzinger nicht mehr beschieden, die weitere
Entwicklung der Sammlung der antivatikanischen Protestbewegung
mitzuerleben. Er konnte noch die Mehrzahl der katholischen Bürger seiner
Heimatstadt für seine Pläne gewinnen und die Weichen für die Zukunft
stellen. Das geistige Testament seiner nationalkirchlichen Ideen hat er
in einer Artikelfolge niedergelegt, mit der die von seinem Freunde
Dietschi herausgegebenen «Katholischen Blätter» eröffnet wurden 2. Es

genügt, die Überschriften dieser Aufsätze zu lesen, um zu sehen, was ihn
bewog, sich mit rastlosem, vielleicht bereits von Todesahnungen
angetriebenem Eifer für seine Ideen einzusetzen. «1. Wir wollen eine Kirche,
welche die Wahrheit sucht und auf der Wahrheitsliebe ihrer Angehörigen
beruht. 2. Wir wollen eine Kirche, deren Verfassung auf dem breiten
Grund der Gemeinschaft der Gläubigen ruht. 3. Wir wollen eine Kirche,
in welcher das Licht der Wissenschaft leuchtet.» Diese Lebenswerte hat

1 Stadtarchiv Ölten, Nachlaß Walther Munzinger.
2 Katholische Blätter, Bd. 1, 1873: «Was wir wollen.» S. 2-7; S. 17-21. - Belege für

die Verfasserschaft Munzingers bietet sein Brief v. 15. 1. 1873 an Peter Dietschi;
im Stadtarchiv Ölten.

154



der Laie Munzinger in der römisch-katholischen Kirche seiner Zeit nicht
verwirklicht gefunden; wir konnten einige Hinweise geben, warum ihm
eine andere Sicht der Dinge verwehrt blieb. Nochmals : Die theologischen
Fragen um die Unfehlbarkeit des Papstes stehen bei ihm wie bei den

allermeisten Laien jener Zeit am Rande seiner Gewissensproblematik.
Es ist der Zweifel, ob die Kirche den rechten «Sitz im Leben» hat, der
ihn schließlich aus der römischen Mutterkirche heraustreibt und zur
nationalkirchlichen Gemeindebildung hinzieht.

Die theologische Fragwürdigkeit einer solchen «Selbsthilfe» kann in
diesem Aufsatz nicht berührt werden. Am 22. April 1873 ist Walter
Munzinger im Alter von 43 Jahren in Bern gestorben. Wichtiger als sein

eigenes geistiges Vermächtnis war die Persönlichkeit des kirchlichen
Führers, den er kurz vor seinem Tode in die Schweiz zurückholte und
als ersten christkatholischen Pfarrer in Ölten einführte, der Luzerner
Eduard Herzog l. Herzogs Ausgangspunkt für seinen Protest gegen das

1. Vatikanum war ein anderer als derjenige Munzingers. Er war Theologe

und konnte das Dogma der Unfehlbarkeit aus Gewissensgründen
nicht annehmen, weil es nach seiner Auffassung die kirchliche Verfassung
zerstörte. Da unser Aufsatz sich bloß zum Ziele gesetzt hat aufzuhellen,
wie es 1872 zur Spaltung in Ölten kommen konnte, können wir nicht
näher auf den Lebensweg Eduard Herzogs eingehen. Nur einige knappe
Hinweise sind hier zulässig, damit wir sehen, wie er sein priesterliches
Wirken in Ölten aufgefaßt hat. Herzog war kein Reformist im
landläufigen Sinne des Wortes, der nun nach subjektivem Konzept geschaltet
und gewaltet hätte. Er hat versucht, Schritt für Schritt jene Reformen

einzuleiten, die seinem Ideal einer Neuorientierung am Bilde der alten
Kirche entsprachen. Die Vorstellungen, die er von der Wirksamkeit des

christkatholischen Klerus hatte, lassen auf eine priesterliche Persönlichkeit

schließen 2. Daß er innerhalb der Pfarrei und auch außerhalb
derselben Tendenzen und Bewegungen entgegentreten mußte, die nicht
von seinem kirchlichen Ethos getragen waren, und daß er von ihnen
überstimmt wurde, gehört mit zur Tragik seiner Persönlichkeit3. Er hat

1 Über Eduard Herzog vgl. Walter Herzog: Bischof Dr. Eduard Herzog. Laufen
1935; Friedrich Heiler: Evangelische Katholizität. München 1926, S. 9-37;
Ernst Gaugler: Eduard Herzog als Bischof und akademischer Lehrer. Rheinfelden

o. J.
2 Es sind hier die Grundsätze gemeint, die er am 30. September 1875 für den Klerus

in Ölten niederschrieb.
3 Vgl. dazu folgenden Auszug aus dem Kirchenratsprotokoll der christkatholischen

Pfarrei Ölten, der Pfarrer Herzogs Einstellung zur Kinderbeichte beleuchtet. Es

155



dem unklaren, theologisch unartikulierten Drängen der reformfreudigen
katholischen Liberalen den religiösen Halt gegeben, sie in einer Gemeinschaft

gesammelt, in der er lebens- aber auch verfassungsmäßig
katholisches Erbe gehütet hat. Daß er in diesem Bemühen von Anfang an

konsequent extrem radikalen Forderungen entgegentrat, davon zeugt
die Rede,die er am 9. August 1874 am Schulfest inOlten über konfessionslose

Schule und Religionsunterricht hieltl. In diesem Vortrag setzte er
sich mit dem Schlagwort einer konfessionslosen Schule auseinander und
zeigte sich insofern mit einer solchen Forderung einverstanden, als damit
gemeint war, daß der Religionsunterricht frei von konfessionalistischer

Enge und Überheblichkeit sein müsse. Einen klapperdürren
Moralunterricht wies er zurück. «Soll die Tugendlehre für das Kind Leben

gewinnen, so muß sie selbst auf einem lebendigen, heiligen, unabänderlichen,

göttlichen Grunde ruhen2.» Darunter verstand er auch einen

Dogmenunterricht und zeigte geschickt die Inkonsequenz jener auf, die
einen dogmenlosen Unterricht verlangten, aber als Ersatz nichts anderes
als gesunkenes christliches Glaubensgut und vom Christentum abgeleitete

scheint, daß er gegen irrige Vorstellungen anzukämpfen hatte, als ob der Priester
den Sündennachlaß im Bußsakrament gewähren würde. «Pfarrer Herzog schlägt
vor, den Kindern vom 3.-5. Schuljahr jährlich wenigstens einmal Gelegenheit zur
Beichte zu geben, ohne auf solche Kinder, die von ihren Eltern weder in den
Beichtunterricht geschickt noch zur Beicht zugelassen werden, irgendeinen Zwang
auszuüben. Der Antragsteller versichert dabei, daß er weit davon entfernt sei, den
Kindern den Glauben beizubringen, der Priester sei derjenige, welcher in der
Beicht die Sünden vergebe, sondern, daß er von jeher den Kindern die
«Absolution» nur als das priesterliche Gebet erklärt habe, daß Gott den Beichtenden die
Sünden vergeben möge. Auf diese Weise werden die Kinder das Beichtinstitut
nicht als eine Verpflichtung kennen lernen, der sie sien nicht ohne Gewissensskrupel

entziehen können, sondern später von selbst ihre Fehltritte nur Gott
beichten, sofern sie nicht ein besonderes Bedürfnis haben, sich vor einem Gewis-
sensrath auszusprechen. Der Antragsteller hält zwar auf theologischem Standpunkt

die Beichte für Kinder gerade am wenigsten nothwendig, indem diese zur
Begehung schwerer Sünden in der Regel gar nicht fähig seien; dagegen betrachtet
er die Kinderbeichte als ein vortreffliches pädagogisches Hilfsmittel, indem schon
der Beichtunterricht nichts anderes sei als eine Pflichtenlehre für Kinder etc. die
Notwendigkeit sich über sich aussprechen zu müssen, zu einer genauen
Selbstprüfung etc. zu bestimmter Unterscheidung von Gut und Bös nöthige und darum
auch den guten Vorsätzen bestimmte Gestalt gebe.» Christkath. Pfarramt Ölten,
Kirchenratsprotokoli vom 1. Juli 1875.

1 Rede gehalten am Schulfeste zu Ölten, den 9. Aug. 1874, Ölten 1874, 16 S. -Mösch
(Bd. 5, S. 179-181) hat Auszüge daraus veröffentlicht und stellt Herzog das Zeugnis

aus, daß er «auch bei seiner 'konfessionslosen Schule' noch aufpositiv gläubigem
Boden steht». Es ist aber Mösch entgangen, daß Herzog etwas anderes unter
«konfessionsloser Schule» versteht, als wir es heute mit diesem Begriffe verbinden.

2 Ebd. S. 7.

156



Moralgrundsätze zu bieten hatten. Herzog steht hier nicht bloß auf

positiv gläubigem Boden; er weiß auch taktisch geschickt zu operieren
und möchte den extremen Radikalen auf seinem Terrain mit dessen

eigenen Waffen schlagen. Gegen den religiösen Aberglauben und den

religiösen Fanatismus - zwei beliebte Schlagwörter damaliger
antikirchlicher Werbung - gäbe es eben kein besseres Präventivmittel als

einen gründlichen Religionsunterricht
Eduard Herzog verblieb nicht lange in Ölten. Seit Ende 1874 verband

er mit seinem Pfarramt die Aufgaben eines Professors für Neues Testament

an der neugegründeten christkatholischen Fakultät der Universität

Bern. Nach anfänglichem persönlichem Widerstreben, aber auch
nach Überwindung des Widerstands der Oltner, die es ihm zur Auflage
machten, für einen geeigneten Nachfolger zu sorgen, nahm er die Wahl
(12. Dez. 1875) zum Pfarrer nach Bern an und konnte hier am 27. Febr.
1876 installiert werden l.

Es ist irreführend, bei der Bewertung einer geistigen Bewegung bei
Zahlen stehen zu bleiben. Das gilt sowohl für eine gerechte Beurteilung
der Entwicklung in Ölten von 1872/73; es gilt auch für die inzwischen

eingetretene Verschiebung des konfessionellen Verhältnisses heute, wo
die Mehrzahl der Katholiken römisch-katholischen Bekenntnisses sind.
Eine echte Würdigung des Christkatholizismus wird immer bis zu seinem

theologischen Anliegen vorstoßen müssen. Daß der Christkatholizismus
solche Reformanliegen enthält, die auch innerhalb der römisch-katholischen

Kirche ihre Heimstatt haben, hat inzwischen das 2. Vatikanische
Konzil gelehrt2.

Im Rahmen der Pfarrei trat das Neue zunächst nicht in Erscheinung.
Der Sonntagsgottesdienst vollzog sich immer noch in den hergebrachten
Formen. Aufschluß darüber gibt die Pfarrchronik, die Emil Meier,

Herzogs zweiter Nachfolger, angelegt hat und für die er zum Teil eigene

Erinnerungen verwerten konnte. Es heißt hier: «Der Sonntagsgottesdienst

bestand (ca. 1873) aus dem lateinischen Hochamt und Predigt
und zwar in folgender Ordnung: Orgeleingang, Weihwasserausteilung

1 Vgl. W. Herzog: Bischof Dr. Eduard Herzog, Laufen 1935. S. 74-75.
2 Für eine Würdigung dieser Anliegen vgl. V. Conzemius: Zwischen Rom, Canterbury

und Konstantinopel. Der Altkatholizismus in römisch-katholischer Sicht.
In: Tübinger Theologische Quartalschrift 145 (1965) S. 188-234; id: In:
Orientierung [Zürich] 29 (1965) S. 216-219; 225-227; dazu den Vortrag «Plädoyer für
einen Dialog unter Katholiken» auf dem Internationalen Altkatholikenkongreß
in Wien am 26. Sept. 1965, in: Internationale Kirchliche Zeitschrift, 55 (1965)
S. 254-272.

157



mit deutschem Lied, Predigtlied, Predigt, Lateinisches Hochamt mit
lateinischen Messegesängen oder deutschen Liedern, gesungen von dem

Lehrer oder dem Kinderchor; an hohen Festtagen vom Gesangverein.
Während der Predigt hatten die Primarschüler im Hübelischulhaus bei
einem Lehrer oder Geistlichen Christenlehre und wurden dann zum
Hochamt in die Kirche geführt. Nachmittags war Christenlehre für die
Größern oder Vesper, die am Altar lateinisch gesungen und von lateinischen

oder deutschen Liedern begleitet wurde. Lateinisch sangen die
Lehrer. Der Sonntagsgottesdienst war von Frauen und Kindern sehr gut,
von den Männern weniger gut besucht. Ein Teil der Männer fand sich
während des Gottesdienstes vor dem Gasthaus zur Krone gegenüber der
Kirche ein, um von dort nach Schluß des Gottesdienstes die aus der
Kirche tretenden zu betrachten und zu begutachten, hauptsächlich den

weiblichen Teil. An den Werktagen ward eine stille Messe gefeiert; am

Freitag die Schulmesse. In lebhafter Erinnerung ist mir noch das Hochamt

am Sebastianstag, zu welchem die Schützen mit den Gewehren
erschienen und sich auf den beiden Emporen postierten. Die
Ohrenbeichte war um 1873 noch allgemein üblich. Auch wir Kinder wurden
darauf vorbereitet und beichteten bei Pfarrer Herzog l.»

6. Zusammenfassung

Fassen wir das Ergebnis unserer Untersuchung zusammen. Der
Christkatholizismus in Ölten ist nicht auf eine spontane Erhebung des Kirchenvolkes

gegen Beschlüsse des 1. Vatikanischen Konzils hin entstanden.
Zweieinhalb Jahre verblieben die Pfarrei Ölten und auch die späteren
Führer der antirömischen Fronde innerhalb der «vatikanischen» Kirche ;

soweit wir sehen konnten, ohne äußeren Vorbehalt gegen das neue

Dogma. Der innere Vorbehalt, der bei einzelnen vorhanden gewesen
sein mag, tritt für uns während dieser Zeit nicht faßbar in Erscheinung.
Entscheidend aber ist, daß nicht die dogmatische Frage von 1870,

sondern die Exkommunikation, die kirchenrechtliche Prozedur des

Bischofs von Basel gegen den Pfarrer von Starrkirch die Initiative zur
Absonderung von der römisch-katholischen Kirche entzündete. Vieles

deutet darauf hin, daß es ohne die fulminierende Wirkung jener bischöflichen

Sentenz, die - zu Unrecht - als geistliche Antwort auf einen

kirchenpolitischen Entscheid des Solothurner Volkes gedeutet wurde,

1 Christkath. Pfarramt Ölten.

158



zu keiner Spaltung in Ölten gekommen wäre. Vielleicht könnte man
darin zunächst eine Parallele zu gewissen Städten im Mittelalter sehen,

die von einem päpstlichen oder bischöflichen Interdikt betroffen wurden
und den kanonischen Strafen zum Trotz für die Weiterführung des

kirchlich-sakramentalen Lebens sorgten. In Ölten stand aber wesentlich
mehr dahinter, weil hier zumindest Walther Munzinger, der den Anstoß

zur Absetzung von Pfarrer Bläsi gab, von Anfang an ein festumrissenes
nationalkirchliches Ideal im Auge hatte und bewußt die Loslösung aus

dem Verbände der röm.-katholischen Kirche erstrebte. Bei ihm wird
auch ersichtlich, daß sein Einsatz für die Nationalkirche weit mehr als

ein Protest gegen das 1. Vatikanum bedeutete. Bei aller dogmatischen
Verschwommenheit, bei allem gefühlsbetonten Erleben des Katholizismus

bewegten ihn eine Reihe positiver katholischer Reformanliegen,
denen in der Zeit von 1860-1870 die Erfüllung versagt geblieben war.
Fragen des Dogmas stehen bei ihm und seinen Gefolgsleuten sehr am
Rande; der Nachweis, daß das Dogma von 1870 in diesen Kreisen
politisch ausgelegt und mißdeutet wurde, war leicht zu erbringen.

Wir haben versucht aufzuhellen, welche Faktoren im geistig-politischen
Werdegang der Stadt Ölten und des Kantons Solothurn dispositiv zui
Spaltung von 1872/73 beitrugen. Dieser Teil unserer Untersuchung hat
zwangsläufig lückenhaften Charakter, da ausgewogene Arbeiten zur
Geistesgeschichte der katholischen Schweiz fehlen. Immerhin dürften
unsere Ausführungen klar gemacht haben, daß es mißverständlich ist,
vom rein «politischen» Ursprung des Christkatholizismus im Leben des

Kantons oder der Stadt Ölten zu reden. Die Trennungslinie zwischen
kirchlichen und staatlichen Bereichen und Interessensphären verlief
damals nicht so deutlich wie heute. Sie mußte erst in schmerzlichen
Konflikten gefunden werden. Diese Auseinandersetzungen gingen um
Fragen «gemischter Natur»; eine kritische Abklärung solcher Problemkreise

dürfte nicht einfach von der Vorwegnahme ausgehen, daß die

Verteidigung traditioneller kirchlicher Einflußsphären schlechthin
identisch mit dem kirchlich-religiösen Standpunkt, das Eintreten für
eine Ausweitung des staatlichen Einflußbereiches grundsätzlich
kirchenfeindlich-politischer Natur sei.

Wie diese Dinge im einzelnen auch liegen mögen, derlei Differenzen
und Auseinandersetzungen reichen für die theologische Fundierung einer
Kirche nicht aus. Ihr eigentliches Profil erhielt die romfreie Pfarrei Ölten
wie auch die christkatholische Kirche der Schweiz erst durch Eduard
Herzog, der der Loslösung von Rom ihre theologische Begründung gab.

159



BEILAGE

Drei Briefe von Walther Munzinger

herausgegeben von Eduard Fischer

Walther Munzinger ' an Andreas Heusler 2

I.

Verehrtester Herr!
Ich danke Ihnen recht verbindlich für Ihre Mitteilungen 3; sie haben mich

sehr interessiert und mehr gefreut als das Lob, das in öffentlichen Blättern
über meine Schrift4 wie über eine Parteischrift gesprochen worden ist5, denn
das sollte sie nicht sein und ist es gewiß auch nicht. Ich wollte zeigen, daß in
den zum Teil wirklich schädlichen, hemmenden und zum Teil toten, wirkungs-

1 Munzinger Walther, von Ölten, 1830-1873, Sohn des Bundesrats Joseph
Munzinger, 1791-1855; gebildet in Ölten und Solothurn, studierte in Bern, Paris,
Berlin die Rechte; 1854 Staatsexamen, 1855 Doktorat und PD für französ.
Kirchenrecht an der Universität Basel, 1857 a. o. und 1863 o. Professor der Rechte
an der Univ. Bern; verfaßte im Auftrag der Berner Regierung und des
schweizerischen Bundesrates mehrere Arbeiten zum Handels- und Obligationenrecht
und rechtsgeschichtlichen Charakters; 1872 Nationalrat; wurde 1871 der eigentliche

Führer der schweizerischen katholischen Reformbewegung; die «Katholischen

Blätter» 1873, Nr. 16 nannten ihn, nachdem er am 28. April in Bern
unerwartet gestorben war, «die Seele und den belebenden Hauch dieser Bewegung».

2 Heusler Andreas, von Basel, 1802-1868, Dr. jur. und Professor an der Universität
Basel; führender liberalkonservativer Politiker, Redaktor der «Basler Zeitung»,
1831-1847 Ratsherr; Mitbegründer der Allgemeinen geschichtsforschenden Gesell
schaff der Schweiz. Verfasser mehrerer rechtshistorischer Abhandlungen. - Der
hier publizierte Brief W. Munzingers an ihn liegt im Staatsarchiv Basel: Heusler-
Ryhinersches Privatarchiv 328, E 111. Kopie im Stadtarchiv Ölten.

3 Nicht vorhanden.
4 Papsttum und Nationalkirche, eine kirchenrechtliche Studie von Dr. W.

Munzinger, Professor der Rechte, Bern 1860, J. Dalpsche Buchhandlung.
5 Das konservative Solothurner «Echo vom Jura» vom 7. April 1860 hatte

Munzinger vorgeworfen, er habe «den Glauben der Väter verleugnet» und wolle «die
Einheit zersplittern in cäsaropapistische Staatskirchen».

160



losen Verfassungsformen der katholischen Kirche von ihrem eigenen Standpunkt

aus eine Reform möglich wäre, eine Reform, um der Revolution
auszuweichen. Der Revolution? Es werden gar Viele sein, die weder an die
Reform noch an die Revolution glauben Ja, Revolution für politische, für
Fragen der nationalen Gestaltung, Reformen kommerzieller und rechtlicher
Verhältnisse. Aber nicht für die Kirche. Da wird man die alten Mauern stehen
lassen ; da mögen in den Hallen und Nischen des einst so glorreichen Tempelbaues

Füchse hausen. Die Säulen stehen zwar noch, aber sie sind Jahrhunderte

alt und waren schon im 15. Jahrhundert nicht stark genug, die Riesenkuppe

zu tragen. Wie sollten sie es heute sein, wo das Wort des Dichters
gelte «Was hat das Ewige verschuldet, daß man's nur nebenher noch duldet »

Also laßt sie zerbröckeln
Während die Einen sich gegen die Reformen sperren mit dem

Verzweiflungswort : Sint ut sunt aut non sint ' zucken Andere leichtfertig die Achseln
über solche Anstrengungen und sehen nicht die leiseste Gefahr darin, daß
Leben und Kirche in so häßlichem Widerspruch stehen, daß die Kirche das
Leben so vielfach hemmt, ja verdirbt, des Lebens «goldenen Baum» oft seiner
herrlichsten Früchte beraubt, - keine Gefahr darin, daß das Leben sich um
die Kirche als einem diskreditierten Institut so wenig als möglich schiert 2

und damit auch dem religiösen Leben, dessen idealste Trägerin die Kirche
sein sollte, gleichgültig den Rücken kehrt. Ja, es wünschen konsequent Viele,
und zwar mit einer guten letzten Absicht, daß jener Widerspruch so überstark

werde, daß er die Kirche zum Ruin bringe; denn das liegt in der Natur
der Dinge, daß die Kirche weichen muß und nicht das Leben.

Sie gehören nicht zu diesen und ich nicht. Aber Sie trösten sich, daß sich
über der Menschheit, auch ohne von Säulen eines Kirchentempels getragen
zu sein, eine herrliche Kuppel sich wölbe - die Liebe, von der die Verheißung,
daß sie nimmer aufhören werde [1 Cor 13,8]. Und Sie glauben nicht an eine
Reform der Kirche in dem von mir angedeuteten Sinne: 1. weil Ihnen die
Formen des 15. Saeculums für das 19te tot scheinen, 2. weil Sie unsere Zeit
überhaupt als antikirchlich ansehen. Was das Erste betrifft, so tut eine
Explikation meiner eigenen Anschauung not. Wenn ich in meiner Schrift die
Konzilienverfassung des 15. Jahrhunderts als Programm für unsere Zeit
proklamierte, so war es mir darum zu tun, den Katholiken zu zeigen, daß die
heutige päpstliche Verfassung historisch und dogmatisch nicht auf dem
felsenfesten Boden ruht, wie gemeinhin angenommen wird, sondern in der
Geschichte des Katholizismus selbst die beruhigendsten und die sichersten

Anknüpfungspunkte zu finden seien. Es sei aber ferne von mir, den Geist
eines Konzils von Konstanz heraufzubeschwören. Namentlich im heutigen
Momente möchte ich die Erzbischöfe und Bischöfe der katholischen Welt
nicht versammeln ; ich meinte, ich könnte vor einem solchen Konzil noch
ordentlich erschrecken und mir die alte Ordnung wieder zurück wünschen.

Sentenz, die der Jesuitengeneral Lorenzo Ricci gegenüber Papst Klemens XIII.
geäußert haben soll. Sie seien wie sie sind, oder sie seien nicht.
Schiert, kümmert.

161



Damit ist aber mein eigenes Prinzip nicht gerichtet; ich halte fest, daß mit
demokratischen Formen, die natürlich der Entwicklung des Individuellen
günstig sind, die geeignet sind, alle die herrlichen Kräfte voll Hingebung und
Selbstverleugnung, von denen Sie so wahr gesprochen, zu entfesseln, - daß
mit diesen neuen Formen der Kirche selbst und damit ihren Gläubigen ein
neuer, viel reicherer und edlerer Inhalt eingehaucht werden könnte. Welches
nun im Speziellen diese Formen sind, das ist eine Frage der Zeit, der Klugheit.
Der Hauptgedanke bleibt aber wohl durch alle Zeiten wahr : Wie für politische
Verfassungsfragen die alte aristokratische Einteilung der Verfassungsformen
eigentlich auch heute noch gilt, so ist es auch für die Verfassung der Kirche ;

der Gegensatz von absolutistischer Einzelmeinung und von Parlamentarismus

wird ewig der selbe bleiben. Da stoßen wir aber auf eine andere Frage,
es ist die Hauptfrage, die Frage der Kirche überhaupt. Sie halten unsere
Zeitrichtung für eine feste kirchliche Gestaltung ungünstig, während im
15. Jahrhundert die Kirche mit ihrem Inhalt, dem Glauben, das gesamte
Volk, hoch und nieder, gelehrt und unwissend durchdrungen habe.
Heutzutage seien in derselben Kirche die weitgehendsten Gegensätze, also keine
Einheit des Glaubens. Ich glaube dies auch, mache aber aufmerksam, daß
wir bei dieser Frage weit mehr an uns selbst, an unsere Umgebung, an die
gebildete Stadtbevölkerung denken, und die Millionen, die nicht auf unserm
reflektierenden Boden stehen, fast vergessen - und da ändert unser Urteil
ganz gewiß. Allein ich will hievon absehen, - ich muß sogar; nur ja nicht eine
Kirche für die Ungebildeten und daneben eine oder vielmehr keine für die
sogenannten Gebildeten zu bekommen; denn ein solches Resultat würde
gerade Ihre Ansicht bestätigen helfen. Ich nehme auch wirklich an, daß der
religiöse Geist, der in den Städten bei den Gebildeten herrscht, denn doch so

langsam auch der Wellenschlag ist, der die Bildung in das weite Meer des

allgemeinen Volkslebens hinausträgt, und nach und nach in alle Schichten
der Menschen eindringt. Und dieser Geist ist allerdings nicht ein
glaubenseinigender Geist. Allein ich kann dies nicht beklagen, weil es der Wahrheit
besser entspricht. War die Glaubenseinheit des 15. und 16. Jahrhunderts eine
Wahrheit? Nein! So lange es sich um Worte handelt, um Buchstaben, ist die
Glaubenseinheit möglich. Dringt man aber auf Gedanken, auf das innere
Wesen, so geht alles auseinander, - ärger als es beim Turm zu Babel war. So

ist's heute; so war's aber auch vor 300 Jahren, und es ist heute bloß darum
viel deutlicher eine Zersplitterung vorhanden, weil man heute weniger fähig
zum Fanatismus ist, weil man sich gegenseitiger nötig hat und das
Gerechtigkeitsgefühl der gegenseitigen Anerkennung stärker geworden ist. Selbst in der
Hitze des Parteikampfs gegen den gemeinsamen gefährlichen Feind in Rom
war unter den Reformatoren keine Glaubenseinheit; der beste Beweis sind
Luther und Zwingli. Sie hatten die Bibel, also Worte, Buchstaben, als die
gemeinsame und zugleich ausschließliche Grundlage des Glaubens anerkannt,
und doch zerfielen sie. Aber auch da, wo eine äußere Kircheneinheit sich
aufrecht erhalten hat, war sie keine Glaubenseinheit. Sie kann es nicht sein;
der Glaube nimmt in jedem selbständigen Geiste auch ein selbständiges,
individuelles Gepräge an. Tausende können zusammen beten, und doch
glaubt vielleicht nicht Einer was der Andere. Wenn man den gläubigsten

162



Theologen den Puls etwas scharf fühlt, so wird die Bewegung bei Jedem je
nach Temperament verschieden sein. Es ist Illusion, wenn man den Glauben

vom Denken und individuellen Fühlen fern halten zu können vermeint,
und dann ist auch eine Einheit des Glaubens, soweit er auf jenem
beruht, eine Illusion. - Allein neben oder vielmehr über diesem individuellen

Glauben lebt im Menschen das Gemeinsame, das in seiner göttlichen
Bestimmung liegt, - nenne man es Glaube oder Liebe, - der Glaube an
ein Höheres, an den Himmel, den das Menschenkind mit Engelschören
bevölkert und den der tiefer dringende Geist in idealerer Weise auffaßt. In
diesem Glauben, in diesem Zug nach oben sind wir trotz der ungeheuersten
Verschiedenheiten einig; denn das Wort «Materialismus» bezeichnet eher
eine Gelehrtenschule als eine menschliche Richtung des Glaubens oder besser

Unglaubens.
Auf dieser Einheit des Glaubens sollte die Kirche stehen, und sie steht

schon jetzt zu einem Teile auf diesem Boden, obschon es nicht zu sein scheint.
Ich kann das ganze Jahr in die katholische oder protestantische Predigt
gehen, und höre nie ein Dogma erörtern oder fest bestimmen. Man läßt dieses

Dogma auf der Seite liegen. Allerdings wird im Konfirmationsunterricht der
Grund gelegt zum Dogmenglauben. Allein - laßt das Kind seine Kinderschuhe

ausziehen - was bleibt von dieser Lehre kräftig und unversehrt?
Jedenfalls nicht viel anderes als jener allgemeine Glaube, - oder wenigstens
wird nur dieser im Stande sein, einen wahren, bestimmenden Einfluß auf die
Gesinnung, auf das Leben auszuüben. Und darauf kommt es denn eigentlich
schließlich an. Ich glaube darum: Die Kirche ist jetzt schon vielfach in ihrem
inneren Wesen eine Kirche der Einheit in der Liebe, in jenem höhern Glauben,
und ist nicht mehr eine Kirche der Einheit des Dogmenglaubens, und sie sollte
jenes immer mehr werden. Oder können Sie nicht an eine Kirche ohne Dogma
glauben

Ich meine, daß gerade das gedankenlose Wertlegen auf Dogmatisches zu
den häßlichsten, unkirchlichsten Erscheinungen geführt hat; ich achte zwar
bei vielen SêAtewverbindungen das treue und tugendhafte Zusammenhalten;
allein abgesehen davon war mir der Hochmut, mit dem ein paar tausend
Seelen sich einbilden, die Wahrheit einzig zu besitzen und sich dabei mit
einer bornierten Steifheit auf ein paar Buchstaben der geduldigen Bibel und
auf ihren Glauben berufen, immer wahrhaft widerwärtig. Es liegt darin eine
so abgeschmackte Selbstüberhebung, daß man bei den Einen lachen muß, bei
Andern zornig wird. -

Man wird mir nun allerdings einwenden : Nehmt dem Volke seine bestimmten

Dogmensätze nur, ihr unklugen Neuerer! Werdet das Reich des krausesten

Unglaubens heraufziehen sehen Allein mir will scheinen, unsere Frage
sei mehr eine Frage der Wahrheit als der Klugheit, und schließlich ist stets
das Wahrste auch noch das Klügste.

Können wir mit ganz reinem Gewissen dem Volke diesen oder jenen
Dogmensatz als Wahrheit verkündigen? Gibt es überhaupt z. B. in allen den
Konfessionalfragen eine W7ahrheit. Für den Einen: ja! aber nicht für alle.
Denn Jeder meint bloß, er habe den rechten Ring, hat ihn aber nicht. Man
wird mir sagen: es genüge ja, daß ein jeder glaube, den rechten Ring zu be-

163



sitzen '. Allein wenn der Glaube an die Wahrheit eines Satzes den Glaubenden
zwingt, Millionen von Mitmenschen, die ihm in Kultur und guter Gesinnung
gleich stehen oder ihm sogar überlegen sind, für Ungläubige anzusehen, -
wenn ein Jeder weiß, daß der Zufall und nur der Zufall, nämlich seine Geburt
von bestimmten Eltern, schuld ist, daß er diesen Glauben hat, so ist ein
solcher Glauben nicht auf festem Boden. - Ich glaube drum, eine Kirche,
deren Einheit mehr in der Liebe, in der Sittlichkeit gesucht wird als im
Dogmenglauben, wäre lebensfähiger als es die heutige ist und namentlich
allgemeiner wirksam. -

Hat es irgend welche Wirkung auf die Stärke des Gottesglaubens in dem
einzelnen Menschen, auf seine christliche Gesinnung, - ob z. B. die Dreifaltigkeit

so oder anders zu denken ist, ob Christus vor seiner Auferstehung zur
Hölle gefahren ist, ob das Abendmahl zwinglische oder lutherische Bedeutung
habe, ob Maria unbefleckt empfangen worden Gewiß nicht. Diese Fragen
und noch hundert andere sind für die religiöse Gesinnung fast ganz
gleichgültig; ob sie so oder anders entschieden werden, - was liegt daran? Sie

beschäftigen den gewöhnlichen Menschen auch nur selten, und wenn sie ihn
ernsthaft beschäftigen, so kömmt er entweder zu keinem Resultat, oder dann
spuken fixe Ideen in seinem Kopfe, wovon wir hier in Bern so manch trauriges
Beispiel haben 2. Mich wenigstens haben solche Fragen auch nie im mindesten
erbaut. Wofür also unnützer Ballast in dem Schiff der heiligen Kirche? Die
Zeiten der Inquisition und der Scheiterhaufen sind vorbei; ist aber kein
Gla.ubensztvang mehr möglich, so tut die Kirche besser daran, sie suche nicht
in Dingen eine Einheit, wo sie in freier Weise unmöglich erzielt werden kann,
sondern lasse solche Dinge so unbemerkt als möglich auf der Seite liegen und
begrabe sie ohne Sang und Klang. -

Sie werfen mir vielleicht vor, ich gehe zu weit. Allein es sei ferne von mir,
daß ich, wenn mir die Macht zustünde, in ungestümer Weise das Dogma
unserer Kirche reinigen oder gar aufheben wollte. Nein! darin sähe ich wirklich,

bei der jetzigen Schwäche der Kirche den Menschen von einer anderen
Seite als der des Glaubens und der Angst vor dem Teufel anzufassen, eine
große Gefahr.

Allein das Programm würde ich neu erweckten Konzilien und Synoden
stellen, ihre Kraft in anderer Weise geltend zu machen als zur Formulierung
von toten, an und für sich vollkommen gleichgültigen Glaubenssätzen, die
kein anderes Resultat mehr haben können als zu verbittern und zu zerstreuen,
anstatt zu einigen und zu heiligen. Ich glaube selbst, es würde dieses

Programm von selbst sich erfüllen, wenn eine neue Organisation der leitenden
Kräfte der Kirche imstande wäre, den gefesselten Geist zu entfesseln. Dieser
Geist, so gewaltig er auch wäre, würde sich ohnmächtig fühlen, die Bahn der
alten Glaubenskonzilien fortzusetzen; aber er würde neue Bahnen eröffnen
und eine neue Aera des kirchlichen Lebens herbeiführen, - nicht dadurch
daß er dieses auf den Kopf stellte, sondern dadurch, daß er den Schwerpunkt
desselben veränderte : Statt der Dogmen die christliche Sittlichkeit, statt der

1 Anspielung auf Lessings Parabel von den Drei Ringen.
2 Es bleibt unklar, worauf er anspielt.

164



Glaubens- und Gebetsformeln erhebende Poesie, statt der Wundererweckun-
gen und Jubiläumsablässe die ernstvolle Erhebung des menschlichen
Gemütes bis zum Bewußtsein eines Höhern und bis zum Vergessen niedriger
gemeiner Interessen, mit Hülfe großer Gedanken, herrlicher Beispiele von
Mut und Ehrgefühl und der edlen Künste; denn die wahre Kunst vermag aus
Felsen Feuer zu schlagen.

W7ürde die katholische Kirche eine solche Richtung erhalten und ihre
Kräfte nicht vergeuden, um einem halbverwesten Leichnam Leben
einzuhauchen, da würde die Einigung der Kirche zur Möglichkeit, da würden die
sogenannten Taufscheinkatholiken aus ihrer gefälschten Stellung heraustreten.

Ich selbst hatte von Jugend auf Vorliebe für die musica sacra ' ; als Gymnasiast

spielte ich 7 Jahre lang, und oft recht gottbegeistert, Tag für Tag die
fromme Orgel, gestehe aber, daß ich schon damals oft «nationale» Melodien
mit den kirchlichen verband. Noch in Bern 2 war ich zwei Jahre lang
Vorsteher des katholischen Kirchengesangs und hätte gern etwas Tüchtiges
geleistet für die Erbauung der Gemeinde - durch Verdrängung des monotonen,

formelmäßigen lateinischen Choralgesangcs durch einen edlen
vierstimmigen reinen deutschen Meßgesang; ich führte selbst mit dem Studenten-
gesangverem

3 Messen von Rink 4 auf. Allein gar bald traf mein Beginnen
Mißfallen, und ich zog mich zurück 5. Ich spreche hievon um zu zeigen, wie
bei einer freieren, großherzigeren Richtung manche Kraft, die jetzt ferne
steht, der Kirche erhalten bliebe.

Noch mein seliger Vater fehlte keinen Sonntag in der Kirche; die Pietät
für die Gebote der Kirche war in ihm noch lebendig 6. In dessen Sohn,
obschon er der Kirche freundlich gesinnt ist, ist jene schon viel schwächer 7.

Da kann nur ein neuer frischer Hauch die Flamme anfachen. So ist's bei mir,

1 Aus der Familie Munzinger in Ölten sind mehrere Komponisten hervorgegangen,
die Messen, Oratorien und Kirchenlieder komponiert haben.

2 Er war 1855 zum PD an der Universität Bern ernannt worden; die väterliche
Familie war aber bereits im Frühjahr 1849 (nach der Wahl des Vaters zum Bundesrat)

nach Bern gezogen. Walther blieb auch weiter in Bern, nachdem der Vater
im Jahr 1855 gestorben war.

3 Schon 1850 mit seinen Commilitonen von der «Helvetia».
4 Rinck Johann Christian Heinrich, 1770-1846, bekannter deutscher Organist und

Komponist, Schüler von Rittel in Erfurt, seit 1817 Kammermusiker in Darmstadt,

starb dort am 7. August 1846.
5 In Bern war 1832-1867 römischkatholischer Pfarrer: Antoine Baud, geboren 1805

in Chêne bei Genf; 1830 Priester, zuerst Vikar in Genf, 1831 in Bern, 1832 dort
Pfarrer. Unter ihm wurde in Bern die erste kath. Kirche erbaut (St. Peter u. Paul),
vollendet 1864. Im gleichen Jahr wurde er als Dekan ex parte Episcopi Basileensis
bestätigt und 1865 zum Apostolischen Protonotar ernannt. Er starb am 7. Mai
1867 (Frdl. Mitt. des bischöfl. Ordinariats der Diözese Basel in Solothurn).

6 Im Hause Munzinger in Solothurn gab es eine Hauskapelle; dort lag denn auch
der tote Vater Bundesrat im Jahre 1855 aufgebahrt. Hans Häfliger, Bundesrat
Josef Munzinger, Solothurn 1953, S. 372.

7 Walther Munzinger hatte 1859 in der Kirche Langenthal protestantisch geheiratet.
Dietschi/Weber, Walther Munzinger, Ein Lebensbild; Ölten 1874, S. 60.

165



und so ist's noch bei Tausenden von Taufscheinkatholiken, die diesen
widerwärtigen Namen nicht verdienen. Mir persönlich entspricht manche Seite
des Katholizismus mit seinem poetischen Gehalt ganz vollkommen; eine
protestantische Kirche, wenn's nicht ein erhabenes Münster ist, läßt mich
so kahl und kühl wie sie selbst ist, und ein protestantischer Gottesdienst,
wenn's nicht zufällig ein ausgezeichneter erwärmender Prediger ist, ist etwas
sehr Langweiliges, und Langeweile ist der größte Feind der Frömmigkeit;
diejenigen die meinen, sie können den Menschen mit einer regelrechten
dreiteiligen Predigt erfassen, kennen den Menschen schlecht. Ich halte das eigentlich

Gottesdienstliche für sehr erhebend, wirkungsvoll und der verschiedenartigsten

Ausbildung fähig. Ich würde es namentlich für die romanischen
Völkerschaften beklagen, wollte man den Gottesdienst durch Bibellesen und
Interpretation verdrängen. -

Ich hoffe also, es sollte eine Möglichkeit sein, den stolzen Strom der Katho-
lizität, ohne ihn zu zerteilen, aber auch ohne fremden Druck, durch die Kraft
des eigenen Wassers in eine neue Richtung abzulenken; und in dieser Richtung
würden ihm - dessen bin ich überzeugt - hunderte von Bächen, die sich bis
jetzt im Sande verloren, zufließen. Daß ich dies durch die eigene Kraft der
Kirche herbeiführen möchte ', habe ich in meiner Schrift genugsam an den
Tag gelegt.

Bleibt mir noch die Frage : Ist zur Erreichung der ausgesprochenen Zwecke
eine große Gemeinschaft, eine wahre allgemeine Kirche nötig oder wünschenswert,

oder sollen wir die Entstehung kleiner Gemeinschaften je nach
individuellen Richtungen wünschen

So sehr ich das Partikuläre der Nationalkirchen gegenüber dem zwingenden
Absolutismus Roms verteidigte, so entschieden bin ich gegen das namentlich
in der protestantischen Kirche wuchernde freikirchliche Element (soweit
dieses nicht bloß Unabhängigkeit vom Staate bedeutet). So gediegene
Absichten teilweise dabei mitwirken, die Erscheinung als solche, diese Auflösung
der Kirche im wahren Sinne, ist mir ein Ärgernis. Ich kann mir nichts
Unkirchlicheres denken als diese Trennung der Bewohner einer Stadt, einer
Kirchgemeinde, selbst eines und desselben Hauses in mehrere Kirchgemeinschaften,

und zwar durch die Willkür des Einzelnen, mit der natürlich Parteisucht

so sehr nahe zusammenhängt.
Religiöse Gesinnung ist natürlich möglich auch ohne Kirche in jedem

Einzelnen. Zu diesem individuellen Gefühl kömmt nun aber das Gefühl der
Gemeinsamkeit der höheren Bestimmung aller Menschenkinder; das Auge der
Humanität, das nach idealern, göttlichen Zwecken gerichtet ist, nenne ich
Kirche.

Von dieser Idee aus sind unsere Konfessionalunterschiede eine beklagenswerte

Erscheinung; allein es sind eben historische Tatsachen und bei dem
Einzelnen ist nicht die Willkür, sondern die Geburt maßgebend.

Viel häßlicher und wahre Karikaturen der reinen Idee einer Kirche sind
jene Absonderungen im Schöße derselben Kirchgemeinschaft, wo la bonne
société in die Eglise libre und la canaille in die Eglise nationale geht.

1 Gemeint ist: ohne politische Hilfe.

166



Die Kirche, als allgemeine Kirche gedacht, ist das schönste Gebilde im
Reiche der Menschen. In ihr beugt sich das ganze Geschlecht vor einem
Höhern in Demut, und Einer ist dem Andern gleich und Keiner weiß mehr
als der Andere von dem, was über den Wolken ist, von dem unbekannten
Gott. In jenen Pseudokirchlein dagegen, da ist der Kopf des so erbärmlichen
Menschenkindes in die Höhe gerichtet, - da fühlt sich der Eine besser als der
Andere; da meint der Kirchgenosse das Höhere besser zu kennen als der, der
außer der Kirche steht; da muß notwendig die Demut, der erste Anfang der
Religiosität, andern Empfindungen weichen. Da ist nach meinem Gefühl
gerade der schönste Zug der kirchlichen Gemeinschaft, der kirchlichen
Frömmigkeit, verwischt. Ich halte also an der Kirche fest. Ich kann nicht
an ihre Auflösung glauben, weil ich sie der Entwicklung fähig halte. - Ich
möchte auch nicht die hohe Aufgabe der Kirche dem Staate zuweisen '. Ich
bin ein Feind der Übergewalt des Staates, und ich meine, eine Kirche in
meinem idealen Sinne müßte schweres Gewicht in die Waagschale werfen
können, wenn es sich darum handelt, gegen rohen Despotismus die edelsten
Güter des Friedens und der Gesittung zu verteidigen.

Ich bitte sehr ab, daß ich so sehr lang geworden, ich habe es durchaus nicht
gewollt.

Ich habe das Vergnügen, Ihnen beiliegend eine kleine Arbeit, eine Schulrede

2 zuzusenden und empfehle mich Ihnen bestens.
Mit hochachtungsvollem Gruße

Dr. W. Munzinger, Prof.
Bern, den 24. Oktober 1860.

II.

Walther Munzinger an Emil Schmid 3

Bern, 5. Dezember [1871]
Sehr geehrter Herr und Freund!

Ich verdanke Ihnen Ihre telegraphische Mitteilung; sie hat mich sehr
gefreut. Ich erkenne darin den alten guten freisinnigen Geist Oltens. Es
scheint mir denn doch klar genug, daß man eine Sünde gegen den eigenen
Geist begeht, wenn man im selben Augenblicke, wo man gegen die freche
Unwahrheit der Infallibilisten protestiert und erklärt, daß doch wenigstens

1 Keine Staatskirche also.
2 Rede des Herrn Dr. Walther Munzinger, Professor der Rechte an der Universität

zu Bern, gehalten an dem Schulfeste in Ölten, 26. August 1860, Ölten 1860; Auszug

auch bei Dietschi/Weber, S. 61.
3 Schmid Emil von Ölten, 1840-1906; gebildet in Ölten und Solothurn, in Zürich

und Neuenburg, zuletzt an der Universität Heidelberg; seit 1865 Apotheker in
Ölten; sehr interessiert an Fragen der Politik liberaler Richtung; Sohn des
Stadtammanns Jak. Benedikt Schmid. Munzinger wandte sich an ihn in der Hoffnung,
er würde als Sohn am stärksten auf den Vater Stadtammann einwirken können.

167



die Schule von diesem Geiste verwahrt bleiben soll, gerade den Repräsentanten

' dieses schlimmen Geistes an die Spitze dieser Schule stellt. Es war
doch schon fatal genug, daß die Bezirksschulkommission so zusammengesetzt

worden ist, als wenn unsere Katholikenversammlung in Solothurn 2

eine eitle Komödie gewesen, als wenn es eigentlich bei all den großen Worten
Niemandem recht ernst gewesen wäre.

Ich hoffe nun, daß dieser Wahlvorgang in Ölten Euch Muth einflöße, in
der Sache, zu der wir einmal stehen zu wollen feierlich erklärt haben, einen
Schritt vorwärts zu gehen. Ihr seht an dem schönen Lehrbuch der Geschichten,

von denen ich heute im «Volksblatt» gelesen habe 3, wie es noth tut. Und
vergeßt nicht, daß ein Moment, der so günstig wäre in der jetzigen, für die
germanische Welt nicht so leicht wiederkehrt. Wie stehen wir in der Schweiz
Deutschland gegenüber so unentschieden und apathisch da. Müssen wir denn
alles Heil auf dem geistigen Gebiet von Deutschland erwarten

Freund Dietschi4 soll sich die Sache zu Herzen nehmen; es ist eine gute
Sache, die brav auszufechten ihm und seinem wackern Blatt nur Ehre bringen
kann. Dietschi besitzt auch Maaß genug, ich habe heute gedacht, fast zu
brav; ich hätte ihn in seinem Leitartikel 5, der mir zwar sehr gut gefallen hat,
etwas schneidiger gewünscht. Die Frage ist danach. - Den Muthigen gehört

1 Gemeint ist Peter Bläsi, damals kath. Pfarrer in Ölten, lebte 1821-1884, gebildet
in Solothurn und Freiburg i. Br.» 1847. Primiz und Sekundarlehrer in Balsthal,
1850 Kaplan u. Bezirkslehrer in Ölten, 1860 Pfarrer in Aarau und Religionslehrer
an der dortigen Kantonsschule, 1863 Pfarrverweser in Ölten, seit 1864 dort Pfarrer,
eifriger Schulmann und Schulinspektor und Präsident der Bezirksschulkommission;
1875 Erbauer der neuen röm. kath. Kirche samt Pfarrhaus, Sekretär des Kapitels
Buchsgau, starb in Ölten am 21. Juni 1884. Publizierte: Beschreibung des

Unglücks im Hauensteintunnel, Ölten 1857. - Predigt zur Festfeier der Aufnahme
Solothurns in den Schweizerbund, Luzern 1881.

2 Sie fand statt am 29. April 1871, der schweizerische Kongreß in Solothurn am
18. September 1871.

3 An der Bezirksschule Ölten wurde damals das nicht eben objektive Geschichtslehrmittel

von J. Hoffmann verwendet. Das «Volksblatt» wünschte es ersetzt.
Volksblatt vom Jura, Redaktion Peter Dietschi, Ölten 5. Dezember 1871.

4 Dietschi Peter von Lostorf, 1830-1907, gebildet in Ölten, Neuendorf und
Solothurn, studierte an den Universitäten von Zürich, Lausanne, Göttingen und
Berlin klassische Philologie und Geschichte; 1854 Lehrer an der neuen Bezirksschule

Ölten, 1855 als Professor ans Gymnasium Solothurn berufen, wo er bis
1870 blieb. Ab 1870 Redaktor an dem von ihm 1869 begründeten «Volksblatt vom
Jura» in Ölten. Nahm lebhaft Anteil am politischen und kulturellen Leben der
Stadt und des Kantons, zuerst liberaler, dann freisinniger Richtung, und wurde
einer der Führer der kirchlichen Reformbewegung, gründete auch und gab heraus
die «Katholischen Blätter» 1873-1877, war seit 1884 bis 1907 ununterbrochen
Präsident des Synodalrates der Schweizerischen Nationalkirche.

5 Im «Volksblatt vom Jura» 1871, Dez. 5. schrieb Dietschi im Leitartikel «Zu den

getroffenen Kommissionswahlen» über die Wegwahl des kath. Pfarrers Bläsi und
des reform. Pfarrers Ehrsam aus der Schulkommission «was nur den Bestrebungen
unserer Zeit entspricht: Trennung von Kirche und Staat, Anerkennung der Schule
als einer Staatsanstalt und völliger Unabhängigkeit von der Kirche».

168



die Welt. Ich würde im Kanton Solothurn diese prinzipielle Frage mit aller
Kraft ergreifen; das ist eine Frage, die hoch steht und die Luft reinigt von
allen kleinlichen Partheigeschicken '. Das deutsche Reich hat den Kampf
begonnen von oben herab; dort ruft man die Polizei zu Hülfe. Bei uns
dagegen sollte das von unten, aus dem guten tapfern Geiste des Volkes kommen.
Wenn einmal die Gemeinden ernst machen und fest erklären, was sie für eine
Kirche haben wollen, so werden auch die Geistlichen parieren. Vor 400 Jahren
haben die Basler ihren Geistlichen, die sich widerspenstig zeigten, den Befehl
vorgelegt, «sie sollen lesen und singen, oder aus der Stadt springen». Ist denn
heute nichts mehr von der alten Schweizerkraft vorhanden Woran fehlt's
Am meisten an der rechten Frömmigkeit ; wären wir frömmer, wir hätten
schon längst gründlich aufgeräumt mit dem Lug und Trug.

Grüßen Sie mir Ihren verehrten Vater 2 recht herzlich. Ihr ergebener

Prof. Munzinger

III.
Walther Munzinger an Emil Schmid

Bern, 7. November [1872]
Mein verehrter Freund

Besten Dank für Ihre Mittheilungen. Ich sehe mit gespanntem Blicke der
Entwicklung des Starrkircher-Konfliktes 3 zu; ich habe mich aber auch nicht
getäuscht in der Annahme, daß Ölten sich dessen bewußt ist, wie viel nun
von seiner Haltung abhängt. Ein solcher Moment wie der jetzige kehrt nicht
wieder. Düret4, der unsere Ruhe für Schwäche genommen hat, hat sich in
seiner frechen Ungeduld zu einem Schritt hinreißen lassen 5, zu einem Zuge,

1 Gemeint ist der Streit unter den zwei Richtungen innerhalb der Partei, nämlich
zwischen den gemäßigteren Grauen (Liberalen) und den radikaleren Roten
(Freisinnigen), der dann durch die Fusion vom 19. Mai 1872, die sogenannte Langenthaler

Bleiche, beigelegt wurde.
2 Schmid Jak. Benedikt, von Ölten, 1811-1880, Stadtammann in Ölten, siehe

S. 141 Anm. 2.
3 Starrkirch bei Ölten, wo der kath. Pfarrer Paulin Gschwind schon im Dezemberl869

das Bändchen publiziert hatte, «Das vatikanische Konzil und die Priesterehe»,
womit er das Mißfallen des Bischofs erregte. - Gschwind Paulin, von Therwil bei
Basel (1833-1914), 1861 Priester und Vikar in Ölten, 1862 Pfarrverweser in Ramis-
wil, dort 1864 Pfarrer, 1865 Pfarrer in Starrkirch, 1872 exkommuniziert; erster
altkath. Pfarrer in der Schweiz; 1887 Generalvikar des altkath. Bischofs Herzog;
1889 Pfarrer der altkath. Gemeinde Kaiseraugst; resignierte 1905, Publikationen:
mehrere Werke zur Reformbewegung und die Selbstbiographie «Peregrins
Autobiographie», Bern 1907; Bibliographie außerdem bei Schmidlin L. R.: Die
Kirchensätze des Kantons Solothurn, Bd. 2, S. 168, Solothurn 1908.

4 Der bischöfliche Kanzler.
5 Am 26. Oktober 1872 wurde Paulin Gschwind exkommuniziert.

169



der unsere Stellung auf dem Schachbrett plötzlich so gebessert hat, daß wir
dem Düret Schach bieten könnten. Wird es geschehen Ihre Beschlüsse '
sind gut, sie sollen zu dem führen, was ich als das einzig bleibende und reell
Wirksame ansehe, nämlich zu einem entschiedenen Conflikt mit Eurem Pfarrer2
zu dessen Wegdrängung und endlich zur Wahl eines altkatholischen Pfarrers.
Das scheint weit gegangen zu sein, und doch ist dies nicht nur das Einzige
was wirkt, sondern auch das Einzige was der männlichen Wahrheit, Offenheit,
Ehre entspricht. Denn es ist eine Unwahrheit, daß in Ölten ein Mann als der
Seelenhirt, als der Vertreter der hohen, heiligen religiösen Gesinnung gilt,
der in eigentlich cynischer Weise mit den unfehlbaren Wölfen heult.

Es ist aber auch ein Postulat der Ehre und Offenheit, daß die Gemeinde
Ölten nicht biegt, sondern bricht; in solchen Fragen des ideellen Gebietes ist
man es endlich der Wahrheit schuldig, persönliche Rücksichten 3 sinken zu
lassen. Das ist auch jetzt viel eher möglich, nachdem unsere Gegner so

herausfordernd geworden sind. Es ist aber auch absolut nöthig, daß Ölten eine
altkatholische Gemeinde werde, sonst wird mit der Zeit auch Starrkirch wieder
verloren gehen; es darf nicht isoliert bleiben, sonst fängt es erst den Frauen
an angst und bange zu werden, und die Wühlerei mit Himmelstrost und
Höllenqual wird formidabel werden. Ich weiß, welche Anstrengungen in
Mering 4 gemacht worden sind.

Also, wenn etwas Bleibendes werden soll, so müssen Sie jetzt, wo die Geister
wach sind, sehr energisch handeln. Es wird bei Ihnen, wo die Minorität gering
ist, ohne viel Leidenschaft ablaufen, und das ist ein Glück. Je kräftiger Sie

handeln, desto geschwinder ist die Krisis vorbei und wird die Ruhe wieder
einkehren.

Wie aber vorwärts gehen Das können Sie besser beurteilen als ich aus der
Ferne. Aber Sie sollten den Pfarrer zum Rücktritt nötigen können; Sie
erklären der Regierung, daß zwischen der Gemeinde und dem Pfarrer ein
unhaltbarer Riß eingetreten ist, daß Sie die Jugend nicht mehr in den
Religionsunterricht zu schicken entschlossen sind usw.

Grüßen Sie mir vor allem Ihren Herrn Vater 5, auf ihn blicken nun die
Gutgesinnten. Ein rascher Schlag, und wir haben gewonnen.

Ihr ergebener Munzinger 6.

1 In Ölten war vorgesehen, durch Beschluß der Kirchgemeinde gegen das Dogma
der päpstlichen Unfehlbarkeit zu protestieren, im übrigen in den hängenden
kirchlichen Fragen die Regierung zu gesetzgeberischem Vorgehen aufzufordern,
was dann an der Kirchgemeindeversammlung vom 17. November 1872 beschlossen
wurde.

2 Peter Bläsi, siehe S. 168 Anm. 1.
3 Pfarrer Bläsi galt bis daher als geschätzter Gesellschafter in der Stadt.
4 Mering, im Kreis Friedberg, bayr. Reg. Bez. Schwaben. - Hier schloß sich Pfarrer

Renftie der altkatholischen Bewegung an.
5 Den Stadtammann J. B. Schmid, siehe S. 141 Anm. 2.
6 Beide Briefe im Stadtarchiv Ölten, Nachlaß Walther Munzinger.

170


	Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus : zur Entstehung der christkatholischen Pfarrei Olten
	Einleitung
	Stadtoltner und kantonale Vorgeschichte
	Missverständnisse um das 1. Vatikanum
	Die Krise von 1872-73
	Das religiöse Profil Walther Munzingers
	Zusammenfassung
	Drei Briefe von Walther Munzinger


