Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 60 (1966)

Artikel: Rutebeuf poéte de la croisade
Autor: Rousset, Paul
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129035

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAUL ROUSSET

RUTEBEUF POETE DE LA CROISADE

e cas de Rutebeuf, laic célébrant la croisade, bourgeois encoura-
L geant au voyage d’outre-mer, jongleur écrivant des poémes «enga-
gés» alors qu’il demeurait en France, présente un intérét particulier dans
I'histoire des idées et pose quelques problémes en relation avec l'idée de
croisade.

Les onze poémes de croisade de Rutebeuf ne constituent qu'une petite
part del'ceuvre du poéte et cette part n’est pasla meilleure!; mais le point
de vue esthétique n’entre pas ici dans notre propos: nous étudions chez
Rutebeuf I'idée de croisade considérée sur le plan de l'histoire et de la
mentalité. Ces poémes ont été composés dans des circonstances précises
que Faral et Bastin ont éclairées dans toute la mesure du possible, mais
on sait que la vie du poete reste entourée de mystere. La composition
de ces onze poémes s'échelonne entre les années 1255 et 1277, c’est-a-
dire pendant la durée d’'une génération et pendant la période d’épanouis-
sement de la vie du poete, alors qu’il se trouvait le plus souvent a Paris
devenu au XIIIe siécle la véritable capitale politique et universitaire du
royaume. Cette période, dans l'histoire des croisades, est celle de la
détérioration d’un idéal formé deux siécles plus tét et de la déformation
d’une institution désormais figée dans la juridiction et politisée dans ses

! Nous utilisons I'édition E. Faral et J. Bastin, Euvres complétes de Rutebeuf,
2 vol., Paris 1959-1960. Les poémes de croisade se trouvent dans le t. I, pp. 409-
516 et portent les numéros allant de XIX a XXX ; aux onze poémes de croisade
les éditeurs ont ajouté pour la commodité du classement de I’ceuvre un douziéme
poéme, «De Monseigneur Anseau de 1'Isle», qui ne concerne pas la croisade mais
présente une affinité avec les complaintes d’Eudes de Nevers et du comte de
Poitiers. Nous utilisons ici cette édition sous le sigle F.-B.

103



buts 1. Dans la premiére moitié du XIIIe siécle la croisade, en dépit des
appels pontificaux (Innoncent III, Honorius III, Grégoire IX, Inno-
cent IV) perd de son crédit auprés de l'opinion publique, et d’abord
aupres des princes et des chevaliers dégus par les insucces et las de four-
nir des efforts pour une cause en apparence vaine; la fausse croisade de
Frédéric II et le réle des marchands occidentaux sur le littoral syrien
contribuérent a vider l'idée de guerre sainte de son contenu affectif et
désintéressé. L'expédition que Louis IX, animé du pur esprit de croisade,
conduisit en Egypte (1249-1250), puis en Syrie (1250-1254) et qui se
termina par un demi-échec, accrut les sentiments d’hostilité a la guerre
d’outre-mer regardée deés lors comme illusoire et sans objet.

D’autre part, I'idée de croisade perdait de sa force en raison d’une évo-
lution et d’'une maturation des esprits; au concept d'une conversion par
les armes et d’une guerre sempiternelle contre I'Islam se substituait peu
a peu la conviction qu'un dialogue devait s’instituer avec les musulmans
et que des méthodes missionnaires devaient étre appliquées dans les
relations avec ceux-ci. La fondation des Ordres mendiants au début du
XIITe siécle facilita le passage de I'idée de croisade a 1'idée missionnaire.
Guillaume de Tripoli, un Dominicain qui vécut en Terre Sainte, composa
entre 1270 et 1273 un tiaité, le De statu Saracenorum, dans lequel il se
montre hostile & I'idée de croisade et plaide pour la conversion des
Sarrasins; il met en évidence ce qui rapproche I'Islam du christianisme
(dans les chapitres 28 a 41, en particulier dans le chapitre 47) 2 Raymond
Lulle, un peu plus tard, contribua par son activité et ses ouvrages a faire
comprendre la nécessité de combattre I'Islam avec des armes nouvelles 3.
En réalité, les deux méthodes, celle de la violence et celle de la douceur,
furent pratiquées simultanément ou alternativement; elles correspon-
daient & des mentalités différentes et & des idéaux peut-étre conver-
gents, en tous cas inconciliables.

1 Hostiensis, au milieu du siécle, fonde la théorie de la croisade sur le droit coutumier
et sur la plénitude du pouvoir spirituel, théorie déja dépassée par les événements
et démentie par les faits. Cf. M. VILLEY, La croisade. Essai sur la formation d'une
théorie juridique (Paris 1942), pp. 256-262, et Ch. Lefebvre, article « Hostiensis»
dans le Dict. de droit canonique, t. V (Paris 1593), col. 1211-1227.

2 Le De statu Saracenorum a été édité par H. Prutz a la fin de son ouvrage Kultur-
geschichte der Kreuzziige (Berlin 1893), pp. 575-598. Cf. aussi P. A. THRrOOP,
Criticism of the Crusade. A Study of Public Opinion and Crusade Propaganda
(Amsterdam 1940), pp. 120-125.

3 Cf. R. SUGRANYES DE FRANCH, Raymond Lulle, docteur des missions (Fribourg
1954), en particulier pp. 80-89, et P. ALPHANDERY et A. DUPRONT, La chrétienté
et l'idée de croisade, t. 11 (Paris 1959), pp. 246-252.

104



Alors que l'idéal de croisade s’affaiblissait et se déformait, la chevale-
rie, entendue au sens d’'une institution au service de I'Eglise et des
faibles, perdait progressivement de sa pureté et de sa vigueur: la militia
Christi devenait ou redevenait la malitia Christi. Les ambitions politiques,
I'esprit de cupidité et la «morale» courtoise corrompaient par I'intérieur
la croisade et substituaient a un idéal de générosité et de service la volonté
de puissance ou le service amoureux 1.

L’historiographie des croisades refléte cette détérioration de l'idée de
croisade et enregistre les mouvements d’opinion que les appels des papes
provoquérent; ainsi, pour ne donner qu'un exemple, le témoignage et le
jugement de Joinville, en dépit de I'admiration que celui-ci éprouvait
pour saint Louis, sont bien différents de ceux donnés par Raymond
d’Agiles ou Gilbert de Nogent, chroniqueurs et apologistes de la premiere
croisade. Sur un autre plan et moins proche de I’événement la littérature
lyrique témoigne a sa manieére en faveur d’'une attitude nouvelle, sanc-
tionne un changement profond dans la mentalité et dénonce la faillite de
I'institution créée par Urbain II. La littérature épique exprimait I'idée
de croisade dans sa force naissante (Chanson de Roland) ou dans son
é¢panouissement et célébrait une société occupée a des guerres sempi-
ternelles; la poésie lyrique, plus libre a ’égard des événements, se déve-
loppe a l'intérieur d’une civilisation moins touchée par la guerre et plus
policée.

Le théme de I'amour lointain est caractéristique de ce changement
d’esprit; certes, ce théme est antérieur aux expéditions de Syrie, mais
il prend un accent et un éclat nouveaux au XIIe siecle, il s'adapte exac-
tement aux circonstances politiques et psychologiques 2. Ce qu’il faut
remarquer ici, c’est le dilemme auquel le chevalier amoureux est acculé
(i1 trahit ou son Dieu ou sa dame) et I’aspect blasphématoire de ce dilem-
me: 'esprit de croisade est renié et moqué de maniére plus ou moins
ouverte. A partir d’'un théme poétique et d’'une situation dramatique le

! Le développement dans la littérature du XIIe siécle du théme-débat «Vaut-il
mieux aimer un clerc ou un chevalier ?» {la réponse étant généralement favorable
au clerc) est significatif de cet esprit nouveau, Cf. E. FARAL, Recherches sur les
sources latines des contes et vomans courtois du moyen dge (Paris 1913), pp. 192 et
suiv., et C. OULMONT, Les débats du clevc et du chevaliev dans la littévature poétique
du moyen dge (Paris 1911).

2 Sur les origines et le développement de ce théme poétique cf. notamment R. Bez-
zoLa, Les origines et la formation de la littévatuve courtoise en Occident (500-7200),
2e partie (Paris 1960), pp- 322 et suiv., A. JEANROY, Les origines de la poésie
lyrigue en France au moyen dge (Paris 1889), pp. 168-170, et W. WENTZLAFF-
EGGEBERT, Kreuzzugsdichtung des Mittelalters (Berlin 1960), pp. 48-52.

105



poete élabore une imagerie anti-croisade, favorise une conception indivi-
dualiste et passionnelle de la vie; la courtoisie et le réve I’emportent sur
I'épopée et 1'action.

Le fopos de I’amour lointain appliqué au croisé partagé entre le service
de la chrétienté et le service d’amour trouva au XII® siécle de brillants
interprétes avec Marcabru, Jaufré Rudel et Conon de Béthune; il sera
repris dans les Frauenlieder allemands et dans les chansons de croisade
de 1’école sicilienne du XIIIe siécle. Ces poétes, en chantant ’amour-
passion et en niant explicitement ou implicitement le devoir de croisade
proclamé fréquemment par les papes et rappelé par les prédicateurs,
affirment 'autonomie de leur mission, la liberté de leur inspiration !.
L’attitude de Rutebeuf et sa conception du métier de poéte — on va le
voir — sont bien différentes.

Ces considérations historiques et littéraires sont nécessaires pour
comprendre les poésies de croisade de Rutebeuf, poésies composées non
par la nécessité interne de l'inspiration, mais en vertu de circonstances
précises et sous la pression de ’événement.

Sur les onze poémes en question, deux appartiennent au genre de
I'oraison funébre et célébrent les mérites de croisés morts depuis peu ?,
trois se rattachent de prés ou de loin a la littérature de propagande
officielle en faveur de la croisade 3, trois sont des poémes écrits sur com-
mande 4, deux constituent des satires et tirent prétexte de 'appel a la
croisade pour attaquer les Ordres mendiants et pour blamer les princes,
les chevaliers et les clercs ®. Cette classification n’est pas tout a fait
exacte; en réalité, les genres se confondent parfois et telle complainte est
aussi une ceuvre de propagande ou de combat. On doit se rappeler, a cet
égard, 'importance de la littérature d’actualité au XIII¢ siécle et le role,
deés le XIIe siécle, du sirventés, notamment dans la polémique de croi-
sade 6. La pensée de croisade de Rutebeuf a un caractére de polémique

Toutefois qu’on ne croie pas que le théme de 'amour lointain est étranger aux cir-
constances et €loigné de la vie; '’exemple d’Etienne de Blois, lors de la premiére
croisade déja, est significatif de cet état d’esprit. Ci. notre étude «Etienne de
Blois, croisé fuyard et martyr» dans les Mélanges Blondel, Genava, n.s. t. XI,
1963, p. 183-195.

Il s’agit des poémes XXIV et XXVIII (numérotation F.-B.).

Poémes XXIII, XXV et XXVI.

Poémes XIX et XXI. Sur ces poémes de commande et sur la sincérité de Rutebeuf,
cf. P. Paris «Rutebeuf» dans Histoire littéraire de la France, t. XX, (Paris 1842),
pp- 760-761.

> Poemes XX et XXIX.

6 Cf. P. A. Turoop, op. cit., pp. 28-30.

S~ W N

106



et d’actualité qui est conforme a l'esprit du temps; notre poéte se plait
a jouer le rdle de censeur, a critiquer chaque classe sociale, a blamer les
uns et les autres . Ce plaisir que Rutebeuf parait éprouver a pratiquer
la polémique pourrait déja jeter un doute sur la sincérité du censeur, et
partant, sur la valeur du témoignage de Rutebeuf pour la pensée de
croisade. Mais ce n’est pas un procés d’intention que nous ouvrons ici;
nous voulons d’abord découvrir la pensée de croisade de Rutebeuf telle
qu’elle apparait dans ses poémes.

On peut distinguer et énumérer les thémes de croisade chez Rutebeuf
et en mesurer l'importance relative. Le théme le plus fréquent est celui
de la Terre Sainte, théme de la croisade par excellence déja chez les
chroniqueurs de la premiére croisade; la Terre Sainte est décrite comme
la «terre Dieu»?, la «terre de promission»?, la terre out le Christ souffrit la
mort 4, la «terre absolue»?, la sainte terre® A ce théme se rattache celui
de Jérusalem et du Saint Sépulcre, buts ultimes de I'expédition ?.
Rutebeuf représente souvent la croisade comme un instrument de salut,
comme un moyen de conquérir le paradis: argument conventionnel du
prédicateur de croisade depuis l’année 1095 8. L’idée de salut par la
croisade est familiére & Rutebeuf; dans son célebre poéme «La disputai-
son du croisé et du décroisé» il montre que le croisé sauve son ame par
son corps ?, et dans la « Nouvelle Complainte d’Outremer» il affirme que
la croisade fidélement accomplie purifie I'ame 0. Le croisé offre a Dieu son
ame et son corps ! et s’appréte A recevoir la couronne du martyr 12
En partant pour la Terre Sainte le croisé se propose de « venger la honte
Dieu outre la mer»13.

1 Sur cet aspect de la personne et de ’ceuvre de Rutebeuf cf. G. FEGER, Rufebeufs
Kritik an den Zustinden seiner Zeit (Freib. i. B., 1920), pp. 20-33 et 61-68.
Poéme XX, vers 61.
Poéme XX, vers 86, poeme XXIII, vers 23 et poéme XXIV, vers 179.
Poéme XXIII, vers 28-29 et 141-142 et poeme XXIV, vers 177.
Poéme XXIV, vers 139 et poéme XXIX, vers 109.
Poéme XXIX, vers 7, 89 et 209.
Poéme XX, vers 73 et suiv. et poéme XXVI, vers 56.
Poéme XXII, vers 17, poéme XXIII, vers 1-11, poéme XXV, vers 7-9,
poéme XXVI, vers 137-142 et poeme XXIX, vers 88-89 et 332-334.
9 Poéme XXVI, vers 221-222.
10 Poeme XXIX, vers 58-62.
11 Poéme XIX, vers 104.
12 Poéme XIX, vers 126-127, et poéme XXIV, vers 100.
13 Poéme XIX, vers 94-95; méme expression dans le poeme XXVI, vers 129-130.
Cf. encore poeme XXIII, vers 118:
Diex veut que vous l'alez vengier

N WM e W N

107



A ces arguments intéressés et pieux Rutebeuf ajoute un argument qui
fait appel a la plus grande générosité et qui se réfere a un conseil évan-
gélique, au désir de perfection (Matthieu X, 37 et XIX, 29). Le croisé
est invité a tout quitter, il doit préférer I'amour du Christ & celui qu’il
porte a sa famille; et Rutebeuf précise: le croisé doit choisir entre le
paradis d’'une part, sa femme, ses enfants, sa fortune d’autre part®.
Ainsi, & propos du comte de Poitiers, le poéte évoque le croisé qui laisse
«peire et meire et fame et enfans et sa terre»?, ainsi, a propos de saint
Louis partant pour la Tunisie, le poéte exhorte les chevaliers a suivre
son exemple 3.

Rutebeuf célébre les vertus du chevalier-croisé; Eudes de Nevers est
«preudome et sage»*, Geoffroi de Sergines est prodome car il a a la fois
«valor de cors et bonté d’amen»?3, il est doux, courtois, débonnaire?, il
est pieux, il aime Dieu et la sainte Eglise 7; quant au comte de Poitiers
qui fut «miraours de chevalerie» 8, Rutebeuf magnifie sa piété. Et deux
fois notre poéte évoque l'exemple glorieux des héros de la premiére
croisade, Godefroy, Tancréde et Baudoin, les «preudome de jadiz»®.
L’absence d’esprit chevaleresque est curieusement moqué par ce poete
bourgeois qui, dans la « Disputaison», fait dire au croisé que les mauvais,
c’est-a-dire ceux qui abandonnent la croisade ou qui refusent de partir
pour la terre d’outre-mer, mourront comme des vaches sur leurs litiéres ;
le véritable chevalier doit mourir debout, en combattant.

Rutebeuf a bien compris le caractére universel de la croisade; celle-ci
s’adresse a tous, aux clercs et aux prélats, aux princes, aux chevaliers,
aux tournoyeurs, aux riches bourgeois !1; les uns doivent partir pour com-
battre la «pute gent haie»!? les autres doivent participer au voyage
d’outremer par leur générosité en argent. La croisade, aux veux de

1 Poéme XXIII, vers 52-55.

2 Poéme XXVIII, vers 18-19,

3 Poéme XXV, vers 81-84. Cf. encore poéme XXIII, vers 51-55, et poéme XXIX,
vers 98-102.

+ Poeme XXIV, vers 7.

5 Poéme XIX, vers 57.

6 Poéme XIX, vers 68.

7 Poéme XIX, vers 73.

8 Poéme XXVIII, vers 68.

? Poéme XXIX, vers 334-335, et poéme XXIII, vers 149 et 159.

10 Com vaches en lor liz morront : poeme XXVI, vers 211.

11 Cf. poeme XXI, vers 41-54, poéme XXIII, passim, et poeme XXIX, passim.

Poéme XXIV, vers 48: expression fréquente chez les chroniqueurs de la premiére

croisade.

108



Rutebeuf, est I'affaire de tous, elle est un devoir auquel on n’a pas le
droit de se dérober. Notre poéte, parce qu’il se fait 'interpréte de la
chrétienté, prend volontiers un ton de prédicateur et moralise ses audi-
teurs (lecteurs); il blame clercs et laics, rappelle aux jeunes gens que la
vie est courte !, multiplie les bons conseils 2.

Cette analyse rapide des thémes de croisade chez Rutebeuf montre
suffisamment que notre poéte est l'héritier conscient d’une pensée
¢laborée depuis environ 150 ans et que, dans ce troisiéme quart du
XIITIe siécle, I'idée de croisade restait vivante, sinon dans la sensibilité,
du moins dans la mémoire. On doit se demander quelles sont les sources
de la pensée de croisade de Rutebeuf, quelles influences sa poésie politique
a subiles et a quels mobiles 1l obéissait en composant ces appels et ces
complaintes.

L’influence directe des prédicateurs de croisade (influence orale) sur
I'esprit de Rutebeuf est certaine: sermons ordinaires dans lesquels
le devoir de croisade était rappelé ou prédications spécialement destinées
a encourager les départs pour la Terre Sainte 3. Rutebeuf a-t-il connu des
textes de théoriciens de croisade, prédicateurs et théologiens tels Hum-
bert de Romans? Pour Alphandéry-Dupront il y a convergence entre
I’ceuvre d’Humbert, moine dominicain, contemporain de Rutebeuf, et
’ceuvre de notre poéte . Humbert de Romans appartient comme Rute-
beuf mais sur un registre différent, au parti des défenseurs résolus de
la croisade en un temps ou celle-ci, en raison des échecs essuyés, provo-
quait beaucoup de résistance. Dans1’ouvrage qu'il rédigea a I'intention de
Grégoire X et en vue du concile de Lyon (1274), Humbert traite du pro-
bléme de la croisade contre les Sarrasins, du schisme grec et des abus a
corriger dans I’Eglise latine %; il peint en noir le danger musulman et

1 Cf. poéme XXI, vers 9-14. Le troubadour Austorc d’Aurillac, dans un poéme
relatif a la 7¢ croisade, blame les clercs perfides qui ont tué la chevalerie: cf.
A. JEANROY, «Le troubadour Austorc d’Aurillac et son sirventes sur la septiéme
croisade», dans Mélanges Chabaneau, (Erlangen 1907), pp. 81-87.

2 Ainsi dans le poéme X XVIII, vers 1-4.

3 Sur cette prédication de croisade, cf. A. LEcOYy DE LA MARCHE, La chaire frangaise
au Moyen-Age, spécialement au XIIIc siécle (Paris 1886) et, du méme auteur,
«La prédication de la croisade au XIII¢ siécle,» dans la Revue des Questions
histovigues, n. s., t. IV (Paris 1890), pp. 5-28.

* Cf. ALPHANDERY-DUPONT, op. cit., p. 223.

5 Cette ceuvre, connue sous le titre d’Opus tripartitum, a été publiée par P. CRABBE,
Concilia omnia tam generalia quam particulavia, t. I1 (Cologne 1551), pp. 967-
1003. Ce maitre général des Dominicains propose une solution inverse a celle
pronée par Guillaume de Tripoli, autre Dominicain.

109



répond aux objections des adversaires du voyage d’outre-mer 1. Dans
un autre traité, le De praedicatione sanctae crucis, Humbert développe
des thémes de croisade, thémes a caractére essentiellement spirituels,
et il énumeére les objections faites au départ pour la Terre Sainte 2, Rien
ne nous porte a croire que Rutebeuf ait lu ces textes et que l'argu-
mentation d’Humbert ait influencé le poéte; la chronologie, d’ailleurs,
interdit de penser a une influence importante puisque le De praedica-
tione fut composé vers 1266 et I'Opus tripartitum peu avant 1274; or,
la moitié des poémes de croisade de Rutebeuf a été écrite aprés l'année
1266. 11 est donc vain de vouloir chercher du c6té d’Humbert de Romans
une source d'information et d’argumentation pour Rutebeuf.

Laissons donc ces questions d’influence d’un intérét médiocre ici et
posons en principe que Rutebeuf a constitué sans difficulté son bagage
d’arguments de croisade; la tradition orale, la connaissance de quelques
chapitres de chroniques et la familiarité avec les poétes qui célébrérent
les expéditions d’outre-mer: cela suffisait & son information et a son
orientation.

Il convient plut6t de se demander quels sont les thémes de croisade
que Rutebeuf n’a pas repris ou qu’il a reproduits en les affaiblissant,
étant entendu qu’il faut considérer la premiére croisade comme 1’arché-
type et les chroniqueurs qui la racontent comme la source essentielle
pour la connaissance des thémes et des caractéres de la croisade. Ces
thémes et ces caractéres de la croisade a son point d’origine et dans sa
premiére représentation sont principalement: la Terre Sainte (Jérusalem,
le Saint-Sépulcre) qu’il faut délivrer, le pélerinage (les croisés sont d’abord
des pélerins), I'idée de guerre sainte, la croix signe distinctif du guerrier
nouveau et gage de salut, la perspective du martyre, la conviction chez
les croisés de constituer un peuple élu et le réle important dévolu aux
pauvres.

! HUMBERT DE RomaNns, Opus trip., livre I, chap. X a XVIII, pp. 973-981. 1l est
curieux de constater que Humbert, farouche défenseur de l'idée de croisade,
appartient a 1’Ordre des Dominicains qui, avec celui des Franciscains, proposait
alors, sinon de substituer 'activité missionnaire & la croisade, du moins de pro-
longer celle-ci par celle-la. Quant a l'hostilité de Rutebeuf contre les Ordres
mendiants, elle tient & des motifs bien différents et sans intérét pour notre étude.
Sur Humbert et la croisade, cf. aussi S. RuncimMaN, A History of the Crusades,
t. ITT (Cambridge 1954), pp. 340-341.

2 Cf. A. LEcoy DE LA MARCHE, art. cité, en particulier pp. 8-18. THROOP, 0p. cit.,
chap. VI et VII, montre bien que Rutebeuf est a la fois en accord avec Humbert
de Romans et dans le courant de pensée des troubadours. Faral-Bastin voient
plutét un parallélisme entre Rutebeuf et Humbert, qu’une relation d’influences:
cf. t. II, p. 443 pour le poéme XXIII, et pp. 469-470 pour le poéme XXVI.

110



Rutebeuf a retenu les thémes principaux: la Terre Sainte, le salut
(le martyre, la promesse du paradis), mais il ne voit pas dans le voyage
d’outre-mer 1'1dée de pelerinage, il ne met pas en évidence le caractere de
guerre sainte et le role de la croix, ni le role privilégié des pauvres. En
revanche Rutebeuf insiste sur le caractére universel de la croisade qui
concerne chacun et il introduit un théme nouveau: le croisé doit choisir
entre I'amour du Christ qui l'appelle en Palestine et 'amour de sa
famille, de ses biens, de son pays!. Ce théme, qui fut toujours un théme
des prédicateurs, a pris une force nouvelle grice a la poésie; en célébrant
I'«amor de lonh», les poetes méme s’ils prenaient parti pour I'amour
profane contre I'amour divin, contribuérent & souligner la grandeur et
I’héroicité du chevalier partant pour la croisade.

On ne saurait s'étonner de constater que les thémes originels de la
croisade ne se retrouvent pas tous dans la seconde moitié du XIIIe siécle
et que des thémes nouveaux apparaissent; on doit plutdét admirer la
continuité dans le développement d'une idée et la fidélité a une doctrine
¢laborée un siecle et demi plus tot. Il faut, en outre, se rappeler que les
poésies de croisade de Rutebeuf sont pour une bonne part des poémes
de circonstances, c’est 4 dire des textes ou la polémique a sa large
part 2,

Ainsi, en dépit des déformations que la croisade avait nécessairement
subies dans l'espace de six générations (utilisation a des fins politiques
d’'une entreprise a caractére spirituel, modifications des données mili-
taires et stratégiques...) et en dépit d'un état d’esprit nouveau dans la
classe chevaleresque, le poete Rutebeuf, bourgeois inapte a guerroyer et
jongleur sans connaissance directede la « Terre de Dieu», exprime avec une
remarquable fidélité la doctrine de croisade originelle, celle d'Urbain II
et des chroniqueurs du premier tiers du XIIe siécle 3.

1 Ce théme n’est pas tout a fait nouveau (on le trouve déja chez I’Anonyme, €d. Bré-
hier Paris. 1924. p. 3) mais il ne constitue pas un théme de base pour la premiére
croisade.

2 Nous laissons intentionnellement de coté dans cette étude les éléments circons-

tanciels et anecdotiques. Retenons toutefois avec ALPHANDERY-DUPRONT, op. cit.,

pp. 231-234, l'actualité féodale et monarchique des appels de Rutebeuf. Mais nous
ne suivons pas ces deux historiens dans I’analyse qu'ils font des poémes de Rute-
beuf, analyse qui devient ici et 1a extrapolation.

Cette fidélité au passé et ce sens de 1’histoire apparaissent notamment dans I'évo-

cation des grands ancétres, des chefs de la premiére croisade: Godefroy, Tan-

créde, Baudoin: cf. poéme XXIII, vers 149 et 159, et poeme XXIX, vers 334-335.

On remarquera encore que cette défense passionnée de l'idée de croisade vient

d’un laic, signe parmi beaucoup de I’'importance accrue du laicat face au clergé.

111



	Rutebeuf poète de la croisade

