
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 60 (1966)

Artikel: Segesser nach dem I. Vatikanischen Konzil

Autor: Müller-Büchi, Emil Fr. Jos.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EMIL FR. JOS. MÜLLER-BÜCHI

SEGESSER NACH DEM I. VATIKANISCHEN KONZIL

In der Lebensgeschichte Philipp Anton von Segessers kommt dem

I. vatikanischen Konzil eine ähnlich entscheidende und schicksalhafte

Bedeutung zu wie dem Miterleben der Sonderbundskatastrophe.
1841 war der mit vielen genialen Anlagen begabte junge Mann von
fremden Hochschulen nach Luzern heimgekehrt und als Ratsschreiber
in den Dienst des eben an die Macht gelangten konservativen Regiments
getreten. Die unglückliche «katholische Politik» Leus und Siegwarts
konnte er nur kritisch beobachten und in auswärtigen Zeitungsblättern
zurückhaltend glossieren; dem unheilvollen Ablauf zu wehren war ihm
nicht möglich. Ihm wurde nach 1847 aufgelastet, die aufgehäuften Ruinen

wegzuräumen. Als dann zwei Jahrzehnte später die Luzerner politische
Wende von 1871 sich ankündigte und bessere Zeiten in Aussicht zu
stehen schienen, war es wiederum eine andere - doch eine wie viel
umfassendere und mit weit mehr Autorität vorgetragene! - Form «katholischer

Politik», die neue Abgründe aufriß. Schon in der Studie von 1865

zur Kritik des Syllabus und noch einmal 1869 «Am Vorabend des Conci-

liums»x hatte er auf aus der kirchlichen Entwicklung möglicherweise
erwachsende politische Gefahren hingewiesen und warnend die Stimme
erhoben. Die politischen Auswirkungen des I. Vatikanums, insbesondere
der Unfehlbarkeitserklärung, und die seitherige Gestaltung der
römischen Kirchenpolitik haben die letzten Lebensjahrzehnte dieses Mannes

tragisch überschattet. Alles, was von da ab an Wesentlichem noch
geleistet werden mußte, war nun ungeheuer erschwert: die politische
Neugestaltung Luzerns nach 1871, die Bundesverfassungsrevisionen von

1 Darüber meine Studie in ZSKG 56 (1962) 185 ff.

76



1872 und 1874, die Bewältigung der durch die Entstehung des Altkatholizismus

aufgeworfenen Rechtsfragen, der schweizerische Kulturkampf
mit seinen unheilvollen Verkettungen. Und als er dann in der großen
zeitgeschichtlichen Studie von 1875 «Der Culturkampf» zur
Schlußabrechnung mit der durch das Vaticanum bestimmten Gestaltung des

Katholizismus in der Neuzeit schritt, drohte öffentliche kirchliche
Verurteilung. Von da an hat Segesser keine «Studien und Glossen zur
Tagesgeschichte» mehr geschrieben. Der geistvolle Deuter der Zeitgeschichte
wandte sich wieder der Vergangenheit seiner Heimat zu. Nach der

Sonderbundskatastrophe war er daran gegangen, mit seiner Rechtsgeschichte
Luzerns dem heimatlichen katholischen Staatswesen ein Denkmal in der

Wissenschaft zu setzen. Als Alterswerk enstand nun die Biographie des

Schweizerkönigs Ludwig Pfyffer. Unverkennbar durch das Vatianum,
angeregt, gestaltete er in dieser eingehenden Schilderung der Beziehungen,
welche ehedem mit so nachhaltiger Wirkung die Heimat an Frankreich
als «große katholische Macht» gebunden hatten, noch einmal das barocke

Geschichtsbild, dem er zutiefst verhaftet war und das in so großem
Gegensatze zur Entwicklung des europäischen Katholizismus im 19.

Jahrhundert stand.
Das Vaticanum wurde für Segesser zur geistigen Erschütterung. Was

Newman sagte, das galt auch für ihn : es hat «die Herzen der Gerechten in
Trauer versetzt»1. Wie der große katholische Engländer, gehörte auch

der Luzerner in den 70er Jahren zu den «treuesten Gemütern, die hier
und dorthin getrieben sind und nicht wissen, wo ihr Fuß rasten soll».

Das Eigenartige im Leben Segessers liegt darin, daß er diese Umbruchszeit

als Literat und als Staatsmann zugleich erlebt hat: beide Seiten
seines Werkes stehen in engster Wechselwirkung zueinander,
beeinflussen sich gegenseitig ständig und erklären das Schicksal dieses Lebens.

Immer mehr richtete er in seiner seit den 60er Jahren fleißig geübten
Zeitungsschreiberei2 und in den seit 1859 mit ziemlicher Regelmäßigkeit
erscheinenden «Studien und Glossen zur Tagesgeschichte» den Blick auf
die weltweiten Zusammenhänge und versuchte dabei, ein in
historischpolitischem Wissen gegründetes Leitbild zu rechtem Wirken in der

Gegenwart zu gewinnen. Ein eigenartiger publizistischer Wille hat ihn
zeitlebens erfüllt: mit aus kritischem Betrachten genährten lehrenden

Worten verband sich immer ein Drang zu politischem Gestalten. Jetzt,

1 Zit. bei Butler-Lang, Das vatikanische Konzil (1933) 169.
J s. meine Arbeit: Die alte Schwyzer Zeitung (Segesser-Studien I. 1962) 91 ff.

77



wo sich die erschütterte Stellung von Kirche und Papsttum in einer

völlig veränderten Welt nicht mehr übersehen ließ, war es ihm
Herzensanliegen, nach Wegen und Möglichkeiten zu suchen, um diesen beiden
Grundkräften der europäischen Geschichte zu neuer Auswirkung zu
verhelfen. Die Gedanken, die er sich darüber machte, erwiesen sich jedoch
als mit der innerkirchlichen Entwicklung immer schwerer vereinbar.
Als er 1871, wenn auch nur in kleinem Kreise, die Möglichkeit zu tätigem
staatsmännischem Handeln erhielt, waren gerade bezüglich dieser Grundfragen

schwere Stürme ausgebrochen. Sie warfen gleich auch an die

heimatlichen Gestade immer stärker tobende Weilen.
Es war ein eigenartig verwirrter Weg, den Segesser nach 1871 gehen

mußte. Die politische Leistung bleibt achtunggebietend, die Publizistik,
welche sie begleitete, war geistreich und groß. Doch die Persönlichkeit
stellt, wie schon die Zeitgenossen so noch die rückschauende Betrachtung
vor Rätsel. In der drückenden Luzerner Enge handelte dieser Mann
manchmal schroff, ja parteigebunden. Gerade die in Wechselwirkung
zum Vaticanum stehende Haltung war aufsehenerregend und blieb für
die gesamte Öffentlichkeit schwer verständlich. Segesser ist in den

kirchenpolitischen Wirren und Umwälzungen der 70er Jahre, wie Erasmus

in der Reformationszeitl, «bis zum Äußersten gegangen, gleichsam
bis an den Rand des Meeres». Nie kam es jedoch weder zu offenem noch
auch nur zu innerem Bruch. Gleich dem Rotterdamer stellte sich in

jenen unheimlichen Jahren, wo die Opposition gegen das Vaticanum
zum Altkatholizismus führte, auch dem Luzerner die Frage: «werde ich
mir untreu, wenn ich mich nicht in die Fluten stürzen will?» Und wie

jener geriet er in schlechten Ruf, weil er es «nicht beiden Parteien recht
machen konnte».

Es ist das Schicksal des gebildeten katholischen Laien in kirchen-
geschichtlich-politischer Umbruchszeit, das an diesem Manne deutlich
wird. Die eigentlichen Verwicklungen kamen ihm nicht so sehr aus den

schweren äußeren Umständen als aus dem eigenen inneren Sein und
Wesen. Ein reicher und großzügiger Bildungsgang hatte ihn zu einer geistig
unabhängigen kritisch denkenden Persönlichkeit gemacht die, sich ihres
Wrertes wohl bewußt, in manchem aber auch befangen, gelegentlich sogar
schwankend und unsicher war. Die ererbte aristokratische Gesinnung

1 Die Worte, in welche Erasmus im Briefe v. 16. Dez. 1524 an Johann Caesarius
sein Schicksal faßt, sind wie auch für Segesser geschrieben (Allen, Opus epistolarum

V. 608 ff.

78



hatte großes Verantwortungsbewußtsein für das katholische Volk Luzerns
und der Schweiz geweckt, und eben dieses gute Volk war nun wiederum,
wie schon nach dem Sonderbundskriege, vor eine schwierige, beinahe

ausweglose Lage gestellt. Diese bestand nicht zuletzt darin, daß die

politischen Entscheidungen, welche in den Jahren der Bundesverfassungsrevision

und des Kulturkampfes gefällt werden mußten, sich
oftmals nur schwer mit den Zielen der nachvatikanischen kurialen Politik
vereinbaren ließen, ja durch diese oft genug sehr erschwert und direkt
behindert wurden. Wer damals die Eigenständigkeit des politischen
Bereiches zu vertreten wagte und es gleichzeitig unternahm, diesen in
religiöser Haltung selbständig und nach allen Seiten hin unabhängig zu

gestalten, dem wartete eine schwere Zeit und er mußte auf gefährliche
Hindernisse stoßen. Wäre Segessers Weg ein solcher durch die große,
nicht durch die kleine Luzerner und Schweizer Welt gewesen, so hätte
Persönlichkeit und Werk Aufsehen erregt wie das Schicksal Newmans,

Döllingers und Actons.
Segessers Schicksal in der nach-vatikanischen Zeit ist über das

Politische und Historische hinaus auch menschlich und religiös seltsam und
ergreifend. «Es will etwas heißen, in solch unruhiger Zeit nicht aus der

richtigen Bahn geworfen zu werden». Erasmus war überzeugt, daß die

wahre Bedeutung selbständig denkender Männer dann deutlich wird,
sobald «das ganze Spiel offen liegt». Nach dem II. Vaticanum darf man
ohne Pathos, ohne Affekte, aber auch ohne Apologetik mit jener Freiheit
sprechen, die schon Segesser selber immer für den katholischen Historiker
gefordert hat.

Der Briefwechsel mit vertrauten Freunden1, mit politischen und
wissenschaftlichen Weggenossen, bildet dazu die Grundlage. Er eröffnet -
darin hegt seine eigentliche Bedeutung - Einblicke in die Seelengeschichte
eines Menschen, der die Jahre um das I. Vaticanum durchleiden mußte.
In merkwürdiger doch bezeichnender Weise sind die intimen Gesprächsgenossen

meist geistig bedeutende Männer reformierten Bekenntnisses
und durchaus nicht immer im konservativen Lager stehend. Dies darf
bei der Wertung dieser Quellen nicht übersehen werden. Manches harte
Urteil ist in der Erregung des Augenblickes geschrieben, durch schreckhafte

politische Tagesverwicklung ausgelöst und bestimmt, nur an
Vertraute gerichtet. Erst wenn sie in die gesamten sachlichen und
persönlichen Zusammenhänge gerückt werden, ergibt sich der wahre Aus-

1 Ich habe ihn so vollständig als möglich gesammelt und bereite die Herausgabe vor.

79



sagewert so persönlicher brieflicher Quellen 1. Der vertrauteste Freund
in diesen Jahren war zuerst Eduard von Wattenwyl- von Diesbach, der

aber schon 1874, als die Krise auf einem Höhepunkte stand, verstarb.
An seine Stelle trat der Basler Professor Johannes Schnell. Dieser stille
und fromme Mann, Vorbild christlicher Juristen, hat nie daran gezweifelt,
daß Segesser, auch wenn er an den Rand des Abgrundes gedrängt war,
seinen Weg in rechter religiöser Weise gehe. Neben dem Briefwechsel

wird in erheblichem Umfang Zeitungsstoff herangezogen; dieser ist
besonders dann beachtlich, wenn die Bestimmung der Verfasserschaft

möglich ist.

I.

Segesser verlebte den Sommer 1870 in möglichster Zurückgezogenheit.
Der gesundheitliche und moralische Zusammenbruch, den zu Ostern die

Blutvergiftung an der Hand und das Schicksal seiner Studie «Am
Vorabend des Conciliums» über ihn gebracht hatte2, konnte nur durch
Ruhe langsamer Heilung entgegengeführt werden. Selbst die rein
wissenschaftliche Arbeit am nationalen Werke der Eidgenössischen Abschiede-

Sammlung stockte 3. Die Krankheit der Frau 4 lastete schwer auf dem

Gemüt und mußte innerlich verarbeitet werden.

Am Tagesgeschehen nahm er keinen Anteil mehr. Zum Ende des

Konzils, das mit der Unfehlbarkeits-Erklärung abschloß, liegen keine

unmittelbaren Äußerungen vor. Der Ausbruch des deutsch-französischen

Krieges hatte das römische Geschehen ohnehin völlig aus dem Interesse
der Öffentlichkeit verdrängt. Nicht mehr in Zeitungen, nur mehr auf
der Ebene höherer Publizistik wollte er sich äußern. Im Herbst 1870

lag das neue Studien- und Glossenheft «Das Ende des Kaisertums»5 vor.

1 Ich halte es darum für völlig verfehlt - und habe mich immer geweigert solches

zu tun - einzelne Stücke oder Briefgruppen gesondert zu veröffentlichen ; aus nur
teilweisen Einblicken ergibt sich meist ein falsches Bild und unrichtige und
ungerechte Beurteilung.

2 Darüber: «Am Vorabend» 329 ff.
3 «Den Sommer über war ich zum Schreiben schlecht aufgelegt, ich hoffe es werde

nun im Winter besser gehen, wiewohl mir mein verstümmelter Finger noch immer
nicht gehörigen Dienst leisten will» (an Bundesarchivar Kaiser 25. Okt. 1870).

4 «Am Vorabend» 193 ff. - Damals entstand eine (verschollene) Schrift über das
Leiden der Gattin. «Segesser hat mir eine sehr merkwürdige Arbeit über diese
Zustände zu lesen gegeben» (Schnell an Fr. v. Wyss 18. Okt. 1870).

5 Wieder abgedruckt: Kl. Schriften I. 455 ff. - Schnell verbrachte im Herbst 1870
seine Ferien in Luzern. «Ich wünsche, Segesser nun recht viel zu sehen, der wieder

80



Wiederum wie schon beim «Vorabend» war es Schnell, der zuerst ins

Vertrauen gezogen wurde. Diese Schrift ist vorab für Segessers

staatspolitische Anschauungen aufschlußreich. In der Einleitung wird kurz
auf die Unfehlbarkeitsfrage angespielt. Das Urteil ist tief pessimistisch
und läßt beinahe vermuten, der Autor verzweifle an der Zukunft: gleich
wie der Sturz Napoleons III. die Idee der demokratischen Monarchie im
Kerne getroffen, so habe «die Theorie der persönlichen Unfehlbarkeit des

Papstes und seiner unmittelbaren Herrschaft über die ganze Kirche
den civilisâtorischen Aufschwung des Katholizismus gebrochen». Die
Luzerner Öffentlichkeit beachtete nur dieses harte Wort und schloß
daraus auf Unversöhnlichkeit. Die welthistorischen Perspektiven, in
welche diese nur in kleiner Auflage und kaum in weitere Kreise

gedrungene Schrift die großen Ereignisse des Jahres 1870 rückte und zu
deuten unternahm, wurden nicht verstanden. Erst recht die
staatsrechtlichen Grundanschauungen, welche Segessers eigenartiger Wertung
Napoleons und der Hochschätzung jenes politischen Systems zu Grunde

lagen 1, hat man in Luzern nie begriffen.
Die religiös-kirchliche wie die geistig-politische Lage Luzerns hatte

sich seit dem Frühjahr 1870 2 höchst eigenartig entwickelt. Die Haltung,
welche die katholischen Gebildeten und auch die Geistlichkeit dem

Vaticanum gegenüber einnahmen, blieb unsicher und schwankend. In
Zeitungen wurde übertreibend behauptet, zwei Drittel des Klerus denke

antiinfallibilistisch, was freilich sogleich Widerspruch fand 3. Das
gewöhnliche Volk verhielt sich eher gleichgültig; die Unfehlbarkeits-
Diskussion vermochte kein Interesse zu erwecken, am allerwenigsten
eine ultramontane Richtung ins Leben zu rufen und in Bewegung zu
versetzen. Solches gelang allein dem radikalen Antiklerikalismus, der

sich, je mehr die Konzilsentscheidung heranrückte, in der städtischen
Oberschicht zu regen begann. Daß sich von all diesen geistigen
Unterströmungen in zugänglichen Briefnachlässen kaum Spuren finden, ist
verständlich: was denkende Geister zutiefst bedrückt, dringt nicht leicht

eine Schrift über den Sturz des Kaisertums in Frankreich bereitet, aber keinen
Verleger hat» (an Fr. v. Wyss, undatiert). - Das Heft erschien Anfang Januar
1871 bei Eberle in Schwyz.

1 Ich werde darüber ausführlich in anderem Zusammenhange handeln.
2 «Am Vorabend» 314 ff.
3 «Luzerner-Zeitung» Nr. 269 /6. Okt. 1870. - Jost Weber bemerkte dazu in den

«Basler Nachrichten» (Nr. 238 / 8. Okt.) : «die hochw. Herren schweigen, wohl
wissend, daß eine dem Dogma entgegengesetzte Erklärung ihnen Suspension und
Brotlosigkeit bringen könnte».

81



nach außen. Umso beachtlicher ist, was Zeitungsschreiber vermuteten,
mit gespitzten Ohren in der Stadt sagen hörten und an auswärtige Blätter
weiterzugeben wagten. Besonders die journalistische Betätigung Jost
Webers 1 ist für die damaligen Luzerner Zustände aufschlußreich 2

;

seine zweideutige Haltung stand damals auf ihrem Höhepunkte und der
Übergang in das liberale Lager unmittelbar bevor3. Solche Stimmen
machen es deutlich, daß dem Abwarten und Schwanken der einen die

parteipolitisch ausgerichtete Hoffnung anderer gegenüber stand, es

möchte die immer unverhülbarer in Erscheinung tretende
religiöskirchliche Krise sich bei den kantonalen Großratswahlen vom Mai 1871

ausnützen lassen. Die Lage war deswegen umso gefährlicher, weil auch
unter den gebildeten und politisch führenden katholischen Laien
deutliches Schwanken und Unwille über die römischen Entwicklungen um
sich gegriffen hatten. Die Berichte der großen Presse über die dortigen
Vorgänge wurden auch in der katholischen Innerschweiz eifrig verbreitet
und fanden auffälliges Interesse 4. Vorab die aktiven Elemente unter

1 Das ultramontane «St. Galler Volksblatt» (Nr. 16 / 16. April 1870) bezeichnete
Weber unwidersprochen als regelmäßigen Korrespondenten der «Basler
Nachrichten», veröffentlichte Proteste aus dem Studentenverein zu Webers
Rückenschüssen gegen die Konservativen (Nr. 17 / 23. April) und entsetzte sich (Nr. 21 /
27. Mai 1871) darüber, daß dieser Mann es wagte, bis 4 Wochen vor den
Großratswahlen gegen Bischof Lachat und die Luzerner Konservativen zu schreiben.

2 Weber bezeichnete es (Nr. 216 / 13. Sept. 1870) als sehr zweifelhaft, «daß die Mehrheit

des stimmfähigen Volkes wirklich an die Unfehlbarkeit des Papstes glaubt
und auf Seite der Mehrheit des vatikanischen Konzils und nicht auf derjenigen
des deutschen Episkopates steht». Eine andere, wohl auch von Weber stammende
* Korr. (Nr. 218/15. Sept) schildert die religiöse Situation in Luzern. Es gebe
bigotte, liberale und indifferente Katholiken. Auch die liberalen würden nicht
mit Rom brechen. «Es wird also so viel als nichts geschehen. Ja wenn wir einen
Bischof hätten à la Hefele, Förster etc. eine Menge liberaler Geistlicher und
Laien würde entschieden zu ihnen stehen, die jesuitische Richtung würde gelähmt,
der Weg zur Nationalkirche gebahnt. So aber ist bei der Gesinnungs- und
Handlungsweise des Bischofs von Basel, bei seiner Abhängigkeit von seinem Kanzler
nichts zu hoffen, wohl aber für die liberalen Geistlichen alles zu befürchten ...»

3 Über Weber : Alte Schwyzer-Zeitung 34 ff. 55 ff.
4 Besonders die von Ständerat Hermann redigierte «Obwaldner Zeitung» übernahm

regelmäßig große Teile der Konzils-Berichte der Augsburger «Allgemeinen
Zeitung», stellte die Quirinus-Briefe als von Dölliger verfaßt hin und meldete (Nr. 12/
9. Feb. 1870) an der Spitze des Blattes freudig, daß «auch Grèith, Weihbischof
Wili und Abt Heinrich die Adresse gegen die Unfehlbarkeit unterzeichnet haben ».

Das «Nidwaldner Volksblatt» nahm eine zurückhaltende Stellung ein. Der Welt-
überblicker Pfarrer v. Ah entgegnete besonnen (Nr. 8/19. Febr.): «die einsichtige
Opposition der Bischöfe ist eine Ehre für die Kirche; die Anders- und
Nichtgläubigen können jetzt doch nicht sagen bei uns gehe Alles wie am Schnürli».

82



den Ehrenmitgliedern des Schweizerischen Studentenvereins machten

aus ihrer antiinfallibihstischen Gesinnung kein Hehl. Diese Organisation,
die immer mehr die politische Führung im schweizerischen Katholizismus
beanspruchte, hatte sich schon seit Beginn der Konziliums-Diskussion
mit großem Nachdruck zu den Ideen Montalemberts bekannt; daß sie

sich nach der erfolgten Unfehlbarkeits-Definition in einer Krise befand,
ließ sich nicht mehr verheimlichen und wurde in der Presse auch offen
erörtert1. Doch ebenso wenig konnte das kritische Interesse an den
innerkirchlichen Vorgängen und Entwicklungen, das in der Öffentlichkeit

und bis in weite katholisch gesinnte Kreise hinein bestand, einfach
übersehen oder gar unterdrückt werden.

Unter solchen Umständen wirkte sich der Tadler-Artikel, welchen der
bischöfliche Kanzler Düret von Solothurn aus Ende März 1870 in die
«Luzerner Zeitung» hatte einrücken lassen 2 und worin er Schweigen zu

gebieten sich herausnahm, wie ein Steinwurf in bislang noch ruhig
gebliebene Gewässer. Es war dies die erste in einer Reihe von ungeschickten
Maßnahmen, mit welchen dieser sicher wohlgesinnte, aber rein formalistisch

denkende und den inneren Schwierigkeiten katholischer Unfehl-
barkeits-Bezweifler verständnislos gegenüberstehende Mann in die

kirchenpolitische Entwicklung der nächsten Jahre und in den Kulturkampf
unglücklich eingriff. Die schroffe Forderung, daß unter Katholiken jede
weitere Diskussion der Unfehlbarkeitsfrage zu unterbleiben habe, schon

bevor die Dogmatisierung erfolgt sei und sobald diese nur in sicherer
Aussicht stehe, löste nicht allein den empörten Protest Segessers aus.
Der Unwille darüber war allgemein. Dürets Versuch, die Hand auf die
katholische Presse zu legen, schien im Sommer 1870 zu scheitern : selbst
die «Luzerner Zeitung» versuchte einen Augenblick lang sich dem
bestimmenden Einfluß von außen sich wieder zu entziehen 3. Es war fraglich

geworden, ob dem kurialen Standpunkt in Luzern überhaupt noch
eine zuverlässige publizistische Vertretung erhalten bleibe.

1 «Am Vorabend» 322 ff. - Unten p. 85-86.
2 «Am Vorabend» 326 ff.
3 Die «Luzerner-Zeitung» sei, so schrieb das Blatt (Nr. 109/23. April 1870) «die von

allen Seiten gehetzte Bundeshexe.... Das Erscheinen der sog. Infallibilitätsartikel
(von Düret) hat allerdings auch hier etwas Rumor gemacht und noch mehr die
nachfolgende Erklärung des leider jetzt krank liegenden Herrn Dr. v. Segesser».
Die Redaktion entschuldigte sich verlegen mit der oftmals schwierigen «Politik
kons. Blätter in der Aufnahme von Zeitungsartikeln».

83



Das änderte sich völlig, als auch eine streitbare Luzerner Theologen-
Opposition gegen die Unfehlbarkeit mit einem eigenen Zeitungsorgan
an die Öffentlichkeit trat und in der Stadt aber auch bei den katholischen
Gebildeten weit herum großes Interesse fand.

Am 22. April 1870 erschien die erste Nummer eines jeweilen freitags
ausgegebenen Wochenblattes: «Katholische Stimme aus den
Waldstätten. Organ für Besprechung religiöser Tagesfragen»1. Diese
literarische Neuerscheinung war die direkte Antwort infallibilitätsgegneri-
scher Luzerner Kleriker auf den von Düret angestrebten Versuch, die
katholische Presse auf eine einheitliche romtreue Linie zu zwingen. Dem
bischöflichen Kanzler stand bereits die damals in Solothurn erscheinende
«Schweizerische Kirchenzeitung» zur Verfügung; nun hatte er eben

versucht, auch die öffentliche Meinung Luzerns als geschlossen römisch
denkend und infallibilitätsfreundlich hinzustellen. Dem gegenüber wurde

jetzt eine zum Streit entschlossene Gegenposition bezogen. Bis zur
Konzilsentscheidung aber auch nachher werde das neue Blatt - so heißt es

in der Programmerklärung - sich dafür einsetzen, «einer freieren

Bewegung innert den Grenzen der katholischen Kirche das Wort zu führen».
Die aus Theologen bestehende eigentliche Redaktion suchte sich im
Dunkel zu halten ; nur vorübergehend zeichnete ein Laie, der am Gymnasium

wirkende Prof. Bucher 2 als verantwortlicher Herausgeber. In der
Öffentlichkeit freilich bestand von Anfang an kein Zweifel darüber, wer
hier am Werke war. Die in ihrer geistigen Bedeutung unterschiedlichen
Artikel und Aufsätze kamen aus den Studierstuben von Persönlichkeiten,
die sich innerhalb des Luzerner Klerus seit langem in etwas abseitiger
Stellung befanden 3. Das Redaktionskollegium setzte sich zusammen
aus Kleinstadtpfarrer Schürch 4 und den Professoren am Gymnasium

1 F. Blaser, Bibliographie II. 974. - «Am Vorabend» 327 A. 2.
2 Jakob Bucher von Eschenbach (geb. 1837) Dr. phil., Professor für deutsche

Sprache. 1895 wurde er als Direktor des st. gallischen Lehrerseminars in
Rorschach berufen wo er bis 1904 wirkte. - Unter seinem Namen erschienen die
Nr. 17/12. Aug. bis Nr. 24/30. September. Für die übrige Zeit trug die als
Verleger fungierende radikale Meyersche Druckerei die Verantwortung.

3 Schürch und Suppiger waren an dem als Konkurrenz-Unternehmen zur
Solothurner «Kirchenzeitung» 1863 kurzlebig in Luzern erscheinenden «Kirchenblatt
der katholischen Schweiz» (Blaser I. 575) beteiligt gewesen. (Cl. Hüppi, Alois
Lütolf 47 f.).

4 Melchior Schürch (1823-90), seit 1856 Kaplan bei Franziskanern und Religionslehrer

an der Realschule. Er galt als Vertrauensmann der liberalen Regierung
(Nekrolog: «Vaterland» Nr. 281/5. Dez. 1890).

84



Suppiger 1 und Helfenstein 2
; die Leitung des Ganzen stand beim

Theologieprofessor Eduard Herzog 3. Von einer aktiven Beteiligung Segessers 4

wurde häufig, doch zu Unrecht, gemunkelt ; daß er anfänglich dem
Unternehmen nicht ohne Sympathie gegenüberstand, darf als sicher

angenommen werden. Die neue Zeitung deutete in ihrem Einführungsartikel
selber einen Zusammenhang an, als sie die Neugründung deswegen als

notwendig hinstellte, weil ja die offizielle katholische «Luzerner-Zeitung»
infallibilitätsgegnerische Äußerungen aus dem Kreise der Luzerner
Katholiken unterdrücke, womit auf Segessers sensationelle Erklärung
von Anfang April angespielt war. Auch die aktive Beteiligung von Laien-

Mitgliedern des Schweizerischen Studentenvereins5 wurde öffentlich

behauptet, läßt sich jedoch nicht nachweisen. Dagegen ist eine der
Unfehlbarkeit gegenüber kritische ja ablehnende Haltung dieser Organisation

die ganzen Jahre 1870 und 1871 über unbestreitbare Tatsache.

Liberale Einflüsse auf eine maßgebliche Gruppe von Vereinsbrüdern,
deren Wortführer der Publizist Josef Gmür war, wirkten sich dabei

stark aus. Die «Katholische Stimme» glaubte bereits, diese Gruppe von
Gebildeten werde vom Ultramontanismus abrücken und zu ihrem
Verbündeten werden 6. Eine innere Krise, welche über Organisatorisches

Joseph Alois Suppiger (1830-84), Gymnasiallehrer, seit 1853 in Zug, seit 1859
in Luzern, 1876 auf die Strafhaus-Pfarrei versetzt. Von starkem Trieb zum Journalismus

erfüllt schrieb er zuerst in die Blätter seiner Freunde aus dem Studentenverein,

zuletzt stark kritisch aber immer interessant Luzerner Korrespondenzen
im «Bund». Man verdächtigte ihn des Altkatholizismus, was er aber immer
abstritt. Segesser (er schrieb einen schönen Nekrolog: «Vaterland» Nr. 117/20. Mai
1884) und auch dessen Neffe Mgr. Franz v. Segesser (der ihm im Jahresbericht
der Kantonsschule Luzern 1883/441 ff. auch ein Gedenkwort widmete) fühlten
sich ihm sehr verbunden (s. F. A. Herzog, Albert Meyenberg 16 ff.). - Nekrolog
von B. Fleischlin in «Monat-Rosen» 28/1884 490 ff., von Pfarrer v. Ah. in
«Nidwaldner Volksblatt» Nr. 21/24. Mai).
Stephan Helfenstein (1836-1920), 1861-1911 Lehrer am Gymnasium. Wegen einer
infallibilitätsfeindlichen Kanzelansprache wurde er Ende 1870 vorübergehend vom
Predigtamte suspendiert. Dazu ein von Düret stammender Artikel in: «Luzerner-
Zeitung» Nr. 31/1. Febr. 1871. Nekrolog: «Schweiz. Kirchen-Zeitung» 1920 356.
Dazu die Herzog-Biographie von Walter Herzog 37 ff.
«Am Vorabend» 327.
Eine Luzerner Korrespondenz im «St. Galler Volksblatt» (Nr. 19/7. Mai 1870)
bezeichnete das Oppositionsblatt geradezu als « Stimme aus dem Studentenverein ».

Suppiger, «Feldprediger des Schw. St. V.», sei daran beteiligt gleich wie «das

Haupt der Laienhäupter, Hochw. Hr. Josef Gmür, Bischof in partibus infidelium».
In Nr. 11/1. Juli 1870 verteidigte das Blatt den Studentenverein gegenüber den
Angriffen in «Stimmen aus Maria Laach» («Am Vorabend» 324). Er sei, dank der
Berührung seiner Mitglieder mit der Münchener Wissenschaft, eine Kolonie des

85



weit hinaus in Grundsätzliches reichte, war die Folge 1. Es brauchte
lange Jahre bis sie überwunden und eine einigermaßen klare Linie wieder

gefunden war. Auch hier - wie bei so manchen anderen Lebenserscheinungen

des neuzeitlichen schweizerischen Katholizismus - hat erst der

Kulturkampf als Scheidewasser gewirkt und Klärungen gebracht.
Einen weitaus größeren Einfluß auf die geistige und religiöse

Entwicklung als der Studentenverein übte damals die theologische Fakultät
in Luzern aus. Die Behauptung - sie wurde allerdings sogleich offiziell
zurückgewiesen 2 - diese stütze das neue rom-gegnerische publizistische
Unternehmen, wiegt darum schwer. Dies fand äußere Stütze, weil eben

damals die «Blätter für Wissenschaft, Kunst und Leben aus der
katholischen Schweiz» sich in einer Krise befanden und vor der Gefahr des

Eingehens standen3. Diese Zeitschrift, eine achtunggebietende Leistung
des damaligen schweizerischen Katholizismus, galt als Organ der Luzerner

Theologenschule, und ein Teil der Diskussion um die Unfehlbarkeit
hatte sich bisher hier abgespielt. Als die «Katholischen Stimmen aus
den Waldstätten» zu erscheinen begannen, erweckte die neue Publikation,

wie schon der Titel dies andeutet, den Eindruck, sie sei davon eine

Absplitterung, um welche sich nun die Unfehlbarkeits-Gegner sammelten.
Die publizistische förderte auch die geistige Trennung unter den Luzerner

Theologen. Propst Tanner 4, die angesehenste und auch wissenschaftlich

modernen liberalen Katholizismus, und es bleibe erfreulich, daß er ultramontane
Tendenzen nicht teile.

1 In der «Obwaldner Zeitung» (Nr. 51/25. Juni 1870) meinte Ständerat Hermann,
«die schon seit mehreren Jahren heimlich bestehende Spaltung» drohe «in einen
vollständigen Bruch unter den Mitgliedern überzugehen». Gmür und seine Gruppe
verfechte die Auffassung, «der Verein solle sich keiner extremen konservativen
und ultramontanen Richtung hingeben und den Bestrebungen und Anschauungen
der heutigen Zeit nicht eine systematische Opposition entgegensetzen», wogegen
die Welschen und die Jesuiten-Zöglinge aus Innsbruck fordern, «daß alle
Studierenden, welche in kirchlichen Fragen mehr den Anschauungen eines Montalembert,

Dupanloup und so vieler anderer erleuchteter ausgezeichneter Katholiken
folgen, aus dem Vereine ausgeschlossen werden». Es war in der Tat nicht nur die
sog. Protestantenfrage (S. Grüter, Vereinsgeschichte 229 ff.), sondern der Gegensatz

zwischen einer ultramontanen und mehr liberalen Haltung, welche den Verein
entzweite. Letztere hatte ihr Zentrum in Luzern und ihr Wortführer war Gmür
(Gedenkblätter II. 340 und 533), während von Freiburg aus gegen ein Eindringen
Montalembert-Segesserschen Geistes opponiert wurde (id. I. 175).

2 «Schweiz. Kirchenzeitung» 1870 300, 370.
3 Cl. Hüppi, Lütolf 72 ff.
4 «Am Vorabend» 317 A. 2. - Acton, welcher Tanner kennen gelernt hatte, als dieser

in Begleitung von Mgr. Lachat in Rom weilte, rühmt ihn als zu den Männern
gehörig, welche das beste Urteil in den Concilssachen hätten. (V. Conzemius,
Döllinger-Briefwechsel II. 128, 143).

86



die bedeutendste Gestalt im damaligen Luzerner Klerus, stand anfänglich

zwischen beiden Lagern. Ihn öffentlich einer persönlichen
Beteiligung am neuen Unternehmen zu zeihen, wagte im Ernste niemand 1,

obgleich seine kritische Einstellung zum Vaticanum allgemein bekannt

war und er zweifellos zu den Persönlichkeiten gehörte, welche die damalige

Luzerner Entwicklung bedrückte und beunruhigte. Die sehr

verworrenen Verhältnisse an der Lehranstalt und unter der Professorenschaft

scheinen ihn veranlaßt zu haben, an einen Rücktritt vom Lehramte

zu denken. Erst die nach 1871 wieder einsetzende Konsolidierung
hat ihn dann zum Ausharren bestimmt2. Die schwere Krise, in welcher
die Luzerner Fakultät sich damals befand, führte auch zu einem starken

Rückgang der Studentenzahl. Das Aufsehen über diese Zustände war
weitherum groß 3. Den Luzerner Schulen kam im Bildungswesen der
katholischen Schweiz mindestens in der Form der Erinnerung an eine

große Vergangenheit immer noch eine zentrale Stellung zu. Die nun
langsam erstarkende und sich organisierende ultramontane Richtung hat
den Plan zur Schaffung einer zuverlässig kirchentreuen Hochschule
seither nicht mehr aus den Augen verloren.

Alsbald nach Erscheinen der rebellischen «Katholischen Stimme» von
Luzern nahm Kanzler Düret von Solothurn aus den publizistischen
Abwehrkampf auf. Dazu stand ihm nicht nur die damals dort gedruckte

1 Auch der unbekannte Luzerner Korrespondent des «St. Galler Volksblatt» - es ist
bezeichnend, daß ultramontane Luzerner Stimmen 1870 noch vorab in
außerkantonalen Blättern zu Worte kamen - nicht; einzig die Tatsache wurde
verdächtigt, daß der an der «Kath. Stimme» beteiligte Prof. Helfenstein «als
gehorsamster Diener Sr. Gnaden Herrn Propst Dr. Tanner» bekannt und bei diesem
in Kost und Logis war. (Nr. 19/7. Mai und Nr. 29/16. Juli 1870).

2 Er begehrte noch vor den Maiwahlen Entlassung von seiner Theologie-Professur.
«Es ist also dem Protektor unserer Ultramontanen, dem Jesuiten Düret gelungen,
den ausgezeichneten Professor der Theologie hochw. Hrn. Propst Tanner von
seinem Lehrstuhl zu verdrängen», was zeige, «wie weit der Absolutismus, der
Meinungsterrorismus, der Geist unduldsamster Finsternis auf kirchlichem Gebiete
bereits gediehen ist» («Luzerner Tagblatt» Nr. 123/6. Mai 1871). - Auf
Veranlassung Segessers beschloß die neue Regierung sogleich nach ihrem Amtsantritte,
Schritte bei Tanner zu unternehmen, damit dieser sein Entlassungsgesuch zurück
ziehe, was dann auch geschah.

3 Das Verhalten der Fakultät decke - schrieb man dem «St. Galler Volksblatt»
(Nr. 29/16. Juli 1870) aus Luzern-«einen großen Mangel mancher unserer theolog.
Lehranstalten auf». Das allgemein Christliche werde mit besonderer Gelehrsamkeit

gegenüber dem Rationalismus entwickelt, dafür das spezifisch Dogmatische
zu sehr vernachlässigt. - Im Herbst 1870 hatte erst ein einziges Fakultätsmitglied
die Anerkennung der Unfehlbarkeit ausgesprochen, zwei seien als Gegner bekannt
und zwei nähmen weder dafür noch dagegen Stellung (Nr. 44/29. Okt. 1870). -
über den Studentenrückgang auch Cl. Hüppi a. a. O. 74.

87



und der Kurie ganz ergebene «Schweizerische Kirchenzeitung» sondern
auch - zwar ungern genug! - die Räbersche «Luzerner-Zeitung»1 zur
Verfügung. Einmal mehr handelte der eifrige Mann wenig glücklich, ja
er begegnete mit seinem angriffigen Tun offenem Widerspruche aus den

eigenen Reihen 2. Seine Kampfesweise wurde offenkundig von der
Öffentlichkeit deswegen wenig geschätzt, weil ultramontaner Geist in dieser

noch wenig verbreitet war. Der Bischof selbst mußte auf den Plan treten.
Am 6. Oktober 1870 erließ Mgr. Lachat eine öffentliche Verurteilung der

unbotmäßigen Zeitung und der von dieser vertretenen Bestrebungen.
Der gesamte schweizerische Episkopat schloß sich in der Folge der
Zensurmaßnahme an 3. Daraufhin wurde die Herausgabe auf Neujahr
1871 eingestellt; ohne Begründung, doch war es augenscheinlich, daß

an eine weitere Verbreitung des oppositionellen Organs unter dem Klerus,
was Ziel und Voraussetzung des Erscheinens gewesen war, nicht mehr

gedacht werden konnte. Es wäre jedoch vermessen, im Verschwinden
das Anzeichen einer Wendung zum Bessern zu sehen. Für den Augen-

1 In Nr. 120/5. Mai 1870 erschien ein erster Aufsatz: «Eine sonderbare Jeremiadc.
(Von 8)». S ist das Korr-Zeichen Dürets. — Die Redaktion schickte eine
merkwürdige, ihre Verlegenheit verratende Bemerkung voraus. Es sei in der bisherigen
Diskussion die Auffassung vertreten worden, die politische Presse sei nicht der
richtige Ort für kirchliche Auseinandersetzungen. Nachdem nun aber die Kath.
Stimme die Frage in einer Weise behandle, «welche das Zutrauen zum Konzilium
eher zu schwächen als zu stärken geeignet ist. wäre es eine Ungerechtigkeit,
von ebenfalls kirchlicher Seite kommende Erwiderungen auf diese Kundgebungen
unterdrücken zu wollen».

2 Im «Nidwaldner Volksblatt» (Nr. 22/28. Mai 1870) trat Pfarrer v. Ah Düret
entgegen und bezeichnete es als unerquicklich, «wenn ein bekannter Korrespondent
der Luzerner Zeitung die Katholischen Stimmen wie arme Sünder in den Boden
stampfen will. Hätte jener Korrespondent zur rechten Zeit am rechten Ort eine
solche Sprache geführt wie gegen einige Geistliche deren Auftreten bedauert
werden muß, die kirchlichen Verhältnisse im Bistum Basel würden weniger trostlos
aussehen als es leider der Fall ist. Ein kirchlich-religiöses Blatt für die Katholiken
der Schweiz ist ein allgemein gefühltes Bedürfnis und diesem genügen weder die
Solothurner Kirchen-Zeitung mit ihrem Wimmern über die böse Welt noch die
Luzerner Katholischen Stimmen mit ihren gelehrten Definitionen». Selbst die
«Luzerner Zeitung» (Nr. 142/28. Mai 1870) mußte eine Kritik an den 8 -Artikeln
aufnehmen; derart «harte und verletzende» Schreibweise dränge Fehlende nur
vollends in den Abgrund.

3 «Schweiz. Kirchenzeitung» 1870 426 und 537. - In Luzern richtete «Der
Eidgenosse» (Nr. 84/21. und Nr. 85/25. Okt. 1870) schärfste radikale extremes
Staatskirchentum verratende Angriffe auf «Bischof Eugenius Lachat als Zeitungszensor».
Dieser sei «weder von Gottes noch des apostolischen Stuhles Gnade sondern durch
Wahl schweizerischer Behörden Bischof». Als Schweizer sollte er wissen, daß
Zensur «kein Institut eines Freistaates, kein Institut der Schweiz ist».

88



blick war erst nur die Tatsache offenbar geworden, daß es in Luzern
unmöglich blieb, unter dem Klerus eine kämpferische Opposition gegen
die Unfehlbarkeit zu organisieren. Die weitere Entwicklung und der
schließliche Ausgang des Streites um das Vaticanum war damit noch

keineswegs entschieden. Alles hing von der Stellungnahme der Laien
ab, welche ihrerseits wiederum durch die parteipolitischen Verhältnisse
in Luzern und durch das Nahen der entscheidenden Großratswahlen im
Mai 1871 bedingt war. In diese politische Öffentlichkeit hinein ertönte
eben jetzt aus Anlaß dieses Zeitungssterbens ein erstes Mal ein Posaunenstoß,

welcher das Nahen eines großen Bebens ankündigte 1. Er war offen

gegen die Bischöfe als solche gerichtet und stammte aus der Feder des

Wortführers der damaligen Luzerner Vermittlungspolitik. Zu Beginn
des Entscheidungsjahres 1871 wurde damit kundgemacht, daß jede
Zwischcn-Stellung nunmehr unmöglich geworden sei.

Die «Katholische Stimme» selber hielt sich bei ihrem Rückzuge aus
der Öffentlichkeit Segesser als Schild vor. In einem Leitartikel2, der
wohl aus der Feder Eduard Herzogs stammt, glaubte das abtretende
anti-infallibilistische Oppositionsblatt unter ausführlicher Zitierung aus
dem eben erschienenen Studien- und Glossen-Heft über «Das Ende des

Kaisei turns» sich zu der Feststellung berechtigt, «daß wir ganz auf dem

Standpunkt des bedeutendsten Führers der konservativen Katholiken
der Schweiz stehen».

Das war in der Tat die Frage, die anfangs 1871 immer häufiger in der
Öffentlichkeit gestellt und von guten wie böswilligen Leuten sorgenvoll
oder hämisch erörtert wurde: welches ist die Haltung Segessers zum
vatikanischen Unfehlbarkeits-Dekret? Die parteipolitischen Gegner
schickten sich an, die nun höchst eigenartig gewordene Stellung dieses

Mannes im bevorstehenden Wahlkampfe auszubeuten. Aus Deutschland

Der Kampf des niederen Klerus - so schrieb Jost Weber in die «Basler
Nachrichten» (Nr. 2/3. Jan. 1871) - könne zu keinem Ziele führen, «nachdem die
Bischöfe der langen Reihe nach sich unterwerfen. Letzterer Umstand aber
beweist schlagend, daß die katholische Welt für das Unfehlbarkeitsdogma reif war,
daß das gesamte Episkopat irgend eine Selbständigkeit nicht mehr besaß und
nicht mehr verdiente, daß man in Rom vollständig richtig und praktisch kalkulierte.

Wann je das Unfehlbarkeitsdogma durch etwas gerechtfertigt werden kann,
so ist es die Schwäche und Charakterlosigkeit des katholischen Episkopates. Wahrlich

der Gedanke liegt nicht ferne, daß es besser sei wenn einer regiere als
sechshundert Kirchenmagnaten mit der Seelenstärke und der Konsequenz, wie sie
im letzten vatikanischen Konzil an den Tag getreten».
Nr. 37/30. Dez. 1870.

89



kamen gerade in jenen Wochen immer mehr Berichte über kirchliche
Maßnahmen gegen katholische Antiinfallibilisten. Sie erregten die Luzerner

Öffentlichkeit und erweckten Befürchtungen auf der einen, Hoffnungen

auf der andern Seite, die literarischen Kundgebungen des

konservativen Führers möchten dem Bannstrahl verfallen 1. Selbst die besten
Freunde waren voll Sorge : sie hielten es psychologisch nicht als unmöglich,

daß der in jahrzehntelangem Ringen verhärtete Oppositionsgeist
Segessers 2 sich in dieser Zeit höchster Spannung neuerdings wie schon

vor Ostern 1870 mit zündenden Blitzen entlade. Politische Geschäftigkeit

suchte selbst einen Ausweg zu bauen. Die Luzerner kantonale
Verfassungsrevision von 1869, an der Segesser selbst kaum Anteil genommen,
hatte den Grundsatz der Minderheitenvertretung in den Behörden zur
Anerkennung gebracht. Jost Weber betrieb darum im Sommer 1870 die
Wahl Segessers ins Obergericht3. Das geschah nicht, um dem wegen
seiner religiös-kirchlichen Ansichten in Not geratenen Weggenossen von
ehedem zu einem Wirken abseits vom Lärm des Tages zu verhelfen.
Jost Weber rechnete offensichtlich damit, die durch das Vaticanum in
Luzern ausgelöste Krise würde bei den nahenden Wahlen einer
liberalkonservativen Mittelpartei den Sieg bringen. Segesser, der alte Rivale,
sollte von der Führung einer solchen Politik verdrängt werden.

Die Verknüpfung großer religiös-kirchlicher Entscheidungen mit
kleiner Partei-Politik war schon da, bevor die Frühlings-Wahlstürme
1871 in Luzern zum Ausbruche kamen. Sobald sie einsetzten, war allseits
die Stunde der Entscheidung gekommen.

«Entweder muß Hr. Segesser erklären: alles was mein Verstand, meine Studien,
meine Gelehrtsamkeit, mein Wissen und mein Charakter mir bisher vorgeführt
haben ist eitel Wahn und Täuschung; der Papst ist, war und bleibt unfehlbar
oder er wird mit dem Anathem belegt. Auf das erstere rechnen seine politischen
Freunde, das zweite müssen wir zur Ehre des Herrn Segesser wünschen und hoffen.
Der Entscheid wird zeigen, ob wahre Überzeugung oder politische Spekulation
das Motiv zur Erörterung der kirchlichen Fragen war» («Der Eidgenosse» Nr. 44/
3. Juni 1870).
«Ich frage, ob er nicht erst noch abhängiger ist als er ahnt von der Oppositionsmaterie,

die seine Führung in ihm angelegt hat und die ihn zu unbefangenem
Sehen fast nicht kommen läßt» (Schnell an Fr. v. Wyss 22. Jan. 1871).
Korrespondenzen «Basler Nachrichten» Nr. 219/16. Sept., 224/22. Sept. und
228/27. Sept. 1870. In der ganzen Schweiz sei Segessers «eminente Rechtsbildung»
bekannt und auch Kasimir Pfyffer sei, obgleich Parteimann, ins Obergericht
entsandt worden.

90



II.

Auf Anfang Mai 1871 stand die verfassungsmäßige Gesamterneuerung
des Luzerner Großen Rates bevor. Ob dabei die seit 1848 bestehende
Herrschaft der Liberalen nochmals eine Bestätigung finden würde, war
durch die politische Entwickelung der letzten Jahre sehr fraglich
geworden. Doch auch die katholisch-konservative Gegenbewegung - durch
jahrzehntelange erfolglose Vorstöße ermüdet - entbehrte anfänglich
durchaus des für einen Sieg unentbehrlichen kämpferischen Schwunges.
Die ältere Führerschaft schien verbraucht, die gebildete Oberschicht
durch die Vorgänge um das Vaticanum innerlich unsicher und zögernd
geworden. In den breiten Volksschichten war das Konzil kaum tieferem
Interesse begegnet, doch war es allgemein bekannt, daß der auf diesen

Teil der Öffentlichkeit großen Einfluß übende Klerus der Infallibilität
mit Zurückhaltung gegenüberstand, und es ließ sich schwer verbergen,
daß Zweifel und zögernder Widerstand verbreitet waren. Segesser selbst
blieb mutlos und seelisch gedrückt, was zwar einer jüngeren Politiker-
Generation den Aufstieg erleichterte, doch weder Zuversicht noch

Erfolgsaussicht erhöhen konnte. Die geistig-religiöse Lage Luzerns an der
Wende von 1870 zu 1871 war eigenartig: ein lebendiges und freudiges
kirchliches Bewußtsein, das im 19. Jahrhundert für Siege der
katholischdemokratischen Volksbewegung unentbehrliche Voraussetzung war,
fehlte weithin. Ja es schien, als ob die umstrittenen römischen Vorgänge,
welche durch das eben damals zu größerer Verbreitung gelangende
katholische Zeitungswesen J in das allgemeine Bewußtsein gelangt waren,
die alten Bindungen zwischen Volk und Kirche zu spürbarer Schwächung
gebracht hätten.

Da trat im Frühjahr 1871 in Luzern ein merkwürdiges Ereignis ein,
das einen völligen Stimmungsumschwung auslöste und die
folgenschwersten Auswirkungen auf die ganze weitere Entwicklung zeitigte.

1 Die geistige Haltung der kath. Blätter in den 70er Jahren, insbesondere deren
Hinwendung zu kämpferischem Ultramontanismus, ist - obgleich es sich um ein
für die Geschichte des schweizerischen Katholizismus im 19. Jahrhundert
zentrales Thema handelt! - noch so gut wie unerforscht. Neben der wesentlich von
Kanzler Düret und dem Pius-Verein abhängigen «Schweizerischen Kirchen-
Zeitung» in Solothurn erlangte damals besonders das Uznacher «St. Galler Volksblatt»

beim kirchentreuen Volke der Ostschweiz weite Verbreitung (vgl. Dr. P.
Oberholzer, Hundert Jahre St. Galler Volksblatt 1956).

91



Bischof Lachat hatte in seinem Fastenhirtenbriefe vom 6. Februar
1871 über die Lehrautorität der katholischen Kirche1 die
Konzilsbeschlüsse betreffend die Unfehlbarkeit veröffentlicht und diese für die

ganze Diözese und alle Gläubigen verbindlich erklärt. Ein Jahr vorher
hatte die entsprechende oberhirtliche Kundgebung große Verwickelungen
zur Folge gehabt2. Diesmal schien es anfänglich, als ob angesichts der

allgemeinen Müdigkeit keine Weiterungen eintreten würden. Ein banaler
Zwischenfall in der armseligsten Kirche der Stadt Luzern schlug den

zündenden Funken. Als Strafhauspfarrer Johann Baptist Egli3 im

Gefangenengottesdienst vom Sonntag 19. Februar das Dokument zur
Verlesung brachte, unterdrückte er die auf die päpstliche Unfehlbarkeit
bezüglichen entscheidenden Ausführungen, bezeichnete das durch das

Vaticanum definierte Dogma als mit seiner persönlichen Überzeugung
unvereinbar und protestierte zum Voraus gegen alle Gewaltmaßregeln,
durch welche ihm oder anderen die umstrittene Lehre aufgenötigt werden
könnte. Eine gleiche Erklärung richtete er an den bischöflichen Kommissar

Winkler und ließ sie durch die Presse verbreiten. Die bischöfliche
Kanzlei in Solothurn verfügte sogleich die suspensio a sacris. Nach
unbenutztem Ablauf der für einen Widerruf eingeräumten Frist wurde

am 10. März 1871 Egli mit dem Kirchenbann belegt.
In Luzern hatte anfänglich weder der bischöfliche Hirtenbrief noch

der Zwischenfall bei der Verlesung im Sonntagsgottesdienst der
Strafanstalt irgendwelches Aufsehen zu erregen vermocht. Auch die von
Solothurn aus verhängten kirchlichen Strafmaßnahmen beeindruckten

wenig; man schrieb sie dem unbeliebten Kanzler Düret4 zu. Es war
Egli selber, welcher den Sturm anblies. Er flüchtete nicht bloß mit Pro-

1 «Schweiz. Kirchenzeitung» Beilage zu Nr. 8/25. Febr. 1871.
2 «Vorabend» 321.
3 Von Buttisholz 1821-1886. Nach seinem Wegzuge von Luzern vermittelte

ihm 1871 Prof. Munzinger eine Kanzlistenstelle auf dem statistischen Amte in
Bern. 1872 wurde er altkath. Pfarrverweser in Olsberg (Aargau), wo er bis zum
Lebensende verblieb. Die altkath. Zeitschrift « Der Katholik » veröffentliche (Nr.42/
16. Okt. 1886) einen Nekrolog und (Nr. 43-50/23. Okt. - 11. Dez. 1886) dessen
hinterlassene «Erinnerungen an vergangene Tage», eine wenig ergiebige,
unerfreuliche polemische und stellenweise vulgäre Schrift, die höchstens dort, wo er
eigenes Erleben erzählt, Beachtung verdient. Über diesen Egli-Handel bringen
in den Monaten März und April 1871 die Luzerner Tageszeitungen, die «Schweizerische

Kirchen-Zeitung», auch der Berner «Bund» sehr viel Material. Vgl. a.
Eduard Herzog, Beiträge zur Vorgeschichte der christkatholischen Kirche der
Schweiz (1896) 47 ff.

4 Die «Schweiz. Kirchen-Zeitung» hatte schon vor der offiz. Verurteilung verkündet,
für Egli gelte das Anathema sit (Nr. 9/4. März).

92



testen in die Öffentlichkeit, sondern er rief auch staatlichen Schutz

gegen die über ihn verhängte kirchenamtliche Einstellung als Strafhauspfarrer

an. Die Regierung gewährte diesen sogleich 1
; sie sah in ihm einen

durch außerstaatliche Kompetenz nicht absetzbaren Staatsbeamten.
Mit der zu diesem Entscheide gegebenen Begründung maßte sie sich

jedoch zugleich eine Entscheidungsbefugnis über die Verbindlichkeit der
Konzilsbeschlüsse für den Bereich des Luzernischen Staatskirchenrechtes
an. Damit kam eine Lawine ins Rollen, die schließlich das ganze seit 1848

in Luzern bestehende Regierungssystem hinweg fegen sollte.
Die Motive, welche die Regierung zur Rechtfertigung ihres Eingreifens

in den Egli-Handel anrief2 zeigen deutlich, daß versucht wurde, den
alten recursus ab abusu des parlamentarischen Gallikanismus in der
Luzerner Kirchenpolitik wieder aufzunehmen. Was damit damals
geschah hat für die Ideengeschichte des schweizerischen Radikalismus der
70er Jahre und für dessen Kirchenpolitik im Kulturkampfe höchste

Bedeutung erlangt. Der Gallikanismus Frankreichs, dessen Einfluß auf
die Kirchenpolitik in der Schweiz ja seit langem sehr stark war, umfaßte
im 18. Jahrhundert zwei unter sich recht deutlich verschiedene

Strömungen 3. Dem Gallicanisme parlamentaire, welcher im alten
französischen Königreiche von der Magistratur vertreten wurde und der weit-

1 Jost Weber, der selber dem Regierungsrate angehörte, teilte den «Basler
Nachrichten (Nr. 76/30. März) mit, es sei ein Mehrheitsentscheid gewesen; eine Minderheit

habe noch weiter gehen wollen. Weber scheint damals selber schwankend
gewesen zu sein. Er bezweifelte (Nr. 68/21. März) den Wert des einem rebellierenden

Geistlichen gewährten Staatsschutzes. «Der Staat vermag nicht auch den
Glauben an die Sündenvergebung und des Meßopfers zu dekretieren und wo dieser
Glaube abgeht, hört das Priesteramt auf Die Ansicht, ein kath. Priester könne
Dogmen nach Belieben bestreiten wenn sie ihm unglaublich erscheinen, dem
Bischof den Gehorsam verweigern und dennoch ohne eine Alteration seiner Stellung

kath. Geistlicher verbleiben ist ein Irrtum. Die Affäre beginnt mehr und
mehr das Publikum zu beschäftigen und noch nie ist die Unfehlbarkeitsfrage mehr
Gegenstand aller Wirtshausgespräche gewesen als gegenwärtig».

2 Im «Luzerner Tagblatt» (Nr. 75/17. März 1871) erschien ein Aufsatz: «h. Stellung
der Regierung in der Egli-Affäre». Eduard Herzog dürfte der Verfasser gewesen
sein. Es wird die These entwickelt, die Regierung sei verpflichtet gewesen, d'e
Begründung der Suspendierung zu untersuchen, denn auch sie habe eine eidliche
Verpflichtung zum Schutze der katholischen Kirche eingegangen. Bei dieser wie
auch bei der priesterlichen Eidesleistung verstand niemand unter der katholischen
Kirche «die bekannte neukatholische Sekte mit dem unfehlbaren Papst an der
Spitze. Nicht dieser Sekte sondern der katholischen Kirche versprach damals der
Staat seinen Schutz». Die Regierung habe darum das neue Dogma niemals
anerkennen dürfen.

3 Vgl. dazu die sehr interessante und wichtige Studie: J. R. Palanque, Catholiques
libéraux et Gallicans en France face au Concile du Vatican 1867-1870 (1962).

93



gehende staatliche Eingriffe in den kirchlichen Bereich anstrebte, stand
ein Gallicanisme episcopal gegenüber, der sich auf das theologische
Gebiet beschränkte und die konziliare Tradition mit geschuldeter
Achtung des römischen Primates zu verbinden suchte. In der Schweiz der
70er Jahre verbanden sich nun mit der Tendenz des parlamentarischen
Gallikanismus zu staatskirchlicher Bevormundung Grundgedanken des

1830er Liberalismus. An die Stelle der Magistraten des 18. Jahrhunderts
waren in der Neuzeit die Volksvertreter der parlamentarischen
Repräsentativdemokratie getreten. Sie erachteten sich jetzt als durch das Volk
auch beauftragt, die Ansprüche des Staates der Kirche gegenüber
wahrzunehmen. Aus dieser Verschmelzung zweier an sich verschiedener

politischer Haltungen ist der kirchenpolitische Radikalismus der 70er

Jahre und des Kulturkampfes erwachsen. Dieser gelangte immer mehr

zu Bedeutung und Auswirkung, als die Verwirklichung der
Konzilsbeschlüsse in der Eidgenossenschaft einsetzte. Diese so merkwürdige und

folgenschwere Ideenverbindung zwischen parlamentarischem Gallikanismus

und liberalem Repräsentativsystem läßt sich im Einzelnen deutlich
verfolgen. Schon in der Protestation, welche die Basler Diözesankonferenz

am 8. September 1870 gegen die Definition der Unfehlbarkeit
erließ 1 ist vom «repräsentativ-demokratischen Institut der Konzilien»
die Rede, was bei Einberufung des Vaticanums nicht mehr beachtet
worden sei; die Übergehung des Vertretungsanspruches des Volkes durch
seine Regierungen rechtfertige die Absage der Konzilsbeschlüsse, ja den

Rücktritt vom Basler Diözesanvertrag. In der Proklamation, welche
nach der Absetzung Bischof Lachats am 29. Januar 1873 die Mehrheit
der Diözesanstände an das katholische Volk richtete 2, kehrt dasselbe

Motiv zur Rechtfertigung eines nunmehr geradezu revolutionären
Eingriffes in die Kirche wieder. Solch radikaler Denkweise bot sich der

recursus ab abusu des Gallikanismus als wirksamstes Kampfmittel an.
Als Strafhauspfarrer Egli den Schutz des Staates gegen die über ihn
verhängte kirchliche Amtsentsetzung anrief und gewährt erhielt, wurde
diese neue radikale Methode gallikanischer Kirchenpolitik ein erstes
Mal in die Praxis umgesetzt.

Diese Wendung im Egli-Handel wurde für das weitere Verhalten
Segessers entscheidend. Wesentliche Teile seines Denkens wurzeln in der

vom parlamentarischen Gallikanismus so wesentlich verschiedenen

episkopalistischen Prägung dieses aus Frankreich stammenden kirchen-

1 Abgedruckt bei Ed. Herzog, Beiträge 40 ff.
2 Ebda 89 und Aktenstücke betr. Amtsenthebung Lachat (1877) 7 ff.

94



politischen Systems. Seit ihn seine Syllabus-Broschüre in manchem an
die Seite Bischof Dupanloups gerückt hatte, war er sich seines Gegensatzes

zu den kirchenpolitischen Zielen des parlamentarischen
Gallikanismus und seiner eigenen Stellung in der umstrittenen staatskirchen-
rechtlichen Ordnung immer mehr bewußt geworden 1. Als Laie und
Jurist hat er berechtigte staatliche Forderungen an die Kirche bejaht;
«dem bürokratischen Zopf des vorigen Jahrhunderts»2, welcher immer
noch das Staatskirchenrecht gerade der reorganisierten Diözese Basel

beherrschte, stand er dagegen seit je ablehnend gegenüber. Die nunmehr
angebahnte Verbindung dieser Ordnung mit dem zutiefst verabscheuten

System der Repräsentativ-Demokratie war ihm völlig unerträglich. Die
Weichen waren schon zu Beginn der 70er Jahre so gestellt, daß es durch
innere Notwendigkeiten bestimmt zum Bruche Segessers mit einer

Konzils-Opposition kommen mußte, welche sich politisch so einseitig
gebunden hatte, wie dies in Luzern der Fall war.

Die ganze weitere Entwicklung der Affäre mit dem Strafhauspfarrer
Egli hat dies gefördert und schließlich offenkundig gemacht. Eine mächtige

Sturmbewegung kam seit Ende März in Luzern auf. Die Spalten der

gegnerischen Presse waren davon angefüllt und sie zeigten die
offensichtlich weit gesteckten Ziele. Die kämpferisch-antikuriale Gruppe unter
den Luzerner Politikern nahm diese Geschichte zum Anlaß, um die
schleichende Unzufriedenheit der anti-infallibilistischen Kreise Luzerns
und die dortige Konzilsopposition politisch auszuweiten und damit der
radikalen Bewegung in Staat und Kirche neue Auftriebskräfte zuzuleiten.
Am 31. März 1871 fand im «Schützenhaus» zu Luzern eine als

Katholikenversammlung ausgekündete Veranstaltung statt, welche einer

scharfen Resolution gegen die vatikanischen Dekrete zustimmte, diese

anmaßend verwarf «weil sie dem Sinn und Geist des Christentums und
der menschlichen Vernunft zuwiderlaufen » und einen umfassenden Staatsschutz

nicht nur für Egli sondern für alle gegen Rom opponierenden
Kleriker forderte. An die Luzerner Kundgebung schlössen sich die

nachfolgenden Wochen über ähnliche Anti-Infallibilisten-Manifestationen in
verschiedenen anderen Schweizer Städten an 3, bei denen bereits manche

1 Darüber wird bei anderer Gelegenheit eingehender gehandelt werden.
2 Vgl. Segessers Besprechung des Buches v. C. Attenhofer über die rechtl. Stellung

der kath. Kirche in der Diözese Basel in «Blätter f. Wissenschaft, Kunst und
Leben a. d. kath. Schweiz» 1870 133 ff.

3 Näheres über die Luzerner «Schützenhaus»-Versammlung und die nachfolgende
Agitation bei Ed. Herzog, Beiträge 50 ff.

95



jener Persönlichkeiten in den Vordergrund traten, welche in der

Altkatholiken-Bewegung führend werden sollten 1. Gleich zu Anfang wurde
es dadurch freilich auch deutlich, daß der Gang der Entwicklung einer

liberal-konservativen Mittelgruppe kein Betätigungsfeld weder auf

kirchlichem noch auf politischem Gebiete mehr frei ließ. Der Radikalismus

war mit Erfolg daran, die durch das Vaticanum ausgelöste kirchliche
Bewegung in den Dienst seiner parteipolitischen Ziele und Herrschaftsansprüche

zu ziehen. Daß damit nur eine Gegenbewegung erweckt2 und

zu ultramontanen Abwehraktionen herausgefordert wurde, war unschwer
vorauszusehen. In der Tat kam erst jetzt bei der katholisch-konservativen

Gegenpartei Begeisterung und wirkliche Kampfentschlossenheit
zum Durchbruch. Die katholische Surseer Tagung vom 10. April 1871

erhielt durch die Konzilshetze im Luzerner «Schützenhaus» vom 31. März
die entscheidenden Auftriebe.

Die Wendung zum Radikalismus, die im Egli-Handel deutlich wurde,
hat die Haltung Segessers im Frühjahr 1871 bestimmt3. Ihn wie jeden
denkenden Menschen mußte es beeindrucken, daß kämpferisch-antikirchliche

Motive so deutlich überwogen und radikal-staatskirchliche
Zielsetzungen derart unverhüllt hervortraten. Wirklich religiös gesinnte
Menschen, welche durch die römischen Vorgänge zwar in Sorge versetzt
waren und die Schwierigkeiten hatten, die Konzilsentscheidung über die

Unfehlbarkeit hinzunehmen, mußten zutiefst abgestoßen werden, wenn

oppositionelle Kleriker, denen jedes geistige Eigengewicht fehlte, ihren

persönlichen Protesten durch tumultuarische Volksversammlungen
politischen Widerhall zu verschaffen suchten. Zweifellos hat das schroffe

kuriale Vorgehen gegen Egli und die alsbaldige Verhängung schwerster
Kirchenstrafen Segesser und auch die Luzerner Öffentlichkeit ungünstig
beeindruckt : entschiedene Ablehnung aller inquisitorischen Maßnahmen
durch die bischöfliche Kanzlei in Solothurn war - wie sich später in der

1 Der Egli-Handel ist offenkundig Ausgangspunkt der Altkatholiken-Bewegung.
In Luzern rief «Der Eidgenosse» schon vor der Schützenhaus-Versammlung (in
Nr. 22/17. März 1871) zur Bildung romfreier Gemeinden auf.

2 Der Pius-Verein veranstaltete planmäßig Gegenmanifestationen. - Die Arbeit
von Alois Steiner, Der Piusverein der Schweiz (1961) führt leider nur bis zum
Beginn des Kulturkampfes.

3 O. Gilg, der (Internationale Kirchliche Zeitschrift 50/1960 30 ff.) über «Die
nichttheologischen Faktoren bei der Gründung der christkath. Landeskirche der
Schweiz» schreibt, rührt an den Kern des Problems. Er befaßt sich auch
eingehend mit der Haltung Segessers, übersieht aber, daß der erste und entscheidende
«nichttheologische Faktor» bei der Auslösung der ganzen Bewegung der Fall Egli
und dessen Ausnützung durch den Luzerner Radikalismus war.

96



Affäre Herzog wiederum zeigen sollte - für Segessers Haltung bezeichnend.

Er hat Dürets Vorgehen als ebenso unglücklich gewertet wie die

Luzerner radikale «Schützenhaus»-Versammlung. Egli war ja auch eine

arme und geistig armselige Gestalt, für eine Märtyrerrolle in keiner Weise

geeignet, ebenso wenig aber auch ein Ziel für spektakuläre kuriale
Strafaktionen. «Von jeher so eine Art enfant terrible der Luzerner Geistlichkeit
mit mehr Feuer als Licht im Kopfe» x hatte er sich auch etwas als

Zeitungsschreiber und Volksschriftsteller betätigt, bis die Frage der päpstlichen

Unfehlbarkeit ihn völlig aus dem Geleise warf. Segesser wertete
ihn als « Hanswurst »2. Daß der Egli-Handel zum zündenden Funken der

konzilsgegnerischen Bewegung werden konnte, ist für die damalige Lage
in Luzern überaus bezeichnend. Eine ernste und verantwortungsbewußte
Opposition gegen das Vaticanum konnte nicht an eine so kleine Persönlichkeit

und an einen so banalen Zwischenfall der völlig verkrampften
Luzerner Partei-Politik anknüpfen.

Die radikal-antiinfallibilistische Bewegung hatte den Fall Egli als

Sturmfahne hochgezogen. Um alle Solidarität damit weit von sich zu
weisen, griff Segesser, als die Stunde der Zurüstung zu den entscheidenden
Luzerner Maiwahlen 1871 gekommen war, wiederum aktiv in die Politik
ein 3.

Montag den 10. April 1871 besammelten sich in Sursee die Vertrauensleute

der katholisch-konservativen Partei. Über 600 Männer aus allen
Wahlkreisen, viermal mehr als erwartet, waren erschienen. Die Tagung 4

wurde von Nationalrat Beck-Leu geleitet; erster Redner war der junge
Dr. J. Zemp, der spätere Bundesrat. Die alte Führergeneration bheb

anfänglich im Hintergrunde. Segesser scheint sich bei seinem Erscheinen

So charakterisiert ihn Suppiger im «Nidwaldner Volksblatt» Nr. 11 v. 18. März 1871.

Suppiger ist der S-Korrespondent aus Luzern, der diese Jahre über in v. Ah's
Blatt schrieb.
Auch Egli spricht in seinen Erinnerungen verächtlich vom «Doktorphilippanton-
segesserregiment ».

«Was die Regierungsclique besonders gegen mich aufgebracht hat ist, daß ich
ihre Rechnung vereitelte, meine Opposition gegen die Unfehlbarkeit zu ihren
Handen ausbeuten zu können. Während ich mich sonst gänzlich zurückgezogen
hielt, ging ich vorzüglich zu dem Zweck nach Sursee, um alle Solidarität mit dem
Hanswurst Egli öffentlich von der Hand zu weisen, der seinerseits auch nur ein
Werkzeug der Clique war, und von dem alle die liberalen Geistlichen, welche die
Katholische Stimme geschrieben haben, nichts wissen wollen. Die beste Sache
kann in solchen Händen zum Schmutz werden» (Segesser an Bundesarchivar
Kaiser in Bern, 6. Mai 1871).
Berichte in der «Luzerner-Zeitung» Nr. 98-100 v. 11.-14. April.

7 97



in einiger Verlegenheit befunden zu haben l, wurde dann aber durch die

Entschlossenheit des erwachten kathoüschen Volkes mitgerissen. Die

Versammlung beschloß mit Begeisterung, bei den bevorstehenden
Großratswahlen den Kampf um die Mehrheit zu wagen und eine Änderung
in der Struktur des seit 1848 in Luzern bestehenden Regierungssystems
zu versuchen. Das bei diesem Anlasse veröffentlichte Parteiprogramm 2

stellte vorab politische Ziele in den Vordergrund. Die große
weltanschaulich-kirchliche Streitfrage des Tages: die päpstliche Unfehlbarkeit
wurde nicht erwähnt, wohl aber die Treue des Luzerner Volkes zum
angestammten katholischen Glauben und zur römischen Kirche einmal
mehr bestätigt und kundgegeben. Auch Segesser, der in offensichtlich
improvisierter Form zum Volke sprach 3, hielt sich ganz auf dieser Linie:

1 «Wie mir schien war er nicht gut aufgelegt, denn sein Blick zählte nur die alte
in seinem Dienst grau gewordene Garde die Garde mit der er 25 Jahre gekämpft
und nie nie gesiegt. Großer Mut aber unglücklicher General!» («Luzerner
Tagblatt» Nr. 103/15. April).

2 Vollständig abgedruckt bei J. Winiger, Bundesrat Dr. Zemp 69 ff.
3 Eine originale Fassung ist nicht erhalten. Die « Luzerner Zeitung » (Nr. 100/14. April)

bringt folgende Hörer-Nachschrift: «Es sind jetzt bald 25 Jahre seit ich zu
Versammlungen der konservativen Opposition komme, und so lange mich meine
Beine tragen werde ich mit dieser Partei gehen. Seit fast einem Menschenalter
kämpft das Luzernervolk um zu seinen Rechten zu kommen, um nicht von einer
Minderheit regiert zu werden. Der gegenwärtige Zeitpunkt eignet sich gut, diesen
Kampf wieder frischerdings aufzunehmen. Denn wir sind bedroht bis in die innersten

Familienkreise hinein von der Allesregiererei. Ich bin weit entfernt zu sagen,
.unsere Gegner sollen nicht frei sein' - im Gegenteil, sie sollen so frei sein wie wir,
aber die Mehrheit, die unverfälschte Mehrheit soll die Regierung führen. Das ist
aber seit 1848 im Kanton Luzern nicht mehr geschehen. In der Eidgenossenschaft
wird angestrebt, die Souveränität der Kantone noch mehr zu beschränken. Wir
wollen diese Zentralisation nicht, wir wollen nicht daß die Heiligkeit unserer
Familienbande geschwächt werde, wir wollen nicht daß die Protestanten mehr
Recht haben als die Katholiken. Wir wollen nicht, daß einer nur wenige Wochen
bei uns gewohnt zu haben braucht, um bei uns in allen Gemeindeangelegenheiten
stimmen und Gemeindesteuern mitbeschließen zu können.
Unsere nächste Angelegenheit sind die Wahlen in den Großen Rat. Dieser schickt
zwei Ständeräte nach Bern, welche mehr zu bedeuten haben als sieben Nationalräte.

Wenn wir auf die Bundesrevision einwirken wollen so müssen wir Ständeräte
schicken, welche stimmen wie es das Volk wünscht. Das Luzernervolk ist in seiner
großen Mehrheit ein konservatives Volk und wünscht Schutz seiner religiösen
Rechte und der katholischen Kirche und in materiellen Dingen einen guten
geordneten Gemeindehaushalt. Das wünschen mit den Konservativen auch Liberale

der gegenwärtigen Großratsmehrheit, aber wenn sie hineinkommen nach
Luzern und ins Schützenhaus, so müssen sie zu dem mitstimmen, was dort
ausgemacht ist und mit durch dick und dünn gehen. Wir müssen daher Männer
wählen welche mehr auf das Volk hören als auf das Schützenhaus. In religiösen
Dingen soll man Jedem seine Überzeugung lassen. Ich will keinen beim Kragen

98



da die Möglichkeit einer umfassenden politischen Entscheidung in
greifbarer Nähe stand und zugleich eine die Zentralisation noch weiter
vorantreibende Revision der Bundesverfassung drohte, trat er aus der seit

längerer Zeit beobachteten und bewußt eingenommenen Zurückhaltung
heraus und stellte sich in die Kampffront des Volkes, mit dem er durch
Jahrzehnte verbunden gewesen war und das eben jetzt neuen krisenhaften

Entwicklungen gegenüber an seinem überlieferten religiösen und
politischen Erbe festhalten wollte. Zum Luzerner Vätererbe gehörte auch
die Treue zum römischen Papsttum, was gerade jetzt durch den alten
politischen Gegner in besonderer Weise in Frage gestellt wurde. Segessers

Ansprache vermied jede direkte Bezugnahme auf die umstrittene päpstliche

Unfehlbarkeit, doch die Bedeutung und Tragweite seiner Äußerung

war - wohl ihm selber in diesem Augenblicke noch nicht voll bewußt -
entscheidend. In der gerade durch diese Streitfrage auf's Äußerste

gesteigerten krisenhaften Spannung war das öffentliche Treuebekenntnis
«zur katholischen Kirche mit dem Oberhaupte in Rom» wesentlich und
ausschlaggebend. Die Haltung für die Zukunft war damit festgelegt.

Segessers Erklärung war die Sensation des Tages. Ohne dies gesucht
zu haben, fiel ihm damit unbestritten die Führerschaft der Konservativen
und der Katholiken für einen neuen nun anhebenden Abschnitt in der
Luzerner und Schweizer Politik zu. Anders als Siegwart und auch weil
mit tieferem Innenleben als dieser begabt, hat er die lebendige
Verbindung mit dem religiösen Kern des Luzerner Volkstums nie verloren.
Im kritischsten Augenblicke seines Daseins vermochte er sie zu bekräftigen

und neu zu festigen. Das hat ihn gerettet und auch den weiteren
Ablauf der Ereignisse bestimmt.

Die Gegner überschütteten ihn in ihrer Presse * und in Volksver¬

nehmen und in den Himmel hinein zwingen. Aber das katholische Volk soll eine
katholische Regierung haben. Jeder wird fühlen daß die Zeit gekommen ist wo
man sich erklären muß, ob man zur katholischen Kirche mit dem Oberhaupt in
Rom oder zur Zuchthauskirche mit dem Oberhaupt Egli stehen will. Ich stehe
mit dem Luzernervolk zur katholischen Kirche mit ihren Bischöfen und dem
rechtmäßigen Oberhaupte und nicht zur Zuchthauskirche».
Das «Luzerner Tagblatt» sagte, Segessers Überzeugung gleiche «akurat einer
Wetterfahne» (Nr. 107/20. April). Die nunmehrige Erklärung sei «Heuchelei
gegenüber dem braven Luzerner Volk anläßlich der bevorstehenden Wahlen»
(Nr. 108/21. April). «Der Eidgenosse» (Nr. 31/18. April) höhnte darüber, «daß
Hr. Dr. Segesser, welcher in seinen Studien und Glossen dieses Dogma als ein
Unglück der Kirche verurteilt hat, nun als gläubiges Lamm im gleichen Schafstall
mitblökt, wo der Unsinn zur Grundlage des Glaubens gemacht worden ist. Es
wird freilich niemand glauben, daß Hr. Dr. Segesser inzwischen seine Verstandes-

99



Sammlungen i mit Hohn und mit schärfsten selbst die Ehrlichkeit seines

Charakters in Frage stellenden Anklagen. Die vertrauten reformierten
Freunde waren überrascht; sie hatten eine ganz andere Wendung als

möglich erachtet ja sogar befürchtet2. Jetzt, da der Entscheid gefallen

war, ahnten sie, daß dieses Menschen Leben ein Rätsel und voll Tragik war.
Dem Wahlkampf sah Segesser mit Schrecken entgegen 3 und er verhielt

sich darin merkwürdig passiv. Es gelang ihm nur mit Mühe, aristokratische

Distanz vulgärem Treiben gegenüber zu halten. Sein Erdenschicksal

war damals der kleinen heimischen Welt nicht mehr länger verhüllbar
aufgebrochen.

Daß die Beweggründe für die öffentliche Stellungnahme zu einem

wesentlichen Teile auch politischer Art waren ist unbestreitbar und wird
durch Selbstzeugnisse eindrücklich genug belegt 4. Affektive Wallungen

schärfe bis zum Blödsinn abgestumpft habe; dafür aber erhielt man die
Überzeugung, daß ein Mann die Erreichung politischer Vorteile über die Reinhaltung
des Charakters stellen kann».

1 Am 23. April fand in Sursec eine liberale Gegenmanifestation statt. Man spottete
über «einen Hochgelehrten unseres Kantons», der sich nun «unter Rom beugt und
die Jesuiten. Derselbe schwärmt für volle Freiheit dieser im jesuitischen Sinne
umgestalteten Kirche im freien Staat, er will eine .katholische' Regierung!»
(«Luzerner Tagblatt» Nr. 115/28. April).

2 Eduard v. Wattenwyl sorgte sich, die Verbindung der Radikalen mit den Anti-
Infallibilisten könnte dem Wahlkampf eine kirchliche Färbung geben, was Segesser
als Führer der Konservativen auf die andere Seite treiben müßte, wo doch die
bisher eingenommene Stellung eher ihn dazu bestimme, «an der Spitze der
gläubigen Katholiken gegen die Neuerung zu kämpfen» (an Segesser 10. April 1871).

3 Er flüchtete sogar das beinahe fertig gestellte Manuskript für den dann 1874
erschienenen 1. Band der Eidg. Abschiede nach Bern. «So wenig ich mich diesmal
aktiv der Bewegung angenommen habe, so geht doch die infamste Hetzerei der
Clique wieder vorzüglich gegen mich, und ich dürfte mich nicht wundern, wenn
wieder wie vor 4 Jahren man sich an meiner Wohnung tätlich vergriffe. Da man
nie weiß wie weit es in solchen Fällen kommen kann, will ich lieber ein mühsam
zustande gebrachtes Manuskript dem Bereiche luzernischer radikaler Kultur
entziehen. Gegen alle Angriffe und Verleumdungen der hiesigen Schmutzblätter
und der mit ihnen sympathisierenden Zeitungen habe ich auch nicht ein Wort
erwidert : odi profanum vulgus et arceo, ich verachte die Canaille zu sehr, um mich
mit ihr irgendwie einzulassen», (an Bundesarchivar Kaiser 6. Mai 1871).

4 «Die religiöse Bewegung kommt noch auf Wege, die ich nicht wandeln kann:
ich will kein Staatskirchentum weder so noch so Am Ende will ich noch lieber
einen unfehlbaren Papst als einen unfehlbaren König, so wenig der eine wie der
andere nach meinem Geschmacke ist. In der Schweiz haben sich so schmutzige
Elemente dieser Sache bemächtigt, daß man mit ihnen nicht gehen kann, und so
sind alle gebildeten und wohlmeinenden Anti-Infallibilisten einstweilen zur Passivität

verurteilt. Lieber wollte ich mit dem hartgesottensten Jesuiten gemeine
Sache machen als mit Augustin Keller, Jolissaint, Egli und Compagnie. Unsern

100



haben diesen Mann in schwierigen Lebenslagen mehr als einmal bestimmt,
und solche waren zweifellos auch jetzt am Werk. Das jahrzehntelange
Erleben der liberalen Luzerner Unterdrückungspolitik und die Sorge

vor neuem Aufleben eines verabscheuungswürdigen radikalen
Staatskirchentums war dabei ebenso wirksam wie die Furcht, die eigene durch

politisches Handeln und literarisches Zeugnis geprägte Persönlichkeit
und der alte gute Name möchte üblem Mißbrauche durch den unseligen
Gegner verfallen. Segesser war durch seine Schriftstellerei und durch
sein politisches Ansehen zum ersten Wortführer der unfehlbarkeitsgegnerischen

Richtung im schweizerischen Katholizismus geworden.
Angesichts dieser Stellung, in welche er unbeabsichtigt doch durch seine

ganze wissenschaftlich begründete Ideenwelt hinein geraten war, kam
allen seinen Schritten hohe Bedeutung zu. Als der Frühlingswahlkampf
1871 in Gang kam, lastete darum großer Druck auf seiner Seele. Das

Schicksal, welches der von ihm hochverehrte Döllinger eben in Deutschland

erlitt und wovon alle Zeitungen damals sprachen, schreckte in
hohem Maße : er wollte sich nicht zum Bannerträger einer Oppositionsbewegung

gegen Rom machen lassen, die nur in Staatskirchentum enden

konnte. Staatskirchentum war mit seinem ganzen Denken als Historiker
und Jurist ebenso unvereinbar wie mittelalterliches Kirchenstaatstum,
in dessen Banden er die römische Kurie immer noch befangen glaubte.
Die Krankheit, die ihn im Frühjahr 1871 heimsuchte 1 und lähmte war
rein geistiger und gar nicht mehr wie jene von Ostern 1870 auch physischer

Art.
Die Surseer Erklärung vom 10. April war darum nur ein erster Schritt

auf künftiger Bahn, noch keineswegs eine endgültige Gestaltung.
Abwarten und äußerste Reserve der innerkirchlichen Streitfrage gegenüber
bis die Dinge sich geklärt und die Geister sich beruhigt hätten bei

gleichzeitiger Aufrechterhaltung enger Verbindung mit der religiös-kirchlichen
Überzeugung seines Volkes blieb ihm weiterhin oberstes Gebot. Dies galt
erst recht, als der Ausgang der Maiwahlen ihn an die politische Führung
des heimatlichen katholischen Staatswesens gestellt hatte. Es war eine

Radikalen ist es schlecht bekommen daß sie in Infallibilität machen wollten, sie
haben damit noch einen Teil ihrer eigenen Anhänger verloren da jedermann wußte,
daß ihnen die alten Dogmen nicht mehr galten als das neue. Über mich sind sie

umso ergrimmter weil sie meinten, ich müsse mit ihnen gemeinsame Sache machen,
eine Konsequenz, die ich unmöglich ziehen konnte» (an Schnell 29. Mai 1871).

1 In der Erinnerung sind ihm beide Erlebnisreihen zusammengeflossen und es ist
auffällig, mit welcher Kürze die Ereignisse vom Frühjahr 1871 (45 Jahre 445)
abgetan werden.

101



rein pragmatische Einstellung ohne jede heldische Pose: die nur mit
vieler Mühe bezogene und dauernd eingenommene Haltung eines klugen
und verantwortungsbewußten Mannes.

Auch in der Folge blieb Segessers Auffassung von der im Vaticanum
definierten päpstlichen Unfehlbarkeit noch lange unentschieden und
zurückhaltend, wenn er auch gleichzeitig immer fester an die Seite der
im Kulturkampfe mit höchster Wucht angefochtenen römischen Kirche
rückte. Es war dies ein recht rätselhafter Vorgang. Die Öffentlichkeit
hat die ungemein komplexe, schwierigste Gegensätze in sich vereinende

Haltung nicht verstanden. Selbst die besten Freunde haben ihm im
Sommer 1871 nochmals geraten, er möchte im Obergerichte statt in der

Regierung Einsitz nehmen 1
; auch sie wußten nicht gleich, ob der nun

an die Seite der Ultramontanen getretene Mann noch der Segesser sei,

der er bisher immer gewesen war. Nur der treue Johannes Schnell war
von Anfang an in Sicherheit und überzeugt, daß der Freund den schweren
doch nicht unmöglichen Weg in rechter Weise finden werde 2.

Bis Segesser selber zu voller Klarheit gelangte, war es freilich noch ein

weiter und von schreckhaften Gefahren umgebener Weg

Fortsetzung u. Schluß folgt.

1 «Die Umwälzung im Kt. Luzern beschäftigt mich um Segessers willen oft Wenn
er nur den Weg ins Obergericht nähme, um der Association mit diesen Schwarzen
mehr enthoben zu sein. Ich glaube aber nicht, daß er diesen Weg einschlagen
wird. Noch im Herbst sagte er mir, mit den Advocaten könnte er nicht verkehren
und seine Anlagen seien allzusehr der Politik zugewandt, daß cs mich beinahe
schade deuchte, wenn er ihr entliefe. Schwer wird er es haben, schwer genug, er
ist aber für das Schwere gemacht. Und die Zucht, die Gott ihm im Häuslichen
angehängt, hat dabei auch ihre Mission, daß er nicht allzu sehr oben hinaus gehen
kann» (Schnell an Fr. v. Wyss 14./15. Mai 1871).

2 «Ich habe in diesen Wochen viel mit Ihnen gelebt und gesprochen und mir Sie

zu recht gelegt. Ich glaube ich sei ins Klare gekommen. Es ist ja den Meisten,
die Sie näher nicht kennen nicht zuzumuten, daß sie Ihren Weg und Sinn fassen
und auch ich denke, es werde Ihnen manchmal schwer sein zu bleiben der Sie
sind. Aber schwer ist nicht unmöglich, und ich traue Ihnen neben der Schlangenklugheit

auch die rechte Taubeneinfalt zu, die dazu erfordert wird» (Schnell an
Segesser 31. Mai 1871).

102


	Segesser nach dem I. Vatikanischen Konzil

