Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 60 (1966)

Artikel: Uber die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz
Autor: Vasella, Oskar

Kapitel: [ll: Der Brauch in nachreformatorischer Zeit

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

III. DER BRAUCH IN NACHREFORMATORISCHER ZEIT

Das Schicksal der einst blithenden Wallfahrtsorte in den refor-
miert gewordenen eidgensssischen Stinden war endgiiltig besiegelt.
Welche Riickwirkungen mag jedoch der Kampf der reformierten Kirche
gegen die Taufe totgeborener Kinder in katholischen Gebieten ausgelost
haben? Diese Frage 148t sich kaum genauer beantworten. Dal} die Wall-
fahrt in St. Gallen nach der Restauration der Abtei in den alten Formen
wiederum aufgenommen wurde, ist nach der Darstellung Staerkles!
unwahrscheinlich. Auch fillt auf, da3 der Jesuit Wilhelm Gumppenberg
in seinem berithmten Werk: Atlas Marianus die Entstehungsgeschichte
des Marienheiligtums in Tirano kurz erzdhlt, dagegen die doch einst
recht hiaufigen Wallfahrten mit totgeborenen Kindern nicht einmal an-
deutet 2. Nach ihm pilgerten Veltliner in dieser Not nach dem Wall-
fahrtsort Sporo im Tridentinischen 3. Iso Miiller erwdhnt fiir Tirano
einzig die Taufe des totgeborenen Sohnes des Podesta zu Teglio, Johann
Florin, aus dem Jahr 1600 *. Bei der Spirlichkeit der Quellen in den
ersten Jahrzehnten nach der Reformation ist es nicht leicht, eine un-
unterbrochene Kontinuitiat des Brauches nachzuweisen. Selbst im Tirol,
wo die neugldubige Bewegung, wie man weil}, zeitweise tief einzudringen
vermochte, ist kaum an eine ungestérte Fortfithrung solcher Wallfahrten
zu denken. Wie dem auch sei, fiir die Folgezeit blieb entscheidend, dal3
das Problem der Erkenntnis echter und unechter Lebenszeichen fort-
bestand und daB die reformierte Kirche, im Unterschied zur katholischen,
diese Schwierigkeit durch eine neue Auffassung vom sakramentalen
Charakter der Taufe zu l6sen versuchte. Fest steht auch, daB der Brauch
solcher Taufen sich seit dem Beginn des 17. Jahrhunderts neu entwickelte,

toter Kinder, Archiv fur elsissische Kirchengesch. 15(1941/42) 211-226, verwiesen,
in der zahlreiche vorreformatorische Fille im Elsa erwihnt werden, so Mergenthal
b. Hagenau 1432, Altkirch 1450, Thann 1472 u. a. m. Er meint S. 221, die geschil-
derten Fille fielen z. T. noch in die Zeit vor 1432, konnten aber auch viel dlter sein.
1 Vgl. diese Zeitschrift 21 (1927) 295.
Atlas Marianus quo S. Dei Genitricis Mariae imaginum miraculosarum origines ...
explicantur, auctore GUILIELMO GUMPPENBERG. Monachi 1672. Uns stand die
Ausgabe aus dem Besitz der Abtei Hauterive (erworben 1674) in der Univ.- u.
Kantonsbibl. Freiburg zur Verfiigung. Betr. Tirano Nr. 41, S. 105 f. Die wichtigste
Literatur iiber Tirano bietet A. GirussaNnI, Il Santuario della Madonna di Tirano
nella storia e nell’arte. Como 1926. GUMPPENBERG beruft sich auf D. SiMONE
CaBassi, Miracoli della Madonna di Tirano, Vicenza 1601.
Vgl. weiter unten Anm. 6.
3 1.c. Nr. 292, S. 402.
4 Churriatische Wallfahrten 76.

()

42



wenn auch unter teilweise verinderten Voraussetzungen, und die katho-
lische Kirche sich wieder veranlaBt sah, MiBbrauche auszuschalten und
mancher Schwierigkeiten Herr zu werden.

Die Marienverehrung erlebte im 17. Jahrhundert vor allem dank des
michtigen Einflusses der Jesuiten eine ungeahnte Verbreitung !. Daher
vertiefte sich auch der Glaube an die Macht der Fiirbitte Mariid, zumal
eine in ihrer Art hervorragende Publizistik bestrebt war, diesen Glauben
zu verherrlichen. Zu erinnern ist zundchst an den bedeutenden Prediger
Wilhelm Gumppenberg 2. Er veroffentlichte 1657 sein Werk: Atlas
Marianus in zwel Binden, das innerhalb von nur anderthalb Jahren in
nicht weniger als 6000 von 9000 Exemplaren den Weg in alle Linder
Europas fand. Die Ausgabe von 1672 besorgte Gumppenberg noch per-
sonlich vor seinem Tode (1675). Auf iiber tausend Seiten bot er eine
Beschreibung von 1200 marianischen Pilgerorten. Angesichts einer so
umfassenden Darstellung wire es verwunderlich, wenn er nicht auch auf
manche Gnadenstdtten zu sprechen kdme, die wegen wunderbarer Wie-
dererweckung totgeborener Kinder und ihrer Taufe berithmt geworden
waren. Er schildert elf Wallfahrtsstiatten 3 mit Gnadenbildern, wo tot-
geborene Kinder dank der Fiirbitte Marid fiir kurze Zeit zum Leben
zuriickkehrten und getauft wurden. Von diesen reichen nur drei in die
vorreformatorische Zeit zuriick: Notre Dame de Caestre ¢, Luggau?
und Buxy ¢, die andern Wallfahrten entstanden wohl erst im 17. Jahr-

! Vgl. BERNH. DUHR, Gesch. d. Jesuiten in den Liandern deutscher Zunge 2 (1913)
und 3 (1921) Register unter Kongregationen, dazu St. Beisser, Wallfahrten zu
u. Ib. Frau in Geschichte u. Legende. Freiburg i. Br. 1913 ; DERSELBE, Geschichte
der Verehrung Marias im 16. u. 17. Jh. ebda. 1918. Sehr richtig sagt TORSTEN
GEBHARD, Die marianischen Gnadenbilder in Bayern (Kultur und Volk, Fest-
schrift f. Gustav Gugitz, Wien 1954) 104: «Das 17. Jahrhundert wird das eigent-
liche Jahrhundert des marianischen Gnadenbildes». Er hebt ebenso die besondere
Rolle des Jesuitenordens hervor.

2 Uber W. GUMPPENBERG, der 1647 auch in Freiburg predigte u. die Anregung zum
Bau der Kapelle zu Loreto gab (vgl. Atlas Marianus S. 931), geb. 1609, t 1675,
tber 30 Jahre Prediger, s. Dunr l.c. 3, 567 f. Lupw. KocH, Jesuiten-Lexikon
(Paderborn 1934) 741 f. bietet leider nicht mehr, s. noch Lex. f. Theol. u. Kirche 4
(1960) 1273 f. sowie MARCEL STRUB, Les monuments d’art et d’histoire du canton
de Fribourg 3 (1959) 342.

3 Beilaufig erwdhnt er noch Bruneck. Vgl. S. 93 ad 272 u. 273.

* GUMPPENBERG (zit. G) Nr. 14, S. 41, SAINTYVES (zit. Sa), En marge de la légende
dorée (Paris 1931) 175. Dieser beniitzte offenbar nicht die Ausgabe von 1672.

5 G. Nr. 265, S. 376; vgl. unsere Darstellung S. 28.

6 G.Nr.693,S. 750 1., Sa. 168 f. Auf die von diesen drei Wallfahrtsstitten erzihlten
Fille von Wiedererweckung, deren Echtheit ernste Zweifel erwecken, gehen wir

43



hundert: WeiBenstein im Etschland !, Sporo im Tridentinischen 2, della
Laste in Trient 3, Libercourt bei Carvin *, Ransberg 3 und Alsemberg in
Brabant ¢, Tongres 7 sowie Teising in Oberbayern . Gumppenberg be-
miihte sich, seine Darstellung der erfolgten Gebetserhérungen historisch

zu belegen, indem er sich auf dltere Autoren, ganz besonders aber auf
die von ihm bei vielen Gewdhrsmidnnern angeforderten Mitteilungen
berief. Es war fir ihn naheliegend, daB er sich in erster Linie an seine
Ordensgenossen, selbst in weitentfernten Lindern, wandte®. So sehr er
in mancher Hinsicht noch unkritisch denken mochte, er legte doch
groBten Wert darauf, daBl manche Berichte aus idlterer Zeit notariell
beglaubigt waren, ja, er bewies sogar gelegentlich eine gewisse Zuriick-
haltung, als er die Vorginge in Teising, die der kirchlichen Bestitigung
ermangelten, ausdriicklich iiberging !°. Im wesentlichen auf Gumppenberg
stiitzte sich hinsichtlich der wunderbaren Erweckung totgeborener Kin-
der der Veroneser Joh. Bonifaz Bagatta in seinem zweibindigen Werk:
Admiranda orbis Christiani, das 1695 in Dillingen erschien, aber weit
unkritischer gestaltet war . Weit mehr Beachtung verdient dagegen der

(8]

=R B -

nicht ein. Wir verweisen auf SAINTYVES. Auch die Geschichte der spiter ent-
standenen Orte konnen wir nicht in unsere Darstellung einbeziehen, da dies ent-
schieden zu weit fihren wiirde.

G. Nr. 290, S. 392 (recte 400). Die heutige Kirche von Maria WeilBlenstein entstand
nach Jos. WEINGARTNER, Die Kunstdenkmaéler des Etschlandes 3. 1. Teil (Augs-
burg 1926) 386-89, 1638, geweiht 1673; vgl. dazu M. Sitt. WOLKENSTEIN (oben
S.29 n. 2) 163 {., 208, freilich ohne Erwihnung der Taufe totgeborener Kinder.
G. Nr. 292, S. 402; nach Zeugnissen, die ihm Bischof Karl Madruzzo von Trient
iibermittelte, der wiederholt Gewdhrsmann war, s. S. 405, 414, 421, 472, wurden
in den drei Jahren 1652, 1653, 1654 insgesamt 25 totgeborene Kinder getauft.
G. Nr. 312, S. 422-24. Vgl. die Angaben bei ALDO GORFER, Trento citta del Con-
cilio. Trento 1963, 162.

G. Nr. 559, S. 648.

G. Nr. 703, S.758. Die hier gebrauchte Ortsbezeichnung Ranspergensis, Rans-
pergae konnten wir nicht ndher identifizieren. G. erkldrt: «vicus est sub pago
Lintrensi inferiore ad fluvium Getam ab oppido Tenensi miliario uno». Vgl. dazu
E. FORSTEMANN, Altdeutsches Namenbuch 2. 1, 1433: Ramsberg b. Neerlinter?
G. Nr. 717, S.771; Sa. 174.

G. Nr. 995, S. 1046; bei Sa. nicht erwahnt, vgl. 174 {.

G. Nr. 1043, S. 2076. Teising b. Neumarkt. Kr. Mithldorf.

Vgl. die bemerkenswerte Ubersicht iiber die zahlreichen Gewihrsminner, die
GUMPPENBERG, nach Provinzen gegliedert, cap. XIII bietet, bes. D iiber seine
Mitbrider in der Schweiz.

10Vgl. S. 41, 402, 771 sowie betr. Teising 2076.
11 Jo. Bon1Facius BaGaTTA, Veronensis clericus regularis Theatinus: Admiranda

orbis christiani 2 (Augsburg u. Dillingen 1695): Lib. tertius cap. 1: De admirandis
circa baptismum, p.93, 542. Hier das immerhin erwdhnenswerte Zitat aus:
«Eustachius Rudius in sua arte medica lib. 2 cap. 60: de Abort apud Petram

44



bekannte Moraltheologe Georg Gobat, der 1653 Rektor des Jesuiten-
kollegs in Freiburg wurde. Sein Gesamtwerk erschien nach seinem Tode
1681 in Miinchen . Gobat hielt es auf Grund von Zeugen und personlich
tberpriiften Beispielen fiir erwiesen, daf3 totgeborene Kinder nach einem
Weg von vier, sechs oder gar acht Tagen nach Mirecourt vor das hoch-
verehrte Gnadenbild der Mutter Gottes in der Kirche der I'ranziskaner
getragen wurden. Hier kehrten sie nach der Feier der hl. Messe und nach
den iiblichen Gebeten kurze Zeit zum Leben zuriick, sodal} sie getauft
werden konnten, worauf sie wieder verschieden. Gobat beruft sich im
besondern auf zwei Zeugnisse von 1659 und 1666 2. Das erste bezog sich
auf ein Kind von Rheinfelden, das zweite, das er selbst in einer Abschrift
des apostolischen Notars G. Geuuier vom 3. Dez. 1666 eingesehen hatte,
schilderte ausfiihrlich, wie der totgeborene Knabe des Grafen Johann
von Montfort, der am Bodensee wohnte, am 5. Sept. 1666 nach einer
Reise von acht Tagen nach Mirecourt gebracht wurde. Hier erfolgte tat-
sichlich ein BluterguB, das zuvor bleiche Gesicht rétete sich und Schwei3
brach aus, sodall die Zeugen und der anwesende Chirurg urteilten, das
Kind lebe. Daher wurde es im Beisein von je zwel Paten und Patinnen
von der erfahrenen Hebamme getauft und hierauf bei den Franziskanern
bestattet. Um 1650, so fiigt er hinzu, hdtten sich dhnliche Vorginge in
Bruneck, einer berithmten Stadt Tirols, abgespielt, wo er damals selbst
gewellt hatte. Man wird beachten miissen, dall Gobat die Mitwirkung
auch eines Arztes hervorhebt.

Indessen entging es Gobat nicht, daBl viele gelehrte Mdnner die Zu-
lissigkeit der Taufe anzweifelten, weil die Lebenszeichen, unter welchen
er das Lassen des Stuhls in Bruneck erwidhnt, auf Betrug und Behexung
des Blicks beruhten und keineswegs wirkliches Leben und eine Verdn-
derung des Zustandes anzeigten. Allein nun hétten hiufige Wunder be-
sonders in Mirecourt, wie Gobat glaubt, alle Zweifel behoben, weshalb

Sanctam de miraculis perpetuis cap. 2». Das Werk erschien unter dem Titel:
Ars medica seu de omnibus humani corporis affectibus libri quatuor 1608 in
Venedig. Vorldufig konnten wir es nicht einsehen.
1 Uber Gobat, geb. 1. Aug. 1600 in Charmoille (Berner Jura), + in Konstanz am
3. Mdrz 1679, s. B. DUHR, l.c.3, 173 n.3, 536 ff., 775f. Altere Angaben bei
E. Fr. v. MULINEN, Rauracia sacra. Actes de la société jurassienne d’émulation
15 (1863) 256, zuletzt Lexikon f. Theol. u. Kirche 4 (1960) 1032 f.
Georgii Gobat S. J. theologi opera moralia omnia. Monachii 1681. Das Exemplar
der Univ.- u. Kantonsbibl. Freiburg war ein Geschenk des Freiburger Ratsherren
IFrANz Jos. REIFF an das Jesuitenkollegium von 1681. Das Folgende nach der
Darstellung GoBaTts p. 93-95.

[

45



er absolut die Ansicht vertrat, es solle wenigstens die bedingte Taufe
erteilt werden. Dies will er ndher begriinden.

Gobat hatte neun Jahre in Pruntrut geweilt, bis er 1625 nach Konstanz
geschickt wurde. Damals bestand in Pruntrut keine Loretokapelle 1. Um
sich iiber die inzwischen erzdhlten Wunder Klarheit zu verschaffen,
schrieb er am 15. Jan. 1667 dem Rektor des Kollegs in Pruntrut, Jakob
Reiff 2, der ihm am 7. Febr. zu wissen gab, er habe persénlich die Vor-
giange am Altar wiederholt und griindlichst untersucht. Der Pfarrer und
Dekan Jobelot, Vorsteher der Kapelle, und der greise Mesmer * hitten
einmiitig erklirt, nie habe ein auf den Altar gelegtes totes Kind mensch-
liche Laute von sich gegeben oder kindliches Weinen verraten oder Hinde
und Fiile bewegt, sodall die Riickkehr des Lebens mit Bestimmtheit
hitte angenommen werden konnen. Vielmehr hédtten solche Kinder blo
ein wenig die Pupille des Auges oder die Lippen bewegt oder Luft durch
die Nase gelassen. Traten solche Zeichen ein, war ihnen die bedingte
Taufe gestattet worden. Mehr wuBte der Rektor, ein héchst unver-
ddchtiger Zeuge, wie Gobat sagt, nicht zu berichten.

Daraus schlo aber Gobat, bei duBerster Not kénnten, ja miiften alle
Gnadenmittel angewendet werden. Die Taufe, wie sie in Pruntrut iiblich
sel, kénne nur niitzlich sein. Dies erldutert er nun an einem Vorfall vom
Oktober 1659. Der bischéfliche Verwalter von Ohningen, Joh. Leonhard
Kleinbrot, beauftragte Kaspar Schwarz, sein totgeborenes Knablein nach
Mirecourt zu bringen. Doch wies diesen eine vornehme Matrone nach
Pruntrut. Hier gab nun das Kind offenkundige Zeichen des Lebens:
BluterguB, Schwitzen und Verinderung der Farbe, wie es die Geistlichen
Henri Guesnin und Melchior Li Peure bezeugten. Die Umstehenden
bestitigten eidlich, es seien in den Leintiichern Blutspuren zu finden
gewesen. Es verging iibrigens kein Monat, ohne daB nicht einige tot-
geborene Kinder nach verschiedenen Zeichen des Lebens getauft wurden.
Das Dokument vom 20. Okt. 1659, ausgefertigt von den Geistlichen

1 Tm Visitationsprotokoll vom 24. Sept. 1606 tiber die Stadt Pruntrut und die Ajoic
wird die Loretokapelle tatsdchlich nicht erwahnt. Actes de la soc. jurass. d'émula-
tion 2¢ sér. 32 (1927) 173 ff. Doch wird ebda. 193 die iiberaus bezeichnende Mah-
nung festgehalten: «morientium (puerorum) autem absque baptismo in terra non
sacrata neque profana sed ad id designata, remotis omnibus superstitionibus quae
ut plurimum a mulierculis introduci solent, sine orationibus et suffragiis sepelian-
tur». Vgl. dazu L. BURGENER, Die Wallfahrtsorte der kath. Schweiz 1 (1864) 91.

2 Am 11. Okt. 1668, nach Duhrl. c. 3, 129 n. 2, bereits Rektor des Kollegs in Mindel-
heim.

3 GoBAT . c.: «sive, ut Bruntrutani loquuntur, lo brouder de Lorette».

46



Joh. Erhard Mathiat und Henri Guesnin, hatte Gobat am 13. Okt. 1670
in eigenen Hinden gehabt. Als der Generalvikar von Konstanz es einsah,
gestattete er die Beerdigung in geweihter Erde, die am 23. Tag nach der
Geburt erfolgte. Die Leiche blieb bis zur Bestattung unverwest, von
jedem unangenehmen Geruch frei, die Lippen rosig, wie ihm der ver-
trauenswiirdige und untrostliche Vater, der kaum die Tranen zuriick-
halten konnte, in Gegenwart von 12 Geistlichen und weltlichen Persén-
lichkeiten mit Nachdruck berichtet hatte.

Gobat war daher iiberzeugt, dal3 die Eltern solcher Kinder im Gewissen
verpflichtet seien, zu diesem Heilmittel Zuflucht zu nehmen, wenigstens
wenn sie nicht weiter als zwei bis drei Tagreisen von einer Gnadenstitte
entfernt seien. Jeder miisse fiir das ewige Heil besorgt sein, zumal die
Eltern, und jene verfiigbaren Mittel anwenden, die hochst wahrschein-
lich niitzlich, leicht anwendbar, sicher aber nicht schiddlich seien. Die
Theologen machten zwischen natiirlichen und iibernatiirlichen Mitteln
keinen Unterschied, da hierfiir keine verniinftigen Griinde bestiinden.
Zu einer acht bis zehn Tage dauernden Reise will Gobat freilich niemand
verpflichten, da man eine so schwierige Reise angesichts der UngewiBheit
des Erfolges der Wallfahrt niemandem zumuten kénne. Hier gibt Gobat
doch dem Zweifel Raum; denn er gesteht, noch sei nicht geniigend er-
forscht, ob solche Zeichen aus wirklichem Leben hervorgingen. Die Er-
klarung, wonach alles auf Vorliebe oder Abneigung gegeniiber einzelnen
Wallfahrtsorten beruhe, lehnt er ab; denn diese seien zumeist zwolf Tag-
reisen weit von einander entfernt. Wer vorsichtig urteile, kénne niemals
annehmen, es sei alles reiner Betrug iibelgesinnter Menschen. Entweder
sel es das Werk des Teufels oder Gottes. Im Zweifelsfall miisse man glau-
ben, es kime von Gott, sofern keine menschliche Mitwirkung vorliege.
Wire eine solche Taufe abergliubisch und von einem teuflischen Geist
eingefiihrt worden, mii3te man alle Vorgesetzten der drei Wallfahrtsorte !,
die diesen Brauch téglich zulieBen, alle Pfarrer und Kapline, die so
eifrig mitwirkten, hochster Unwissenheit, der Nachldssigkeit und Leicht-
gliubigkeit bezichtigen. Eine solche Beurteillung wire nach Gobat un-
moglich nach soviel Gebeten und hl. MeBopfern, von Geistlichen besten
Rufes gefeiert, um von Gott durch die Fiirbitte Marias die Gnade des
Lebens zu erflehen. SchlieBlich verweist Gobat nach auf Vorfille in
Brasilien, die er der Biographie des Missiondrs Anton de Macedo von
Johannes de Almeida, die 1671 in Rom erschien, entnahm 2.

! Gemeint sind Mirecourt, Pruntrut und Bruneck, das Gosat personlich kannte.
2 Darauf kénnen wir nicht eingehen.

47



Angesichts der so entschiedenen Stellungnahme dieses bedeutenden
Moraltheologen zugunsten einer Praxis, die doch in ihm selbst manche
Zweifel geweckt hatte, gegeniiber allen gelehrten Gegnern, deren Ein-
winde und Bedenken Gobat kaum andeutet, verwundert man sich nicht,
das die Sitte der Taufe totgeborener Kinder zu neuer starker Verbreitung
gelangte. Allerdings suchte man den MiBbriuchen dadurch zu begegnen,
daB man die Taufe hdufiger als frither nur mehr bedingungsweise spendete
Man war vorsichtiger geworden, aber unsicher geblieben. Wie man sich
bemiihte, den kirchlichen Vorschriften nachzuleben, bezeugt das Ver-
halten des Pfarrers von Miinster bei Rattenberg im Tirol, Isaak Lezelter !,
Finf totgeborene Kinder waren vor das Vesperbild seiner Kirche ge-
bracht worden. Beim 1. Kind trat ein Wechsel von bldulicher zu lebhaft
rotlicher Kérperfarbe ein. Die Lippen wurden zinnoberrot. Ahnliches
geschah beim 3. und 5. Kind. Beim 2. Kind erfolgte eine Blutung beim
Nibelein, das 4. Kind lie3 den Stuhl von sich, das Antlitz und besonders
das eine Armlein roteten sich. Es waren dieselben Erscheinungen, die
der Pfarrer von Miinster selbst von Trens her kannte, besal3 er doch von
dort schriftliche Zeugnisse. Er hatte sich sogar bei Leuten erkundigt, die
die Zeichen der Kinder gesehen hatten. Deshalb taufte er die Kinder
bedingungsweise und beerdigte sie kirchlich. Er mochte an eine kiinftige
Wallfahrt zu seiner eigenen Pfarrkirche denken und wollte der Zustim-
mung der kirchlichen Obern sicher sein. Er bat daher am 14. Aug. 1683
das Offizium in Brixen um Bericht, ob er das Volk in der Hoffnung auf
solche Taufen belassen und ob er mit dieser Praxis fortfahren diirfe,
wenn immer solche Zeichen auftreten wiirden. Das Konsistorium be-
schloB3 zwar bereits am 18. Aug., die Beobachtung solcher Zeichen und
die Taufe zu untersagen, und zwar in Miinster, Trens und Brixen, wo
die Wallfahrt dem Vesperbild der Pfarrkirche galt, bis zum Entscheid
der Ritenkongregation in Rom. Doch man befiirchtete Unruhen im Volk.
Deshalb wurde Michael Peisser, dem Pfarrer von Stilfs, dem Trens unter-
stand, in eigenem Dekret vom 25. Sept. 1683 die Taufe wieder gestattet.
Doch blieb die Erlaubnis an bestimmte Bedingungen gebunden. Es muBte
bis zur Spendung der Taufe verniinftigerweise noch Leben im Kind

1 Das Folgende nach L. R[app]., Kleine Bilder aus der Vergangenheit Tirols. Zs. des
Ferdinandeums 3. F. 24 (1880) bes. 33-42. Leider konnten wir die Publikation von
ANSELM SPARBER, Die Marienwallfahrt von Trens. Trens 1928 nicht einsehen.
Vgl. Rubp. Kriss, Wallfahrtsorte Europas, Miinchen 1950, 212-214. JoH. BAUR,
Die Spendung der Taufe in der Brixner Didzese in der Zeit vor dem Tridentinum
(Innsbruck 1938) 122 n. 91 geht darauf nicht ein.

48



vermutet werden kénnen. Als Zeichen des Lebens galten: Bewegung der
Pupille des Auges oder der Lippen, Atem durch die Nase, BluterguB,
Schwitzen, Farbwechsel am Gesicht oder am Kérper. Vor allem durften
weder Pfarrer noch Mesmer Gaben entgegennehmen oder gar solche for-
dern. Danach gelangte die Wallfahrt nach Trens zu neuem Aufschwung,
ob auch in Miinster, wissen wir nicht.

Als Stilfs am 29. Oktober 1688 visitiert wurde, erklarte der Pfarrer,
Elias Vesmayer, in seinem Verhor ausdriicklich, er lasse nur jene Zeichen
des Lebens zu, welche P. Gobat anfiihre und die kirchliche Obrigkeit von
Brixen vorschreibe. Er beobachte die Zeichen der Kinder selbst oder
es taten dies die Kooperatoren wegen der Entfernung von Trens, er lasse
aber nicht alle Zeichen gelten. Die Taufe spende er selbst oder der Mesmer
von Trens, der geniigend unterrichtet und stets anwesend sei, wenn die
Zeichen tberpriift wiirden. Kinder ohne Zeichen seien 6fters nicht ge-
tauft und auch nicht kirchlich beerdigt worden. Der 67jihrige Mesmer,
Mathias Apurg, waltete seit achtzehn Jahren seines Amtes. Wie er dartat,
waren solche Kinder bereits vor 200 Jahren nach Trens gebracht worden.
Er betrachte die Zeichen des Lebens als geniigend. Er war vom ver-
storbenen Dekan Michael Peisser unterrichtet worden. Seit den letzten
Dekreten taufte er selbst. Als die Pfarrer nicht mehr tauften, ging die
Wallfahrt zuriick und nahm das Opfergeld ab. Er bestitigte, dafl viele
Kinder gebracht worden seien, die nicht das geringste Zeichen gaben.
Es seien keine Mittel angewendet worden, damit das Kind weich bleibe
oder die Rote bewahre. Im kiltesten Winter, als das Wasser oder der
Weihbrunnen gefror, seien die Kinderleichen weich geblieben.

Als jedoch ein Kind ertrunken und tot nach Trens gebracht worden
war, damit es hier wieder zum Leben kdme, wo es dann getauft und in
geweihter Erde begraben wurde, freilich ohne Geleite und Zeremonien,
erregte dieser Vorfall groBtes Aufsehen. Am 22. Okt. 1692 erlieB das
Konsistorium von Brixen an den Pfarrer von Trens eine scharfe Mahnung,
wonach seine Kooperatoren, der Mesmer und andere Personen in Trens
keine Kinder mehr zur Beobachtung der Zeichen, zur Taufe und zur
Bestattung auf dem Friedhof annehmen durften, weil «verschiedene
abusus und irreverentie respectu des hl. Tauffs» geschehen seien.

Diese Vorgdnge sind recht bedeutsam. Sie lassen erkennen, daf3 die
Anschauungen Gobats, die er in seinem moraltheologischen Werk vertrat,
auch fiir kirchliche Obern wegleitend waren und manchen Pfarrherren
eine Rechtfertigung boten. Die Zweifel an der richtigen Deutung der
Lebenszeichen wurden allerdings immer drdngender, noch fehlte ein

4 49



klarer Entscheid aus Rom. Dieses Beispiel von Miinster zeigt aber auch,
wie neue Wallfahrtsorte entstehen konnten. Es geniigte unter Umstéan-
den, daB eines Tages Eltern in ihrer seelischen Not ihr totgeborenes Kind
zur Kirche brachten, vor einem Heiligenbild auf den Altar legten, beteten,
das Kind am ganzen Leib reiben lieBen und dann auf die Zeichen des
Lebens warteten. Traten diese nun auf, dann war dem Kind die Gnade
der Taufe erwirkt und die Voraussetzung fiir die Wallfahrt gegeben,
zumal wenn andere Gebetserhérungen sich am selben Ort eingestellt
hatten. Es {iberrascht daher nicht, da3 dieses Brauchtum in Tirol stark
verbreitet war. Johannes Baur nennt Maria Waldrast im Wipptal, wohin
1630 ein Vater aus Dietenheim bei Bruneck sein totgeborenes Kind in
einem «trithele» mehr als zwei Tagreisen weit trug, das dann in Matrei
begraben wurde, Tramin, St. Paul in Eppan, Hollbruck, Brixen (Pfarr-
kirche), Gomion bei St. Leonhard in Passeir !. Gumppenberg selbst fiihrt
Bruneck an und Wolkenstein endlich Kaltenbrunn 2. Weder iiber das
Alter noch iiber andere Motive der meisten dieser Wallfahrtsorte kénnen
wir Genaueres sagen. Sehr wahrscheinlich entstanden mehrere Wall-
fahrten erst im 17. Jahrhundert.

Uber diese Taufsitten in der Schweiz in der nachreformatorischen Zeit
sind wir nicht sehr gut unterrichtet, da noch zu wenig Einzelunter-
suchungen vorliegen. Ernst Baumann stellt fest, daB die Anfinge der
Wallfahrt nach Muri zum hl. Leontius nicht bekannt sind und Muri erst
in der 2. Hilfte des 17. Jahrhunderts eine der besuchtesten Wallfahrts-
statten wurde 3. Er fithrt 14 Mirakel an, in denen tot- oder vermeintlich
totgeborene Kinder getauft wurden. In vier Fillen stellte sich das Leben
nach dem Gebet oder der VerheiBung an den Heiligen wieder ein, sodall
das Kind getauft wurde. In sieben Féllen starb das Kind bald nach der
Taufe. Die Pilger kamen vornehmlich aus der naheren oder weiteren
Umgebung, aber 1688 brachten Eltern aus Frittlingen in Wiirttemberg
thr am 30. April totgeborenes Kind, das bereits 24 Stunden unter der
Erde gelegen hatte, am 2. Mai nach Muri, wo es die bekannten Zeichen
gab und getauft werden konnte. Bemerkenswert ist, daB P. Leodegar
Mayer, Dekan des Stifts, 1649 den Bollandisten schrieb, Fehlgeburten
seien seit der Translation der Gebeine des Heiligen in der Pfarrei Muri

! Joun. Baur 1. c. 121 f1.

2 5. oben S. 29.

3 Die Wallfahrt zum Katakombenheiligen Leontius. Kultur und Volk. Festschrift
fiir Gustav Gugitz. Wien 1954, 25-51, mit Abb. 3 des Votivbildes des wieder-
erweckten Kindes aus Frittlingen. Vgl. im aibrigen bes. 39-41.

50



selten geworden, sehr im Unterschied zu den umliegenden Dérfern .

Nach den Mirakelbiichern von Einsiedeln waren hier zwar Wallfahrten
in Kindsnéten sehr hiufig, aber in den wenigen Fillen, wo von der Taufe
totgeborner Kinder die Rede ist, handelt es sich wahrscheinlich um
Scheintod 2. Claude Jacquet aus Pontarlier, ehemaliger Kanoniker der
Kathedrale von Besancon, der in seiner Darstellung tiber Einsiedeln und
seine Wallfahrt im 4. Teil (214-545) die Wunderberichte von 1655 bietet
und am Ende sechs neue Mirakel hinzufiigt (555 f.), erwdhnt zwei Fille,
in denen das eine Kind zehn Tage, das andere sieben Tage nach der
Geburt noch lebte 3. P. Rudolf Henggeler fiihrt aus den Mirakelbiichern
vier Geburten aus den Jahren 1704, 1747, 1748, 1772 an, die kaum wirk-
lichen Totgeburten zugerechnet werden koénnen *.

Die Wallfahrt zur St. Anna-Kapelle in Arruffens bei Romont ent-
wickelte sich erst gegen Ende des 17. Jahrhunderts 3. Gestiftet wurde
die Kapelle am 7. April 1676, geweiht dagegen wohl erst einige Jahre
spiter, nach Paul Aebischer am 31. Okt. 1682, nach andern Angaben
sogar wesentlich spiter 5. Von einzelnen Taufen totgeborener Kinder in
dieser Kapelle horen wir erst 1702 und 1707 auf Grund von notariell
ausgefertigten Geburtsakten. Charles Morret, Biirger von Romont, 1707
des Rates von Romont, wohnte nahe der Kapelle und wurde auf Anord-
nung des Bischofs von Lausanne, J. B. Strambino, fiir die Spendung der
Taufe eigens vereidigt und bevollmachtigt. Als Lebenszeichen nannte er
1702 BluterguB aus der Nase, dann Schwarzwerden des Korpers nach
der Taufe, 1707 Blutung an der linken Hand zwischen den Fingern.

1] c. 41.

2 Vgl. P. RupoLF HENGGELER, Die Einsiedler Mirakelbiicher. Der Geschichtsfreund
97-98 (1944, 1945), 97, 123.

3 CLAUDE JacQUET DE PoNTARLIER, Histoire de l'origine, du progres et de l'etat
present de la Ste. Chapelle située dans1’illustre Abbaie des Ermites, ou d’Einsidlen,
seconde édition. Einsidlen par Henri Ebersbach 1699, 439 {., 445.

* 1. c. Geschichtsfreund 98, 54-56, 59.

5 A. DeLLION Dict. histor. et statistique des paroisses cath. 10 (1899) 398.

® Nach HfrLiopcrRE Raemy, Chronique fribourgeoise du dix-sept. siécle. Fribourg
1852, 304 f. hitte Peter v. Montenach die Kapelle am letzten Oktobersonntag
(27. Okt.) 1686 geweiht, aber bereits am 2. Sept. 1689 (irrt. 1789) die Wallfahrt
verboten. CHARLES DE RAEMY, Dict. géogr., histor. et commercial du ct. de Fri-
bourg. Fribourg 1886, 339 bietet fiir die Weihe das Datum des letzten Oktober-
sonntags (28. Okt.) 1696. P. AEBISCHER, Survivances du culte des eaux. Schweiz.
Archiv far Volkskunde 27 (1927) 35 f{. zitiert lediglich DELLION, der aber die
Weihe nicht erwdhnt. Aus den folgenden Zeugnissen geht hervor, daB3 die Wall-
fahrt bereits unter Bischof Strambino (t 1684) bestand. Sein Nachfolger wurde
erst am 20. Dez. 1688 zum Bischof ernannt.

51



Zeugen waren 1702 «Joseph Vuillieret, officier du conseil» und Jean
Pierre Comte von Romont, 1707 der Geistliche Jean Ulric Marillier !,

Stimmt die Nachricht der Freiburger Historikerin Héliodore Raemy,
dann hidtte Bischof Peter von Montenach diese Taufen bereits am
2. Sept. 1689 verboten 2. Wir halten das aber durchaus nicht fiir ge-
sichert. Es steht ndmlich fest, daB sein Vorginger J. B. Strambino
(T 1684) solche Wallfahrten geférdert hat. Er ermahnte am 8. Sept. 1681
einen Ungenannten im burgundischen Les Hoépitaux zur Pflege der
Marienverehrung und erteilte gleichzeitig Weisungen hinsichtlich der
Opfergaben, ja, er versprach, bei der nichsten Visitation einen zweiten
Opferstock zu erlauben, dessen Ertrag die Pfarrgenossen erhalten sollten.
Am 27. Sept. 1683 setzte er dem dortigen Pfarrer von St. Katharina,
Antoine Pareau, nochmals die von ihm getroffene Regelung inbezug auf
die Rechte des Pfarrers auseinander. Das alles diirfte wohl auf die Wall-
fahrt mit totgeborenen Kindern zuriickgehen. Der Bischof hatte namlich
um 1680, wohl wieder an den Pfarrer, Weisung ergehen lassen, die tot-
geborenen Kinder, die auf Grund von Lebenszeichen bedingt getauft
wiirden, in geweihter Erde zu begraben und zu diesem Zweck, wie wir
annehmen diirfen, die Bianke der Kirche zu entfernen 3. Es erscheint
daher als wenig wahrscheinlich, daB Bischof Peter v. Montenach die
Wallfahrt nach Arruffens bereits 1689 verboten hat. Sicher ist dagegen,
daf sich seine Nachfolger veranlaBt sahen, gegen MiBBbrauche entschieden
einzugreifen, so 1726 Claude Ant. Duding (1716-1745) sowie Bischof
Hubert de Boccard (1746-58) am 17. Aug. 1747, der sogar drohte, die
Kapelle gegebenenfalls schlieBen und zumauern zu lassen. Er forderte,
dal} das Verbot der Wallfahrt im ganzen Dekanat von Romont von der
Kanzel herab verkiindet werde *. Leider erfahren wir iiber die Natur der

! Staatsarchiv Freiburg, Rég. des notaires piéce 2188, 2191: 12. Juli 1702 bzw.
14. Febr. 1707.

Z Das Jahr 1789, das H. Raemy 305 nennt, ist ein offenkundiger Druckfehler.

3 Diese drei Aktenstiicke, Staatsarchiv Freiburg Geistl. Sachen 648/535, 99, iiber-
mittelte uns in zuvorkommendster Weise Archivar Dr. Peter Riick. Es handelt
sich um Abschriften des Notars Jean Frangois Bressant von 1688, die von Pontar-
lier nach Freiburg tibersandt wurden.

* Auf H. RAemy 1.c. 304 f. stiitzt sich L. BURGENER, Die Wallfahrtsorte der
kath. Schweiz 2 (Ingenbohl 1964) 98, der zu diesem Brauch bemerkt: «Ich habe
mehrere Einsendungen erhalten. Ich lasse die Sache dahingestellt, rede weder
dafiir noch dawider und lasse die kirchliche Behorde dariiber entscheiden». —
Leider gelang es uns nicht, bei der Uberpriifung aller im bischéflichen Archiv
und in der Kantons- und Universitiatsbibl. Freiburg erhaltenen bischoflichen
Mandate auch nur Spuren dieser Verbote aufzufinden.

52



MiBbrauche nichts Niheres, doch waren sie kaum geringfiigiger Art,
und die Wallfahrt hatte jedenfalls ein bedeutendes Ausmaf angenommen.

Daf} auch in Gillarens zur Kapelle Notre Dame des Champs der freibur-
gischen Pfarrei Promasens mit totgeborenen Kindern gewallfahrtet
wurde, ist bekannt. Wir glauben aber kaum, daf3 hier der Brauch iiber
das 17. Jahrhundert zuriickreicht. Die Kapelle soll in den Jahren 1694-
1696 restauriert worden sein und damit diirfte wohl auch die Wallfahrt
zusammenhingen. Auch hier griff Bischof Hubert de Boccard am 26.April
1746 mit einem absoluten Verbot der Aussetzung der Kinder ein!. Ob
die im Mittelalter bezeugten Wallfahrten im Freiburgischen damals noch
fortbestanden, wissen wir nicht 2. Saintyves nennt noch Bourguillon
(Biirglen) bei der Stadt Freiburg, ohne irgendwelche Belege zu bieten .
Dies diirfte auf einem Irrtum beruhen; denn in Biirglen stand das
Siechenhaus, und daf3 die dortige Kapelle als Gnadenkapelle aufgesucht
worden wire, ist daher nicht anzunehmen 4.

Den AnstoB zu einer kritischeren Haltung kirchlicher Obern gegen-
iiber diesem Brauchtum gab vor allem die beriihmt gewordene Wall-
fahrt zur Kirche des Primonstratenserstifts Ursberg in Schwaben. Sie
entstand, wie Georg Riickert nachwies, erst 1686, als ein Bauer ein tot-
geborenes Kind brachte, das am vierten Tag, nachdem es gezeichnet
hatte, bedingt getauft wurde. Darauf nahm die Wallfahrt in Kiirze einen
unerhort raschen Aufschwung, sodaB 1686-1720 iiber 24 000 Kinder
gebracht wurden und die Taufe erhielten, wahrend andere wegen fehlen-
der Lebenszeichen ungetauft blieben . Schon der Theologe Natalis
Alexander hatte sich iiber manche Erscheinungen dieses Brauchtums
ablehnend ausgesprochen und sich zur Begriindung auch auf die MiB-
briauche in der vorreformatorischen Zeit berufen, die von verschiedenen
Bischofen und Synoden in Frankreich scharf bekdmpft worden waren, so
von den Bischéfen von Langres 1452 und 1455, spidter von den Synoden
von Besangon von 1592 und 1656. Wieviel besagt die Erklarung Alexan-
ders, totgeborene Kinder seien nicht zu taufen, selbst wenn einféltige

P. AeBiscHER I. ¢. 35 f. nach DELLION 1. ¢. 9 (1897) 297.

s. oben S. 9{.

P. SainTvyVvEs 1. c. 179. Der Name ist hier in Bourdillon verschrieben.

Die Bibliographie iiber Biirglen s. bei M. STrRUB, Les monuments d’art et d’histoire
du ct. de Fribourg 3 (Basel 1959) 402.

5 Vgl. G. RUckERT, Zur Taufe totgeborener Kinder. Volk und Volkstum. Jahrbuch
f. Volkskunde 2 (1937) 343-346. DERs., Brauchtum und Di6zesanrituale, ebda.
297-305.

L I

53



oder abergldubische Weiber sie zu heiligen Orten brachten und hier sich
beim Kinde einige Bewegung zeige! Das Kind darf, wie er sagt, nur bei
wirklichen Lebenszeichen, welche die Riickkehr zum Leben bewiesen,
getauft werden!. Allein nun war der Stein des AnstoBes zufolge der
Vorgdnge in Ursberg erst recht ins Rollen gekommen, nachdem der
Bischof von Augsburg 1729 vom Offizium in Rom aufgefordert worden
war, die MiBbriuche in Ursberg abzustellen und er den berithmten Theo-
logen, den Augustiner Chorherrn Eusebius Amort mit der griindlichen
Untersuchung der Sachlage beauftragt hatte 2. Das Stift hatte namlich
schon 1733 Gegenvorstellungen erhoben und 1737 sogar eine Revision
des Verbots angestrebt. Amort, der wie Natalis Alexander die Beschliisse
von Langres geltend machte 3, bediente sich bei der Untersuchung in
Ursberg von 1750 physikalischer Instrumente und zog auch einen Arzt
und zwei Chirurgen hinzu. Er lehnte auf Grund seiner Feststellungen die
in Ursberg getibte Praxis entschieden ab, weil von den angenommenen
Lebenszeichen * namentlich Aufhéren des Leichengeruchs, Rétung des
Korpers anstelle der Leichenbldsse aus natiirlichen Ursachen: Garung
der inneren Organe, Zerstérung der Poren erklirt werden kénnten, wenn
der Korper an feuchtem und kaltem Ort niedergelegt wiirde, was nach
dem Zeugnis der Physiker in Ursberg zutraf. Amort hielt es freilich fir
erwiesen, daB Kinder bei Ertrinken, Ersticken oder Erwiirgen noch
wihrend drei Tagen leben konnten, ohne daB3 ein Lebenszeichen erkenn-
bar wire 5. Bei weiten Wallfahrten bestiinde jedoch Gefahr, daBl das

1 {Jber Natalis Alexander s. ANT. HANGGI, Der Kirchenhistoriker NAT. ALEXANDER
(1639-1724). Diss. theol. Freiburgi. S. 1955, bes. 204 f. iber dessen Theologia
dogmatica et moralis von 1694. Wir sahen die Ausgabe von Paris (1743) 1, 480-82,
regula III-IV ein. Zu einzelnen dieser Synodalbeschliisse s. oben S. 30.

2 Uber Amort s. auller den bereits zit. Aufsitzen, G. RUCKERT, Eusebius A. und
das bayer. Geistesleben im 18. Jh. mit einem Verzeichnis seiner Werke. Beitr. z.
altbayer. Kirchengesch. 20. Bd. 2. H. Miinchen 1956, bes. 13, 34 {., dazu OTToO
SCHAFFNER, Eus. Amort (1692-1775) als Moraltheologe. Abhandlungen z. Moral-
theologie hrg. von JoH. STELZENBERGER. Paderborn 1963, 43, 194, 347 {.

3 Vgl. den Text bei E. AMorT, Theologia moralis pro usu parochorum 4 (Augustae
Vindelicorum 1777) 216-219. Dazu RUckERT, Jahrbuch 1. c. 343-346.

* In Ursberg galten als Zeichen des Wiederauflebens wie anderwirts 1. Verdn-
derung der Korperfarbe. 2. Beweglichkeit der Glieder. 3. Aufhéren des Leichen-
geruchs. 4. BluterguB aus dem Munde oder der Nase. 5. Ubergang der Triibheit
der Augen zur Helle und Durchsichtigkeit. RUCKERT I. c. 345.

5 Er stiitzt sich u. a. auf Pauli Zacchiae Romani totius status ecclesiastici proto-
Medici generalis quaestionum medico-legalium tomi tres olim aucti et emendati
a viro celeberrimo Joh. Daniel Jorst etc. Francofurti ad Moenum 1688 sowie auf
JAcQUES JEAN BRUHIER, Abhandlung von der UngewiBheit der Kennzeichen des
Todes und dem Misbrauche, der mit ubereilten Beerdigungen und Einbalsa-

54



Kind das Leben eher einbiien miite als daB es an der Wallfahrtsstatte
das Leben gewinne. Daher empfahl er, die Gnade des Lebens daheim
zu erflehen unter VerheiBung einer kiinftigen Wallfahrt. Wie man weiB,
lehnte dann auch Papst Benedikt XIV. 1748 Farbwechsel, Kontraktion
der Glieder, Blutergul3 durch die Nase und Schwitzen als echte Lebens-
zeichen ab, weil nach den Physikern diese Erscheinungen ohne weiteres
dem EinfluB der Wirme zuzuschreiben wiren, wie sie zufolge der bren-
nenden Lichter entstehe . Damit waren diese bisher so oft behaupteten
Lebenszeichen als triigerisch erwiesen und von hochster kirchlicher Stelle
abgelehnt worden.

Allein so leicht gelang es nicht, das Denken des Volkes in die richtigen
Bahnen zu lenken. In Ursberg hatte es sich gezeigt, dal3 trotz aller Ver-
bote der Andrang des Volkes anhielt, mochte auch die Zahl der zur Taufe
gebrachten Kinder erheblich im Schwinden begriffen sein 2. Indessen
1aBt sich nicht leugnen, dal der Entscheid aus Rom auch fiir manche
Bischofe der Schweiz eine starke Wirkung ausiibte, selbst wenn die Zu-
sammenhidnge nicht tiberall und nicht immer deutlich sichtbar sind.

Die Gefahr der miBBbrdauchlichen Taufe drohte von jeher seitens der
Hebammen. Es galt daher, sie besser auszubilden und ihre Eignung genau
zu priifen. AnldBlich der Visitation von Pruntrut von 1606 wurden drei
Hebammen der Stadt, von denen zwel Witwen waren, vom Visitator
verhort. Die eine von thnen, Magdalena Witwe des Nicolas Bassant von
Courtemaiche, hatte seit dreiBig Jahren ihres Amtes gewaltet, konnte
aber trotz aller Belehrung die Taufformel auch von ferne nicht richtig
hersagen. Vielmehr brachte sie wertlose und lacherliche Spriiche vor,
die sie bei einigen Taufen verwendet hatte. Es wurde ihr daher streng-
stens untersagt, ithren Beruf noch weiterhin auszuiiben. Offenbar war sie
kindisch geworden 3. Gobat stellte nicht von ungefihr die Frage, ob nicht
iiberhaupt alle von Hebammen gespendeten Taufen der Sicherheit wegen
in bedingter Form wiederholt werden sollten. Er war durchaus geneigt,
diese Frage zu bejahen *. AnldBlich der kirchlichen Visitation in Luzern

mierungen vorgeht. Aus dem Franzosischen idbersetzet von D. Joh. Gottfried
Jancke. Leipzig u. Coppenhagen 1754. Wir kénnen darauf nicht ndher eingehen.

1 Benedicti Papae XIV. De synodo Diocesana lib. VII ¢. VI, X-XII. Nach der uns
zur Verfigung stehenden Ausgabe von Venedig 1792 S. 173.

2 Vgl. die Zahlenangaben bei RUCKERT 1. c. 344 f.

3 Visite de la ville de Porrentruy et du pays d’Ajoie. Actes de la soci€té jurassienne
d’émulation 2¢ série 32 (1927) 189.

* GoBaTtl.c. 1, 77 1.

55



wandten sich die Visitatoren am 3. Sept. 1753 an den stiddtischen Rat.
Sie forderten diesen auf, dem Verbot totgeborener Kinder auf dem
«Rigisberg» Nachachtung zu verschaffen, aber auch dafiir zu sorgen,
daB die Hebammen von den Chirurgen geniigend unterrichtet und nach
Vereidigung gegen ein jdhrliches Saldr in Dienst genommen wiirden !.
Dal} diese Sorge wenige Jahre spiter auch in Landgemeinden bestand,
belegen Beschliisse der Biindner Gemeinde Fellers 2. Je mehr spiter die
Bedeutung einer umsichtigen Betreuung der schwangeren Frauen zufolge
der fortschreitenden medizinischen Kenntnisse auch in kirchlichen Krei-
sen erkannt wurde, desto mehr nahmen sich Bischofe solcher Anliegen an.
Der Bischof von Lausanne, Bernard Em. von Lenzburg, zugleich Abt
von Hauterive, erliel am 25. Mai 1788 ein eingehenderes Hirtenschreiben,
in welchem er sich unter Berufung auf einige medizinische Werke mit
Nachdruck fiir die Anwendung des Kaiserschnitts einsetzte, damit Kinder
sterbender oder gefihrdeter Miitter gerettet werden kénnten. Er erklirte
sogar den Widerstand gegen solchen notwendigen Eingriff als schwer
siindhaft. Und ehe nicht der Kaiserschnitt durchgefiihrt wurde, durfte
keine Segnung oder Beerdigung geschehen. Die Pfarrer wurden ermahnt,
die Hebammen oder Geburtshelferinnen iiber alles genau zu belehren,
sie jahrlich einzuberufen und aufs neue zu unterweisen, namentlich dar-
iiber, wie das Kind im Mutterleib bei Schwergeburten zu taufen sei.
Nach der Geburt sollte das Kind nochmals bedingungsweise getauft
werden 3. Bischof Maxime Guisolan wiederholte und ergidnzte diese Be-
stimmungen in seinen Konstitutionen von 1812 *

Das Problem der Taufe bei Gefihrdung der Miitter und Kinder un-
mittelbar vor oder bei der Geburt ist in vorreformatorischer Zeit sehr
wohl erkannt worden. Daher wurde fiir Zweifelsfille die bedingte Taufe
vorgesehen. Besonders bemerkenswert ist die Bestimmung der Basler
Synodalstatuten von 1503 5. Aber nun wurde die Unsicherheit in der
Deutung der Zeichen des Kindes durch den Entscheid Roms von 1729
und spdterer Jahre nicht allseitig behoben. Sie konnte auch nicht ein-

Geschichtsfreund 28 (1873) 98 f.

s. weiter unten.

Mandatensammlung. Bischofl. Archiv Freiburgi. S.

Decreta et constitutiones synodales ecclesiae et episcopatus Lausannensis jussu
Maximi Guisolani. Friburgi 1812.

5 ScHANAT-HARTzZHEIM, Concilia Germaniae 6, 10 f.: «Si puer in utero matris mem-
brum aut partem corporis exponat, ea baptizari potest. Mulieres in partu mortuae
si commode et caute scindi possunt, infans adhuc vivens baptizetur», vgl. auch
die Statuten von Regensburg von 1512, 1. c. 96.

4~ 1= [ -

56



fach behoben werden, weil die Kirche einerseits die Moglichkeit eines
Wunders grundsdtzlich nicht ausschlieBen durfte, andererseits nicht alle
Lebenszeichen in ihrem individuellen Charakter ohne weiteres voraus-
sehbar waren, die Kirche also zu ihnen im einzelnen auch nicht Stellung
beziehen konnte. Daher ist es begreiflich, da3 die Praxis der bedingten
Taufe sehr vielen einen Ausweg aus den Schwierigkeiten bot, weshalb
das Volk an diesem Brauchtum umso mehr festhielt und sich neue Wall-
fahrtsorte herausbildeten. Diese Entwicklung zeichnet sich gerade an
einzelnen Orten des Bistums Chur deutlich ab.

P. Iso Miiller nennt als bedeutendere Wallfahrtsorte in Graubiinden
Truns, Disentis und Brienz!. In Truns ist der Brauch erstmals 1680 be-
legt. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts wurde jedoch die Pfarrkirche in
Disentis weit hdufiger aufgesucht. Hier wirkte offenbar der Kapuziner
P. Florian da Brescia, der seit 1697 als Pfarrer amtete und 1707 die
Bruderschaft von der schmerzhaften Mutter Gottes gegriindet hatte, fiir
die Einfithrung der Wallfahrt mit totgeborenen Kindern. Seit 1710 sind
mehrere IFdlle von Wiedererweckung totgeborener Kinder bezeugt. Schon
um 1715 unterzog der Abt von Disentis, Abt Adalbert III. Defuns, in
einem Bericht an die Nuntiatur in Luzern die Praxis in der Pfarrkirche
einer scharfen Kritik, zumal kurz zuvor vier Kinder aus der Lombardei
gebracht worden waren. In den Jahren 1732 und 1733 wurden tot-
geborene Kinder aus Wassen, Spiringen (zwei illegitime), Dardin, 1735
und 1746 aus Ruis, 1736 aus Realp ?, 1737 aus Attinghausen (Zwillinge)
und Andermatt nach Disentis getragen und hier getauft. Auffallend war
indessen namentlich der Vorfall mit einem Kind, das am 9. Januar 1740
in Seelisberg zufolge emes Abortus tot zur Welt kam, vorerst in unge-
weihter Erde acht Tage begraben lag, dann aber auf nihere Erkundi-
gung hin wieder ausgegraben und nach Disentis getragen wurde. Nach
langen Gebeten gab das Kind Zeichen des Lebens, wurde bedingungs-
weilse getauft und in geweihter Erde bestattet 3.

1 Zur Taufe totgeborener Kinder im Biindnerland. Schweiz. Archiv f. Volkskunde 54
(1958) 15-27. Wo nichts anderes bemerkt, stiitzen wir uns hier auf seine Angaben.

> Gitig mitgeteilter Nachtrag von P. Iso MULLER, Disentis.

3 Der aus dem Taufbuch von Seelisberg stammende, uns von P. I. MULLER freund-
licherweise mitgeteilte Text zum 9. Jan. lautet wie folgt: «Mense circiter 6t a
conceptione infelici abortu ejectus est infans mortuus Joannis Jacobi et Evae
Trutmann, legitima proles, quae suo loco non benedicto sepulta est, per 8tiduum
humata, iterum ob acceptam pleniorem informationem effosa in Dizentis Retorum
ad altare miraculose matris Dei dolorosae delata ibique post longas praeces aliqua
vitae signa dedit, sub conditione baptizata et in loco benedicto sepulta est. Huius

57



DaB kirchliche Kreise gegeniiber solchen Vorgdngen recht kritisch ge-
stimmt waren, bezeugen AuBerungen von Disentiser Konventualen, so
des Dekans P. Maurus Wenzin gegeniiber der Nuntiatur in Luzern, der
direkt von triigerischen Wundern sprach und dabei bezeichnender Weise
auch die Gegenwart eines bekannten Weibes erwihnt, auch AuBerungen
des Sekretérs der schweizerischen Benediktinerkongregation, P. Fridolin
Kopp in Muri, der einst Dekan in Disentis war. Wohl auf Vorstellungen
des Nuntius hin beim Bischof Jos. Benedikt v. Rost (1728-54), nahm
das Offizium von Chur in einer Sitzung vom 22. Oktober 1740, welcher
der Generalvikar, der Domkantor ! und P. Vincentius beiwohnten, Stel-
lung zu den Vorgidngen in der Pfarrkirche Disentis. Es faBte fiinf Be-
schliisse: 1. daB die Taufe vom Ortspfarrer oder einem andern Geist-
lichen oder einem geeigneten Mann, keinesfalls aber von einem Weib
gespendet werden diirfe. 2. wurden Frithgeburten zur Taufe gebracht,
war der Pfarrer zu benachrichtigen, damit dieser selbst oder sein Helfer,
im Verhinderungsfall ein anderer Geistlicher die Taufe spende, im Not-
fall aber durften dies zwei vereidigte und vertrauenswiirdige Personen
welche die Lebenszeichen unter Eid bezeugen konnten, im Auftrag des
Pfarrers tun. 3. getauft werden durfte nur, wenn wirkliche oder hochst
wahrscheinliche Lebenszeichen vorlagen. Als solche galten jedoch weder
Rétung noch Weiche des Kérpers, da solche Verdnderungen durch Uber-
tragen der Wiarme beim Halten des Kindes in den Armen hervorgerufen
werden konnten, es wire denn, dal3 diese Zeichen wihrend langer Zeit
anhalten wiirden, sodaBB sie bei vorsichtigem Urteil nicht anders als
durch Wunder erkldrt werden kdénnten. 4. beruhten die Lebenszeichen
nicht auf wirklichen Wundern, durfte die Taufe nur bedingt erteilt
werden 5. Alle MiBbriauche, die sich in einer so wichtigen Frage ein-
geschlichen haben mochten, wurden verboten. Dem Kapuziner und
Pfarrer in Disentis, P. Andreas, galt dieses Verbot ausdriicklich. Wohl
gleichzeitig erging ein dhnlicher ErlaB an den Pfarrer von Schruns, am
15. Mirz 1749 an die Pfarrkirche Berschis und am 21. Juli 1750 an die
Pfarrkirche Brienz 2.

fidem manu propria scriptam dedit Rev. Fr. Bonaventura a Crema cappucinus
parochus ibidem. Actum 20. januarii».

! Nach dem Manuskript der Helvetia Sacra (StaatsarchivBasel) war 1740 General-
vikar Johann Georg Jost von St. Jérgen, 1754 Domscholastikus u. Kapitelsvikar;
Domkantor seit 1739 war Joh. Ant. Baron v. Federspiel, 1743 Domdekan, 1755
Bischof, s. auch MAYER JoH. G., Gesch. des Bistums Chur II, Register.

2 Beilage Nr. 3.

58



Die Wallfahrt nach Brienz bestand also schon etliche Jahre vor 1750,
und zwar in groBerem Ausmal !. Mit ihr hing es jedenfalls zusammen,
daB3 die Verwaltung der Lade der Bruderschaft «Maria Hilf», in welche
offenbar die Opfergaben gelegt wurden, 1758 eine Verfiigung des Bi-
schofs erheischte, nach der fiir die Offnung der Geldlade drei verschiedene
Schliissel angefertigt werden sollten, einer fiir den Pfarrer, zwei andere
fiir die beiden Vogte der Bruderschaft, damit keiner ohne die andern die
Lade aufschlieBen konnte 2. P. Iso Miiller fithrt fiir die Jahre 1758-1771
elf Taufen von totgeborenen Kindern an, deren Lebenszeichen wohl in
den meisten Fillen ernste Zweifel wecken. Diese Reihe ist nicht voll-
stindig, da noch 1764 ein totgeborenes Kind des Gion Jos. Cassut aus
Fellers zur Taufe nach Brienz getragen wurde, zwei andere aus Reams
1764 und 1765 .

Wie der Brauch bald darauf in Fellers selbst eingefiihrt wurde, 148t
sich gut aufzeigen. Pfarrer Dr. theol. Jakob Cabalzar, ein sehr eifriger
Seelsorger, errichtete 1765 die Maria-Hilf-Bruderschaft, wie das 1756 in
Brienz geschehen war, nachdem er zuvor eine Kopie des Bildes in der
Maria-Hilf-Kapelle von Andermatt fiir seine Pfarrkirche hatte herstellen
lassen #. Gewil3, Fellers sollte nicht hinter Brienz zuriickstehen, aber
vor allem wollte Pfarrer Cabalzar den Geburtsnéten und der damit ver-
bundenen Seelennot in seiner eigenen Gemeinde vorbeugen. Die Wall-
fahrt nach auswirtigen Orten fiel dann dahin und er behielt die Aufsicht
iiber das Geschehen im Dorf. Allein den kirchlichen Obern wollte Pfarrer
Cabalzar in keiner Weise entgegenhandeln. Er bat daher den Bischof,
Johann Ant. v. Federspiel, um entsprechende Weisung. Der Bischof war
zwar, wie er am 8. April 1766 schrieb, iiber die Férderung der Marien-
verehrung recht erfreut, vergall aber die Mahnung nicht, es miisse, ehe
die Taufe den zeichnenden Kindern auch nur bedingungsweise erteilt

1 Iso MULLER 1. c. 25. Bereits aus dem Jahre 1746 liegt eine Votivtafel mit dem
Maria-Hilf{-Bild vor.

2 Bischéfl. Archiv Chur, Prot. Celsissimi 9, 381, 491, 502, 507, 511. Nicht ohne
Bedeutung koéunte die Stiftung des Barons v. Sumerau sein, iiber die manche
Akten iberliefert sind. Wir konnten darauf nicht eingehen.

3 1. MULLER 1. ¢c. 25-27. Betr. Fellers freundl. Mitteilung des Pfarrers in Fellers,
THoMmAs BERTHER, aus dem Taufbuch, betr. Reams von P. Iso Miiller verdankens-
werterweise mitgeteilter Nachtrag.

+ I. MULLER L. c. 24. Das Folgende als Erginzung. Das bischofl. Archiv Chur, Mappe
Fellers enthilt zur Errichtung der Bruderschaft 4 Aktenstiicke von Juni-Sept.
1765. Wir miissen verzichten darauf einzugehen, umso mehr als iiber Pfarrer
Dr. Cabalzar noch manche bemerkenswerte Akten vorliegen, u. a. iiber die Frage
der Errichtung einer deutschen Schule in Fellers.

59



werden diirfte, dafiir gesorgt sein, daB «alle leichtglaubigkeit, welche
absonderlich ab seithen deren diesfalls unerfahrenen und eine natiirliche
Wiirckung alsobald fiir eine wundersache offtermahlen sich vorbildenden
hebammen sich erfinden laBet, moglichst zu vermeiden seye». Er behielt
sich weitere Verfiigungen vor!. Darauf unternahm der Pfarrer alles
Nétige, um in der Pfarrei eine bestimmte Ordnung fiir die Nottaufen
aufzustellen. Zwei Jahre spiter, am 8. Sept. 1768, nachdem am 20. Juni
ein Knédblein aus der Pfarrei Lumbrein nach Fellers vor das Gnadenbild
gebracht %, bedingungsweise getauft und in geweihter Erde begraben
worden war, beschlo3 die Gemeinde, eine zweite Hebamme anzustellen,
damit im Fall von Krankheit der einen die andere Hebamme bei Ge-
burten beistehen konne. Sie bejahte grundsitzlich die Aussetzung der
Kinder vor dem Maria-Hilf-Altar, um die Gnade der Taufe erflehen zu
lassen. Doch durften totgeborene Kinder ohne wirkliche und sichtbare
Lebenszeichen auch nicht bedingungsweise getauft werden. Zur Ver-
meidung von MiBbrdauchen und Irrtimern wollte man zwei erfahrene,
gewissenhafte, eigens vereidigte und vom Pfarrer griindlich unterrichtete
Minner sowie die zwelr Hebammen bei Aussetzung der Kinder rufen, die
bis zum Ende bleiben sollten. Diesen vier Personen oblag es, bei Eid und
ihrem Gewissen festzustellen und dem Pfarrer zu berichten, ob und
welche Lebenszeichen des Kindes sich geoffenbart hitten, ob es natiir-
liche, durch duBlere Einfliisse wie Luft, Feuer, Atem, Hitze oder Kilte
bewirkte Erscheinungen wiren, woriiber dann der Pfarrer gemeinsam
mit ithnen entschied. Handelte es sich um eindeutige oder in theologischer
Hinsicht wahrscheinliche, von Gott in wunderbarer Weise bewirkte
Zeichen des Lebens, durfte das Kind ohne weiteres getauft werden.
SchlieBlich wurden auch die Entschidigungen, merkwiirdiger Weise nach
den in Schruns iiblichen Ansétzen, festgelegt: der Kirche wurden 5Batzen
oder 20 Kreuzer an Wachs, dem Mesmer fiir das Begraben 4 Batzen oder
16 Kreuzer, dem Pfarrer fiir seine Obliegenheiten 30 Kreuzer, den beiden
Minnern je 1 halber Gulden und den beiden Hebammen je 3 Batzen
zugesprochen 3. Wie sich diese Regelung praktisch auswirkte, wissen wir
leider nicht. Ausgeschlossen ist es nicht, daB dadurch die Wallfahrt und
die damit verbundenen Taufen eingeschrinkt wurden.

Bischofl. Archiv Chur, Prot. Celsissimi 12, 118.

I. MULLER ]. c. 24 n. 2.

Gemeindearchiv Fellers, Pfarreichronik 171-173. Die Ordnung wurde jedenfalls
von Pfarrer Cabalzar aufgezeichnet, teils in deutscher, teils in lateinischer Sprache.
Hinsichtlich der Lebenszeichen heillt es: «nam vitae signa levia et insufficientia

WO e

60



Geringen Erfolg scheinen die bischoflichen Weisungen im Wallfahrts-
ort Schruns gehabt zu haben. Am 28. Aug. 1758 war der Kurie in Chur
berichtet worden, daB ein Kind aus Bludenz, das offensichtlich tot war,
weil Kopf und Leib getrennt zur Welt kamen, vom Pfarrer von Schruns
nach einigen vorgegebenen Lebenszeichen unter groler Verehrung auch
erfahrener und zuriickhaltender Leute getauft worden sei. Danach wurde
das Kind nicht nur in geweihter Erde bestattet, sondern in Bludenz auch
ein feierlicher Gottesdienst abgehalten. Der Provikar wurde aufgefordert,
der Wahrheit griindlich nachzuforschen und den Pfarrer zu ersuchen,
einen eigenen schriftlichen Bericht tiber den ganzen Vorgang, die ein-
zelnen Lebenszeichen des verstorbenen Kindes und die Umstdnde der
Taufe unmittelbar dem Bischof oder dem Provikar moglichst bald zu
unterbreiten. Der Pfarrer sollte beweisen, dal3 er bei der ganzen Hand-
lung alles beobachtet hatte, was vom Ordinariat in Chur bereits friiher
festgesetzt worden war. Namentlich wurde er angehalten zu erkliren,
wer alles anliBlich der wunderbaren Wiedererweckung der Kinder ein
Entgelt entgegen zu nehmen pflege. Dem Provikar wurde empfohlen,
den Tatbestand persénlich beim Vogt von Bludenz oder beim Frithmesser
zu erkunden und hieriiber in gesondertem Schreiben zu berichten !.

Leider erfahren wir iiber den Verlauf dieser Untersuchung nichts
Niheres mehr. Wohl aber wissen wir, daB die Klagen iiber die in Schruns
geiibte Taufsitte wenige Jahrzehnte spiter erneut laut wurden. Der
Geistliche Rat von Konstanz sah sich veranlaBt, am 26. Sept. 1782 das
Ordinariat in Chur unter Berufung auf die Konstitution Papst Bene-
dikts XIV. zu ersuchen, da8 der Unfug mit der Taufe zahlreicher tot-
geborener Kinder nach zweifelhaften Lebenszeichen abgestellt werde 2.
Das laBt vermuten, daB der Zustrom der Pilger auch aus dem Bistum
Konstanz recht betrichtlich war. Das Offizialat von Chur griff drei Jahre
spiter ein, offenbar nachdem die Regierung von Innsbruck in einem
ErlaB vom 7. Mai 1785 rundweg die Abstellung der Wallfahrten gefordert
hatte 3, bei welchen die MiBbrauche mit verungliickten oder totgeborenen
Kindern andauerten. Chur verlangte am 8. Aug. 1785 vom Vikar in

ob periculum gravis irreverentie sacramentalis committendae baptismum nec
sub condicione merenturs.

! Bischofl. Archiv Chur, Prot. Officii 5, 492.

2 Vgl. Jou. A. Kraus, Taufe totgeborener Kinder. Freiburger Dibzesanarchiv 78
(1958) 242. DalB es sich um Schruns handelt, ist sicher. Bei Rup. Kriss, Wall-
fahrtsorte Europas. Miinchen 1950, 106 soll es statt Tschagguns Schruns heil3en.

3 Erwahnt bei HErRM. ScHLAPP, Dionys Graf von Rost, Reichsfiirst und Bischof
von Chur 1777-1793. Diss. phil. Ziirich 1964, 120 n. 4.

61



Feldkirch und vom Provikar in St. Gallenkirch, daB3 die totgeborenen
Kinder auch vor der bedingten Taufe erst durch erfahrene Hebammen
und Arzte untersucht werden miissten. Obgleich dieser Brauch an ein-
zelnen Orten Deutschlands noch in Ubung wiire, sei er doch schon lange
und wiederholt als unhaltbar verworfen und unter strenge Strafe gestellt
worden. Das Offizium in Rom habe diese Wallfahrten nach reiflicher
Uberlegung am 27. April 1729 verboten, das Verbot am 19. Dez. 1729
erneuert und immer wieder, am 20. Febr. 1737, 30. Jan. 1738, am 3. und
6. Juni 1744 sowie am 11. Mai 1751 eingeschirft, wie aus dem Werk
Papst Benedikts XIV. De synodo diocesana zu ersehen sei. Der Bischof,
Dionys Graf von Rost, hatte nun erfahren, da da und dort in seiner
Divzese dieser Brauch noch stets unterhalten werde. Er verbot diese
Wallfahrten. Allen Pfarrern und Seelsorgern wurde befohlen, fiir die
Durchfiihrung des Verbotes zu sorgen !. Allein noch am 20. Juni 1786
begehrte das Ordinariat vom Provikar in St. Gallenkirch Aufschlu3, ob
das Verbot der Wallfahrt zu Heiligtiimern, namentlich nach Schruns,
befolgt werde, ob und wieviele Kinder und woher sie seit dem erwdhnten
Verbot getragen worden seien und hieriiber nach sorgfiltiger Erkundung
zu berichten 2. So hatte der Bischof in seiner Antwort an Innsbruck vom
8. Mai 1786 auf diese seine Verfiigungen hinweisen kénnen. Er hoffte,
ohne Aufsehen vollen Erfolg zu haben, und er meinte, wenn die aus-
wartigen Pilger zuriickgeschickt wiirden, miite die Wallfahrt in Bilde
verschwinden 3.

Die o6sterreichische Regierung griff gegen das Wallfahrtswesen mit
aller Schirfe durch. Angesichts der viel kritisierten MiBbrauche sah sich
auch der Bischof von Chur wohl oder iibel veranlaBt, auf die Forderungen
Innsbrucks einzugehen. Zwar forderte er noch 1772 die althergebrachte
Wallfahrt nach Tschengels, als er am 10. Juli 1772, entsprechend einer
Eingabe der Gemeinde vom 14. Juni, gestattete, das bisher auf dem
Rosenkranzaltar aufgestellte marianische Gnadenbild im folgenden
August oder September auf den neu errichteten Hochaltar zu iibertragen,
und er auf diesen festlichen Tag hin allen Teilnehmern einen bischoflichen
AblaB von 40 Tagen zur Forderung der Marienverehrung verlieh 4. Doch

! Bischofl. Archiv Chur, Prot. Officii 9, 185, gegeben 8. Juli, spediert 8. Aug. Ver-
wiesen wird am Ende in einem Nachtrag auf ein Dekret vom 19. Aug. 1793, uns
vorldufig unbekannt.

2 ). ¢ 220,

3 1. c. Prot. Celsissimi 16, 365.

4#1.c.13, 452. Vgl. Jos. WEINGARTNER, Die Kunstdenkmiler des Etschlandes 4

62



in der Folge suchte der Bischof die Wallfahrten in anderer Weise zu
retten. Das war wohl seine Absicht, als er am 7. April 1773 dem Pfarrer
von Nauders, Anton Haberle, die Verordnung zukommen lie3, da die
Leute von Nauders und SpiB die Wallfahrten nach Tschengels und
Kaltenbrunn einstellen und dafiir abwechslungsweise zur Pfarrkirche
Graun und zur St. Ulrichskapelle in Pfunds pilgern sollten. Allein damit
waren die Pfarrgenossen von Nauders durchaus nicht einverstanden.
Auf ihre eindringliche schriftliche Eingabe und auf miindliche Vor-
stellungen hin, bei den iiberlieferten Wallfahrten verbleiben zu diirfen,
gab der Bischof am 11. Mai 1773 nach, doch nicht ohne die vielsagende
Bedingung, dafl dabei keine « Weibsbilder » mitgenommen werden diirften.
Fiir jedes Haus, aus welchem, wohl nach alter Sitte, eine Person teilnahm,
waren, sofern kein Mann als Ersatz zu finden wire, andere Manner aus-
zuwihlen. Diese beiden Bittginge sollten gemeinsam in guter Ordnung
und mit wahrer Frommigkeit durchgefithrt werden. Sonst, so drohte
der Oberhirte, wiirde er seine Zusage wieder zuriickziehen. Ging der
Pfarrer selbst mit, gehdrte ihm seine iibliche Gebiihr, andernfalls konnte
er aus wichtigen Griinden einen Pfarrhelfer oder den Frithmesser des
Orts damit betrauen. Das alles sollte der Provikar dem Pfarrer und der
Gemeinde zu wissen geben !. Die Hoffnung, auf diese Weise die MaB-
nahmen der Osterreichischen Regierung gegen das Wallfahrtswesen auf-
halten oder in ihrer Auswirkung einschrinken zu k&nnen, war freilich
vergeblich.

Am 24. Mai und am 16. Juni 1777 hatte die Regierung in Innsbruck
das Begehren gestellt, daB3 alle Wallfahrten, die mit einer Ubernachtung
verbunden wiren, unterdriickt werden miiBten. Der Bischof erklirte sich
am-23. Juni damit einverstanden und meinte einige Wochen spiiter, am
13. Juli, dadurch werde die Ehre Gottes gewill nicht gemindert. Allein
es gebe im Bistum nur ganz wenige oder iiberhaupt keine solchen Wall-
fahrten mehr, weshalb es sich eriibrige, ein solches Verbot von der Kanzel
herab verkiinden zu lassen. Als jedoch Innsbruck am 28. Juli darauf
bestand, gab der Bischof nach. Er willigte am 16. August ein, das Verbot
inn- und auBerhalb des Landes verkiinden zu lassen 2.

(Wien 1930) 322. Die miindliche (?) Uberlieferung, wonach das Gnadenbild, eine

Statue Maria mit Christkind darstellend, 1580 von den Reformierten zu St. Maria

ins Wasser geworfen und bei Tschengels aufgefunden wurde, ist nicht haltbar.
1 1. c. Prot. Cels. 14, 3. Geht, soweit wir sehen, an den Provikar Rungg in Schleis.
2 1. c. Prot. Cels. 15, 7, 30.

63



Wenn die &sterreichische Regierung in den osterreichischen Teilen
des Bistums ihre Autoritdt gegeniiber dem Bischof derart zur Geltung
brachte, wurde sie in ihrem Kampf gegen die Wallfahrten von anderen
Bischofen ohne Zweifel mit groBerem Nachdruck unterstiitzt als vom
Oberhirten von Chur. So lehnte der Geistliche Rat von Konstanz am
4. Nov. 1778 das Begehren des Abtes von Weingarten ab, totgeborene
Kinder in Bergatreute bedingungsweise taufen zu lassen. Umsonst hatte
der Abt geltend gemacht, vor dem bischéflichen Verbot hitten die Pfarrer
keine Bedenken gehabt und diese Praxis werde auch in anderen Bis-
timern geduldet, umsonst legte er sogar den drztlichen Attest von
Dr. Wagenmann bel. Der Geistliche Rat verwies laut Protokoll auf die
fritheren Verbote vom 13. Aug. 1698 und 24. Nov. 1700 und erklirte,
daB die angefiihrten Lebenszeichen auch fiir eine bedingte Taufe nicht
geniigten. Voraussetzung fiir die Wallfahrt und die Taufe wire ein
Miraculum erster Klasse, dal namlich wirklich verstorbene Kinder vor
dem Heiligtum wieder zum Leben erweckt wiirden. Das Gutachten des
Arztes geniigte ithm nicht, weil dieser selbst durchaus nicht von sicheren
Lebenszeichen rede. Wiirde die Wallfahrt gestattet, wiren die Eltern
bei Ablehnung der Taufe ihres Kindes nur noch bestiirzter. SchlieBlich
stiitzte sich der Geistliche Rat auch auf die Entscheidungen des Offiziums
in Rom. Allerdings verkannte der Geistliche Rat nicht, daB nach der
Ansicht einiger Arzte bei gesundem Leib des Kindes Scheintod vorliegen
kénne. Deshalb sollten die Kapitelsdekane in Vortragen aus der Moral-
theologie diese Lehre erértern, damit im Einzelfall entschieden werden
konne, ob die bedingte Taufe erteilt werden diirfe. Das galt jedoch ohne
Prajudiz fir die Wallfahrt nach Bergatreute; denn wiirde diese gestattet,
verlore das Kind infolge der gefdhrlichen Reise Leben und Taufe, wiahrend
es zu Hause unter Umstdnden mit natiirlichen Mitteln zum Leben er-
weckt werden konnte !. Dieser Entscheid war kaum unbeeinflult vom
grundsitzlichen Kampf der osterreichischen Regierung gegen die Wall-
fahrten im Zeichen des Josephinismus. Allein allen Bemithungen auch
der weltlichen Obrigkeit gelang es nicht, im eigenen Territorium das alte
Brauchtum zu verdringen. Noch 1783 wurde ein totgeborenes Kind von
Meran nach Trens gebracht, wurden Weiber und Kinder als Gebetshelfer
angestellt und wurde so lange gebetet, bis das Kind ein Zeichen gab.
Dann gingen die Zeugen zum Pfarrer, der den Vorfall aufzeichnete und

! FraNz ZeLL, Memorabilien aus dem erzbischéfl. Archiv zu Freiburg. Freiburger
Dit6zesanarchiv 4 (1869) 305 ff., bes. 319 ff.

64



das Kind taufte. Nach Joh. Baur erhielt sich die Sitte noch im 19. Jahr-
hundert *.

In der Schweiz entwickelten sich trotz der kirchlichen Entscheidungen
im 18. Jahrhundert noch zahlreiche Wallfahrten. Jene zum hl. Kreuz in
St. Gallen nahm nach dem Bau der neuen Kapelle im Jahr 1760, den der
Konventuale und Offizial von St. Gallen, P. Iso Walser aus Feldkirch,
leitete, bald einen groBen Aufschwung 2. Am 17. Dez. 1766 wurde ein
nach dem Tode der Mutter (14. Dez.) von einem berithmten Arzt ent-
bundenes Kniblein zum hl. Kreuz in St. Gallen getragen. Der Seelsorger
in St. Fiden, Dr. theol. Anselm Bochsler, beschreibt als Augenzeuge, wie
das Kind, schwarz-blau und blau-rot im Gesicht, nach der hl. Messe und
den Gebeten bis zum 3. Tag so schén im Antlitz zu werden begann, daB
man es schoner nicht hitte malen kénnen. Drei Tage lang lag es beim
hl. Kreuz, bei groBter Winterkdlte, und doch waren alle GliedmafBen des
Kindes ungemein weich, so weich, dal das Blut bei entsprechendem
Druck auf das Fleisch wich und darauf wieder nachfloB, wie es bei Leben-
den geschieht. Nirgends zeigte sich Leichengeruch. Der Arzt, dariiber
verwundert, lie das Kind zur Ader, worauf helles Blut herausflo und
weiter floB, sogar durch ein «dreyfaches Biischlein». Darauf wurde das
Kind bedingt getauft. Hernach begann es nach dem Zeugnis der Leute,
des Mesmers und der Hebamme zu schwitzen und so ungestalt zu werden,
wie es bei der Entbindung war. Auf den Bericht an die geistliche Obrig-
keit hin wurde das Kind in geweihter Erde bestattet 3. Der reformierte
Arzt, selbst offenbar unsicher, gab nach dieser Darstellung vorerst den
Rat, das Kind gemill katholischem Brauch nach dem Wallfahrtsort
Kirchberg zu bringen. Was hier als neues Mittel zur Erprobung des
Lebens angewendet wird, ist der AderlaB durch einen erfahrenen Arzt,
der auch in anderen Fillen vorgenommen wird *.

! JoH. BAUR (S.29n.1) 121 f. Vgl. auch Zs. des Vereins fiir Volkskunde 21 (1911) 333.

2 Vgl. ArRTHUR KoOBLER, Wallfahrt und Wallfahrtskirche zum hl. Kreuz in St. Gal-
len. St. Gallen 1932, ebda. S. 40 die genauen Angaben iiber die Schrift P. Iso
WaLsgeRrs: Christliches Handbiichlein. Zu spateren Ausgaben der Schrift P. Iso
WaLsERS s. JoH. DUFT, Das Schrifttum der St. Galler Katholiken. St. Gallen 1964,
101.

3 Den entsprechenden Text aus dem Christlichen Handbiichlein von P. Iso WALSER
(Privatbesitz von Dr. J. Miiller in St. Fiden) 34-39 teilte uns vor vielen Jahren
unser Freund HH. A. Kobler mit, wofiir wir ihm sehr zu Dank verpflichtet sind.
Vgl. auch die Eintriage im Liber Mortuorum Coadjutoriae S. Virginis et Martyris
Fidei. 1756-1795 (exclusive, Pfarrarchiv St. Fiden) 25: Tod der Mutter; 14. Dez.
1766; 28. Beerdigung des Kindes: 19. Dez.

* P.Iso WALSER 1. c. 38 f. Betrifft das totgeborene Kind des Jakob Lutz vom
Rorschacherberg, ohne Zeitangabe. Uber Kirchberg und seine Wallfahrt s. die

5 65



Die Zahl der im 18. Jahrhundert neu entstandenen Wallfahrten 140t
sich kaum jemals genau feststellen. Von Wassen wurde am 19. April 1744
ein totgeborenes Kind nach Schattdorf gebracht und hier nach dem
Zeugnis des Pfarrers und apostolischen Protonotars Kaspar Isenmann
bedingt getauft!. Zu den wohl jiingeren Wallfahrtsstitten gehort die
Kapelle St. Martin in Obersaxen mit dem Gnadenbild der schmerz-
haften Mutter Gottes, wohin 1786 und 1789 totgeborene Kinder zur
Taufe gebracht wurden; fiir die alte St. Johanneskirche in Ems liegt ein
dhnliches Zeugnis fiir 1788 vor 2. Der Zustrom der Pilger diirfte indessen
kaum sehr gro3 gewesen sein, war doch die Zahl der Geburten relativ
klein und die Gemeinden selbst waren nicht volkreich. Die Wallfahrt zur
Kapelle zen Hohen Flithen im Wallis war dagegen wohl etwas ilter, da
in der um 1730 neu gebauten Kapelle bereits 1738 ein totgeborenes Kind
getauft wurde 3. Wie weit der Brauch in der Kapelle Notre-Dame des
Corbelins in Chandolin bei Saviese zuriickreicht, ist eine Frage, die wir
dahin gestellt sein lassen *. In keinem dieser Fille ist die Taufe jemals
anders als in bedingter Form erteilt worden.

Noch um die Wende des 18. zum 19. Jahrhundert galt die Sorge der
Kirche der Vermeidung von MiBbrauchen. In einem Visitationsakt von
1809 fiir die Kaplanei zen Hohen Fliithen forderte der Bischof von Sitten,
daB totgeborene Kinder nicht nach wundertidtigen Orten gebracht und
hier getauft werden diirften, wenn nicht ein Priester und ein Arzt an-
wesend waren. Sei kein Arzt verfiigbar, mii3te an seiner Stelle ein kluger
und erfahrener Mann gerufen werden. Beide sollten bezeugen, ob das
Kind wirkliche Lebenszeichen gegeben habe oder nicht. Bei sicheren

Literaturangaben bei JoH. DUFT 1.c. 73. Nach BUHLER, Im Kreuze ist Heil,
Einsiedeln 1904, 39-41 geschah hier der erste Fall der Wiedererweckung eines
totgebornen Kindes am 20. April 1687. Jos. HEINRICH DIETRICH, Gesch. d. Ge-
meinde Kirchberg Bazenheid 1952, 420 verweist auf die Akten des Stiftsarchivs.
Doch konnen wir darauf nicht mehr eingehen.

1 A. BaumANN, Gesch. d. Pfarrei Wassen. Histor. Neujahrsbl. d. Kt. Uri 4 (1898) 17.

2 P. Iso MULLER L. ¢. 24 f. Die 24 n. 5 erwdhnte Taufe bezieht sich auf Obersaxen,
da nach Simonet 115 Thomas Riedi 1759-98 Kapl. von St. Martin war. Die Mit-
teilung betr. die Taufe vom 10. Febr. 1789 verdanken wir der Zuvorkommenheit
von P. Iso MULLER.

3 R. ZimMERMANN, Die Kapelle zen Hohen Fluhen. Bliatter aus der Walliser Gesch.
10. Bd. 1. Jg. (1946) 81-89, neuerdings PETER ArNoLD, Licht und Schatten in den
10 Gemeinden von Ostlich-Raron im Wallis. Mérel 1961, bes. 327 {. Vgl. J. B. BEr-
TRAND, Deux sanctuaires valaisans suppléant au baptéme des enfants mort-né¢s.
Folklore suisse 33 (1943) 2-5, A. DoNNET, Walliser Kunstfahrer (Sitten 1954) 106.

4+ BERTRAND l. ¢c., DoNNET 1. ¢. 63. Die Wallfahrt nach Chandolin wird wohl in das
17. Jh. zurickreichen. Sie ist freilich mehrmals vergréBert worden. Der Barock-
altar gehort nach Donnet in den Anfang des 18. Jhs.

66



Lebenszeichen diirfe das Kind vorbehaltlos, bei zweifelhaften nur in
bedingter Form getauft werden 1. Ahnlich veibot auch der Bischof von
Lausanne, Maxime Guisolan, 1812 die Aussetzung von offenkundig toten
Kindern an heiligen Orten, Kapellen oder Oratorien 2. Doch kam es trotz
solcher Vorschriften in einzelnen Fillen zu klaren VerstoBen. In die
Marienkirche der Abteil Disentis wurde 1815 am Weihnachtsabend ein
totgeborenes Kind gebracht, in der Nacht getauft, ohne dal} ein Pater
als Zeuge fiir die Zeichen des Lebens und als Taufspender gerufen worden
wire, obgleich man es dem Abt versprochen hatte 3, ja, 1842 erregte die
Taufe eines totgeborenen Kindes aus einer Lugnezergemeinde, das zu
einem 4 Stunden entfernt wohnenden P. Salesius getragen wurde, in der
Biindner Presse groBes Aufsehen, zumal in einer Korrespondenz be-
hauptet wurde, ein anderer Pater habe sich in einem Fall eines Blas-
balges bedient, um dem auf einem altardhnlichen Tisch liegenden Kind
durch den After Luft zuzufiihren. Die Echtheit dieses Vorfalls wurde
allerdings bald in Abrede gestellt *.

Iso Miiller fithrt zur Erklirung der ungewohnlich groBen Schwierig-
keiten in der Bestimmung der Lebenszeichen bei Frithgeburten oder bei
Scheintod das Zeugnis des Gottinger Arztes Mende von 1837 an 5. Diese
Schwierigkeit blieb jedenfalls nochlange bestehen. Nicht umsonst wandten

1 P. ArNoLD 1. c. 328.

2 Decreta et constitutiones (s. S. 15, Anm. 4) 58 f. Leider kénnen wir die weiteren
Bestimmungen nicht ertrtern.

3 P.Iso MULLER I. c. 23.

* Mitteilungen im Biindner Tagblatt vom 27. Aug. 1958, 106. Jg. Nr. 198 aus der
Churer Zeitung Nr. 22 vom 15. Médrz 1842 (Bibliogr. d. Schweizer Presse 252 V),
dem Morgenstern vom 12. April (Bibliogr. 691) mit dem Bericht eines Augen-
zeugen iiber das Einblasen der Luft, Dementiin der Biindner Zeitung vom 16. April
1842 (Bibliogr. 231). Unter dem genannten P. Silesius oder Salesi méchten wir
den bekannten P. Salesius Brunner vermuten, ehemals Benediktiner in Maria-
stein. Vgl. die Angaben im Monasticon Benedictinum Helvetiae IV (0. J.) 236 f.,
die Literatur iiber ihn S. 279 n. 284.

5 Die churratische Wallfahrt. Basel 1964, 78, ebda. die bemerkenswerten gutacht-
lichen AuBerungen von Prof. Dr. HEINRICH WILLI in Ziirich. Die medizinge-
schichtlichen Aspekte unseres Themas fallen nicht in unsere Kompetenz. Immer-
hin sei nachgetragen, da Bernard E.v. Lenzburg, Bischof von Lausanne, in
seinem Hirtenschreiben vom 25. Mai 1788 das Werk von FrancEsco EM. CANGIA-
MIiLA, Embriologia sacra sive de officio sacerdotum, medicorum et aliorum circa
aeternam parvulorum in utero existentium salutem anfuhrt, 3. Aufl. Augsburg
1764 (iiber weitere Auflagen s. Catal. Biblioth. Nationale Paris 23, 288, dazu 40,
851, British Museum, General Cat. 33, 272) mit der franz. Ubersetzung: Abrégé
de I'Embriologie sacrée par 1’abbé DiNouarT. 2. Aufl. Paris 1774. Jedenfalls
dienten die hier S. 369 ff. zit. Mandate als Vorbild fiir den Bischof v. Lausanne.
S. 352 fi. bemerkenswerte Berichte iiber Fille von Scheintod aus den Jahren 1760-61.

67



kantonale Regierungen im 19. Jahrhundert dem Unterricht der Hebam-
men besondere Aufmerksamkeit zu. Die Regierung des Kantons Aargau
errichtete auf Grund eines Gesetzes vom 15. Dez. 1836 eine Hebammen-
schule und verfiigte, da3 die Hebamme bei tot scheinenden Kindern
einen Arzt herbeirufe, in der Zwischenzeit aber alle Mittel anwenden
solle, liber die sie zum Zwecke der Wiederbelebung solcher Kinder belehrt
worden sel. Gelang es einer Hebamme, ein iiber eine halbe Stunde tot-
geborenes Kind wieder zum Leben zu bringen, durfte sie eine besondere
Belohnung aus der Staatskasse erwarten!. Als in Oberrohrdorf am
16. Juni 1860 ein totgeborenes Kind in der Nacht ohne Geleite und ohne
Mitwirkung des Pfarrers beerdigt worden war, bot dieser Vorfall bald
den Anlaf3 zu einem Konflikt mit dem Bischof von Basel. Der Pfarrer
hatte zwar zu seiner Rechtfertigung erkldrt, in solchem Verfahren liege
keinerlei «Inhumanitidt», und ein Kind werde erst durch die Taufe Mit-
glied der Kirche und damit ihrer Segnungen teilhaftig. Allein der Katho-
lische Kirchenrat dringte unter dem Vorsitz Augustin Kellers auf eine
einheitliche Regelung des Beerdigungswesens fiir ungetauft verstorbene
Kinder, auf daB alle gemdB3 dem Wunsch der Eltern mit férmlichem
Leichenbegleit bestattet wiirden. Der Kath. Kirchenrat meinte in seiner
Eingabe vom 26. Juni 1860: « Abgesehen also davon, daBl schon Humani-
tatsriicksichten eine solche Behandlung eines menschlichen Geschopfes
verurtheilen miissen — namentlich gegeniiber den Eltern, wenn ihr Kind
ohne Begleit gleich einem gewdohnlichen thierischen Wesen der Erde
ibergeben wird», erfordere die Fiihrung des Registers die kirchliche
Beerdigung 2. Am 31. Aug. 1860 erging in einem Kreisschreiben an die
Pfarrimter des Kantons eine entsprechende Weisung 3. Am 6. Okt. aber
verwahrte sich der Bischof von Basel, Kaspar Arnold, gegen diesen Ein-
griff in den Glaubensbereich der katholischen Kirche. MaBgebend sei die
dogmatische Wahrheit, alle Ritualien schléssen ungetaufte Kinder vom
kirchlichen Begribnis aus. Der Bischof fiihlte sich auch verletzt, weil
den Katholiken auf diese Weise Auffassung und Praxis der Reformierten
aufgedringt wiirden, obgleich beiden Konfessionen die Gleichberechti-

1 Gesetzes-Sammlung fiir den Kt. Aargau 1-4 (Brugg 1822) 171 ff.: Organisation
des Sanitiatswesens, 185-187, §§ 89, 91, 98 {.; dazu vgl. Neue Sammlung der Gesetze
und Verordnungen des Kt. Aargau 2. Bd. (Titelbl. Aarau 1831, enthidlt jedoch
Gesetze von 1834-38) 216, 3. Bd. (Aarau 1848) 82 f.

2 Staatsarchiv Aarau, Kirchenwesen 31. Aug.-29. Okt. 1860 (23 Blatt), s. Zt. uns
gitigst von Freund Dr. Georg Boner, Aarau, iibermittelt.

3 Vgl. Gesetzes-Sammlung fiir den Kt. Aargau enthaltend die Gesetze usw. 1856-
1864, 5 (1865) 316.

68



gung zuerkannt sei. Indem er die Unterschiede in der Auffassung von der
Taufe hervorhob, betonte er namentlich, ungetaufte Kinder kimen auch
nach katholischer Lehre keineswegs in die Hélle, sondern sie wiirden
ohne Anschauung Gottes einer natiirlichen Seligkeit teilhaftig. Der
Kirchenrat hielt an seiner Auffassung entschieden fest und suchte seine
Stellungnahme vor allem auch mit den Meinungsverschiedenheiten unter
den Theologen zu stiitzen. Im iibrigen gab es nach seiner Erklirung nur
noch wenige Friedhofe mit ungeweihter Erde. Dagegen sprach er von
den listigen Hebammen, die die Miitter und die Pfarrer aus ihrer Ver-
legenheit zégen, indem sie Zuflucht zur bedingten Taufe ndhmen *.

Die Verschiedenheit der Lehre von der Taufe bei Reformierten und
Katholiken zeichnete auch Jeremias Gotthelf in seinem Roman «Leiden
und Freuden eines Schulmeisters» 2. Er entwirft ein ergreifendes Bild
von der seelischen Not der Eltern eines ungetauft verstorbenen Kindes.
Ihr Gliick wird bald iiberschattet von der Trauer iiber das dem Tode
geweihte Kind. Doch der Dichter, der sein Volk kennt, riickt in die Mitte
des Geschehens den Glauben an das ewige Heil auch fiir die ungetauften
Kinder. Die eine der Frauen, welche die leidtragenden Eltern besucht,
wird zur Deuterin des Volksglaubens, wenn sie erklart: «Mi seyt zwar, si
chémme nit i di hingeristi Holl, aber es wird vornache o no heil3 gnue sy.
Die arme Tropf» 3. So gewinnt der Dichter den Ausgangspunkt fiir die
Widerlegung des «aus der alten Katholizitat her» verbreiteten Glaubens,
wonach die ungetauft verstorbenen Kinder ewig verdammt wiirden. Der
Schulmeister ist iiber diese Anschauung entsetzt. Die Frau aber trostet
ihn mit dem Hinweis auf die Bibel, die sich iiber das Schicksal solcher
Kinder nirgends ausspricht. Das Wort der HI. Schrift ist entscheidend,
aber Zweifel treiben den Schulmeister doch noch zum Pfarrer. Und dieser
setzt nun mit der letzten Belehrung ein. «Aber der alte Glaube, daB3
Ungetaufte des Teufels seien, blieb nicht nur unterm Volk, sondern ward
auch Kirchenglauben, obgleich er durchaus keinen Grund in der Bibel
hatte» *. Dann steigt vor dem Auge des Pfarrers aus ferner Zeit das Bild

! Wir miussen es uns leider versagen, auf diese Auseinandersetzung niher einzu-
gehen, insbesondere die vom Kirchenrat angezogenen kirchlichen Autoren zu
iiberpriifen.

2 JEreEMIAs GOTTHELF, Samtl. Werke hrg. von Rud. Hunziker u. Hs. Bloesch III. 2
(1921) bes. 148-162. Wir iibernehmen einzelne Stellen, doch ohne das iiberschrie-
bene e. Diesen Hinweis entnahmen wir den Mitteilungen von E. HOFFMANN-
KRAYER, Volkskundliches aus Jer. Gotthelf. Schweiz. Archiv f. Volkskunde 19
(1915) 39, 45.

3 1s 82157, 4 1. c. 160.

69



von der Taufe der totgeborenen Kinder in Biiren auf, damit auch Bilder
des «kursierenden Volksglaubens»!. Dafiir gibt Gotthelf bezeichnende
Beispiele. Der Totengrdber hatte fiir das Kind «das kleine Gréblein in
der Dachtraufe gemacht und gar nicht tief». Auf die Frage des Schul-
meisters erklirt er: «Je ndher der Kirche man begraben werde, desto
sicherer sei man vor den bosen Erdgeistern, und da ungetaufte Kinder
nicht durch die Taufe vor ihnen geschiitzt wiirden, so tue man sie an die
Kirche, um durch die Kirche selbst beschiitzt zu werden. Dann tue man
sie ins Dachtrauf, damit sie noch hier getauft wiirden. Wenn ndmlich
der Pfarrer das Taufwasser bsegne, so werde alles Wasser in und an der
Kirche zu Taufwasser (das hei3t, der Heilige Geist komme in dasselbe)» 2.
Regne es, werde auch das Regenwasser auf dem Dach Taufwasser, und
dringe es bis zum Kinde, werde das Kind so gut und giiltig getauft wie
das Kind in der Kirche.

Der Verlust des ewigen Heils fiir das totgeborene und ungetaufte Kind
wurde immer als ein unfaBbares Ungliick empfunden. Zwischen der
metaphysischen Einstellung des Menschen und dem allméhlichen Auf-
didmmern der Erkenntnis natiirlicher Zusammenhinge entwickelte sich
jene Spannung, welche das Weltbild weithin umzuformen begann. Diese
Spannung enthiillte sich in der Hoffnung des Volkes auf die Wieder-
erweckung totgeborener Kinder mittels des Glaubens. Dieser Glaube ist
nicht um Geringes eingesetzt worden. Menschliche Not wird stets nach
Formen seelischen Trostes ringen. Wieviele fanden einst diesen Trost
in einem lebendigen Glauben! Dieser bleibt, auch wenn er sich oft ins
Bizarre wandelte, doch das wesentliche Motiv fiir die Taufe totgeborener
Kinder. Der Wert des Menschen ist ewig, und einzig die Ewigkeit ver-
klart die tiefste Not des Menschen. In diesem Sinn gilt auch das Wort
des angesehenen Erforschers der religiésen Volkskunde, Rudolf Kriss:
«Alle jene zahllosen Sitten und Gepflogenheiten des Wallfahrtswesens,
gleichwohl welcher Herkunft, die dem gldubigen Gemiit in den Né6ten
des Lebens Hilfe und Erleichterung bringen, auf jeden Fall tief fromm
sind, verdienen Achtung und Anteilnahme, von welchem Standpunkt
man sie auch immer betrachten mag. Die rationale Zergliederung der
Phianomene, so notwendig sie fiir die Wissenschaft im Sinne des Strebens
nach Erkenntnis auch ist, soll die echte religiése Erlebnisfahigkeit nicht
schmilern und wird es wohl auch bei denjenigen, die ihrer teilhaftig sind,
nicht so leicht vermégen» 3.

! 5. oben S. 11 ff. iiber Biiren. Z1.c.161 1.
3 Wallfahrtsorte Europas. Miinchen 1950, 286.

70



	Der Brauch in nachreformatorischer Zeit

