Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 60 (1966)

Artikel: Uber die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz
Autor: Vasella, Oskar

Kapitel: II: Die Taufe totgeborener Kinder und die Reformation
Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

daB die weltliche Obrigkeit sich gegen die kirchliche Obrigkeit stellte
und den Glauben des Volkes an solche Wunder unbeirrbar verteidigte.
Es 148t sich kaum entscheiden, ob sich die Herren von Bern der Erkennt-
nis des betriigerischen Verfahrens einfach verschlossen oder ob sie auch
in dieser Frage kurzweg ihre Eigenstdndigkeit wahren und den Volks-
glauben um jeden Preis schiitzen wollten, damit unter den Untertanen
keine Unruhen entstiinden. So muBte dem Bischof von Konstanz der
Erfolg versagt bleiben. Die ganze Auseinandersetzung zwischen Bern
und Konstanz ist ein Beispiel fir die Erkenntnis, dal die Kirche keines-
wegs jeden MiBbrauch verschuldete, auch daB sie sich durchaus nicht
jeder Reform verschloB3, dal sie aber am Widerstand der weltlichen
Autoritit scheitern konnte, in Bern wohl auch, weil der Rat in Rom
schon lingst als Gegenspieler gegen die bischéfliche Gewalt aufzutreten
gewohnt war.

II. DIt TAUFE TOTGEBORENER KINDER UND DIE REFORMATION

Man bedenke noch einmal, wie sehr der Glaube, totgeborene oder gar
abortive Kinder wiirden dank der Fiirbitte der Heiligen und namentlich
der Mutter Gottes wieder lebendig, von der Kirche selbst abgelehnt
wurde und wie er sich trotzdem in breiten Kreisen des Volkes zu be-
haupten vermochte. Je weniger die katholische Kirche Erfolg gehabt
hatte und je mehr die Skepsis wuchs, desto machtvoller konnte der
Kampf gegen die geschilderte Praxis im Zeichen wirklicher Reform
gefithrt werden. Wie dieser Kampf gefithrt worden ist, deuten nur ver-
einzelte Spuren an. Der berithmte Maler und Dichter Nikolaus Manuel
goB 1n seiner Satire « Testament der Messe» seinen Spott {iber zahlreiche
kirchliche Brauche aus. Er fordert darin den Vertreter der Altglaubigen,
den Nasengrafen, auf, unter anderem das gebenedeite Wasser zu den
Predigern, den gesegneten Wein zu den Barfiiern und das «fliegend
faderli zh Buren samt sant Batten wurm» zu einer Pastete zuzubereiten 1.
Das war eine deutliche BloBstellung der Wallfahrt mit totgeborenen
Kindern nach Oberbiiren vor der Offentlichkeit. Das beweist aber auch,
daf3 der Glaube an diese behaupteten Wunder im Volke nicht mehr
unerschiittert bestand.

1 Bibliothek dlterer Schriftwerke der deutschen Schweiz IT (Frauenfeld 1878) 236. 8.
M. Stiirler deutet das Faderli falschlicherweise als ein Stiick Heilthum aus dem
Marienorte Oberbiiren. Vgl. Einl. 176 Anm. 1. Ubrigens wird ebda. 236.3 der
Name Doctor Lenzli falsch gedeutet. Es ist Dr. Laurenz Mir gemeint.

32



Die Geistlichkeit von Biiren bekam die Gewalt des Rates von Bern
in einer Reihe von MaBnahmen bald kriftig zu spiiren. Am 15. Juni 1524
wurde der Dekan von Biiren geheiBen, vom Bann gegen die Geistlichen
abzulassen 1. Am 15. Mirz 1525 unterstellte Bern die Geistlichen von
Biiren in weltlichen Streitsachen mit Laien dem weltlichen Gericht.
Gleichzeitig erhielt die Stadt Biiren das Recht, von der Geistlichkeit das
Umgeld von Wein und den bosen Pfennig zu erheben 2. Dann galt der
Kampf dem Konkubinat. Kaplan Heinrich Trinkwin durfte zwar am
12. Aug. 1524 einstweilen bei seiner Jungfrau verbleiben 3, aber anders
verfuhr der Rat in der FFolge mit Beat Besserer. Er sollte am 31. Jan.
1525 seine Konkubine nach der Fastnacht entlassen, bei Verlust seiner
Pfriinde. Noch einmal fand er bei der Obrigkeit am 25. Mai 1525 Gnade.
Aber am 11. Sept. 1525 verfiigte der Rat seine Entlassung. Doch fand
er beim Rat von Biiren offenbar einigen Riickhalt; denn am 27. Juli 1526
wurde er nach Bern zitiert und im Juli 1527 dringte der Rat von Bern
beim Schultheifen von Biiren auf Entlassung Besserers *. Melchior
Miiller, 1523 Leutpriester in Lerau, wurde in Biiren als Prediger ange-
stellt und verwickelte sich 1525 in einen Konflikt mit Georg Aregger,
Pfarrer in Dotzigen, wegen einer Predigt an Marid Verkiindigung. Kurz
zuvor war er dem Bischof von Konstanz prasentiert worden. Der Rat
belieB ihn in seiner Stellung, nachdem er ihm ein Jahr zuvor wegen seiner
Konkubine Gnade erwiesen hatte 5. Wann Georg Blosch als Kaplan nach
Oberbiiren kam, wissen wir nicht. Er war 1523-1526 Kirchherr in Koppi-
gen und erhielt noch am 19. Jan. 1527 vom Rat einen Empfehlungsbrief
an den Abt von Trub ¢. Er unterschrieb im Januar die Thesen der Dispu-
tation als Kaplan von Oberbiiren 7. Im Sept. 1527 hatte Biiren mit Mehr-
heit beschlossen, dall simtliche Pridikanten und Geistliche, die sich
verheiraten wiirden, ihre Pfriinden verlieren sollten 8. Die Mehrheit der
Gemeinde lehnte also die Priesterehe ab.

Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation. Bern 1923, Nr. 431.

1. ¢c. 590.

1. c. 470, vgl. auch 547.

1. c. 560, 649, 724, 968, 1244, 1250.

1. c. 320, 607 £., 623 {., 649. Vgl. TH. DE QUERVAIN, Geschichte der Berner Refor-

mation. Bern 1928, 67.

¢ 1. ¢. 212 (bemerkenswert wegen der AuBerungen des ehem. BarfiiBers Sebastian
Meyers), 668, 798, 831, 1097, vgl. auch 1115, dazu TH. DE QUERVAIN, 1. c. 45.

" 1.c. 1465, S. 594.

% 1.c. 1330 S.498: Antwort von Biiren an den Rat vom 23. Sept. 1527 ; DE QUERVAIN

l.c. 72 1.

w B w [}§] —

3 33



Nach der Disputation wurde das Schicksal des Wallfahrtsortes rasch
besiegelt. Am 22. Febr. 1528 erging der Befehl nach Biiren, die Messe
einzustellen und die Kirche zu schlieBen. Vier Tage spiter fiel im Rat
von Bern der BeschluB3, das Gnadenbild abzutun, auch andere Bilder
mit den Altdren !. Am 9. Mdrz wurden die beiden Kapline Konrad und
Georg Blosch mit je 50 Gulden abgefertigt und geheiBen wegzuziehen 2.
Das Gnadenbild fand jetzt keine Gnade mehr. So wie das Marienbild in
Genf 1535 offentlich verbrannt wurde, erlitt jenes zu Oberbiiren dasselbe
Schicksal. Wihrend das wundertitige Bild vom Ratsboten Anton Noll
vor aller Offentlichkeit den Flammen iibergeben wurde, erhofften viele
Leute Zeichen vom Himmel, berichtete Berthold Haller am 10. Mirz
1528 an Zwingli 3. Allein noch standen in der Kirche die Altire. Biiren
leistete Widerstand. Es hatte Beschwerden eingereicht, wohl auch wegen
der Unterdriickung der Wallfahrt. Der Rat von Bern war befremdet,
beharrte auf seinen Beschliissen und fiigte in seinem Schreiben vom
30. Mirz drohend hinzu, er werde sich auf keinen Fall davon abdringen
lassen 4. Biiren zogerte immer noch, die Befehle durchzufithren. Am
30. Mai 1528 erging namlich an den Schultheien von Biiren die scharfe
Mahnung, die Altire innert 8 Tagen zerschlagen zu lassen oder schwere
Strafe zu gewirtigen 3. Zwei Jahre spiter, am 6. Juli 1530, forderte der
Rat die Leute von Biiren auf, die Kirche abzubrechen, und zwar auf
ihre Kosten, und ihre Ringmauer auszubauen. Die Pfaffenhéduser blieben
dagegen stehen ©.

Der vollstindige Abbruch der Kirche erfolgte erst 1532 7. Allein wieviel
besagt die Tatsache, daB3 trotzdem noch Leute aus Grenchen, besonders
aber aus Luzern, aus den Gerichten Huttwil und Wangen 1534 nach
Oberbiiren pilgerten 8. Sie brachten Opfergaben und erkldarten schlicht,

1 1.c. 1532, 1535; s. auch B. HALLER, Bern in seinen Ratsmanualen 1 (1900) 110.

2 1.c. Nr.1549. Am 13. Mirz beschloB der Rat, alle Geistlichen in Biiren wegzu-
schaffen. 1. c. 1555: Die pfaffen in 14 tagen rumen.

® % 9,.3791

4 Aktensammlung 1. c. 1581. Die Beschwerden werden nicht eigens genannt, vgl.
aber folgende Anmerkung.

5 1. c. 1706.

6 1. c. 2836. Mehr hieriiber bei HOFER 115-117, ebda. 114 {f. iiber die Abrechnung
des 1527 eingesetzten Vogtes Konrad Willading (Aktensammlung Nr. 1252);
s. auch TH. pE QUERVAIN, Kirchliche und soziale Zustinde in Bern. Diss. Bern
1906, 103 {., ferner KurRT GUGGISBERG, Bernische Kirchengesch. (Bern 1958) 128.

7 HorERr 117.

8 STAB UP 81, Nr. 14: Schulth. u. Rat von Biiren an den Rat von Bern. 2. Aug.
1534. Wir mochten den so bezeichnenden Text wenigstens teilweise anfithren.
«Euer Weisheit ist wol ze wiissen, wie dz abgottisch hii3 ze Oberbiirren so gnig-

34



da es noch Geistliche gebe, wollten sie von der Wallfahrt nicht ablassen.
Sie brachten junge Hennen, Geld und anderes. Die einen lieBen die
Hennen laufen, andere verkauften sie, das Geld aber legten die Leute
auf den Stein, wohl in Erinnerung an die auf den Altar gelegten Spenden.
So fand die einst so berithmte Wallfahrt nach Oberbiiren ithr Ende.

Die Zusammenhdnge dieser im Volksglauben so stark verwurzelten,
miBbrduchlichen Taufpraxis mit der protestantischen Glaubensbewegung
reichen wesentlich weiter, auch wenn die Spuren in der Uberlieferung
der Quellen nur undeutlich hervortreten. Je berechtigter die Kritik
erschien, desto mehr dringte sich der Versuch auf, die Verhiltnisse zu
dndern, nachdem es den Bischéfen nicht gelungen war, Abhilfe zu schaf-
fen. Kritik und Reform flossen in eins zusammen und erfafiten viele
Erscheinungen des kirchlichen Lebens. Die Skepsis galt dem Wallfahrts-
wesen, der Bilderverehrung, dem iibersteigerten oder auch mibrauchten
Glauben an die Wirkung der Fiirbitte der Mutter Gottes und der Heiligen,
der Marien- und Heiligenverehrung iiberhaupt, die in diesem Glauben
an die in betriigerischer Weise vorgegebene Wiedererweckung totge-
borener Kinder entstellt wurde. Das ganze Bild bot ein wirkungsvolles
Beispiel, um die MiBstinde in der Kirche zu veranschaulichen.

Die Uberlegungen miissen noch in anderer Richtung fortgefiihrt wer-
den. Fiel es einerseits schwer, echte und unechte Lebenszeichen der neu-
geborenen Kinder zu unterscheiden, und stand es anderseits fest, da3
viele Lebenszeichen auf Tduschung und Betrug beruhten, dann muBte
in vielen Fillen auch die Berechtigung der Taufe in Zweifel gezogen
werden. War es dann nicht besser, um der Schwierigkeiten Herr zu
werden, auf die Kindertaufe zu verzichten und in Erwiagung aller Um-
stande zur Erwachsenentaufe iiberzugehen, das heit den Zeitpunkt
abzuwarten, da das Kind ein eigenes Urteilsvermogen erlangte? Zwingli
gab einmal den Tdufern zu, daB ihr Kampf gegen die Kindertaufe auch
sein Gutes gehabt habe, weil sie den Exorzismus, die Verwertung des

samlich durch das alt und nuw testament verbotten. Nun langet an uns, unser
nachgepurren von Grenchen und ander, so uns fiirhalttent, die wyl die kilch
hinweg gethon und aber mit phaffen und predicantten noch besécztt, so wiissent
sy nit, war fir sy es halten séllent. Des gelichen so kemment bilger fast fil us
Lucerner gebiett, ouch Hutwyller und Wangen gericht, so noch opffer bringent
und spreuchent offentlichen, die vil die phaffenn da sitzenntt, so wollent si nit
ablassen und bringentt noch jung hannen, geltt und anders. Habent ouch ir etlich
dz gelt uff die stein geleit und die hannen lossen louffen, etlich die iren verkoufft».
Es folgen Klagen wegen Wassermangels im Stddtchen, derweil der Priadikant
oberhalb des Stiadtchens damit wohl versorgt ist.

35



Speichels und des Salzes bei der Taufe abgelehnt hatten !. Mehr besagt
indessen, daB die Taufer erkliarten, nicht zu wissen, ob sie getauft seien
oder nicht, eine Begriindung, die Zwingli nicht gelten lieB, indem er
seine Gegner auf die Namen und Paten verwies 2. So ist es auch ver-
stindlicher, daB Zwingli urspriinglich die Kindertaufe verworfen hatte,
gestand er doch selbst, er sei vor etlichen Jahren vom Irrtum verfiihrt
worden zu meinen, es wire viel besser, «man toufte die kindli erst, so
sy zu gutem alter kommen wirend». Es war wohl eher eine Ausflucht
gegeniiber den Taufern, wenn Zwingli erkldrte, ihm liege an der Kinder-
taufe nicht sehr viel 3; denn es ist durchaus denkbar, daB3 er sich ver-
anlaBt sah, aus Riicksicht auf die Denkweise des Volkes und die Not der
Eltern die radikalere Auffassung der Taufer preiszugeben und die Er-
wachsenentaufe doch zu verwerfen. SchlieBlich war es fiir ihn auch nicht
ohne Bedeutung, daf3 die katholische Kirche an der Kindertaufe fest-
hielt, wie immer dann seine eigene theologische Begriindung lauten
mochte.

Die Problematik des Schicksals der ohne Taufe verstorbenen Kinder
blieb auch in der protestantischen Glaubensbewegung lebendig. Der
Waadtlinder Reformator Pierre Viret zog an der Disputation von Lau-
sanne von 1536 diese Frage in seine Auseinandersetzung mit dem katho-
lischen Gegner, Jean Michod, hinein, wobei er geltend machte, die heilige
Schrift allein miisse fiir alles Wissen des Menschen auf Erden mafgebend
sein. Da aber in der hl. Schrift sich iiber die Frage des Schicksals der
ohne Taufe verstorbenen Kinder gar nichts finde, mahnte er mit Nach-
druck, gar nicht davon zu reden oder untersuchen zu wollen, wohin die
kleinen, ungetauften Kinder kdmen, wieviele Raume (chambres) es in
der Holle gebe, wo sich das Fegfeuer befinde, ob nahe der Vorhélle, vorn
oder hinten, und tausend dhnliche torichte und neugierige Fragen *.

Die protestantische Kirche vollzog auf Grund des Schriftprinzips nicht
bloB einen radikalen Bruch mit der vorreformatorischen Taufpraxis,
sondern sie zog aus dem Erlebten auch in manchen damit verbundenen
Fragen entsprechende Folgerungen. Sie forderte, da die Taufe in der
Kirche und vor der Gemeinde zu vollziehen sei. Die Synode von Bern

! Vgl. den Kommentar WALTHER KOHLERS. Z 4, 193.

% L e, 195,

3 Z 4, 228, dazu CArr. HEMMANN, Zwinglis Stellung zur Tauffrage. Schweiz. theol.
Zeitschr. 36 (1919) 31; 33 mit Verweis auf Z 3, 411.

* A.PiaGeET, Les Actes de la Dispute de Lausanne. Mémoires de l'université de
Neuchatel 6 (1928) 134. Die im Kommentar 453 angefithrte Schrift von P. Viret,
Du vray ministére ergab keine Hinweise.

36



von 1532 lehnte die Haustaufe ausdriicklich ab und erkldrte sie fiir un-
giiltig. Wenn die Gemeinde nicht gegenwirtig wire, verlére die Taufe
den Charakter eines Sakraments und bliebe sie ein bloBes Kinderbad.
Wenn eine abergliubische Hebamme zu Hause eine Nottaufe vollziehe,
wie es im Papsttum iiblich sei, wire das keine Taufe; denn es sei Aber-
glaube, dal3 das Kind, das nicht duflerlich getauft worden sei, das ewige
Heil verliere !. Auch Farel forderte 1537 ausdriicklich, daB die Taufe
in der Kirche vor der Gemeinschaft der Glaubigen, und zwar téiglich, ge-
spendet werde. Den Hebammen wurde sie verboten, 1539 ausdriicklich
den Pridikanten vorbehalten 2. In den Kirchenordnungen fiir die Land-
schaft von 1547 wurde bezeichnenderweise nochmals bestimmt, dal
Hebammen, die sich das Recht zu taufen anmaBten, zur Verantwortung
gezogen und bestraft wiirden, je nach der Schwere des Vergehens 3.

Die Biindner Synode hielt sich in der Hauptsache an dieselben Prin-
zipien. Das Recht zur Taufe kam ausschlieflich dem Pfarrer zu. Die
Taufe mullte von den Eltern erbeten und in der ganzen Landeskirche
nach der gleichen Form vollzogen werden, entweder nach der Ziircher
oder der Churer Liturgie. Haustaufen waren nur in besonderen Fillen
erlaubt und sollten in ehrbarem Hause, niemals aber im Freien, in
Scheunen oder dhnlichen Orten vorgenommen werden *.

Diese Prinzipien konnten sich indessen in der reformierten Kirche
Graubiindens nur allmihlich und nicht ohne Schwierigkeiten durch-
setzen. Charakteristisch ist dafiir der Taufstreit, der sich 1537 in Siis
entwickelte und nach der Darstellung des biindnerischen Geschichts-
schreibers Ulrich Campell den AnlaB zum Glaubensgesprich in Siis bot,
das vom 29. Dez. 1537 bis zum 4. Jan. 1538 stattfand 5. Als die Gattin
Campells am 10. Mai 1537 in dessen Abwesenheit ein kaum lebensfihiges

! Acta synodi Bernensis (1532) cap. XXI: De baptismi tractatione. Wir zitieren

den u. E. pragnanteren lateinischen Text: « Eodem pacto si infans a male religiosa

obstetrice a partu statim in edibus baptisetur, quibuscunque id fiat praesentibus,

pro baptismo nequaquam haberi debet; nam et id citra ecclesiae iussum facit

et vana simul coniuncta superstitio est, qua certo persuadetur, nisi ab externo

tinctus esset puer, desperandam eius fuisse salutem.» Deutscher Text: Von tibung

des Touffs. Das XXI capitel. Franzgsischer modernisierter Text: Le synode de

Berne de 1532 (Lausanne 1936) 88 f.

Les sources du canton de Geneéeve 2 (1930) 333, 356, 385.

1. c. 502.

Jak. R. TrRuog, Aus der Geschichte der evangelisch-ratischen Synode 1537-1937.

Chur 1937, 21 {.

5 Uber die Disputation von Siis s. zuletzt noch mit entsprechenden Quellen- und
Literaturangaben EmiL CameENiscH, Mitarbeit der Laien bei Durchfithrung der
Biindner Reformation. Zwingliana 7, 1939-43, 547-559. Das fiir uns Wichtigste

- W

37



Midchen gebar, taufte es dessen GroBvater Kaspar Campell in Gegen-
wart von Hebammen. Diesen wollte der GroBvater die Taufe nicht iiber-
lassen, der nichste evangelische Geistliche wohnte weit entfernt und den
altglaubigen Pfarrer von Siis wollte er meiden. Darob erhob sich nun
vornehmlich wegen der Agitation der Frauen ein tumultartiger Streit.
Beinahe hitte man sich geweigert, das Madchen, das bald nach der
Geburt gestorben war, auf dem Dorffriedhof zu bestatten. Bald griff
auch der Pridikant Peter Flura die Tauffrage auf. Er vertrat in seinen
Predigten in Guarda und Lavin die Anschauung, da3 gemi0 der hl.Schrift
weder ein Laie noch gar ein Weib zur Spendung der Taufe berechtigt
seien. Nun bestand die Absicht, die Frage der Zuldssigkeit der Nottaufe
durch Laien, namentlich Frauen, an einer Disputation zur allgemeinen
Diskussion zu stellen und sie von der weltlichen Obrigkeit im ablehnenden
Sinn entscheiden zu lassen. Von geringerer Bedeutung war die andere
Frage der geistlichen Verwandtschaft, die infolge der vom GrofBvater
gespendeten Taufe entstanden war; denn der altgliubige Dekan des
Engadins, Johannes Bursella, meinte, wenigstens wie es Campell darlegt,
er selbst habe in einem dringenden Fall das Kind seiner Tochter getauft.
Die Richter des Tales schiitzten in ihrem Endurteil im wesentlichen das
Herkommen und damit auch die Nottaufe durch die Laien. Bestand fiir
das Kind Lebensgefahr und war der Geistliche erreichbar, stand ihm
allein das Recht zur Taufe zu. Konnte dieser jedoch nicht zur Stelle
sein, durfte ein ehrbarer Mann, fehlte auch dieser eine Frau die Taufe
vollziehen, damit das Kind nicht ungetauft verschied. Die Auffassung,
wonach das Kind fiir das ewige Heil der Taufe nicht bedurfte, drang also
nicht durch.

Zweil Jahrzehnte spiter entstanden unter Biindner Priadikanten Mei-
nungsverschiedenheiten iiber die Zulidssigkeit der Laientaufe !. In Ilanz
hatte ein Laie ein Kind getauft. Der Ortspfarrer, Konrad Bischof, im
Zweifel iiber die Giiltigkeit dieser Taufe befangen, wandte sich an seine
Amtsbriider in Chur. Johannes Fabricius, Pfarrer zu St. Martin in Chur,
bat am 29. Nov. 1557 Bullinger in Ziirich um Rat. Er selbst hatte sich
entschieden gegen die Wiederholung der Taufe ausgesprochen, und zwar

findet sich bei ULrR. CaMPELLI, Historia raetica 2 (Quellen zur Schweizer Gesch. 9,
1890) 224-230 sowie 273 f. Betr. den Beginn der Disputation ebda. 235. Dazu mag
man die im ganzen zuverlissige, wenn auch gekiirzte Ubersetzung von Conr.
v. Mohr, Ulr. Campell, zwei Biicher ritischer Geschichte 2 (Chur 1851) 342-66
lesen.

! Tr. ScHiEess, Bullingers Korrespondenz mit den Graubiindnern 2 (Quellen zur
Schweizer Geschichte 24, 1905) 39-41.

38



vor allem in Riicksicht auf die Tdufer. Die Handlung des Laien sei dem
biirgerlichen Gericht zur Beurteilung zu iiberlassen. Auf keinen Fall sei
sie zu billigen, weil sie auf den Glauben zuriickzufiihren sei, das ungetauft
verstorbene Kind sei vom ewigen Heil ausgeschlossen. Anderer Ansicht
war sein Amtsbruder zu St. Regula in Chur, Philipp Gallicius. Das Kind
miisse nochmals getauft werden, da sonst das geistliche Amt an Ansehen
verliere. Beide einigten sich schlieBlich darauf, Bullingers Urteil einzu-
holen. Dieser entschied am 3. Dezember gegen die Wiederholung der
Taufe. Allerdings sei die Laientaufe nicht in Ordnung. Er riet daher,
daB der Pfarrer den Knaben nochmals zur Kirche bringe, weniger um
dort zu erkldren, weshalb der Knabe zur Gemeinschaft der Gldubigen
gehore, als vielmehr um alle zu ermahnen, solches nicht mehr zuzulassen,
da das Kind durchaus nicht vom ewigen Heil ausgeschlossen werde, wenn
es stiirbe, ehe es vom Geistlichen getauft worden sei. Gallicius glaubte
noch 10 Tage spiter, seine Stellungnahme rechtfertigen zu miissen. Zwar
wollte er Bullingers Meinung nicht entgegentreten, aber er hob mit Nach-
druck hervor, hinsichtlich der Laientaufe sei es bisher in Biinden anders
gehalten worden. Gewisse Gemeinden hdtten ndamlich beobachtet, dalB3
die Laientaufe nicht verurteilt werde, und daher begonnen, die Taufe
selbst vorzunehmen, im Glauben, den Geistlichen tiberhaupt nicht mehr
notig zu haben.

Die so ganz andere Auffassung von der Geltung der Laientaufe bei Ka-
tholiken und Reformierten fithrte 1564 zu einem charakteristischen Kon-
flikt Freiburgs mit Bern 1. Dem Prddikanten Jean Gondo in Goumoéns-
la-Ville, einer Pfarrei in der Vogtei Echallens, wurde anfangs Februar
1564 in Gegenwart der Hebammen und von zwei Frauen aus der Nach-
barschaft vorzeitig ein Kind geboren 2. Das Kind lebte kaum eine Viertel-

! Dr. PETER RUCK, Archivar in Freiburg, machte mich liebenswiirdiger Weise auf
diesen Konflikt aufmerksam. Ihm verdanke ich die Hinweise auf die Akten im
Freiburger Staatsarchiv: Ratsmanuale 89 (10., 17., 22., 23. Febr. u. 3. Mirz 1564
sowie Missivenbuch 21, fol. 136-137 (17. und 23. Febr.). Die entsprechenden Kor-
respondenzen Berns finden sich im STAB TMissb. DD (1559-1565) 1072-75, 1095.
Wir stiitzen uns vor allem auf das ausfithrliche Schreiten Berns vom 22. Febr.
1564 (1073 £.). Hier bezeichnet sich Gondo als Fremdling, dem kein eigener Fried-
hof zur Verfiigung stiinde.

2 Uber Gondo s. H. VUILLEUMIER (zit. p. 4, Anm. 1) 1, 586 u. 4, Register. Als erster
Priadikant von Orbe, der nach Goumoéns iibersiedelte und Echallens protestanti-
sieren sollte, vor allem bekannt aus Pierrefleur (Mémoires éd. Louis Junod, Lau-
sanne 1933, 242 f., 245 f., 263). Nach diesem Chronisten ein guter Prediger, aber
hochmiitig und habgierig (245 {.). Vgl. ferner E. Duprraz, Introduction de la
Réforme par le «Plus» dans le bailliage d’Orbe-Echallens. Diese Zschr. 9 (1915)
u.10 (1916); 9, 102-104 finden sich zwei Briefe Gondos von 1567.

39



stunde und blieb ungetauft. Der Vater lieB es in einem Winkel neben
dem Altar bestatten, an einer Grabstatte, welche die Mutter des Franz
Vigdats ihm lieh !. Der Vorfall rief den Rat von Freiburg auf den Plan.
Er lud am 10. Febr. den Priadikanten vor, der am 17. Febr. erschien und
erkldrte, er habe nach seiner Religion gehandelt, wonach das Kind
bereits im Mutterleib auch ohne dullere Taufe geheiligt werde 2. Den
Vorwurf der Hebammen und Frauen, die ihn zur Taufe gemahnt hatten,
er habe die Taufe eine Zauberei genannt, wies er entschieden zuriick.
Die Frauen wollte er freilich zur Taufe nicht zulassen, da diese ja kein
Sakrament spenden diirften. Uber die AuBerungen Gondos sollte sich
Schultheil Heid eigens erkundigen. Freiburg forderte, dal das Kind
ausgegraben werde, damit die Kirche nicht entweiht werde, und erlief
an den Vogt von Orbe entsprechenden Befehl. Doch jetzt nahm sich
Bern des Falls entschlossen an. Es bat Freiburg am 21. Februar, die
Sache auf sich beruhen zu lassen und darauf zu verzichten, die Leiche
des Kindes ausgraben und in ungeweihter Erde bestatten zu lassen. Dal
das Volk ein solches Vorgehen zum AnlaB von Auseinandersetzungen
nehmen und Unfriede entstehen wiirde, wie Bern geltend machte, war
beim gespannten Verhidltnis der Anhdnger beider Bekenntnisse mehr
als wahrscheinlich. Bereits am 22. Febr. erschien der Priddikant per-
sonlich in Bern. Er habe das Kind, erkliarte er vor dem Rat, gemidl sei-
nem Beruf und seinem Glauben nicht zur Taufe bringen kénnen. Er sei
auch nicht berechtigt gewesen «sin khind wyder sin gwiiBne durch wyber
touffen ze lassen unnd hiemit sin leer unnd predig deB goéttlichen wortts
verdacht ze machen». Einen katholischen Geistlichen wollte und konnte
er nicht hinzuziehen. Der Rat erkannte aber die Gefahr, daB3 die Taufe
in Abgang kommen konnte, weshalb der Pradikant denn auch eigens
betonte, das alles bedeute nicht, daBB er die Taufe ohne Not unterlasse.
Vielmehr ermahne er seine Gldubigen immer wieder, die Taufe anzu-
nehmen.

Auf Grund dieser Erklarungen hielt Bern den Pradikanten fiir gerecht-
fertigt. Es gab Freiburg zu verstehen, falls es an seinem Begehren, das
Kind auszugraben, festhalte, auch daran, daB totgeborene Kinder oder
solche, die nicht nach dem Bekenntnis ihrer Eltern getauft werden konn-
ten oder von Frauen nicht notgetauft werden durften, von der Bestattung

! Die Lesart Vigdats ist nicht ganz sicher. Vermutlich handelt es sich um den Notar
Francgois Visat, der 1567 das Begehren um eine Abstimmung iiber den Glauben
unterzeichnete. E. Dupraz 1. c. 101.

2 «sanktifiziert und geheilliget» (STAF Ratsman. 89, 17. Febr.).

40



in der Kirche oder auf dem Iriedhof auszuschlieBen seien, es den Kon-
flikt vor Gericht bringen werde, ja daBl es seinerseits an Orten, wo die
Neugldubigen die Mehrheit hiatten, dieselbe MaBnahme gegen die Katho-
liken ergreifen wiirde. Am 25. Febr. hob Bern erneut hervor, nicht wegen
der Person des Pridikanten so gehandelt zu haben, sondern wegen der
Folgen, daB nidmlich die ungetauften Kinder von der Beerdigung im
Friedhof ausgeschlossen werden koénnten. Als sich diese Befiirchtung
Berns als unbegriindet erwies, erklarte es sich am 22. Marz befriedigt.
Es wollte fortan solche Beerdigungen auf eigenem Herrschaftsgebiet
vornehmen lassen.

Die ganze Auseinandersetzung in der reformierten Kirche um die
Zulassigkeit der Laientaufe war kaum unbeeinflult von der vorreforma-
torischen Praxis und den dabei entstandenen Mibrdauchen bei der Taufe
totgeborener Kinder. Was lag an sich néher, als in der Stunde der Gefahr
fiir das neugeborene Kind die Taufe der Hebamme zu iiberlassen? Ihr,
die doch am ehesten in der Lage war, im Augenblick der Geburt den
Zustand des Kindes zu beurteilen? Wenn die reformierte Kirche sich
fiir den unbedingten Ausschlul3 jeden Weibes, selbst der Hebamme, vom
Taufrecht aussprach, erinnert dieser Entscheid doch sehr an die wichtige
und oft verhdngnisvolle Rolle, die die Frauen in der vorreformatorischen
Zeit bel der IFeststellung der vorgeblichen Wunder der Wiedererweckung
des totgeborenen Kindes gespielt hatten. Dall jedoch das Verbot der
Laientaufe sich in einem Lande, wie Graubiinden, wo die Gemeinde ge-
wohnt war, unter Umstdnden auch in kirchlichen Fragen, trotz der
Synode, selbstherrlich zu handeln, nur schwer durchzusetzen war, ist
sicher nicht {iberraschend. Die Wertschdtzung der Taufe blieb im Volk
haften. Das zeigt der Ausgang des Taufstreits in Siis.

Die Schwierigkeiten in der Unterscheidung der echten Lebenszeichen
des neugeborenen Kindes waren nicht iiberwunden. Sie waren fiir die
katholische Kirche von weit gréBerer Bedeutung, da sie an der Not-
wendigkeit der Taufe fiir die Erlangung des ewigen Heils festhielt 1.
So war das Volk auch inskiinftig mit der Sorge um die Taufe der Kinder
belastet, blieb auch die Not der Eltern bestehen.

I Betr. die theologischen Kontroversen tiber das Schicksal der ungetauft verstor-
benen Kinder in der neueren Zeit katholischerseits s. die ausfithrliche Darstellung
von P. CorLESTIN ZIMARA, Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen. Frei-
burger Zeitschr. fiir Philosophie und Theologie 10 (1963) 387-427 sowie 12 (1965)
53-80, noch nicht abgeschlossen; dazu die Ubersicht im Lexikon f. Theologie u.
Kirche 6 (1961) 1057-59. Darauf kénnen wir selbstverstindlich nicht eingehen.
Dagegen sei noch auf die bemerkenswerte Studie von Alfred Pfleger, Zur Taufe

41



	Die Taufe totgeborener Kinder und die Reformation

