Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 60 (1966)

Artikel: Uber die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz
Autor: Vasella, Oskar

Kapitel: I: Vorreformatorische Wallfahrtsorte

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

orte in der Schweiz hingewiesen werden soll, wohl wissend, da3 unsere
Ausfithrungen in mehr als einer Hinsicht erginzt und ausgeweitet
werden konnen.

Wie man wei, war die Sitte allgemein verbreitet, wirklich oder
vermeintlich totgeborene Kinder zum Gnadenbild einer Wallfahrts-
kirche zu bringen, um die Fiirbitte eines Heiligen oder einer Heiligen,
vornehmlich aber der Mutter Gottes zu erflehen, damit das Kind so
lange zum Leben erweckt wiirde, daB es getauft und nach seinem rasch
wieder eintretenden Tod in geweihter Erde begraben werden konnte.
Da die Frage der giiltigen oder echten Lebenszeichen eine ganz wesent-
liche Rolle spielte, miissen die Erscheinungsformen in der mittelalter-
lichen und in der nachreformatorischen Zeit deutlich auseinander-
gehalten werden.

I. VORREFORMATORISCHE WALLFAHRTSORTE

Das weitaus dlteste Zeugnis diirfte uns das Chartular von Lausanne
vermitteln. Da heiBt es zum 13. April 1236, daB an diesem Sonntag,
dem 1. Sonntag nach der Osteroktav, eine Frau von Turin kam und
erklidrte, ihr Knéblein sei gestorben. Sie verhieB das Kind der Mutter
Gottes, worauf es sofort wieder lebte. Als Opfergabe brachte sie ein
Knabenhemdlein nach Lausanne als Zeichen des Dankes an die Mutter
Maria fiir die gewdhrte Hilfe . Zwar wird hier nicht gesagt, daBl das
Kind tot geboren war, auch nicht dalB es sogleich getauft und begraben
wurde, sondern einzig, dall es, wohl unerwartet, starb und dank der
VerheiBung an die Mutter Gottes sofort wieder lebte, dies alles trotz
der weiten Reise von Turin nach Lausanne. Es ist auf Grund dieses
Textes schwer zu sagen, ob hier ein Fall des spiter klassisch gewor-
denen Glaubens an die wundertitige Wiedererweckung eines totge-
borenen Kindes vorliegt, denn von einer Taufe des Kindes ist iiber-
haupt nicht die Rede. Man wire daher geneigt anzunehmen, da@ es sich
um einen Einzelfall eines solchen Wunders handelt. Tatsidchlich fehlen

1 CHARLES RotH, Cartulaire de Notre-Dame de Lausanne. Mémoires et Docum.
de la Société d’histoire de la Suisse romande 3¢ série t. 3 (Laus. 1948) 650: 1236
April 13. «Prima dominica post octabas Pasce venit quedam mulier de Taurino,
dicens quod quidam filius suus parvulus mortuus fuit, et ipsa eum redidit beate
Marie Lausannensi, et statim puer revixit. Mater vero attulit Lausannam cami-
solam pueri, reddens gracias beate Marie Lausannensi».



uns aus der Zeit vor der Reformation jegliche Nachrichten iiber eine
entsprechende Wallfahrt nach der Kathedrale von Lausanne. Auch der
ausgezeichnete Kenner der Kirchengeschichte des Waadtlandes, Henri
Meylan in Lausanne, konnte uns diesen Befund nur bestiatigen. Allein
es mull schon hier festgehalten werden, daBl der Genfer Chronist der
Reformationszeit, Antoine Froment, die Wallfahrt nach Lausanne aus-
driicklich neben den bekannteren Wallfahrten zu den Augustinern in
Genf und nach dem bernischen Oberbiiren nennt; seit wann sie bestand,
verrdt er uns allerdings nicht !. Wir diirfen immerhin vermuten, da3 der
Brauch der Taufe totgeborener Kinder, iiber den Froment berichtet,
in Lausanne nicht jiingeren Datums als in Oberbiiren und in Genf war,
ja man mochte schlieBlich sogar glauben, daB8 er schon 1236 bestand,
auch wenn die niheren Begleiterscheinungen im Chartular von Lausanne
nicht erzahlt werden. Umso mehr fallt auf, daB3 der Bischof von Lausanne,
Sébastien de Montfaucon, der in seinen Synodalstatuten von 1523 dem
MiBbrauch der Taufe totgeborener Kinder entgegentrat, sich namentlich
nur auf Oberbiiren und das freiburgische Tours bezieht, auf Lausanne
dagegen nicht 2. Es ist durchaus denkbar, dal3 er gegeniiber der eigenen
Kathedralkirche einige Riicksicht walten lieB3 oder, was wahrscheinlicher
ist, hier die Kontrolle fiir gentigend gesichert hielt.

Nun gab es im Waadtland in der vorreformatorischen Zeit noch einen
Wallfahrtsort, zu welchem totgeborene Kinder aus der Gegend am
Genfersee, namentlich von Morges und Rolle, zur Taufe getragen wurden.

1 ANTOINE FROMENT, Les actes et gestes merveilleux de la cité de Genéve mis en
lumiere par Gust. Revilliod (Genéve 1854) 151 f., z. T. auch bei W. Deonna, De
quelques peintures a Genéve avant la Réforme. Genava 24 (1946) 110 f. Froment
erkldrt, da man von allen Seiten mit totgeborenen Kindern nach Genf zu ihrer
Taufe pilgerte «ainsi que 2 Notre Dame de Lausanne ou comme a Notre Dame
de Burre, troys lieux pres de Berne, lesquelles troys ydolles estoyent les plus
renommeés quy fussent en tout pays de Suysse, a raison des grands miracles
qu’elles faysoynt» (l.c. 152). Uber Froment s. FELLER-BoNJoUR, Geschichts-
schreibung der Schweiz. Basel 1962, 292-294.

2 O. PERLER, Les constitutions synodales de Sébastien de Montfalcon, évéque de
Lausanne (1523). Diese Zeitschrift 37 (1943) 225 ff. Der Text des 15. Statuts sei
des Zusammenhangs wegen angefiihrt. «Item, quod intellexit memoratus Revmus
dominus noster nonnullos, habentes onus parochialium ecclesiarum, in suis ecclesiis
et parochiis publicasse miraculose baptizatos fuisse aliquos pueros delatos ad
ecclesiam b. Mariae de Tours, de Butiro et alibi absque debita approbatione
eiusdem Rev™l domini nostri seu eius vicarii, ipsis inhibet, ne de cetero tales
abusus fiant, cum de hiis cognitio ad ipsum Revmum dominum nostrum seu eius
vicarium vel officialem et non alteri spectet et pertineat» (1. c. 232).



Das war Chatillens . Es ist sicher keine Legende %, was iiber die Vor-
ginge, die sich vor der Taufe abspielten, berichtet wird. In einer Nische
auf der rechten Seite des Chores der Kirche stand namlich, wohl unter
' dem Altar, ein steinernes Becken, in welches brennende Kohlen gelegt
wurden. Dariiber hielt man nun das totgeborene Kind, dessen Glieder
© sich unter der Wirkung der Wirme zusammenzogen, was als Zeichen des
Lebens ausgelegt wurde. In der sich daneben befindlichen Nische hing
vermutlich das wundertitige Bild des hl. Pankratius, eines der Patrone
der Pfarrkirche, dem das Kind verheiBen wurde 3. Da zur Zeit der
Reformation Graf Johann von Greyerz (1514-1539) sich der Glaubens-
neuerung in der Nachbargemeinde Oron widersetzte, verbot er nicht
nur den Besuch der Predigt in Chatillens, der Pfarrkirche von Oron,
sondern er lieB 1537 das Heiligenbild nach der SchloBkapelle in Oron
bringen. Jetzt stand die Wallfahrt im Zeichen der Verteidigung des alten
Glaubens; denn die Pilger beniitzten sie, um den Verfiigungen des Rates
von Bern zum Trotz in Oron die Messe zu besuchen und zu beichten.
Das war fiir Bern Grund genug, gegen die Wallfahrt energisch einzu-
schreiten und den Gouverneur von Haut-Crét, German Jensch, zu
ermahnen, das Bild des hl. Pankratius zu verbrennen und diesen Herd
des Widerstandes in Oron fiir immer zu vernichten *.

In Neuenburg galt die Verehrung dem Patron der Stadt, dem hl. Wil-
helm, iibrigens einer, wie der feinsinnige Neuenburger Historiker Arthur
Piaget nachwies, durchaus historischen Personlichkeit >. Hier erfahren

1 Schon JoH. C. FAsi, Staats- und Erd-Beschreibung der Eidgenossenschaft 1 (1865)
928 erwiahnt «starke Wallfahrten» zu diesem Bild des hl. Pankratius in Chéatillens,
auch die Ubertragung des Bildes nach Oron. Vgl. ferner E. v. Ropt, Die Grafen
von Greyers. Der schweizer. Geschichtsforscher 13 (1846) 43 ff., J. J. HiseLy,
Histoire du comté de Gruyere 2 (Lausanne 1857) 327, bes. aber CHARLES PASCHE,
La contrée d’Oron (Lausanne 1894) 456 sowie Henri Vuilleumier, Histoire de
1’Eglise réformée du pays de Vaud 1 (Lausanne 1927) 589.

2 PascHE l. c. Anm. 2 formuliert: une légende prétend, ohne eine Quelle zu nennen;
doch ergibt sich die Echtheit der Uberlieferung aus den weiter unten dargelegten
Zusammenhingen.

3 Diese Nische war nach Pasche 1. c. einst durch eine Tiire oder ein Gitter abge-
schlossen gewesen.

* Vgl. VUILLEUMIER l. c., der zu Jensch keine Quelle angibt. Jensch ist am 18. Okt.
1561 als Vogt von Oron bezeugt (B. Haller, Bern in seinen Ratsmanualen 3,
Bern 1902, 236), 1566 als Chorrichter. Math. Sulser, Der Stadtschreiber Peter
Cyro. Bern 1922, 183.

5 Das Folgende nach ARTHUR PIaGET, Saint Guillaume, patron de Neuchitel.
Zs. f. schweiz. Gesch. 13 (1933) 483-512, bes. 504-06. Dass. in Pages d’histoire
neuchateloise. Neuchitel 1935, 22 ff.



wir zum ersten Mal, daB die wundertitige Wiedererweckung totge-
borener Kinder notariell beglaubigt wurde. Die Aussagen der Zeugen
iiber das am Kind des Pierre Closier, des fritheren Einnehmers der Stadt,
am 30. Mdrz 1474 geschehene Wunder wurden von zwei Notaren, Pierre
Berger und Antoine Baillod, eigens aufgezeichnet. Zu den Zeugen ge-
horten angesehene Personlichkeiten der Stadt, so der sehr titige Notar
Pierre de la Haye, was Beachtung verdient. Entscheidendes Gewicht
besal3 die Erklirung der Hebamme Claude, wie sie kurz genannt wird.
Sie stellte ndmlich fest, daBl das Kind ein natiirliches Aussehen gewann
und der Koérper warm geworden war. Puls und Herz horte sie schlagen
und die Feder, die, wie anderwirts, dem Kind auf den Mund gelegt
worden war, flog viermal weg. Das war das Zeichen, daf} das Kind atmete,
weshalb sie es taufte. I'linf und mehr Zeugen bestitigten diesen Sach-
verhalt. Schon 1471 geschah ein entsprechendes Wunder. Daf3 die Wall-
fahrt nach Neuenburg auch aus der Ferne in Ubung war, belegt die
Nachricht, dall 1478 Leute selbst aus der Provence ein totes Kind zur
Taufe brachten. Mehr verraten uns die spdrlichen Quellen leider nicht.

Auch iiber die Wallfahrt nach Genf zur Kapelle der Augustiner
Notre-Dame-de-Grace sind wir ungeniigend unterrichtet. Erst die
Chronisten aus der Zeit der Reformation, allen voran Antoine Froment,
geben uns einigen AufschluB tiber diesen doch weit verbreiteten Glauben
an das Wunder der Wiedererweckung totgeborener Kinder. Doch fillt
es schwer zu entscheiden, was an der Erzdhlung Froments und anderer
wahr und was AusfluB ihrer polemischen, grundsitzlich ganz andern
Einstellung ist 1. B

Im Augustinerkloster in Genf, das um 1480 entstand, hatte Herzog
René Bastard von Savoyen um 1498 eine Kapelle gestiftet und fiir sie
ein Gnadenbild, eine sehr schone Darstellung der Mutter Gottes, malen
lassen 2. Nun blithte die Wallfahrt sehr bald auf. Man pilgerte in der
Not von Krankheiten von iiberall her zur Kapelle, besonders hiufig

! Der hier angezogene Text bei A. FROMENT, Les actes et gestes merveilleux

(p- 3, Anm. 1).
Leider 148t sich Deonna, auf dessen Abhandlung uns H. Meylan freundlicher
Weise aufmerksam machte, zu sehr von der sehr stoffreichen Darstellung von
P. SaintYVvEs, En marge de la légende dorée, Paris 1931, beeinflussen. Saintyves
1ilt es doch an notwendigen Unterscheidungen fehlen.

2 W. DEonNNA l.c. 102 gibt zur Griilndung des Konventes um 1480 die entspre-
chenden Texte aus den Ratsregistern. Zur Stiftung der Kapelle durch René von
Savoyen s. ebda. Anm. 8-9. Vgl. dazu L. BLoNDEL, Les faubourgs de Genéve au
XVe siécle. Mémoires et documents publiés par la Société d’histoire et d’arché-
ologie de Genéve, Série in-4, t. 5 (1919) 52-56.



aber, um die Gnade der Taufe totgeborener Kinder zu erlangen. Froment
bezeichnet die Wallfahrtsorte Genf, Lausanne und Oberbiiren als die
weitaus beriihmtesten in der ganzen Schweiz, und zwar, wie er sagt, auf
Grund der groBen Wunder, die an den totgeborenen Kindern geschahen ®.

Natiirlich gieBt Froment iiber die Augustiner seinen ganzen bissigen
Spott aus: Dank der Wallfahrt wiren die Ménche {iberaus gut genihrt
und besdBen sie Gesichter rot wie gekochte Krebse. So und mit dhn-
lichen Bildern schildert der Chronist die du3ere Erscheinung der Ménche.
Die Art, wie er iiber seine Gegner herfdllt, kann nicht verwundern.
IFroment stand mitten im kirchlichen Kampf. Die Feindschaft gegen
die Kloster war grundsitzlich geprdagt. Man wollte keine Kloéster und
keine Ménche mehr und ergriff daher jede Gelegenheit, um sie vor der
Offentlichkeit bloBzustellen. Das heiBt aber noch lange nicht, daB alles
und jedes, was dieser Genfer Chronist {iberliefert, einfach erfunden wire 2.

Wie spielten sich nach Froment die behaupteten Wunder ab? Sie
kamen ganz einfach durch Betrug zustande. Priester und Mdnche arbei-
teten namlich mit alten Weibern zusammen, deren Lebensunterhalt sie
selbst bestritten. Gemeinsam besorgten sie die Wunder, von denen natiir-
lich kein einziges durch die Fiirbitte der Mutter Gottes bewirkt wurde.
Diese Frauen spielten die Rolle von Geburtshelferinnen, von Hebam-
men 3, Sie legten die Kinder, wie es wohl auch in Chatillens geschah, auf
hei gemachte Steine. Der Chronist meint damit jedenfalls den Altar,
unter welchem sich ein Becken mit brennenden Kohlen befand. Mit
gewissen Instrumenten bliesen die Frauen in den Korper des toten Kindes
hinein, der daher aufschwoll. Zufolge des kiinstlich erzeugten Atems
flog die Feder weg, die dem Kinde auf die Lippen gelegt wurde. Um das
Wunder noch augenscheinlicher zu machen, sorgten die Frauen mit der
Erwiarmung dafiir, daB der Korper des Kindes zu schwitzen und Harn
zu lassen begann. Daraufhin schrie die Hebamme *: oh Wunder, oh
Wunder! Die Geistlichen und Ménche gingen nun hin und lieBen die
Glocken ertonen, um den Eindruck des Wunders auf das Volk zu ver-

1 5, Text bei DEoNNA 1. c. 110 Annexe 1.

So ist die Aussage Froments: «Mais I’Evangille a descouvert et desclaré dans

Genéve, et en ces pays circonvoysins, tous ces faulx miraclez» in dieser Form

unhaltbar, wie sich das weiter unten ergibt.

3 «La y avoit des vieilles matrones», sagt der Chronist M. Roset; s. DEoNNal. c. 111.

* Vgl. den Text des Ratsprotokolls (Registres du Conseil de Genéve 13, 1940, 205):
«per cuiusdam muliercule inibi quotidiane expectantis testimonium publicetur
illos resurexissen.

n



tiefen. Nie geschahen solche Wunder, auler in Gegenwart jener Geist-
lichen, Ménche und Weiber. Waren es Kinder reicher Eltern, lieB man
sie zuvor eine Novene beten und veranlaBte sie, moglichst viele Messen
feiern zu lassen. Waren dagegen die Eltern arm, geschah das Wunder
bereits in einem oder in zwei Tagen. Nie kehrte das Kind lebend zu
Vater oder Mutter zuriick. Vielmehr wurden die Kinder sofort begraben 1.
Und Froment vergleicht diese betriigerische Wiedererweckung totge-
borener Kinder mit dem wirklichen Wunder, das Christus an Lazarus
vollzogen hatte, der nach seiner Auferstehung sein natiirliches Leben
fortfiilhren konnte. Die SchluBfolgerung, die der Chronist beabsichtigt,
driangt sich dem Leser ohne weiteres auf: Menschenwerk und Betrug
auf der einen, Gottes Werk und echtes Wunder auf der andern Seite.
Soweit Froment 2. Nach andern Darstellungen 3 hitten die Frauen es
noch drger getrieben. Sie salbten das Antlitz des Kindes mit Balsam
oder sie bestrichen es mit einer zinnoberroten Schminke, die zufolge der
Wirme des Feuers zerfloB. Das mag ein spiterer Zusatz sein, wie auch
die Erklirung eines neueren Historikers, wonach die Frauen ein zu-
gespitztes metallenes Rohrlein dem Kind zwischen den Schultern in
die Brust trieben, in das sie dann hineinbliesen. Was davon auf Wahrheit
beruht, ist schwer zu sagen. Auch W. Deonna stellt die Frage nach der
Herkunft dieser Aussagen *.

Die Darstellung Froments ist jedenfalls stark von protestantischen
Gedankengingen beeinfluBt. Er spricht ja nur vom Betrug der Geist-
lichen, Ménche und Frauen, nicht aber davon, daB3 der Glaube an diese
Wunder in der Anschauung des Volkes selbst tief verwurzelt war. Es
ist daher auch bezeichnend, wie er den ZusammenstoB der Augustiner
mit Farel schildert. Farel fuhr die Ménche an, wies sie zurecht, weil sie
sich mit ihrem Gebaren iiber Gott und die heilige Schrift lustig machten.
Die Monche aber rechtfertigten sich in bemerkenswerter Weise. Sie
meinten ndmlich, besser wire es, zwei Stddte gingen unter, als daB3 ein

! Die Kinder wurden auf einem eigenen, ihnen vorbehaltenen Friedhof beerdigt.
DEeonNa 1. c. 105. «licet nullus redivivus ibidem visus fuerit», heiBt es im Rats-
protokoll. Registres 1. c. 205.

2 S. den Bericht bei Deonna 110 f.

3 DEoONNA 1. c. 110-114 stellt im Anhang die Texte der verschiedensten Autoren
zusammen, ohne der Frage ihrer gegenseitigen Abhdngigkeit Beachtung zu schen-
ken und ihren selbstindigen Wert abzukliren. Oben meinen wir vor allem die
Darstellungen von Picot und Gaberel. Deonna 113 f.

* Vgl. DEoNNA 105.



Kind ohne Taufe sterben miiBte !. Ein Grundgedanke, der diesem Volks-
glauben die tiefsten Impulse verlieh, ist von Froment, freilich nicht ohne
bewuBte Ubertreibung, ausgesprochen worden: die hohe Wertschitzung
der Taufe und die Rettung des ewigen Heils fiir das ungliickliche, tot-
geborene Kind.

Die letzten Schicksale des Gnadenbildes sind bekannt 2. Nachdem
schon 1534 Bilderstiirme gegen den Willen des Rates eingesetzt hatten,
fiel am 19. Mirz 1535 eine Skulptur des hl. Johannes des Taufers des
Weihwasserbeckens am Eingang zur Augustinerkirche der Zerstorung
anheim, so auch die Lampe des ewigen Lichts vor dem Hochaltar .
Am 10. Mai verbot der Rat den Augustinern bei strenger Strafe, fortan
totgeborene Kinder anzunehmen, sie durch Frauen betreuen zu lassen
und das Volk zu tduschen, indem sie behaupteten, die Kinder gidben
Zeichen des Lebens, es wire denn, sie konnten sich hierin auf Grund
der hl. Schrift rechtfertigen *. Anderen Tages erschienen zwel Augustiner
im Namen des Konvents vor dem stddtischen Rat und erkldrten sich
bereit, dem Mandat Gehorsam zu leisten °. Als dann drei Monate spiter,
am 9. August, die Sturmglocken erténten und ein Volkshaufe ins Kloster
eindrang, verboten die Hdupter der Stadt, die sich mit dem Stab, dem
Zeichen ihrer Hoheit, an den Tatort begeben hatten, wiederholt ohne
Erfolg, die Zerstérung der Bilder. Beinahe alle Bilder wurden zerbrochen.
Noch war das Gnadenbild unversehrt und so wurde es von den Syndics
in Verwahrung genommen ©.

1 A. FroMENT . c. 151 f. Deonna 110 iibergeht die AuBerung Farels: «Est ce ainsi,
beaux peres, que vous interpretés les Stes Escriptures? Ne vous estes vous pas
asséz mocques des hommes, sans encores vous mocquer si evidemment par escript
de Dieu et de ses Stes Escriptures, les accomodant a vos moyneries et gormandises.
Au quel respondirent ces moynes: vous estes venus trop tard icy pour nous fayre
laysser nos bonnes coustumes».

Wir folgen hier den Registres du Conseil de Genéve 13 (1940). Einiges s. bei

HENRI NAEF, Les origines de la réforme a Genéve (Genéve 1936) 211 f. Mehr

bietet Louis BLoNDEL, Les faubourgs de Genéve au XVe s. Mémoires et Docum.

(s. p. 5 Anm. Z) 52-56.

3 Registres du Conseill. c. 12, 547; 13, 18-20, 166 f. Zur Bestrafung einzelner Bilder-
stiirmer s. 13, 99, 173.

% L2 208 £

> 1. c. 208.

6 1. c.279: «Quare d. sindici, acceptis bacculis, iverunt ad eos, ut deffensiones
fecerunt iteratis vicibus. Quibus non obstantibus dicti homines fere omnes ejusdem
conventus ymagines, dempto tabulari cappelle Domine nostre, confregerunt.
Quapropter ipsi domini sindici, premissis visis, ymaginem Domine Nostre de
Gratiis apportarunt».

r



Unter solchen Voraussetzungen sah sich der Rat schon zwei Tage
spater veranlaBt, fiir die Inventarisierung des Klostergutes zwei Manner
zu bestellen '. Am 12. August wurden die Ordensgeistlichen, unter ihnen
drei Augustiner, vor den Rat geladen, um die Thesen der im Jahr zuvor
gehaltenen Disputation zur Kenntnis zu nehmen. Sie sollten iiber dic
Bilder- und Heiligenverehrung sowie iiber die Messe Rede stehen, sofern
sie hieriiber etwas zur Rechtfertigung zu sagen hitten. Doch schwiegen
sich alle aus und erklidrten, einfachen Sinnes zu sein und so zu leben, wie
sie es von den Vitern gelehrt worden seien. Sie baten, sie bei ihrem her-
kémmlichen Dienst zu belassen 2. Die Rettung des Klostergutes wurde
immer dringender. Pierre Lullin, einem der Pfleger, wurde es am 17. Sept.
gestattet, den Ménchen Ol und Lebensmittel zu senden, dagegen sollte
er Kelche und Kirchenzierden dem Rat in die Stadt iberbringen °.
Doch wurde dieser Anordnung kaum Folge geleistet. Am 21. September
muflte er nimlich erneut einen Abgeordneten beauftragen, fiir die Weg-
schaffung des Klostergutes in die Stadt besorgt zu sein. Neun Tage darauf
wurde den Monchen der Wein geraubt. Nach dem Willen des Rates
sollten ihnen Wagen und Pferde zuriickerstattet werden . Wihrend
auch die Monche darnach trachteten, thr Mobiliar zu retten, stahlen
viele Leute, was ihnen unter die Hiande geriet. Diese Diebstidhle dauerten
noch wihrend Wochen an>. Der Rat hatte wirklich Miihe, der Lage
Herr zu werden und die Ordnung herzustellen. Immer wieder stie3 er
auf Widerstande. Das Ende dieses Kampfes bezeichnet die Zerstérung
des Gnadenbildes. Am 31. Oktober wurde es, gleich nach dem Ausgang
der Ratsverhandlungen, in der Aula des Rathauses o6ffentlich vor aller
Augen verbrannt® Am 4. Jan. 1536 wurde auch die Klosterkirche
zerstort 7.

Leider erfahren wir iiber die Wallfahrt nach der freiburgischen Kirche
Notre-Dame de Tours sehr wenig Genaues. Nach A. Dellion reicht die

'] c. 282.

1. c. 2841.: «Quiquidem religiosi unus post alium responderunt se nihil scire
respondere dicto summario disputationis nec contentis in eodem, sed sunt simpli-
ces qui solebant vivere ut docti erant a patribus, non inquirentes similia». Uber
die Disputation vom Mai-Juni 1535 s. Guillaume Farel. Nouv. Biographie.
Neuchéitel 1930, 324-328.

* Registres 13, 310.

*1.¢. 311, 317. Wagen und Pferde wurden spiter dem Spital iiberlassen. 1. c. 390.

5 1. . 311 21. Sept., 322: 9. Okt., 326: 15. Okt. 1535.

. . 340.

.€. 399 n. 1., dazu 400, 403.

>
¢
"1



Wallfahrt in dlteste Zeiten zuriick !. Am Kirchweihfest zog eine groBe
Menge Volkes dorthin. Recht bezeichnend ist es, daBl der Rat von Frei-
burg sich im 15. Jahrhundert veranlaBt sah, zur Aufrechterhaltung der
Ordnung eigens Weibel nach Tours abzuordnen. Diese Zeitangaben sind
leider sehr unbestimmt. Immerhin wissen wir, daB} der Brauch, totge-
borene Kinder zu diesem Marienbild zu tragen, ins 15. Jahrhundert
zuriickreicht, selbst wenn der Bischof von Lausanne erst in seinen Syno-
dalstatuten von 1523 dazu Stellung nahm. Er spricht zwar nur von
einigen Kindern, die nach Tours, Oberbiiren und anderswohin gebracht
worden seien, ohne sein oder seines Generalvikars Wissen und Willen.
Er betont auch einzig die Rechtsfrage, dal namlich das Urteil tiber die
vorgegebenen Wunder, also auch iiber die Zuldssigkeit dieser Wall-
fahrten ausschlieBlich ihm oder seinem Generalvikar zukomme, nie-
mandem anders, weshalb das Verkiinden der Wunder ohne die Erlaubnis
der Kurie verboten wird 2. Leider 148t sich auch aus einem vereinzelten
Fall, der sich in Ireiburg zutrug, nichts Sicheres ableiten. Wohl schon
um 1457 hatte Jordane de Baulmes aus Les Chaux in der Pfarrei Corsier
ob Vevey ein totgeborenes Kind am Wege «prés de la fontaine des Etu-
ves» in der Stadt Freiburg ausgesetzt. Frauen fanden es und brachten
es vor das Gnadenbild Marid, wo das Kind zum Leben zuriickkehrte,
getauft und begraben werden konnte, nachdem es erneut gestorben war.
Als die Taterin am 9. Sept. 1477 vor das Offizialatsgericht gezogen wurde,
gestand sie nach ihrer Folterung, dieses ihr Téchterchen vor zwanzig
Jahren ausgesetzt zu haben 3. Um welches Gnadenbild es sich hier han-
delt, wird sich wohl kaum feststellen lassen.

Ob sich nun die Wallfahrt nach Tours unter dhnlichen Voraussetzungen
wie in Genf entwickelte, mulBl dahingestellt bleiben. Will man indessen
feststellen, was an der Darstellung Froments iiber die Vorgidnge bei den
Augustinern in Genf, die sich schon bald nach ihrer Niederlassung keines
guten Rufes erfreuten, wirklich wahr ist, miissen die Verhiltnisse im
bernischen Oberbiiren, dem damals fiir die Taufe totgeborener Kinder
wohl berithmtesten Wallfahrtsort der Eidgenossenschaft, eingehender
geschildert werden.

! Dictionnaire des paroisses catholiques du ct. de Fribourg 8 (1896) 424, «...fut un
lieu de pelerinage dés les temps les plus reculés».

2 Den Text s. p. 3, Anm. 2. Erwdhnt: Mémorial de Fribourg 6 (1859) 274. Wir
glauben nicht, daB sich Dellion nur auf diese Quelle stiitzt.

3 Max. REyMoND, La sorcellerie au pays de Vaud au XVe s. Schweizer. Archiv
fir Volkskunde 12 (1908) 11 f., dazu DERSELBE, Cas de sorcellerie au pays fri-
bourgeois au XVe s, ebda. 13 (1909) 90.

10



Hans Jac. Leu und ihm folgend Joh. C. Fidsi setzen den Beginn der
Wallfahrt in das Jahr 1398 !. Doch ist das fraglich; denn Johannes
Stumpf{, auf dessen Chronik sich Leu beruft, nennt iiberhaupt kein Jahr 2.
Die nur bruchstiickartig erfaBbare Wallfahrtsgeschichte Oberbiirens,
einer Hausergruppe stidwestlich der Stadt Biiren an der Aare gelegen,
ist dank Paul Hofers Forschungen in manchen Ziigen bekannt gewor-
den 3. Allein es fehlen hier einige entscheidende Gesichtspunkte, die
sich gerade bei einem Vergleich mit den Vorgidngen in Genf aufdriangen.

Die Marienkapelle wird zwar erstmals bereits 1302 ausdriicklich ge-
nannt *, aber dann bleibt ithre Geschichte weit iiber ein Jahrhundert
lang in Dunkel gehiillt. Einige Zeit vor 1470 lieB der Rat von Biiren
an der Stelle der bisherigen Kapelle eine neue Kirche bauen °. Der Grund
war wohl nicht nur der schlechte Zustand der Kapelle. Vielmehr diirfen
wir vermuten, dal wegen des groBen Aufschwungs der Wallfahrt der
Raum der Kapelle dem Andrang der Pilger nicht mehr zu geniigen ver-
mochte und eine Erweiterung der Gebaude sich nicht mehr vermeiden
lieB °. Allein die Stadt Biiren, die beim Bau groBe Kosten aufgewendet
und die Kirche zu Ehren Marid mit bedeutenden Kirchenzierden aus-
gestattet hatte, sah sich auf die Unterstiitzung der Stadt Bern ange-
wiesen. Am 16. Jan. 1470 beschloB nimlich der Rat von Bern, im Bistum
Konstanz wihrend zwei Jahren eine Kollekte durchzufiihren. Am 21. Dez.
desselben Jahres erlieB er denn auch an alle Christgldubigen weltlichen
und geistlichen Standes, im besondern aber an alle eidgendssischen

! Hans Jac. LeEu, Helvet. Lexicon 3. u. 4. T. (1749) 439 {., Jou. C. Fisi, Staats-
und Erdbeschreibung 1 (1765) 674 f., vgl. M. Lurz, Geographisch-stat. Hand-
lexikon 2 (Aarau 1856) 84.

2 Gemeiner lobl. Eydgnoschafft beschreybung 2 (1548) 223, 7. Buch 24. Kap. Die
Stelle lautet: «Es hat sich mit der zeyt daselbst erhebt ein groBe Walfart zii unser
Frawen, die kindle im Land herumb, so tod geboren und dahin getragen, wurdend
da labendig gesihen wie bald sy sich regtend. Von dem groBen betrug in diBer
statt gelibet wire vil zeschreyben». Im Exemplar der Kantons- und Universitats-
bibliothek aus dem Besitz der Jesuiten (1593) sind bezeichnenderweise die Worte
«groen betrug» Dis «gelibel» gestrichen.

® Die Wallfahrtskapelle zu Oberbiiren. Neues Berner Taschenbuch 1904, 102-122.
Zit. HoFer. DERs., Der Bruderschaftsrodel der Kapelle von Oberbiiren. Archiv
d. Histor. Vereins des Kt. Bern 18 (1908) 362-453. Im allgemeinen erweist sich
Hofer als zuverldssig, doch gibt er zumeist seine Quellen nicht an.

* Fontes rerum Bernensium 4 (1889) 117.

* STAB = Staatsarchiv Bern, Ratsman. 5, 192: Firbittbrief an all Aidgnossen,
stett und land und die iren. ... Weret zwey jar in Costentzer bistim». Ob.Spruch-
biicher F, fol. 314. Bittbrief «der nit mer dann ein jar bestan soll». Thomastag 1470.

® Diese Erklarung fehlt bei Hofer 102.

11



Stdnde, Linder und Stddte sowie an die eigenen Untertanen einen Bettel-
brief, der ein Jahr giiltig sein sollte. Es kann daher kaum bezweifelt
werden, daBl der Ruf des Wallfahrtsortes schon sehr weit gedrungen war.
Indessen war damals der Ausbau der Kirche keineswegs vollendet. Erst
am 28. Nov. 1482 beschlo3 der Berner Rat, die Kapelle, die Altidre und
den Friedhof weihen zu lassen !. Diese relativ lange Bauzeit deutet wohl
auf eine wesentlich neue und gréBere Anlage, auch wenn zu bedenken
ist, daB dazwischen die bewegten Jahre des Burgunderkrieges liegen,
wihrend denen die Regierung andere und nicht geringe Sorgen hatte.
Es vergingen dann nochmals 25 Jahre, bis die offenbar letzten Arbeiten
am Helm und am Dachwerk des Turmes 1507 verdingt wurden 2.
Ieider wird uns die genaue Zahl der Pfrtinden in der neuen Kirche
vorerst nicht genannt. Der Bruderschaftsrodel, nach Hofer um 1490
angelegt, fiihrt die Namen von drei Kapldnen auf, die aber nicht gleich-
zeitig titig waren 3. Die eine Pfrilnde hatte Hans Schmid inne, der
gemidl der Prdasentation des Abtes Johann von Erlach die Investitur
am 15. Febr. 1482 erhielt und um 1495 verschied ¢. Die andere Pfriinde
des den Heiligen Sebastian, Christophorus und Georg geweihten Altars
wurde am 23. Marz 1487 nach der Prisentation des Berner Rates Stephan
Schwibly iibertragen ®. Dieser stammte aus Miilhausen und lie8 sich
im Sommersemester 1476 an der Universitit Basel immatrikulieren °.
Nach dem Tode Schmids begann Peter Linser seine seelsorgliche Tatig-
keit am 12. April 1495 7. Auch er war Student in Basel, inskribiert im
Sommersemester 1472, und in Aarberg beheimatet 8. Am 9. Mai 1478
empfahl ihn der Rat von Bern der bischéflichen Kurie in Konstanz fiir

1 BERCHTOLD HALLER, Bern in seinen Ratsmanualen 1 (1900) 13. Zur weiteren
Baugeschichte s. Hofer 108 f.

2 HaLLEr L c.

3 Vgl. HorFER, Bruderschaftsrodel 363, die Namen der Kapliane 364.

* Die im Bruderschaftsrodel genannte Namensform «Schmidloy» ist wohl als Dimi-
nutivform zu verstehen. Schmid folgte auf Jak. Kraft. Vgl. M. Kregs, Die In-
vestiturprotokolle d. Bistums Konstanz (Beil. z. Freiburger Di6zesanarchiv 66-74,
1938-54) 616. Vgl. HoFER 106.

5 Die Patrozinien sind vollstandig aufgefithrt: Erzbischofl. Archiv, Freiburg i. Br.
Ha 110, 16. Vgl. auch KrEBs 1. ¢c. Man beachte, daB Schwibly bereits vom Rat
prasentiert wurde, zuvor aber nur befristet angestellt war.

¢ Die Matrikel der Universitdt Basel 1 (1951) 142: St. Sweblin de Mulhusen, wird
als pauper bezeichnet.

7 HorEiR, Bruderschaftsrodel 364 : incepit regere feria 22 post palmarum a. d. 1495.
Dazu vgl. STAB, TMissb. H, fol. 43.

8 Die Matrikel 1. c. 1, 108.

12



die hoheren Weihen, da er den Weiheausweis als Akolut beim Brand
in Aarberg verloren hatte !. Vermutlich illegitimer Geburt, erhielt er
am 23. Mdrz 1500 das Testatrecht, allerdings mit der Empfehlung, auch
das Gotteshaus geziemend zu bedenken 2. Dal an der Kirche zwei
Kaplaneien bestanden, erfahren wir mit Bestimmtheit 1518, als der Rat
von Bern zwel neue Benefizien errichtete. Der eine neu gestiftete Altar
war den Heiligen Wilhelm, Wolfgang und Blasius, der andere den Hei-
ligen Barbara, Agatha und Dorothea geweiht 3. Auffallend ist indessen,
daB die bischofliche Kurie von Konstanz am 21. Juni 1518 drei Benefi-
zien bestdtigte *. Das kann wohl nur mit der Annahme erklirt werden,
daB das eine der dlteren Benefizien, jenes Schwiblys, von der bischof-
lichen Kurie nie bestdtigt worden war, sondern nur ein Beneficium
simplex war 3. Der Rat legte Wert darauf, die Stellung des Kaplans jetzt
zu verbessern, da er nicht mehr befristet angestellt blieb. Fiir die Kapla-
nei des hl. Wilhelm wurde am 2. Juni 1518 vom Rat Heinrich Huber
vorgeschlagen, der am 21. Junidie Investitur erhielt, jene der hl. Barbara
wurde Beat Besserer iibertragen, der 1489 die Pfarrei Stettlen iiber-
nommen hatte ®. Gleichzeitig wurde die Kaplanei des hl. Sebastian mit
Heinrich Trinkwyn besetzt 7.

! Regesten der Bischofe von Konstanz 4, Nr. 15062. Zu Linser s. noch Horgr 111.

STAB, Ob. Spruchb. P, fol. 95: Freiung: freies Verfiigungsrecht iiber sein Ver-

mogen.

3 HorEer 111. Das hier zitierte Dokument von 1518 Freitag vor Oculi konnte vor-
laufig im STAB nicht ausfindig gemacht werden. Betr. Patrozinien s. p. 12, Anm. 5.

* Erzbisch. Archiv Freiburg i. Br. Ha 110, 16 zum 21. Juni 1518: «Data est con-
firmatio trium beneficiorum subsequentium in ecclesia Oberburen per providos
et strenuos dom. scultetum et consulatum oppidi Bernensis literis et sufficienter
dotatorumpy.

> Ein Beneficium simplex verpflichtete nur zum Chor- und Altardienst. Vgl.
J. B. SAGMULLER, Lehrbuch des kath. Kirchenrechts 1 (1914) 279. Vgl. Investi-
turprot. (p. 12, Anm. 4) 616 zu 1487: ad capellaniam... certo modo vacantem quia

er inducias provisum. Zum Begriff der Induciae s. diese Zeitschrift 26 (1932) 113

Anm. 5.

® Betr. Heinr. Huber s. STAB Varia I: Orte, Oberbiiren, Urk. vom 2. und 21. Juni
1518, ferner TMissb. O, 76, 76v zum 22. April 1518 Nachschrift: Pari forma
scribantur littere ss. Barbare, Agathe et Dorothee pro d. Beato Besserer; iiber
dessen Anstellung als Pleban in Stettlen s. Investiturprot. 1. c. 820 sowie KREBs,
Die Annatenregister des Bistums Konstanz. Freiburger Didzesanarchiv 76, 1956,
Nr. 2642. Besserer zahlte an die 1. Friichte am 16. Dez. 1489 10 Gulden, bei
einem NachlaB von 3 Gl. Vgl. ferner Erzbisch. Archiv Freiburg i. Br. Ha 110, 16.

7 Investiturprot. Ha 110, 16. Zur Geistlichkeit in Oberbiiren s. auch C. Fr. Lupw.
LoHNER, Die reformierten Kirchen und deren Vorsteher im Freistaat Bern. Thun
1864, 557.

(1

13



DaB der Berner Rat zielbewuBt die Absicht verfolgte, die Aufsicht
iiber das Kirchenwesen Oberbiirens an sich zu bringen, erhellt, wie schon
Hofer darlegte !, aus der Tatsache, dal er um jeden Preis gewillt war,
die Kollaturrechte fiir die Kaplaneien zu erwerben. Wenn der Abt von
Erlach noch 1482 das Vorschlagsrecht ausiibte, so hatte der Rat doch
schon am 18. Midrz desselben Jahres beschlossen, die Ubergabe des
Patronatsrechtes der Kirche zu Oberbiiren seitens des Abtes beurkunden
zu lassen. DaB er es fiir einzelne Benefizien bereits 1487 erlangt hatte,
geht aus den Investiturprotokollen hervor 2. Im Jahr 1495 schloB dann
der Rat den Vertrag mit dem Abt, laut welchem dieser den Kirchensatz
endgiiltig abtrat 3. Damit war der Rat von Bern weitgehend Herr der
Geschicke des Wallfahrtsortes geworden.

Es entsprach nun ganz dem Geist Berns, daBl die Obrigkeit in unbeirr-
barem Glauben an die Allmacht Gottes und die Fiirbitte der Heiligen
sich eifrig um die Forderung der Frommigkeit im Volke bemiihte. Als
im Juli 1480 schreckliche Gewitter iiber das Land hereinbrachen und
eine arge Wassernot die Stadt bedridngte, Hduser und Stdlle wegge-
schwemmt wurden und die Menschen angstvoll der kommenden Dinge
harrten, da flehte das Volk am Sonntag, den 23. Juli in einer Prozession
mit Monstranz und Reliquien zu Gott um Erbarmen. Am Tage danach
erneuerte Bern den Kreuzgang in alle Kirchen, in denen jeweils ein
Hochamt gefeiert wurde. Dessen war man noch nicht zufrieden. Der Rat
beschlo noch am 28. Juli, an die drei Wallfahrtsorte Oberbiiren, Hab-
stetten und St. Beatenberg je sechs Personen, von einem Priester be-
gleitet, mit dem Kreuz zu entbieten *. Doch nicht nur in der Not suchte
man den Wallfahrtsort auf. Am 21. Januar 1486 zogen die Schwyzer,
nach einem festlichen Empfang in der Stadt Bern anldBlich der Fast-
nacht, zu unserer Frau nach Oberbiiren, wo sie auf Anordnung des Rates
trefflich bewirtet wurden. Nur wenige Wochen spdter entboten die
Schwyzer eigens eine Gesandtschaft, mit Landammann Dietric’ an der
Halden an der Spitze, nach Bern, um dem Rat den Dank fiir die er-
wicsene Gastfreundschaft zu iibermitteln 5.

! HorEer 104 f.

2 B. HALLER, Bern in seinen Ratsmanualen 1, 13. M. KresBs, Investiturprot. 1. c.
616. Schwibly wurde vom Rat priasentiert. Die Ausfithrungen Hofers 104 u. 106
sind in dieser Hinsicht doch etwas widerspruchsvoll.

3 STAB, Biiren Amterbuch C, fol. 229.

4 DiEBOLD ScHILLING, Die Berner Chronik, hrsg. von G. Tobler 2 (1901) 236 und
Anm. 4, dazu vgl. HoFERr 103.

5 VaL. ANsHELM, Die Berner Chronik 1 (1884) 289.

14



Die ungewohnliche Anziehungskraft dieses Wallfahrtsortes verrdt uns
der Bruderschaftsrodel. Gewil3, die meisten Pilger stammten aus Bern
und dem benachbarten Solothurn, aber nicht wenige Mitglieder der
Bruderschaft kamen aus der weiten Ferne, aus Tirol, Schwaben, Burgund
und Savoyen !. Charakteristisch fiir die Ausstrahlung des Ruhmes Ober-
biirens ist ebensosehr die Aufnahme etlicher Wallfahrer aus den Drei
Biinden: Ennely Palun oder Paulun, Christoffer und dessen Hausfrau
Anna wie auch Ludwigs von Ortenstein mit Vater und Mutter sowie
seinem Gesellen Hans Hopp 2 An einer Glocke der Kapelle St. Anna
zu Truns, ungefdahr aus dem Jahr 1500, fand sich, wie Chr. Caminada
feststellte, das Wallfahrtszeichen von Oberbiiren, das E. A. Stiickelberg
beschrieb 3. Graf Philipp von Hochberg, Herr zu Neuenburg, ein Ver-
ehrer des hl. Bruder Klaus im Ranft, stiftete 1493 drei Messen zu Ehren
Marid, eine Messe zu Ehren des hl. Johannes und iiberdies ein wichsernes
Kind im Gewicht und in der GroBe eines zwel Monate alten Kindes.
Die junge Gréfin Johanna von Hochberg vergabte 1499 ein Pfund Wachs
an die Kapelle *.

Der wachsende Ruhm Oberbiirens zog manche Folgen nach sich. Der
Zustrom der Pilger zwang zu wirtschaftlichen MaBnahmen. Der Rat von
Bern verbot 1482 dem Stiddtchen Biiren den Markt bis zum 29. Sept.,
dem St. Michaelsfest, weil Korn in groBen Mengen ausgefithrt worden
war und dadurch die Versorgungslage des eigenen Landes gefihrdet
erschien >. Am 7. Sept. 1484 schrieb er notgedrungen auch eine Wirte-
ordnung vor, um eine Uberhéhung der Preise zu verhindern und die
Pilger vor Uberforderungen seitens der Wirte zu schiitzen 6. Als der
Rat schlieBlich am 20. Nov. 1487 Biiren wieder einen Wochenmarkt am
Mittwoch gestattete, tat er es nur unter der Bedingung, daB niemand
iber seine eigenen Bediirfnisse hinaus Einkdufe tdtige und Handel

! HoreR 119, DERs., Bruderschaftsrodel 1. c. Die Ubersicht 439 ff. gibt nur ein
annidhernd richtiges Bild.

2 HoreRr, Bruderschaftsrodel Nr. 773, 1021, 1032 (hier wohl versehentlich Wieder-
holung des Namens Palun), 1046. Ludwig v. Ortenstein diirfte mit Ludwig Tschudi
identisch sein, s. O. VAasgrra, Abt Th. Schlegel von Chur u.s. Zeit (Freiburg
1954) 75.

3 CHrisT. CaMINADA, Die Biindner Glocken. Ziirich 1915, 27 f. Der Zuname Bustig
besteht nicht, ist wohl MiBdeutung von «biirtig». E. A. STUCKELBERG, Das Wall-
fahrtszeichen von Oberbiiren. Anz. fiir schweiz. Altertumskunde N. F. 18 (1916)
327.

* RoB. DURRER, Bruder Klaus 1 (Sarnen 1917-21) 499, 511.

5 VAL. ANsHELM 1. c. 1, 226.

b1, ¢ 257,

15



treibe 1. Wie sehr der Wallfahrtsort aufbliihte, spiegelt sich indessen
nicht weniger deutlich in den sich steigernden Einkiinften der Kapelle
selbst. Betrugen diese 1482 noch 534 Pfund, so erreichten sie 1492, nur
ein Jahrzehnt spiter, beinahe den dreifachen Betrag, namlich 1432 Pfund,
im Jahr 1504 sogar 2344 Pfund. Wenn Hofer auf Grund der Vogtrech-
nungen das Barvermoégen der Kapelle vor ihrer Zerstérung auf etwas
iiber 25 000 Pfund schitzt 2, so 1st das durchaus nicht iibertrieben ; denn
der Reformator Berchtold Haller erklirte Zwingli am 10. Mdrz 1528,
daBl das wundertitige Bild Marid dank der Taufe totgeborener und
abortiver Kinder iiber 30 000 Pfund eingebracht habe 3.

Der Reichtum der Kapelle blieb keineswegs ungefdahrdet. Er zog 6fters
Diebe an. Der Geistliche Magister Johann Heinrich Leberli hatte um
1477 den Knecht Pantaleon Ramser von Burgdorf bezichtigt, den Opfer-
stock der Kapelle erbrochen zu haben. Er muBte diese iible Nachrede ab-
schwoéren und je zwei Gulden Strafe an die Stadt Bern, an die Kirche zu
LyB und an das Kapitel zu Biiren entrichten *. GroBes Aufsehen erregte
der Diebstahl des Sakraments «mit sinem geviss», d.h. der Monstranz,
den Hans Stefan 1485 beging. Er wurde am 30. Juli zum Tode verurteilt
und sollte in der Aare ertrinkt werden. Allein nachdem er anderthalb
Stunden im FluB} gelegen hatte, wurde er dank der Fiirbitte der Mutter
Gottes, zu der soviele leblose Kinder gebracht wurden, auf wunderbare
Weise gerettet. Er gelobte eine Wallfahrt nach Rom und Compostela
und der Rat selbst zogerte nicht, dem gliicklich Geretteten am 17. Aug.
1485 einen Geleit- und Empfehlungsbrief auszustellen. Viele Menschen
hatten, wie Anshelm schildert, dieses Wunder gesehen und die Barm-
herzigkeit Gottes gepriesen . Hans Stefan war nicht der einzige, der
sich an Kirchenzierden vergriff. Am 21. Aug. 1497 wurde Hans Imhof
von Baden ab dem Tegerfeld in Ziirich verurteilt, auf den Galgen gefiihrt
und hingerichtet zu werden, weil er in Oberbiiren zahlreiche Diebstdhle
begangen, unter anderem sich ein kostbares Halsband der Mutter Gottes,

1 1. ¢. 320.

2 Horer 107, 115.

329, 379 1.

* Die bewegte Lebensgeschichte Leberlis schildert HaNs MORGENTHALER, Neues
Berner Taschenbuch 34 (1929) 66-96, bes. 94 f. Einige Erginzungen bietet
M. KreBs, Investiturprot. (p. 12, Anm. 4) 290, 846, 978.

5 VaL. ANsHELM L. ¢. 279 f. Das Datum des Berichtes, STAB Lat. Missb. C, fol. 247 {.
lautet entgegen der Angabe Anshelms deutlich auf den 17. Aug. Vgl. dazu auch
EmiL BroescH, Die Vorreformation in Bern. Jahrbuch f. schweizer. Geschich-
te 9 (1884) 9 f.

16



eine giildene Krone und zwei goldene Ringe angeeignet hatte!. Zug
gelang es, 1488 eines von Luzern gesuchten Mannes, der eines Mordes
verddchtigt wurde, nach vielen Miihen habhaft zu werden. Bei der
Folterung gestand er zwar, einmal in Biiren gewesen zu sein, jedoch
ohne hier eine Missetat begangen zu haben 2. Dieser Mann, Utz genannt,
hatte das Land vom Berner Oberland iiber die Luzerner Landschaft
bis Zug durchwandert und sich auch nach Biiren gewandt. Er war wohl
kaum zufdllig in einen tiblen Ruf geraten. Nur wenige Jahre zuvor hatte
der Berner Rat selbst arge Sorgen gehabt. Dall er den Bau der Kirche
in Oberbiiren wieder mit einer offentlichen Sammlung von Spenden
kraftig zu férdern suchte, wendeten spitzbiibische Leute zum eigenen
Nutzen. Bern lie am 4. Febr. 1485 die Stddte Basel, StraBburg, Colmar,
Schlettstadt und Miilhausen sowie den Markgrafen von Baden wissen,
daB3 fahrende Leute, die behaupteten, in obrigkeitlichem Auftrag zu
handeln, Gaben an den Kirchenbau zu Oberbiiren in die eigene Tasche
steckten. Bern bat dringend, diese betriigerischen Bettler bei Betreten
gefangen zu nehmen 3. Der Rat flirchtete ob solcher Vorfille gewil3,
es méchte auch der Ruf des Wallfahrtsortes argen Schaden leiden.

Der ungewohnliche Ruhm Oberbiirens griindete vor allem auf der
weithin verbreiteten Kunde, es wiirden hier im Anblick des Marienbildes
dank der Firbitte Mariens totgeborene Kinder wieder zum Leben er-
weckt und getauft werden kénnen. Wann dieser Glaube in Oberbiiren
entstand und wie er sich entwickelte, wissen wir nicht. Alle Zeugnisse
deuten indessen darauf hin, daf3 die Wallfahrt jedenfalls schon um 1470,
als die neue Kirche gebaut wurde, im Aufblithen war und der Rat von
Bern seit dieser Zeit Oberbiiren seine besondere Gunst schenkte. Bald
danach begannen sich kirchliche Kreise mit diesen Wundern auseinander-
zusetzen. Kein Geringerer als Peter Numagen, der 1483 den Auftrag
erhalten hatte, das wunderbare Fasten des hl. Bruder Klaus, das bereits
16 Jahre  ndauerte, auf seine Echtheit zu iiberpriifen, sprach sich iiber
diese Wunu :r Oberbiirens aus . Er nimmt zwar nicht im einzelnen zu

! DieTHELM FRETZ, Kirchendiebstahl begangen in Biiren. Blatter fuar bernische

Geschichte 23 (1927) 296 f{.

Zuger Urkundenbuch 1 (1964) S. 748 f. Nr. 1475.

3 STAB TMissb. F, fol. 52 b. Die Namen der Stddte Biberach, Ulm, Nérdlingen
und Nirnberg wurden gestrichen. Offenbar bestand die Absicht, auch an sie zu
gelangen.

* RoB. DURRER, Bruder Klaus1 (Sarnen 1917-21) 238. Numagen war Konzils-
sekretidr des Erzbischofs von Krain, Andrea Zamometi¢. Uber ihn urteilt Jos.

(5]

2 17



den damit verbundenen Problemen Stellung. Allein seine sparsamen
AuBerungen verraten doch eine gewisse Skepsis oder mindestens eine
betonte Vorsicht. Er miisse untersuchen, erkldrt er im Zusammenhang
mit dem Wunder des Fastens des Einsiedlers im Ranft, ob der Glaube
und die Frommigkeit der Glaubigen mit den Tatsachen wirklich in Ein-
klang gebracht werden kénnten, weil solche Vorkommnisse in der Natur
ganz ungeheuerlich seien und vielen zweifelhaft und verdichtig er-
schienen. Numagen beschriankte sich auf eine durchaus berechtigte
Unterscheidung. Fiir ihn lautete die Frage dahin, ob durch die Fiirbitte
der Mutter Gottes leblose Kinder, die infolge einer Frithgeburt oder eines
Kaiserschnittes oder infolge besonderer Umstdnde der Geburt gefdhrdet
zur Welt kamen, belebt werden kénnten, allerdings nicht so weit, dal3
sie als dauernd lebensfdhig zu gelten hidtten, aber doch so, daB sie auf
Grund gewisser Lebenszeichen wiirdig und fidhig wiren, die Taufe zu
empfangen. Deutlich legt also Numagen dar, daB in solchen Notfillen
von einer Wiedererweckung der Kinder zu dauerndem Leben nicht die
Rede sein konne. Leider spricht er sich iiber den Charakter der Lebens-
zeichen nicht aus. Aber Numagen hilt einen wichtigen Gedanken auch
der spiteren Zeit fest, dall ndmlich in allen zweifelhaften Fillen nur die
bedingte Taufe zu spenden sei. Wenn er sich zu den Problemen nicht
niher duBert, ist das begreiflich, weil sein Auftrag einzig auf Uberpriifung
des Fastens von Bruder Klaus lautete.

Ob nun diese Aussagen Numagens irgendwie Ausdruck einer zuneh-
mend kritischen Haltung kirchlicher Kreise gegeniiber den Wundern
an totgeborenen Kindern in Oberbiiren zu betrachten sind, 1aBt sich
nicht mit Bestimmtheit feststellen. Tatsache ist, dal der Bischof von
Konstanz schon gegen Ende des Jahres 1485 sich veranlaft sah, in Ober-
biiren gegen die Wunder einzuschreiten !. Damit begann sehr bald eine
krédftige Auseinandersetzung des Berner Rates mit Bischof Otto von
Sonnenberg. Der Bischof hatte ndmlich den Dekan von Biiren beauf-
tragt, eine Untersuchung iiber die Wunder in Oberbiiren durchzufiihren.
Allein der Rat von Bern befahl am 3. Febr. 1486 dem Dekan bei Verlust

ScHLECHT, A. Z. u. der Basler Konzilsversuch. Quellen u. Forschungen aus dem
Gebiet der Geschichte 8 (Paderborn 1908) 125: «eine leicht bewegliche Natur,
von ausreichender humanistischer Bildung, aber kein Charakter». Vgl. auch
ALFRED STOECKLIN, Der Basler Konzilsversuch des A. Z. vom Jahre 1482. Basel
1938, Register.

1 Daten und Inhalt des Auftrags des Bischofs sind unbekannt, kénnen daher nur
indirekt aus den Zeugnissen des Rates erschlossen werden.

18



der Gnade der Obrigkeit, die Untersuchung einzustellen !. Er war ge-
willt, die Angelegenheit selbst an die Hand zu nehmen. Er war im Begriff,
wie er knapp erkldrte, die Vorgidnge in Oberbiiren von etlichen Prilaten,
die er selbst bestimme, {iberpriifen zu lassen. Dann wollte er das Ergebnis
des Verfahrens dem Bischof bekannt geben. Am andern Tag wandte sich
der Rat an den Bischof selbst 2. Er scheute sich nicht, diesem sein Ver-
halten energisch zu verweisen, denn der Bischof lehnte die Wunder ab.
Der Rat muBte befiirchten, davon war er fest liberzeugt, dal3 zufolge des
Eingreifens des Oberhirten, unter dem Volke Unruhen entstiinden und
ganz besonders die Wallfahrt arg geschiddigt wiirde. Er versprach erneut,
die Untersuchung durch jene Kommissire, die der Bischof frither bestellt
hatte, in den nichsten Tagen durchfiihren zu lassen. Was dann fest-
gestellt werde, wollte er dem Bischof gewil3 nicht vorenthalten. Der Rat
war der bestimmten Hoffnung, der Bischof wiirde dann die Wunder
kirchlich bestdtigen miissen, sodal niemand mehr an ihrer Echtheit
zweifeln konnte. Daher sollte der Bischof sich jeglichen Eingriffs ent-
halten und das Ergebnis der vom Rat angeordneten Untersuchung ab-
warten. Die Herren von Bern wahrten zwar strenge die duBeren Formen
der Hoflichkeit, aber ithr Schreiben atmete einen Ton, der keinen Wider-
spruch ertrug. Sie waren gewillt, Oberbiiren auch kiinftig zu férdern.

Was sich bisher abgespielt hatte, kann nicht gesagt werden. Immerhin
diirfen wir annehmen, daB der Rat gewisse Mibrauche in Oberbiiren
kaum leugnen konnte, aber auf keinen Fall wollte er den Glauben an die
Wunder antasten lassen. Kurze Zeit, nachdem der Rat dem Bischof
entgegengetreten war, fand sich Schulthei3 Wilhelm von Diesbach per-
sénlich in Oberbiiren ein 3. Statthalter und Rite lieBen ihn am 21. Febr.,

1 STAB Ratsman. 50, S. 58 z. 3. Febr. 1486: «An min hern von Costentz, das er
mitt der sach von Burren still stand, dann man sy in tdaglicher iibung, den handel
zu luternn. An dechann von Burren deBglichen ouch». Das Schreiben an den
Dekan vom 3. Febr. 1486 findet sich im TMissb. F, 222r. Darin heit es von der
bischéflichen Verfiigung «das die zu hindernus vil guter ding mdcht dieneny».

2 Das Schreiben an den Bischof vom 4. Febr. 1486 1. c. TMissb. F, 222¥. Darin
hei3t es u. a. «und als nu sélichs derselben unnser aller trdsterin und zuflucht
smachung und dem gemeinen volck irrung mdcht gebiren» und weiter «unge-
zwifelt so die dero bericht, sie werd die auctorizieren und als von gottsordnung
ergangen bestdndigen». Vgl. hiezu: Der schweiz. Geschichtsforscher 5 (1824-25)
276 u. Ep. v. RopT, Bernische Kirchen. Bern 1912, 67.

3 Zu berichtigen sind die Meinungen von Hofer 105, weder Vogt noch Schulthei
u. Rat hitten sich in diese inneren Angelegenheiten der Kapelle eingemischt, von
Franz A. Moser, Ritter Wilhelm v. Diesbach. Diss. Bern 1930, 206: «Wenn also
Bern im Rufe einer hérner- und klauenfesten Frommigkeit stand, vom Rate gilt
dies nicht»!

19



1486 wissen, daf3 sie den Dekan, jedenfalls jenen von Biiren, nach erfolgter
Untersuchung zum Bischof entbieten wiirden, um die Wallfahrt und
die Wunder «uB gottlicher krafft ergangen» zu verteidigen . Der Schult-
heiB sollte dem Dekan beistehen. Dann aber gestanden die Herren vom
Rat, daB «her Hanns der capldn diselbs, ein lichtvertiger, ungeordneter
mann, von dem vil unfiig gehandellt werden mitt der nigromancy und
andern ungestallten» entlassen werden miiite 2. Doch verlor der Kaplan
die Gnade der Obrigkeit keineswegs. Vielmehr sollte ihm der Schultheif3
zu einer anderen, gegenwirtig unbesetzten Pfriinde verhelfen. Der Rat
gedachte wohl, dem Bischof entgegenzukommen, wenn er die Entlassung
des Kaplans Hans verfiigte. Allein der Bischof gab sich damit durchaus
nicht zufrieden, mochte der Rat noch so sehr auf seine Autoritit pochen.
SchlieBlich war dem Anliegen des Bischofs nicht Gentige getan.

Wir wissen nicht genau, wann sich der Bischof nach Rom wandte.
Erhalten ist namlich einzig der undatierte Entwurf seiner Eingabe an
den Papst. Nach dem Verlauf des Konflikts und nach dem Inhalt des
Schreibens zu schlieBen, gehort die Supplik des Bischofs wohl in den
Mirz oder April 1486 3. Der Bischof entwirft darin von den Vorgdngen

1 STAB TMissb. F, 232r, dazu: Der schweiz. Geschichtsforscher 5, 276 f. Beim
Dekan von Biiren handelt es sich ohne Zweifel um Joh. Guldin von Radolfzell.
Er wurde am 23. 9. 1459 Pfr. in Krauchtal, resign. 1463, 1461 Pfr. in Liusslingen,
ist 10. 3. 1475 u. 2. 5. 1479 als Kammerer des Kapitels Biiren bezeugt, wurde am
20.9. 1484 als Dekan gewdhlt. Vgl. M. KrEBs, Investiturprot. 1.c. 134, 473,
DERs., Annatenregister 1. c. Nr. 2517, 2678, ferner 2546, 2686. Weitere Stellen im
Register unter Guldin beziehen sich nicht auf ihn.

2 Dieser Kaplan Hans ist wohl Joh. Schmid bzw. Joh. Fabri. Er konkordiert fir
18 Gulden an 1. Friichte fir Pfr. Eriswil am 29. 4. 1461, bezahlt fir Absenzen
Okt. 1469, in den Jahren 1470, 1473, 1482, 1491 u. 1492. KrEBS, Annatenreg.
l.c. Nr. 2721, DeRrs., Investiturprot. S.236. Erhdlt am 13.11. 1471 Kapl. s.
Luzius in Biiren, bezahlt als Primissar Absenz von dieser Kapl. am 24. 6. 1472,
wird am 25. Febr. 1482 Kapl. in Oberbiiren, auf die Jak. Kraft resignierte. KrREBs,
Investiturprot. 135, 616. Am 22. Dez. 1485 mahnte der Rat Hans v. Eriswil,
Kapl. zu Oberbiiren, seinen Verpflichtungen gegeniiber dem Goldschmiedgesellen
Mathis Disen nachzukommen, sonst wiirde er mit ihm so verfahren, daB3 er solche
Hindel inskiinftig unterlassen werde. STAB Ratsman. 49, 143. Betr. s. Eintrag
in den Bruderschaftsrodels. oben S. 12. Es scheint, daB er seine Pfriinde behielt. Die
bei C. Fr. Lupwic LoHNER, Die reformierten Kirchen u. ihre Vorsteher (1864)
557 genannten Kapline Hans Schmid (1482) u. Hs. v. Eriswyl (1485) sind dem-
nach identisch.

3 Veroffentlicht von K. RiEDER, Freiburger Diézesanarchiv 9 (1908) 306 f. Die
Uberpriifung des stark korrigierten Textes auf Grund einer Photokopie ergab
keine Abweichungen von Belang. Ubersetzung von H. Tiirler, Blitter fiir ber-
nische Geschichte 5 (1909) 91 f., erwahnt bei Ebp. v. RopT 1. ¢. und bei Kurt
GUGGISBERG, Bernische Kirchengeschichte (Bern 1958) 35.

20



in Oberbiiren ein iiberaus eindrucksvolles und jedenfalls echtes Bild,
so scharf es auch gezeichnet sein mag.

Otto von Sonnenberg ergeht sich in bitteren Klagen, weil viele, nament-
lich Ungebildete, unter dem Schein der I'rémmigkeit I'riihgeburten,
tote Kinder, manchmal sogar solche, die nicht einmal ausgeformte Glieder
besaBen, sondern gleichsam nur Klumpen bildeten, in groBer Zahl nach
Oberbiiren brachten, nicht nur aus seinem eigenen, sondern auch aus
benachbarten Bistiimern. Wir kénnen uns den Umifang der Wallfahrt
vorstellen, wenn der Bischof erklart, in den letzten Zeiten seien 2000 und
mehr solcher Kinder in die Kapelle gebracht worden. Nun glaubten die
Leute, diese toten Kinder und Frithgeburten, deren manche iiberhaupt
kein Leben im Mutterleib empfangen hatten, wiirden in wunderbarer
Weise vom Tode zum Leben erweckt. Doch wie geschah das? Der Bischof
erliutert das Verfahren; wir kénnen von Kunstgriffen sprechen. Der
Rat hatte nidmlich Frauen bestellt, welche die toten Kinder mittels
glithender Kohlen und der ringsum aufgestellten brennenden Kerzen
und Lichter erwidrmen mufliten. Dann wurde den warm gewordenen
Kindern eine ganz leichte Feder auf die Lippen gelegt. Flog die Feder
zufolge eines Luftzugs oder der Wirme der Kohlen weg, erklirten die
Weiber dies als Zeichen des Atmens und damit des neu erweckten Lebens,
worauf sogleich unter Glockengeldute und Lobgesdngen die Taufe voll-
zogen wurde. SchlieBlich wurden die Korper der angeblich lebendig
gewordenen und sofort wieder verstorbenen Kinder kirchlich begraben,
zum Hohn des wahren christlichen Glaubens und der kirchlichen Sakra-
mente. Zwar hatte der Bischof die besagten Weiber mit kirchlichen
Strafen belegt und ihnen verboten, 1hre Tiatigkeit fortzusetzen. Allein
der Rat von Bern und mit 1thm andere Verbiindete! schiitzten den
MiBstand, allen angedrohten Strafen zum Trotz. Der Bischof sprach
offen von Aberglauben, den er vergeblich auszurotten versuchte. Der
Rat hielt an der Wallfahrt fest und begiinstigte diesen Wunderglauben
nach wie vor. Der Bischof bat den Papst um eine kirchliche Untersuchung
und um entsprechende MaBnahmen seitens der rémischen Kurie.

So steht also fest, daB3 der Bischof von Konstanz nicht bereit war, die
MiB3brauche in Oberbiiren andauern zu lassen. Doch der Widerstand des
Rates von Bern war unbeugsam. Dieser wollte von keiner Einschrinkung
der Wallfahrt mit totgeborenen Kindern etwas wissen. Mannigfache

! Auf wen der Bischof hier anspielt, ist kaum abzukliren. Offenbar beschriankte
sich der Widerstand doch nicht allein auf Bern.

Z1



Griinde mochten ihn zu dieser Haltung bewegen: materielle Erwigun-
gen!; da die Wallfahrt so sehr aufgeblitht war, wollte und konnte er
den Verlust der Einkiinfte nicht verschmerzen; das Verantwortungs-
bewuBtsein fiir die Untertanen, von denen er wohl mit einigem Recht
Unruhen befiirchten konnte, falls er dem Volke entsprechend der For-
derung des Bischofs den Glauben an die Echtheit der Wunder, die doch
ungewohnlich viel Leid milderten, genommen hitte. Der Rat wollte
jede Krise im Verhidltnis zu seinen Untertanen vermeiden. SchlieBlich
mochten die Herren vom Rat selbst iiberzeugt sein, dall Zweifel an der
Echtheit der Zeichen des Lebens unangebracht waren. Fiir die Zukunft
war es entscheidend, daB3 die Obrigkeit den Entscheid in einer Frage des
Glaubens gegen den Bischof fillte. Es ist {ibrigens auffallend, daB3 in
derselben Zeit, im Febr. 1486, der Rat den Kirchherrn von Biiren, Hans
Meyer, nach Rom entbot 2

Valerius Anshelm, der gut evangelisch gesinnt war, hebt die ablehnende
Haltung des Bischofs deutlich hervor, indem er erklirt, daBl diese Wunder
«vom bischof und vil verstandigen widerfochten wurden» 3. Zu diesen
verstindigen Leuten gehoérte ohne Zweifel auch der Prior des Basler
Predigerklosters Werner, der zwar nach dem Urteil von Nikolaus Pau-
lus * von einer seltenen Naivitidt war, aber den Mut besal3, im aufsehen-
erregenden Jetzerprozel die Frage der Wunder in Oberbiiren zur Sprache
zu bringen. Er war selbst fest iiberzeugt, daB alles Wahnwitz und Betrug
sei. Er hatte im Gesprach mit Johann Jetzer iiber verschiedene Zweifel
hinsichtlich der geiibten Marienverehrung diesen zweimal iiber Ober-
biiren zur Rede gestellt. Jetzer hatte daraufhin ein erstes Mal geduBert,
die Sache sei verdachtig, auf eine zweite Befragung hin hatte er aber
geantwortet, es ist gut, wenn diese Praxis ohne Aufsehen und ohne
Argernis abgestellt wird. Der Prior meinte hierauf, wenn nur das Wesent-
liche geglaubt werde, kénne dies leicht geschehen 5. Auf dem Hinter-

! Ep. v. Roprt 1. c. 68 urteilt mit vollem Recht, daB auch weltliche Regierungen,
wenn es ihr Vorteil war oder sie einem Gotteshaus gefillig sein konnten, den Aber-
glauben unterstiitzten.

2 STAB, Ratsman. 51, 23. Uber Joh. Meyer, Kirchherr von Burgdorf 1491-1499,
und seine bewegten Lebensschicksale s. PAuL LacHAT, Die Kirchensatze zu Ober-
burg, Burgdorf u. Hermiswil. Burgdorfer Jahrbuch 27 (1960) 63-66.

3 Chronik 1, 279.

* Ein Justizmord an 4 Dominikanern begangen. Frankfurter zeitgem. Broschiiren 18,
3. H. (1897) 67.

5 Rup. StECK, Die Akten des Jetzerprozesses (Quellen z. Schweizer Geschichte 22,
1904) 422, 578. « Dummodo principale creditum fuerit, facile fiet hoc».

22



grund der Ratspolitik gewinnt diese Haltung des Basler Priors ein
eigenartiges Gesicht, auch im Hinblick auf den Ausgang des ganzen
Prozesses. Dem Rat konnten diese kritischen AuBerungen kaum gelegen
kommen 1.

Dem Bischof von Konstanz war in dieser Auseinandersetzung mit dem
Berner Rat kein Erfolg beschieden. Ob der Rat bei anderen Bischifen
irgendwelchen Riickhalt fand, wissen wir nicht. Sicher ist nur, dall er —in
der strittigen Frage der Echtheit der Wunder in Oberbiiren, wie wir
annehmen mochten — sich am 12. April 1486 an den Bischof von Lau-
sanne wandte 2. Leider kennen wir das Schreiben nicht. Es ist daher
kaum sinnvoll, hieriiber weitere Vermutungen anzustellen. Unwahr-
scheinlich ist dagegen, dal Rom der Bitte des Bischofs von Konstanz
irgendwie Folge leistete, wenn dieser iiberhaupt den geplanten Schritt
unternahm 3.

Der Rat hielt an seinem Standpunkt in der spiateren Zeit unbeirrbar
fest. Er blieb durchaus konsequent, ja die Auseinandersetzung mit dem
Oberhirten von Konstanz und die offenbar zunehmende Skepsis mancher
Kreisediirfte den Rat nur angeeifert haben, die Wallfahrt noch beflissener
zu fordern. Immer wieder hielt er die Geistlichen an, mit der Taufe tot-
geborener Kinder fortzufahren. Als der Rat 1495 das Kollaturrecht fiir die
Kapelle Oberbiiren endgiiltig iibernahm, gab er der Hoffnung Ausdruck,
daf3 dadurch die Gnade, welche die Mutter Maria bisher in mancherlei
Gestalt bewirkte, nicht erlésche und die Andacht der Menschen nicht
gemindert werde *. Im selben Jahr prisentierte er dem Bischof einen
neuen Kaplan mit der besonderen Empfehlung, denselben iiber die An-
gelegenheiten der Kapelle zu héren, damit die Gnade und die Wunder-
zeichen, die bisher augenscheinlich geschehen und von Geistlichen {iber-
priift und zugelassen worden seien, gefordert wiirden. Damals ermahnte
der Rat die Kapline erneut, wie bisher, die totgeborenen Kinder zu

! Insofern diirfte auch zutreffen, was Nik. Paurusl. c. 95 f. bemerkt, daB das Volk,
die Biirgerschaft auf die Verurteilung der Dominikaner dringte.

 STAB Ratsman. 51, 120 zum 12. April 1486: «An min herrnn von Losann unnser
lieben frowenn zi Oberburrenn halb als im missifenblich stat». Leider fand sich
das Schreiben bisher weder im lateinischen noch im deutschen Missivenbuch.
Auch Nachforschungen im bischéflichen Archiv Freiburg und eine Anfrage im
Staatsarchiv in Lausanne blieben leider ohne jedes Ergebnis.

3 Da es sich bei der Eingabe des Bischofs nur um einen Entwurf handelt, steht nicht
unbedingt fest, daB3 sie wirklich nach Rom eingesandt wurde. Die spiateren Zeug-
nisse sprechen jedoch gegen jede Intervention der rémischen Kurie.

* STAB, Amterbuch Biiren C, fol. 229.

23



taufen, er selbst werde sie vor jedem Schaden behiiten !. Das hie doch
wohl Schutz vor GegenmaBnahmen des Bischofs. Auch in anderer Hin-
sicht suchte der Rat dem Bischof zuvorzukommen. Als er 1512 seinen
Vertrauensmann in kirchlichen Fragen, den Chorherrn Doktor Konstanz
Keller, nach Rom entbot, lautete dessen Auftrag fiir Oberbiiren nicht
bloB auf Erlangung einer gewichtigen AblaBbulle. Vielmehr eewirkte
Chorherr Keller dem Rektor der Kirche zu Oberbiiren das Recht, einen
Geistlichen als Beichtiger anzustellen, der wenigstens wihrend eines
Jahres die Absolutionsvollmacht in bischoflichen Reservatfillen erhielt,
wahrend die Abldsse unbeschrinkt Geltung besaBen 2. Wie sehr der
Rat der Wallfahrt seine kriftige Unterstiitzung lieh, bezeugt am ein-
driicklichsten die Stiftung von zwei neuen Kaplaneien, die 1518 zum
AbschluB3 kam. Der Rat konnte den Bischof nicht umgehen. Er entbot
im April 1518 Dr. Konstanz Keller nach Konstanz, um die beiden
Kapldne zu priasentieren und um ihre Investitur zu bitten, insbesondere
aber um iiber die Rechtsfragen hinsichtlich der Natur des Pfrundgutes
zu verhandeln und den Bischof iiber die Obliegenheiten der Kapline
ndher zu unterrichten 3. Der Rat wiederholte ndamlich am 7. Juni 1518
seine Bitte um die Investitur der beiden Geistlichen. Obschon der Rat
bereits am 22. April jedem Kaplan 100 Pfund in Geld, 25 Miitt Dinkel
und 15 Miitt Haber Berner Wihrung zugewiesen hatte, gab sich der
Bischof damit nicht zufrieden. Der Rat bezeichnete die Giilt fiir die
Naturalien ausdriicklich als ewig und unabléslich. Sei dagegen die Giilt
fiir das Einkommen in Geld verkduflich, werde er doch jederzeit bereit
sein, eine neuc anzulegen. Er iiberliel es dem Bischof, nach seinem
Ermessen aus den Giilten und Stiicken ein Pfrundgut zu bilden, damit
es der geistlichen Ordnung angepalt sei*. So besafl Oberbiiren fortan

1. c. TMissb. H, fol. 43. Vgl. HoFEer 105.

HEINR. TURLER, Der Berner Chorherr C. Keller. Festgabe zur 60. Jahresver-
sammlung der Allgem. Geschichtforschenden Gesellschaft, dargeboten vom Histor.
Verein d. Kt. Bern (Bern 1905) 294, ferner 280 {., 283, 286, 290 f. Jos. HERGEN-
ROTHER, Leonis X. Regesta. Friburgi 1884-91, Nr. 11 420: Bestdtigung der von
Julius II. f. Oberbiiren verliehenen Abldsse. A. BiticHi, Korrespondenzen und
Akten z. Gesch. d. Kard. Matth. Schiner (Quellen z. Schweizer Gesch. III. Abt. 5,
1920) 1, 174: Instruktion fiir Dr. K. Keller vom 10. Juli 1512. Vgl. HoFEgRr 1009 {.
3 STAB TMissb. O, fol. 76. DaB Keller iiber strittige Fragen verhandeln mufBte,

ergibt sich aus dem Schreiben vom 7. Juni 1518.

* 1. c. fol. 88; betr. die Investitur heiBt es nimlich «das aber domals nit hatt mogenn
erfolget wirdenn ufl dem grund, das zi uffrichtung obbemelter pfrinden dehein
widem angezéugt und daby ouch der last unnd die beladnuB bemelter caplanen
nit erliitret ist gewasenn». Zur Bestdtigung der Pfriinden vom 21. Juni s. p. 13,
Anm. 6. Wir verweisen noch auf MicHAEL STETTLER, Annales 2 (1627) 209.

1
2

24



vier Kaplaneien. Noch 1519 bezeichnete der Rat es als besondere Auf-
gabe der Geistlichen, die toten Kinder, die dahin kdmen, zu versehen 1.

Der Bischof von Konstanz steht in seiner kritischen Haltung gegeniiber
diesem Wunderglauben nicht allein da. Bischof Paul Ziegler von Chur
sah sich gezwungen, in dhnlicher Weise gegen die Wallfahrt nach Tschen-
gels im Vintschgau einzuschreiten. Uber diesen Wallfahrtsort erfahren
wir wenig. Mark Sittich von Wolkenstein rithmt in seiner Landesbe-
schreibung des Siidtirols, daBl viele Landleute tédglich nach Tschengels,
wo viele groBe Wunderzeichen geschahen, pilgerten und hier viele Opfer-
gaben darbrachten 2. Doch schweigt er sich tiber den Charakter der
Wunder aus. Esist wirklich ein Zufall, daB uns eine Supplik des Kirchen-
propstes Georg Zimmermann und des Pfarrvikars Jodokus Kleinmann
in Tschengels erhalten geblicben ist. Leider ist das Bittschreiben unda-
tiert. Doch gehort es jedenfalls der Zeit zwischen 1515 und 1520 an, den
Jahren, wihrend welchen Kleinmann in Tschengels seelsorglich tétig
war 3. Bischof Ziegler hatte den Schliissel zum Opferstock herausge-
fordert und eingezogen, er hatte dem Pfarrvikar die Taufe der totge-
borenen Kinder, die Aufzeichnung und die Verkiindigung der Wunder
in der Kirche verboten. Er hatte alles getan, um diese Unsitte zu be-
seitigen. Allein dic Gemeinde und der Pfarrvikar strdubten sich gegen
dieses Verbot, weil auf diese Weise die Wallfahrt, wie sie erkldrten, vollig
vernichtet und auch die Kirchenfabrik aufs schwerste geschddigt wiirde.
Kurz, die MaBnahmen des Bischofs wurden abgelehnt, wenn auch in
demiitig geformten Worten. Leider fehlen ndhere Nachrichten {iber den
Ausgang dieses Konflikts, aber wir diirfen nach dem Zeugnis Wolken-
steins, der um 1600 schrieb, wohl annehmen, daB die Wallfahrt in der
Folge mit totgeborenen Kindern noch andauerte. Tschengels wurde
jedenfalls auch von Pilgern aus Graubiinden aufgesucht. Ursina, Tochter
eines Silsers namens Biursch, Gattin des Sebastian Tugung aus Bevers,
bedachte 1505 die Kirchen des Oberengadins mit ansehnlichen Legaten:
die Hl. Geistkirche in Pontresina, die Nikolauskirche in Laret, die Marien-
kirche in Cresta sowie die St. Sebastians- und die Antoniuskirche in
Samaden mit je 50 Pfund. Sie hatte {iberdies Wallfahrten gelobt nach
dem St. Jakobstal, nach Casaccia zum hl. Gaudentius und endlich zur
Marienkirche in Zayngel, jedenfalls unser Tschengels, wohin sie eine

! HofrEeRr 105 f.

2 Schlern-Schriften 34 (Innsbruck 1936) 170. Uber die Pfarrkirche Tschengels s.
Jos. WEINGARTNER, Die Kunstdenkmailer Siidtirols 4 (Wien 1930) 322.

3 Beil. 2.

25



Opfergabe in Butter verhieB !. Wenn wir bedenken, daB8 totgeborene
Kinder oft iiber Entfernungen von mehreren Tagereisen getragen wurden,
dann erscheinen solche Wallfahrten nach Tschengels aus Graubiinden
nicht als unwahrscheinlich.

Der Glaube an die Wiedererweckung totgeborener Kinder zu kurzem
Leben und zum Empfang der Taufe, dank der Fiirbitte der Mutter Gottes
und der Heiligen, gehort in erster Linie dem Volk. Fraglich war die
Echtheit der Lebenszeichen, noch fraglicher die Art und Weise, wie diese
herbeigefiihrt wurden. DaB jedoch die Mirakelbiicher iiber die Umstédnde,
unter denen solche Gebetserhérungen erfolgten, keine eindeutigen Schlu@-
folgerungen zulassen, zeigen die Aufzeichnungen iiber die Wallfahrten
zu «Unserer Lieben Frau im Gatter» im Minster in St. Gallen. Nach der
Darstellung Paul Staerkles 2 erlebte die Wallfahrt erst nach 1475, nach
der Stiftung des Frithamtes, die Abt Ulrich Résch errichtete, einen
machtigeren Aufschwung. Nach ihm sind insgesamt 914 Zeichen, d. h.
Gebetserhorungen schriftlich iiberliefert worden. Davon beziehen sich
120 Falle auf Hilfe in Noten von Miittern, die vor der Geburt standen 3.
In den relativ sehr seltenen Fillen, in denen von Totgeburten die Rede
1st, 148t sich durchaus nicht immer entscheiden, ob es sich um wirklichen
Tod handelt oder nur um einen Scheintod; denn die Schilderung ist oft
recht knapp gehalten. Es wird bloB vermerkt, da das Kind Leben
bekam, getauft werden konnte, gelegentlich noch, daB das Kind das
Leben behielt, mehr aber nicht. So lautet einmal die Bitte an die Mutter
Gottes «dem kind das leben zu verlichen, das mit im die christenliche
recht beschachent». Das Kind lebte noch eine halbe Stunde nach der
Taufe. DaB3 es sofort begraben wurde, wird nicht gesagt *. Das wesent-
liche Motiv bleibt die Erlangung der Taufe, ihr zufolge auch die Be-
stattung in geweihter Erde. Das zeigt sehr eindriicklich eine andere
Bitte: «und begerte nit me, den das unser frow dem kindli sin leben
verliche nit lenger denn bis es mochte getofft werden». Dieses Kind blieb

1 Beil. 1.

2 Die Wallfahrt zu « Unserer lieben Frau iin Gatter» im Miinster zu St. Gallen (1475-
1529) in dieser Zeitschr. 16 (1927) 161-173, 283-295; 162.

3 1.c. 173, 294. Uber die verschiedenen Codices und ihre Schreiber 171-173. HH. Pri-
lat Staerkle, Stiftsarchivar, sind wir fiir die Ubersendung der Codices A 26, C 389,
391, vor vielen Jahren, zur Beniitzung im bischéflichen Archiv in Chur sehr zu
Dank verpflichtet.

4+ C391, Nr. 77, A 26 mit der Uberschrift: Magnum miraculum, suscitatio mortui
pueri. Da heilt es (wir zitieren nach A 26): «und lept das kind, das todt gelegen
was, ein halb stund nach dem té&ff». Die christlichen Rechte schlieBen Taufe und
Bestattung in geweihter Erde ein.

26



am Leben !. Bei einer vermeintlichen Totgeburt erklirte die Hebamme
vorerst offen: «ich kann das kind nit toffen, wan sy alle sachen, das kayn
leben nit do was.» Die erschrockene Mutter verhieB das Kind, das als-
bald das Leben erhielt, worauf die Hebamme zu ihr sprach: Freue dich,
das Kind ist lebendig geworden 2. Seltsam beriihrt es, wenn nach der
VerheiBung gesagt wird: «gelich ward das Kind ze dry malen lebentig,
das es getofft ward», ohne jede weitere Erklirung 3. Ernste Zweifel
erregen nur ganz wenige Gebetserhérungen. Eine Mutter aus St. Gallen
litt vier Tage lang unter groBen Wehen. Sie gebar schlieBlich ein totes
Kind. Sie rief die Mutter Gottes an und verhieB das Kind ins Miinster.
«Als bald hat das kind hend und fisB an sich gezogen und mercklich
gelebt, das man nach dem priester geschikt und das kind getoufft und
krysmot hat. Darnach ward (das) kind verscheidenn und in kilchhoff
gelegt» 4. Dies ist der einzige ausdriickliche Vermerk iiber eine Bestat-
tung. Hier galt also die Kontraktion der Glieder als Zeichen des Lebens.
Charakteristisch erscheint in mancher Hinsicht eine Gebetserhérung,
die wortlich angefiithrt werden soll: «Barbel Erhart Zellerin Understain
oder Rudis tochter Undermstan hatt ain tods kinds geborn. Als sy gantz
kain leben spurten die IIII frowen, die by ir warent, verhiessend sy sich
all fier her zl unser lieben frowen in S. G. m. im Gatter mit 1 lebendigen
opfer und ain ietliche mit | rosenkrantz. Von stund an ward sich dz
kindly riren und ward im dz mundly rot und hupsch und iunglicht,
mochglet im hertzen dz man sach und enphand, wie wol die miuter an
der sucht kranck wz und erst I1II wuchen nun uber dz halbtel was und
also ist es getofft worden gechlich von der hebam Fid Stabinerin oder
Ziiserin, Fren ITuuanusly, die matter, Barbel Eblen, Feronick Birenstilin.
Darum die frowen dester mer bek@imeret warend und begertent von
unser frowen, dz es zi dem tof kem und verhiessend etc. ut supra. Dar
bin sin och gsin her Hans Noll cappellanus b. Marie, fratres conversi
frater Ulricus Iupply, frater Michael Goldest in octava Innocentum
anno 1513» 5. Kennzeichnend ist hier wiederum die Veridnderung der
Gesichtsfarbe und das Schlagen des Herzens, aber auch die Taufe durch
die Hebamme und die Mitwirkung von vier Frauen beim Gebet um die
Gnade der Taufe. Ebenso verdichtig erscheint das Bekenntnis einer

! Datiert s. Pelagitag = 28. Aug. 1480. C 391, Nr. 200, A 26, Nr. 199.
z C 389, S. 113, leicht verkiirzt A 26, Nr. 285; 391, Nr. 286.

3 C 389, S. 149, verkiirzt A 26 Nr. 220, 391; Nr. 221.

* A 26 Nr 23, C 391 Nr. 22.

5 C 389, S. 423.

27



Mutter, die ihr Kind nur 21 Wochen getragen hatte. Alle hielten es fiir
tot, doch als sie es mit einem lebendigen Opfer dem hl. Notker verheiBlen
hatte, gab es Zeichen des Lebens und kam es zur Taufe 1.

Wie dem allem auch sei, sicher ist, dafl die Wallfahrt nach St. Gallen,
die auch aus weiter entlegenen Gebieten unternommen wurde %, mit jener
nach Oberbiiren oder Genf nicht verglichen werden kann. Die Mirakel-
biicher von St. Gallen beweisen immerhin, soweit wir sie iiberpriifen
konnten, daBl die Taufe an totgeborenen oder abortiven Kindern * nur
sehr vereinzelt bezeugt ist. Selbst wenn jene Fille einbezogen werden,
in denen einfach die Riickkehr des Kindes zum Leben und die Taufe
ohne nihere Angaben iiber die Lebenszeichen erzdhlt werden, erreicht
ihre Zahl fiir einen Zeitraum von anderthalb Jahrzehnten kaum ein
Dutzend *. Namentlich muBB aber betont werden, daB diese Gebets-
erhorungen auf der Kanzel nicht verkiindet wurden, wie der Schreiber
des Mirakelbuches (C 389) eigens vermerkt 5.

Die Not der Miitter war in alpinen Gebieten und auf dem Lande un-
gleich gréofer als in der Stadt. In Karnten ragte als Wallfahrtsort Luggau
hervor. Die wunderbare Erweckung eines toten Kindes zum Leben vor
dem Gnadenbild der Mutter Gottes, einem Vesperbild, ist hier fiir 1518
bezeugt. Zwei Jahre spiter werden als Zeichen des wiederkehrenden
Lebens die Verdnderung der Gesichtsfarbe, die Schénheit des Kindes
und das Schlagen des Pulses genannt . Wohl bekannter ist der Wall-

1 C 389, 449; vgl. auch die auf den 26. Sept. 1510 datierte Gebetserhérung, als ein
Kind wihrend einer halben Stunde kein Leben zeigte. Eine Frau (Verwandte des
Kindes) gelobte eine Fahrt mit 7 Personen, mit einem lebendigen und silbernen
Opfer, einer Kerze, u. jede versprach, einen Rosenkranz zu beten. Bald darauf
spiirte man das Leben im Kind, das die Hebamme taufte u. das bald darauf
starb. 1. c. p. 396.

Vgl. STAERKLE 1. ¢. 283 {.

3 Eine eindeutig abortive Geburt findet sich verzeichnet in C 389, S. 274; A 26,
Nr. 353; C 391 Nr. 354. Nachdem die Mutter das Kind 11 Wochen lang getragen
hatte, wurde sie schwer krank. Wihrend der Wehen verhiel3 sie sich der Mutter
Gottes im Miinster «gelich genaB sy ains lebentigen kindles, dz nit ainer span lang
ist gesin. Do hannd sy das kind geacht (A 26: glich) tofft. Do lebt es nach dem
toff wol ain viertail ainer stund», A 26: ain halb stind.

* Die Aufzeichnungen beziehen sich auf die Jahre 1475-1484 und 1509-14. Vgl.
STAERKLE 1. ¢. 171-173.

> HH. Prilat Stiftsarchivar Dr. P. STAERKLE in St. Gallen machte mich auf C 389,
S. 343 aufmerksam: «haec signa non sunt annunciata vel promulgata in cancellis».
Allerdings scheint es an Ausnahmen nicht zu fehlen, nach einer Bemerkung S. 379.
« Pronunciatum est in cancella eodem tempore», bezieht sich wohl auf eine
Gebetserhérung vom Pfingstdienstag (21. Mai) 1510.

¢ E. ANGERLE, Die Kirchfahrt Luggau. Osttiroler Heimatblatter 6 (1929) 65 ff.,
bes. 91 f{.

[

28



fahrtsort Trens bei Sterzing. Eine Mutter von Sterzing schickte 1498
neun Frauen barfull mit brennenden Kerzen mit ihrem totgeborenen
Kind nach Trens. Das Kind gab ein Zeichen und wurde getauft 1. Uber
den Umfang solcher Pilgerfahrten nach Trens fehlen uns Angaben. In
die vorreformatorische Zeit durfte auch die Wallfahrt mit totgeborenen
Kindern nach Kaltenbrunn im Kaunertal zuriickreichen. Marx Sittich
von Wolkenstein schildert den hier geiibten Brauch in eindriicklicher
Weise: «Dahin grof3e wolfarten so wol von land als fremden leiten ist.
Darbei auch groB wunderzaichen beschehen. Dann in der mitten der
kirchen stet ein klaines capellele, darinen Unser Frau ist. Und darein
man fil tote kinder tragen tuet, welliche nit zu der tauf kumen sein. Die
leget man auf dem altar und opfern es Unser Frauen auf; da solten sye
zaichen geben und werten etliche rot oder gefarbt, etliche lassen dem
harm, die andren schwaissen — welliches man aber nit gehrn sich, wie man
saget, es solten die eltern als vater und mueter daran schuld:g sein, dal
sye die tauf nit erlangt haben — und vil andere zaichen mehr, die sich
alda begeben und zuetragen. Und olsdann grabt man sy vor der kirchen
in ainen klainen freith6éfl oder ortel» 2. Kaltenbrunn gehért demnach
zu den eigentlichen Pilgerstitten fiir die Taufe totgeborener Kinder.
Hier handelt es sich gewiB nicht mehr um Einzelfille. Es begegnen die
typischen Zeichen des Lebens, wie sie uns niherhin fiir Genf, Neuenburg
und Oberbiiren bekannt sind: Verdnderung der Gesichtsfarbe, besonders
aber Losung des Harns und Schwitzen des Kindes. Weniger bekannt ist
dagegen der Volksglaube, wonach das Schwitzen als ein Zeichen der
Schuld der Eltern galt, daB das Kind die Taufe nicht erlangte. Die
Haufigkeit dieser Wallfahrten erhellt auch aus dem eigenen Friedhof,
der ohne Zweifel den totgeborenen Kindern vorbehalten war. Ob auch
in Tirano, das in solchen Néten ofters aufgesucht wurde, ein eigener
Friedhof bestand, lassen wir dahingestellt 3.

Selbst wenn die Uberlieferung an eingehenderen Nachrichten iiber
diesen Brauch recht liickenhaft ist, steht doch auBler jedem Zweifel, daB

! JoH. BAUR, Die Spendung der Taufe in der Brixner Didzese in der Zeit vor dem
Tridentinum. Schlern-Schriften 42 (Innsbruck 1938) 121. Uber die Gnadenkapelle
in Trens vgl. Jos. WEINGARTNER, Die Kunstdenkmailer Sudtirols 1 (Wien 1923)
170 f.

2 Landesbeschreibung von Siidtirol. Schlern-Schriften 34 (Innsbruck 1936) 172 f.

3 P. Iso MULLER, Die churrdtische Wallfahrt im Mittelalter, Basel 1964, handelt
S. 75-78 iiber Madonna di Tirano, weshalb wir hier nicht mehr nidher darauf ein-
gehen. Die S. 76 Anm. 343-344 angefiihrten Texte erlauben keine weitergehenden
Schliisse. Das Werk von Crotti konnten wir nicht einsehen.

29



er im Volksglauben tiefe Wurzeln geschlagen hatte und die Zahl der
entsprechenden Wallfahrtsorte recht ansehnlich war. Nicht der Volks-
glaube an sich stellt fiir die kommende Zeit das Problem dar, sondern
die Tatsache, dall bei der Wiedererweckung der Kinder Mittel ange-
wendet wurden, die nicht mehr zu verantworten waren. Man muf} hier
die Zusammenhinge deutlicher sehen. Die Provinzialsynode von Langres
hatte 1452 ein Verbot solcher Taufen erlassen. Es wurde damals betont,
daB es zur Vornahme der Taufe totgeborener Kinder nicht geniige, wenn
ihre Korper unter der Einwirkung der Wiarme des Feuers sich scheinbar
bewegten. Vielmehr bediirfe es offenkundiger Zeichen, daB das Kind
sich von selbst bewege 1. Allein, schon eine Synode von Langres von
1479 mulite das Verbot wiederholen 2. Jetzt wurde jedoch der Sach-
verhalt hinsichtlich des angewandten Verfahrens zur Herbeifithrung der
ersehnten Lebenszeichen weit genauer geschildert. Die totgeborenen
Kinder wurden an gewissen Tagen und Nichten vor die Bilder der
Heiligen hingelegt. Anfidnglich kalt und steif wie ein Stock wurden die
Korper unter der Wirkung der feurigen Kohlen, auch der von den bren-
nenden Kerzen und Lichtern ausgestrahlten Wiarme weich. Der Leib
nahm hierauf eine Zeitlang eine rétliche Farbe an. Es trat ein Bluter-
gul} aus der Nase ein. Manche Kinder begannen zu schwitzen oder man
sah ihre Adern an Schlifen und Stirn und um den Hals herum ein wenig
sich bewegen. Auch 6ffneten und schlossen sie das eine Auge. Sie stieBen
durch die Nase einen warmen Atem, sodal3 die Federn, die man ihnen
unter die Nase legte, weggeblasen wurden. Hierauf wurden sie getauft
und begraben. Der Hebamme und der Frauen wird nicht eigens gedacht,
aber in den spdteren Synoden von Lyon von 1557 und 1566 und in jenen
von Besangon aus den Jahren 1592 und 1656 wird ihre wichtige Rolle
bei diesen miBbriuchlichen Taufen scharf hervorgehoben, waren sie doch,
wie ausdriicklich gesagt wird, trunksiichtig und schlechten Gewis-

! PIERRE SAINTYVES, En marge de la légende dorée. Paris 1931, 185 mit entspre-
chendem, von uns tberpriiftem Text aus JEAN-B. THIERs, Traité de superstitions.
3¢ édition. Paris 1712, 11, 61.

2 SAINTYVES 1. ¢. 185 f. Den wichtigen Text mochten wir hier nach Thiers 1. c. 61 f.
anfithren: «ad ecclesiam delati certis diebus ac noctibus coram imaginibus sanc-
torum appositi a principio frigidi et tanquam baculus rigidi, sed per ignem car-
bonum et quandoque cereorum et lampadum accensarum molles effecti, in quibus
color rubens ad tempus et sanguis fluens a naribus apparuit, quorum etiam aliqui
sudare super orificio stomachi visi sunt et venas temporales et frontis ac circa
collum aliquantisper movere, alterum oculorum aperire et claudare, flatum a
naribus calidum emittere, a quo plumae naso appositae assufflantur, perfusi
sacri baptismatis unda.»

30



sens !. Die Synodalstatuten von Besangon von 1575 sprechen ganz dhn-
lich davon, daB in mehreren Ditzesen schlecht gebildete Priester tot-
geborene Kinder tauften. Trunksiichtige Weiber bezeugten namlich,
die Kinder hidtten Lebenszeichen gegeben, worauf sie nach ihrem
wieder eingetretenen Tode in geweihter Erde bestattet wurden. Die
Synode forderte eine zuverldssigere Untersuchung und bessere Be-
weise als dieses Zeugnis alter Frauen 2.

Die Folgerungen dringen sich ohne weiteres auf. DaBl in der Erkennt-
nis des Lebens bei Neugeborenen groBe Unsicherheit bestand, kann nicht
verwundern. Das mul3 bei jeder Wiirdigung dieser Brauche in dlterer
Zeit bewul3t bleiben 3. Diese Unsicherheit verrit sich auch in den Synodal-
statuten von Lausanne von 1523, die den Pfarrherren solche Taufen
verboten und die Beurteilung der Zweifel, ob wirkliches Leben vorlag,
dem Bischof oder der Kurie vorbehielt, Allein mit dieser Entscheidung
war fiir Mutter und Kind in ihrer Not wenig erretcht, weil die Mutter
oder ihre Angehoérigen in jedem Fall, auch bei einem Scheintod, auf
rasche Spendung der Taufe dringten. Was das Verbot vor allem ver-
hindern sollte und konnte, war die Verkiindigung der vorgeblichen
Wunder von der Kanzel herab; erst diese ermoglichte die Entwicklung
einer intensiveren Wallfahrt 4.

Niemand wird die ungewthnlichen Schwierigkeiten bei der Unter-
scheidung der wirklichen Lebenszeichen leugnen, aber ebenso wenig
wird jemand bezweifeln kénnen, daB die miBbrauchliche Taufe totge-
borener Kinder auffallend stark verbreitet war. Die Anfinge der ent-
sprechenden Wallfahrten lassen sich fiir die Schweiz nicht nachweisen.
Es ist aber wahrscheinlich, daf3 sie sich ganz besonders in der zweiten
Hilfte des 15. Jahrhunderts entwickelten. Die Bestrebungen der Kirche,
diese MiBstinde zu unterdriicken, beschriankten sich nicht auf eine
Diozese allein. Der Bischof von Lausanne und der Bischof von Chur
lehnten diese Praxis ab, besonders energisch aber der Bischof von Kon-
stanz. Folgenreich war nun, was an Bern so eindrucksvoll sichtbar wird,

! THIERS l. c. 62-64. Wir zitieren bloB den Text der Synode von Lyon von 1566:
«Interdum evenit, ut mulierculae quaedam abortivos in Ecclesiam deferant et
ibi per aliquot dies invigilent et observent, an ex quodam miraculo in eis vitae
spiracula appareant et postea ex sanguinis emissione et nonnullis aliis signis,
multa mendose curatis adstruant, ut i1i ex illarum falso testimonio fidem assu-
mentes tales abortivos baptizent.»

2 Text zit. bei O. PERLER in dieser Zschr. 37 (1943) 232 Anm. 3.

3 Wir verweisen schon hier auf P. Iso MULLER 1. c. 78.

4 Vgl. O. PERLER 1. c. 232 (15).

31



daB die weltliche Obrigkeit sich gegen die kirchliche Obrigkeit stellte
und den Glauben des Volkes an solche Wunder unbeirrbar verteidigte.
Es 148t sich kaum entscheiden, ob sich die Herren von Bern der Erkennt-
nis des betriigerischen Verfahrens einfach verschlossen oder ob sie auch
in dieser Frage kurzweg ihre Eigenstdndigkeit wahren und den Volks-
glauben um jeden Preis schiitzen wollten, damit unter den Untertanen
keine Unruhen entstiinden. So muBte dem Bischof von Konstanz der
Erfolg versagt bleiben. Die ganze Auseinandersetzung zwischen Bern
und Konstanz ist ein Beispiel fir die Erkenntnis, dal die Kirche keines-
wegs jeden MiBbrauch verschuldete, auch daB sie sich durchaus nicht
jeder Reform verschloB3, dal sie aber am Widerstand der weltlichen
Autoritit scheitern konnte, in Bern wohl auch, weil der Rat in Rom
schon lingst als Gegenspieler gegen die bischéfliche Gewalt aufzutreten
gewohnt war.

II. DIt TAUFE TOTGEBORENER KINDER UND DIE REFORMATION

Man bedenke noch einmal, wie sehr der Glaube, totgeborene oder gar
abortive Kinder wiirden dank der Fiirbitte der Heiligen und namentlich
der Mutter Gottes wieder lebendig, von der Kirche selbst abgelehnt
wurde und wie er sich trotzdem in breiten Kreisen des Volkes zu be-
haupten vermochte. Je weniger die katholische Kirche Erfolg gehabt
hatte und je mehr die Skepsis wuchs, desto machtvoller konnte der
Kampf gegen die geschilderte Praxis im Zeichen wirklicher Reform
gefithrt werden. Wie dieser Kampf gefithrt worden ist, deuten nur ver-
einzelte Spuren an. Der berithmte Maler und Dichter Nikolaus Manuel
goB 1n seiner Satire « Testament der Messe» seinen Spott {iber zahlreiche
kirchliche Brauche aus. Er fordert darin den Vertreter der Altglaubigen,
den Nasengrafen, auf, unter anderem das gebenedeite Wasser zu den
Predigern, den gesegneten Wein zu den Barfiiern und das «fliegend
faderli zh Buren samt sant Batten wurm» zu einer Pastete zuzubereiten 1.
Das war eine deutliche BloBstellung der Wallfahrt mit totgeborenen
Kindern nach Oberbiiren vor der Offentlichkeit. Das beweist aber auch,
daf3 der Glaube an diese behaupteten Wunder im Volke nicht mehr
unerschiittert bestand.

1 Bibliothek dlterer Schriftwerke der deutschen Schweiz IT (Frauenfeld 1878) 236. 8.
M. Stiirler deutet das Faderli falschlicherweise als ein Stiick Heilthum aus dem
Marienorte Oberbiiren. Vgl. Einl. 176 Anm. 1. Ubrigens wird ebda. 236.3 der
Name Doctor Lenzli falsch gedeutet. Es ist Dr. Laurenz Mir gemeint.

32



	Vorreformatorische Wallfahrtsorte

