Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 60 (1966)

Artikel: Uber die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz
Autor: Vasella, Oskar
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OSKAR VASELLA

UBER DIE TAUFE TOTGEBORENER KINDER
IN DER SCHWEIZ

Es sind manche Jahre verflossen, seit wir mit dem damaligen Ob-
mann der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde, Ernst
Baumann, erwogen hatten, das Ergebnis einiger Forschungen iiber den
weitverbreiteten Brauch, totgeborene Kinder zu taufen, gemeinsam
zu veroffentlichen. Der so frithe Tod des besten Kenners der schweizeri-
schen Wallfahrtsgeschichte ! machte diesen Plan zunichte, ganz ab-
gesehen davon, daB andere Verpflichtungen uns beide hingehalten
hatten. Ein umfassendes und abschlieBendes Bild dieser fiir die religiose
Volkskunde ohne Zweifel recht bemerkenswerten Erscheinung 148t sich
kaum bieten, schon weil es schwer féllt, die oft nur in entlegenen Zeit-
schriften und heimatkundlichen Beilagen zu Zeitungen veréffentlichten
Beitrdge zu erfassen. Das Thema ist iibrigens schon o6fters behandelt
worden, fiir Graubiinden von P. Iso Miiller im Schweizerischen Archiv
fiir Volkskunde und jiingst noch mit einigen Ergdnzungen in seinem
Buch: Churridtische Wallfahrten im Mittelalter 2. Wir beschrinken uns
hier darauf, einige Probleme herauszuarbeiten, die sich mit diesem
Brauch verkniipfen, wobei auch auf einige weniger beachtete Wallfahrts-

! Vgl. den Nachruf in dieser Zeitschrift 50 (1956) 200 f. Weitere Nekrologe ver-
zeichnet Bibliographie der Schweizergeschichte 1955, Nr. 260 sowie 1956, Nr. 209 {.

2 P. Iso MULLER, Zur Taufe totgeborener Kinder im Biindnerland. Schweizer.
Archiv fiir Volkskunde 54 (1958) 15-27, bezieht sich vor allem auf das 17./18. Jh.,
DERs., Die churrdtische Wallfahrt im Mittelalter. Schriften der Schweiz. Gesell-
schaft f. Volkskunde 43 (1964), besonders zu beachten wegen der Ausfithrungen
tiber die Wallfahrt zur Kirche Madonna di Tirano (75-78). Weitere Literatur an
den gegebenen Stellen.

1 2K w6 /A0 1



orte in der Schweiz hingewiesen werden soll, wohl wissend, da3 unsere
Ausfithrungen in mehr als einer Hinsicht erginzt und ausgeweitet
werden konnen.

Wie man wei, war die Sitte allgemein verbreitet, wirklich oder
vermeintlich totgeborene Kinder zum Gnadenbild einer Wallfahrts-
kirche zu bringen, um die Fiirbitte eines Heiligen oder einer Heiligen,
vornehmlich aber der Mutter Gottes zu erflehen, damit das Kind so
lange zum Leben erweckt wiirde, daB es getauft und nach seinem rasch
wieder eintretenden Tod in geweihter Erde begraben werden konnte.
Da die Frage der giiltigen oder echten Lebenszeichen eine ganz wesent-
liche Rolle spielte, miissen die Erscheinungsformen in der mittelalter-
lichen und in der nachreformatorischen Zeit deutlich auseinander-
gehalten werden.

I. VORREFORMATORISCHE WALLFAHRTSORTE

Das weitaus dlteste Zeugnis diirfte uns das Chartular von Lausanne
vermitteln. Da heiBt es zum 13. April 1236, daB an diesem Sonntag,
dem 1. Sonntag nach der Osteroktav, eine Frau von Turin kam und
erklidrte, ihr Knéblein sei gestorben. Sie verhieB das Kind der Mutter
Gottes, worauf es sofort wieder lebte. Als Opfergabe brachte sie ein
Knabenhemdlein nach Lausanne als Zeichen des Dankes an die Mutter
Maria fiir die gewdhrte Hilfe . Zwar wird hier nicht gesagt, daBl das
Kind tot geboren war, auch nicht dalB es sogleich getauft und begraben
wurde, sondern einzig, dall es, wohl unerwartet, starb und dank der
VerheiBung an die Mutter Gottes sofort wieder lebte, dies alles trotz
der weiten Reise von Turin nach Lausanne. Es ist auf Grund dieses
Textes schwer zu sagen, ob hier ein Fall des spiter klassisch gewor-
denen Glaubens an die wundertitige Wiedererweckung eines totge-
borenen Kindes vorliegt, denn von einer Taufe des Kindes ist iiber-
haupt nicht die Rede. Man wire daher geneigt anzunehmen, da@ es sich
um einen Einzelfall eines solchen Wunders handelt. Tatsidchlich fehlen

1 CHARLES RotH, Cartulaire de Notre-Dame de Lausanne. Mémoires et Docum.
de la Société d’histoire de la Suisse romande 3¢ série t. 3 (Laus. 1948) 650: 1236
April 13. «Prima dominica post octabas Pasce venit quedam mulier de Taurino,
dicens quod quidam filius suus parvulus mortuus fuit, et ipsa eum redidit beate
Marie Lausannensi, et statim puer revixit. Mater vero attulit Lausannam cami-
solam pueri, reddens gracias beate Marie Lausannensi».



uns aus der Zeit vor der Reformation jegliche Nachrichten iiber eine
entsprechende Wallfahrt nach der Kathedrale von Lausanne. Auch der
ausgezeichnete Kenner der Kirchengeschichte des Waadtlandes, Henri
Meylan in Lausanne, konnte uns diesen Befund nur bestiatigen. Allein
es mull schon hier festgehalten werden, daBl der Genfer Chronist der
Reformationszeit, Antoine Froment, die Wallfahrt nach Lausanne aus-
driicklich neben den bekannteren Wallfahrten zu den Augustinern in
Genf und nach dem bernischen Oberbiiren nennt; seit wann sie bestand,
verrdt er uns allerdings nicht !. Wir diirfen immerhin vermuten, da3 der
Brauch der Taufe totgeborener Kinder, iiber den Froment berichtet,
in Lausanne nicht jiingeren Datums als in Oberbiiren und in Genf war,
ja man mochte schlieBlich sogar glauben, daB8 er schon 1236 bestand,
auch wenn die niheren Begleiterscheinungen im Chartular von Lausanne
nicht erzahlt werden. Umso mehr fallt auf, daB3 der Bischof von Lausanne,
Sébastien de Montfaucon, der in seinen Synodalstatuten von 1523 dem
MiBbrauch der Taufe totgeborener Kinder entgegentrat, sich namentlich
nur auf Oberbiiren und das freiburgische Tours bezieht, auf Lausanne
dagegen nicht 2. Es ist durchaus denkbar, dal3 er gegeniiber der eigenen
Kathedralkirche einige Riicksicht walten lieB3 oder, was wahrscheinlicher
ist, hier die Kontrolle fiir gentigend gesichert hielt.

Nun gab es im Waadtland in der vorreformatorischen Zeit noch einen
Wallfahrtsort, zu welchem totgeborene Kinder aus der Gegend am
Genfersee, namentlich von Morges und Rolle, zur Taufe getragen wurden.

1 ANTOINE FROMENT, Les actes et gestes merveilleux de la cité de Genéve mis en
lumiere par Gust. Revilliod (Genéve 1854) 151 f., z. T. auch bei W. Deonna, De
quelques peintures a Genéve avant la Réforme. Genava 24 (1946) 110 f. Froment
erkldrt, da man von allen Seiten mit totgeborenen Kindern nach Genf zu ihrer
Taufe pilgerte «ainsi que 2 Notre Dame de Lausanne ou comme a Notre Dame
de Burre, troys lieux pres de Berne, lesquelles troys ydolles estoyent les plus
renommeés quy fussent en tout pays de Suysse, a raison des grands miracles
qu’elles faysoynt» (l.c. 152). Uber Froment s. FELLER-BoNJoUR, Geschichts-
schreibung der Schweiz. Basel 1962, 292-294.

2 O. PERLER, Les constitutions synodales de Sébastien de Montfalcon, évéque de
Lausanne (1523). Diese Zeitschrift 37 (1943) 225 ff. Der Text des 15. Statuts sei
des Zusammenhangs wegen angefiihrt. «Item, quod intellexit memoratus Revmus
dominus noster nonnullos, habentes onus parochialium ecclesiarum, in suis ecclesiis
et parochiis publicasse miraculose baptizatos fuisse aliquos pueros delatos ad
ecclesiam b. Mariae de Tours, de Butiro et alibi absque debita approbatione
eiusdem Rev™l domini nostri seu eius vicarii, ipsis inhibet, ne de cetero tales
abusus fiant, cum de hiis cognitio ad ipsum Revmum dominum nostrum seu eius
vicarium vel officialem et non alteri spectet et pertineat» (1. c. 232).



Das war Chatillens . Es ist sicher keine Legende %, was iiber die Vor-
ginge, die sich vor der Taufe abspielten, berichtet wird. In einer Nische
auf der rechten Seite des Chores der Kirche stand namlich, wohl unter
' dem Altar, ein steinernes Becken, in welches brennende Kohlen gelegt
wurden. Dariiber hielt man nun das totgeborene Kind, dessen Glieder
© sich unter der Wirkung der Wirme zusammenzogen, was als Zeichen des
Lebens ausgelegt wurde. In der sich daneben befindlichen Nische hing
vermutlich das wundertitige Bild des hl. Pankratius, eines der Patrone
der Pfarrkirche, dem das Kind verheiBen wurde 3. Da zur Zeit der
Reformation Graf Johann von Greyerz (1514-1539) sich der Glaubens-
neuerung in der Nachbargemeinde Oron widersetzte, verbot er nicht
nur den Besuch der Predigt in Chatillens, der Pfarrkirche von Oron,
sondern er lieB 1537 das Heiligenbild nach der SchloBkapelle in Oron
bringen. Jetzt stand die Wallfahrt im Zeichen der Verteidigung des alten
Glaubens; denn die Pilger beniitzten sie, um den Verfiigungen des Rates
von Bern zum Trotz in Oron die Messe zu besuchen und zu beichten.
Das war fiir Bern Grund genug, gegen die Wallfahrt energisch einzu-
schreiten und den Gouverneur von Haut-Crét, German Jensch, zu
ermahnen, das Bild des hl. Pankratius zu verbrennen und diesen Herd
des Widerstandes in Oron fiir immer zu vernichten *.

In Neuenburg galt die Verehrung dem Patron der Stadt, dem hl. Wil-
helm, iibrigens einer, wie der feinsinnige Neuenburger Historiker Arthur
Piaget nachwies, durchaus historischen Personlichkeit >. Hier erfahren

1 Schon JoH. C. FAsi, Staats- und Erd-Beschreibung der Eidgenossenschaft 1 (1865)
928 erwiahnt «starke Wallfahrten» zu diesem Bild des hl. Pankratius in Chéatillens,
auch die Ubertragung des Bildes nach Oron. Vgl. ferner E. v. Ropt, Die Grafen
von Greyers. Der schweizer. Geschichtsforscher 13 (1846) 43 ff., J. J. HiseLy,
Histoire du comté de Gruyere 2 (Lausanne 1857) 327, bes. aber CHARLES PASCHE,
La contrée d’Oron (Lausanne 1894) 456 sowie Henri Vuilleumier, Histoire de
1’Eglise réformée du pays de Vaud 1 (Lausanne 1927) 589.

2 PascHE l. c. Anm. 2 formuliert: une légende prétend, ohne eine Quelle zu nennen;
doch ergibt sich die Echtheit der Uberlieferung aus den weiter unten dargelegten
Zusammenhingen.

3 Diese Nische war nach Pasche 1. c. einst durch eine Tiire oder ein Gitter abge-
schlossen gewesen.

* Vgl. VUILLEUMIER l. c., der zu Jensch keine Quelle angibt. Jensch ist am 18. Okt.
1561 als Vogt von Oron bezeugt (B. Haller, Bern in seinen Ratsmanualen 3,
Bern 1902, 236), 1566 als Chorrichter. Math. Sulser, Der Stadtschreiber Peter
Cyro. Bern 1922, 183.

5 Das Folgende nach ARTHUR PIaGET, Saint Guillaume, patron de Neuchitel.
Zs. f. schweiz. Gesch. 13 (1933) 483-512, bes. 504-06. Dass. in Pages d’histoire
neuchateloise. Neuchitel 1935, 22 ff.



wir zum ersten Mal, daB die wundertitige Wiedererweckung totge-
borener Kinder notariell beglaubigt wurde. Die Aussagen der Zeugen
iiber das am Kind des Pierre Closier, des fritheren Einnehmers der Stadt,
am 30. Mdrz 1474 geschehene Wunder wurden von zwei Notaren, Pierre
Berger und Antoine Baillod, eigens aufgezeichnet. Zu den Zeugen ge-
horten angesehene Personlichkeiten der Stadt, so der sehr titige Notar
Pierre de la Haye, was Beachtung verdient. Entscheidendes Gewicht
besal3 die Erklirung der Hebamme Claude, wie sie kurz genannt wird.
Sie stellte ndmlich fest, daBl das Kind ein natiirliches Aussehen gewann
und der Koérper warm geworden war. Puls und Herz horte sie schlagen
und die Feder, die, wie anderwirts, dem Kind auf den Mund gelegt
worden war, flog viermal weg. Das war das Zeichen, daf} das Kind atmete,
weshalb sie es taufte. I'linf und mehr Zeugen bestitigten diesen Sach-
verhalt. Schon 1471 geschah ein entsprechendes Wunder. Daf3 die Wall-
fahrt nach Neuenburg auch aus der Ferne in Ubung war, belegt die
Nachricht, dall 1478 Leute selbst aus der Provence ein totes Kind zur
Taufe brachten. Mehr verraten uns die spdrlichen Quellen leider nicht.

Auch iiber die Wallfahrt nach Genf zur Kapelle der Augustiner
Notre-Dame-de-Grace sind wir ungeniigend unterrichtet. Erst die
Chronisten aus der Zeit der Reformation, allen voran Antoine Froment,
geben uns einigen AufschluB tiber diesen doch weit verbreiteten Glauben
an das Wunder der Wiedererweckung totgeborener Kinder. Doch fillt
es schwer zu entscheiden, was an der Erzdhlung Froments und anderer
wahr und was AusfluB ihrer polemischen, grundsitzlich ganz andern
Einstellung ist 1. B

Im Augustinerkloster in Genf, das um 1480 entstand, hatte Herzog
René Bastard von Savoyen um 1498 eine Kapelle gestiftet und fiir sie
ein Gnadenbild, eine sehr schone Darstellung der Mutter Gottes, malen
lassen 2. Nun blithte die Wallfahrt sehr bald auf. Man pilgerte in der
Not von Krankheiten von iiberall her zur Kapelle, besonders hiufig

! Der hier angezogene Text bei A. FROMENT, Les actes et gestes merveilleux

(p- 3, Anm. 1).
Leider 148t sich Deonna, auf dessen Abhandlung uns H. Meylan freundlicher
Weise aufmerksam machte, zu sehr von der sehr stoffreichen Darstellung von
P. SaintYVvEs, En marge de la légende dorée, Paris 1931, beeinflussen. Saintyves
1ilt es doch an notwendigen Unterscheidungen fehlen.

2 W. DEonNNA l.c. 102 gibt zur Griilndung des Konventes um 1480 die entspre-
chenden Texte aus den Ratsregistern. Zur Stiftung der Kapelle durch René von
Savoyen s. ebda. Anm. 8-9. Vgl. dazu L. BLoNDEL, Les faubourgs de Genéve au
XVe siécle. Mémoires et documents publiés par la Société d’histoire et d’arché-
ologie de Genéve, Série in-4, t. 5 (1919) 52-56.



aber, um die Gnade der Taufe totgeborener Kinder zu erlangen. Froment
bezeichnet die Wallfahrtsorte Genf, Lausanne und Oberbiiren als die
weitaus beriihmtesten in der ganzen Schweiz, und zwar, wie er sagt, auf
Grund der groBen Wunder, die an den totgeborenen Kindern geschahen ®.

Natiirlich gieBt Froment iiber die Augustiner seinen ganzen bissigen
Spott aus: Dank der Wallfahrt wiren die Ménche {iberaus gut genihrt
und besdBen sie Gesichter rot wie gekochte Krebse. So und mit dhn-
lichen Bildern schildert der Chronist die du3ere Erscheinung der Ménche.
Die Art, wie er iiber seine Gegner herfdllt, kann nicht verwundern.
IFroment stand mitten im kirchlichen Kampf. Die Feindschaft gegen
die Kloster war grundsitzlich geprdagt. Man wollte keine Kloéster und
keine Ménche mehr und ergriff daher jede Gelegenheit, um sie vor der
Offentlichkeit bloBzustellen. Das heiBt aber noch lange nicht, daB alles
und jedes, was dieser Genfer Chronist {iberliefert, einfach erfunden wire 2.

Wie spielten sich nach Froment die behaupteten Wunder ab? Sie
kamen ganz einfach durch Betrug zustande. Priester und Mdnche arbei-
teten namlich mit alten Weibern zusammen, deren Lebensunterhalt sie
selbst bestritten. Gemeinsam besorgten sie die Wunder, von denen natiir-
lich kein einziges durch die Fiirbitte der Mutter Gottes bewirkt wurde.
Diese Frauen spielten die Rolle von Geburtshelferinnen, von Hebam-
men 3, Sie legten die Kinder, wie es wohl auch in Chatillens geschah, auf
hei gemachte Steine. Der Chronist meint damit jedenfalls den Altar,
unter welchem sich ein Becken mit brennenden Kohlen befand. Mit
gewissen Instrumenten bliesen die Frauen in den Korper des toten Kindes
hinein, der daher aufschwoll. Zufolge des kiinstlich erzeugten Atems
flog die Feder weg, die dem Kinde auf die Lippen gelegt wurde. Um das
Wunder noch augenscheinlicher zu machen, sorgten die Frauen mit der
Erwiarmung dafiir, daB der Korper des Kindes zu schwitzen und Harn
zu lassen begann. Daraufhin schrie die Hebamme *: oh Wunder, oh
Wunder! Die Geistlichen und Ménche gingen nun hin und lieBen die
Glocken ertonen, um den Eindruck des Wunders auf das Volk zu ver-

1 5, Text bei DEoNNA 1. c. 110 Annexe 1.

So ist die Aussage Froments: «Mais I’Evangille a descouvert et desclaré dans

Genéve, et en ces pays circonvoysins, tous ces faulx miraclez» in dieser Form

unhaltbar, wie sich das weiter unten ergibt.

3 «La y avoit des vieilles matrones», sagt der Chronist M. Roset; s. DEoNNal. c. 111.

* Vgl. den Text des Ratsprotokolls (Registres du Conseil de Genéve 13, 1940, 205):
«per cuiusdam muliercule inibi quotidiane expectantis testimonium publicetur
illos resurexissen.

n



tiefen. Nie geschahen solche Wunder, auler in Gegenwart jener Geist-
lichen, Ménche und Weiber. Waren es Kinder reicher Eltern, lieB man
sie zuvor eine Novene beten und veranlaBte sie, moglichst viele Messen
feiern zu lassen. Waren dagegen die Eltern arm, geschah das Wunder
bereits in einem oder in zwei Tagen. Nie kehrte das Kind lebend zu
Vater oder Mutter zuriick. Vielmehr wurden die Kinder sofort begraben 1.
Und Froment vergleicht diese betriigerische Wiedererweckung totge-
borener Kinder mit dem wirklichen Wunder, das Christus an Lazarus
vollzogen hatte, der nach seiner Auferstehung sein natiirliches Leben
fortfiilhren konnte. Die SchluBfolgerung, die der Chronist beabsichtigt,
driangt sich dem Leser ohne weiteres auf: Menschenwerk und Betrug
auf der einen, Gottes Werk und echtes Wunder auf der andern Seite.
Soweit Froment 2. Nach andern Darstellungen 3 hitten die Frauen es
noch drger getrieben. Sie salbten das Antlitz des Kindes mit Balsam
oder sie bestrichen es mit einer zinnoberroten Schminke, die zufolge der
Wirme des Feuers zerfloB. Das mag ein spiterer Zusatz sein, wie auch
die Erklirung eines neueren Historikers, wonach die Frauen ein zu-
gespitztes metallenes Rohrlein dem Kind zwischen den Schultern in
die Brust trieben, in das sie dann hineinbliesen. Was davon auf Wahrheit
beruht, ist schwer zu sagen. Auch W. Deonna stellt die Frage nach der
Herkunft dieser Aussagen *.

Die Darstellung Froments ist jedenfalls stark von protestantischen
Gedankengingen beeinfluBt. Er spricht ja nur vom Betrug der Geist-
lichen, Ménche und Frauen, nicht aber davon, daB3 der Glaube an diese
Wunder in der Anschauung des Volkes selbst tief verwurzelt war. Es
ist daher auch bezeichnend, wie er den ZusammenstoB der Augustiner
mit Farel schildert. Farel fuhr die Ménche an, wies sie zurecht, weil sie
sich mit ihrem Gebaren iiber Gott und die heilige Schrift lustig machten.
Die Monche aber rechtfertigten sich in bemerkenswerter Weise. Sie
meinten ndmlich, besser wire es, zwei Stddte gingen unter, als daB3 ein

! Die Kinder wurden auf einem eigenen, ihnen vorbehaltenen Friedhof beerdigt.
DEeonNa 1. c. 105. «licet nullus redivivus ibidem visus fuerit», heiBt es im Rats-
protokoll. Registres 1. c. 205.

2 S. den Bericht bei Deonna 110 f.

3 DEoONNA 1. c. 110-114 stellt im Anhang die Texte der verschiedensten Autoren
zusammen, ohne der Frage ihrer gegenseitigen Abhdngigkeit Beachtung zu schen-
ken und ihren selbstindigen Wert abzukliren. Oben meinen wir vor allem die
Darstellungen von Picot und Gaberel. Deonna 113 f.

* Vgl. DEoNNA 105.



Kind ohne Taufe sterben miiBte !. Ein Grundgedanke, der diesem Volks-
glauben die tiefsten Impulse verlieh, ist von Froment, freilich nicht ohne
bewuBte Ubertreibung, ausgesprochen worden: die hohe Wertschitzung
der Taufe und die Rettung des ewigen Heils fiir das ungliickliche, tot-
geborene Kind.

Die letzten Schicksale des Gnadenbildes sind bekannt 2. Nachdem
schon 1534 Bilderstiirme gegen den Willen des Rates eingesetzt hatten,
fiel am 19. Mirz 1535 eine Skulptur des hl. Johannes des Taufers des
Weihwasserbeckens am Eingang zur Augustinerkirche der Zerstorung
anheim, so auch die Lampe des ewigen Lichts vor dem Hochaltar .
Am 10. Mai verbot der Rat den Augustinern bei strenger Strafe, fortan
totgeborene Kinder anzunehmen, sie durch Frauen betreuen zu lassen
und das Volk zu tduschen, indem sie behaupteten, die Kinder gidben
Zeichen des Lebens, es wire denn, sie konnten sich hierin auf Grund
der hl. Schrift rechtfertigen *. Anderen Tages erschienen zwel Augustiner
im Namen des Konvents vor dem stddtischen Rat und erkldrten sich
bereit, dem Mandat Gehorsam zu leisten °. Als dann drei Monate spiter,
am 9. August, die Sturmglocken erténten und ein Volkshaufe ins Kloster
eindrang, verboten die Hdupter der Stadt, die sich mit dem Stab, dem
Zeichen ihrer Hoheit, an den Tatort begeben hatten, wiederholt ohne
Erfolg, die Zerstérung der Bilder. Beinahe alle Bilder wurden zerbrochen.
Noch war das Gnadenbild unversehrt und so wurde es von den Syndics
in Verwahrung genommen ©.

1 A. FroMENT . c. 151 f. Deonna 110 iibergeht die AuBerung Farels: «Est ce ainsi,
beaux peres, que vous interpretés les Stes Escriptures? Ne vous estes vous pas
asséz mocques des hommes, sans encores vous mocquer si evidemment par escript
de Dieu et de ses Stes Escriptures, les accomodant a vos moyneries et gormandises.
Au quel respondirent ces moynes: vous estes venus trop tard icy pour nous fayre
laysser nos bonnes coustumes».

Wir folgen hier den Registres du Conseil de Genéve 13 (1940). Einiges s. bei

HENRI NAEF, Les origines de la réforme a Genéve (Genéve 1936) 211 f. Mehr

bietet Louis BLoNDEL, Les faubourgs de Genéve au XVe s. Mémoires et Docum.

(s. p. 5 Anm. Z) 52-56.

3 Registres du Conseill. c. 12, 547; 13, 18-20, 166 f. Zur Bestrafung einzelner Bilder-
stiirmer s. 13, 99, 173.

% L2 208 £

> 1. c. 208.

6 1. c.279: «Quare d. sindici, acceptis bacculis, iverunt ad eos, ut deffensiones
fecerunt iteratis vicibus. Quibus non obstantibus dicti homines fere omnes ejusdem
conventus ymagines, dempto tabulari cappelle Domine nostre, confregerunt.
Quapropter ipsi domini sindici, premissis visis, ymaginem Domine Nostre de
Gratiis apportarunt».

r



Unter solchen Voraussetzungen sah sich der Rat schon zwei Tage
spater veranlaBt, fiir die Inventarisierung des Klostergutes zwei Manner
zu bestellen '. Am 12. August wurden die Ordensgeistlichen, unter ihnen
drei Augustiner, vor den Rat geladen, um die Thesen der im Jahr zuvor
gehaltenen Disputation zur Kenntnis zu nehmen. Sie sollten iiber dic
Bilder- und Heiligenverehrung sowie iiber die Messe Rede stehen, sofern
sie hieriiber etwas zur Rechtfertigung zu sagen hitten. Doch schwiegen
sich alle aus und erklidrten, einfachen Sinnes zu sein und so zu leben, wie
sie es von den Vitern gelehrt worden seien. Sie baten, sie bei ihrem her-
kémmlichen Dienst zu belassen 2. Die Rettung des Klostergutes wurde
immer dringender. Pierre Lullin, einem der Pfleger, wurde es am 17. Sept.
gestattet, den Ménchen Ol und Lebensmittel zu senden, dagegen sollte
er Kelche und Kirchenzierden dem Rat in die Stadt iberbringen °.
Doch wurde dieser Anordnung kaum Folge geleistet. Am 21. September
muflte er nimlich erneut einen Abgeordneten beauftragen, fiir die Weg-
schaffung des Klostergutes in die Stadt besorgt zu sein. Neun Tage darauf
wurde den Monchen der Wein geraubt. Nach dem Willen des Rates
sollten ihnen Wagen und Pferde zuriickerstattet werden . Wihrend
auch die Monche darnach trachteten, thr Mobiliar zu retten, stahlen
viele Leute, was ihnen unter die Hiande geriet. Diese Diebstidhle dauerten
noch wihrend Wochen an>. Der Rat hatte wirklich Miihe, der Lage
Herr zu werden und die Ordnung herzustellen. Immer wieder stie3 er
auf Widerstande. Das Ende dieses Kampfes bezeichnet die Zerstérung
des Gnadenbildes. Am 31. Oktober wurde es, gleich nach dem Ausgang
der Ratsverhandlungen, in der Aula des Rathauses o6ffentlich vor aller
Augen verbrannt® Am 4. Jan. 1536 wurde auch die Klosterkirche
zerstort 7.

Leider erfahren wir iiber die Wallfahrt nach der freiburgischen Kirche
Notre-Dame de Tours sehr wenig Genaues. Nach A. Dellion reicht die

'] c. 282.

1. c. 2841.: «Quiquidem religiosi unus post alium responderunt se nihil scire
respondere dicto summario disputationis nec contentis in eodem, sed sunt simpli-
ces qui solebant vivere ut docti erant a patribus, non inquirentes similia». Uber
die Disputation vom Mai-Juni 1535 s. Guillaume Farel. Nouv. Biographie.
Neuchéitel 1930, 324-328.

* Registres 13, 310.

*1.¢. 311, 317. Wagen und Pferde wurden spiter dem Spital iiberlassen. 1. c. 390.

5 1. . 311 21. Sept., 322: 9. Okt., 326: 15. Okt. 1535.

. . 340.

.€. 399 n. 1., dazu 400, 403.

>
¢
"1



Wallfahrt in dlteste Zeiten zuriick !. Am Kirchweihfest zog eine groBe
Menge Volkes dorthin. Recht bezeichnend ist es, daBl der Rat von Frei-
burg sich im 15. Jahrhundert veranlaBt sah, zur Aufrechterhaltung der
Ordnung eigens Weibel nach Tours abzuordnen. Diese Zeitangaben sind
leider sehr unbestimmt. Immerhin wissen wir, daB} der Brauch, totge-
borene Kinder zu diesem Marienbild zu tragen, ins 15. Jahrhundert
zuriickreicht, selbst wenn der Bischof von Lausanne erst in seinen Syno-
dalstatuten von 1523 dazu Stellung nahm. Er spricht zwar nur von
einigen Kindern, die nach Tours, Oberbiiren und anderswohin gebracht
worden seien, ohne sein oder seines Generalvikars Wissen und Willen.
Er betont auch einzig die Rechtsfrage, dal namlich das Urteil tiber die
vorgegebenen Wunder, also auch iiber die Zuldssigkeit dieser Wall-
fahrten ausschlieBlich ihm oder seinem Generalvikar zukomme, nie-
mandem anders, weshalb das Verkiinden der Wunder ohne die Erlaubnis
der Kurie verboten wird 2. Leider 148t sich auch aus einem vereinzelten
Fall, der sich in Ireiburg zutrug, nichts Sicheres ableiten. Wohl schon
um 1457 hatte Jordane de Baulmes aus Les Chaux in der Pfarrei Corsier
ob Vevey ein totgeborenes Kind am Wege «prés de la fontaine des Etu-
ves» in der Stadt Freiburg ausgesetzt. Frauen fanden es und brachten
es vor das Gnadenbild Marid, wo das Kind zum Leben zuriickkehrte,
getauft und begraben werden konnte, nachdem es erneut gestorben war.
Als die Taterin am 9. Sept. 1477 vor das Offizialatsgericht gezogen wurde,
gestand sie nach ihrer Folterung, dieses ihr Téchterchen vor zwanzig
Jahren ausgesetzt zu haben 3. Um welches Gnadenbild es sich hier han-
delt, wird sich wohl kaum feststellen lassen.

Ob sich nun die Wallfahrt nach Tours unter dhnlichen Voraussetzungen
wie in Genf entwickelte, mulBl dahingestellt bleiben. Will man indessen
feststellen, was an der Darstellung Froments iiber die Vorgidnge bei den
Augustinern in Genf, die sich schon bald nach ihrer Niederlassung keines
guten Rufes erfreuten, wirklich wahr ist, miissen die Verhiltnisse im
bernischen Oberbiiren, dem damals fiir die Taufe totgeborener Kinder
wohl berithmtesten Wallfahrtsort der Eidgenossenschaft, eingehender
geschildert werden.

! Dictionnaire des paroisses catholiques du ct. de Fribourg 8 (1896) 424, «...fut un
lieu de pelerinage dés les temps les plus reculés».

2 Den Text s. p. 3, Anm. 2. Erwdhnt: Mémorial de Fribourg 6 (1859) 274. Wir
glauben nicht, daB sich Dellion nur auf diese Quelle stiitzt.

3 Max. REyMoND, La sorcellerie au pays de Vaud au XVe s. Schweizer. Archiv
fir Volkskunde 12 (1908) 11 f., dazu DERSELBE, Cas de sorcellerie au pays fri-
bourgeois au XVe s, ebda. 13 (1909) 90.

10



Hans Jac. Leu und ihm folgend Joh. C. Fidsi setzen den Beginn der
Wallfahrt in das Jahr 1398 !. Doch ist das fraglich; denn Johannes
Stumpf{, auf dessen Chronik sich Leu beruft, nennt iiberhaupt kein Jahr 2.
Die nur bruchstiickartig erfaBbare Wallfahrtsgeschichte Oberbiirens,
einer Hausergruppe stidwestlich der Stadt Biiren an der Aare gelegen,
ist dank Paul Hofers Forschungen in manchen Ziigen bekannt gewor-
den 3. Allein es fehlen hier einige entscheidende Gesichtspunkte, die
sich gerade bei einem Vergleich mit den Vorgidngen in Genf aufdriangen.

Die Marienkapelle wird zwar erstmals bereits 1302 ausdriicklich ge-
nannt *, aber dann bleibt ithre Geschichte weit iiber ein Jahrhundert
lang in Dunkel gehiillt. Einige Zeit vor 1470 lieB der Rat von Biiren
an der Stelle der bisherigen Kapelle eine neue Kirche bauen °. Der Grund
war wohl nicht nur der schlechte Zustand der Kapelle. Vielmehr diirfen
wir vermuten, dal wegen des groBen Aufschwungs der Wallfahrt der
Raum der Kapelle dem Andrang der Pilger nicht mehr zu geniigen ver-
mochte und eine Erweiterung der Gebaude sich nicht mehr vermeiden
lieB °. Allein die Stadt Biiren, die beim Bau groBe Kosten aufgewendet
und die Kirche zu Ehren Marid mit bedeutenden Kirchenzierden aus-
gestattet hatte, sah sich auf die Unterstiitzung der Stadt Bern ange-
wiesen. Am 16. Jan. 1470 beschloB nimlich der Rat von Bern, im Bistum
Konstanz wihrend zwei Jahren eine Kollekte durchzufiihren. Am 21. Dez.
desselben Jahres erlieB er denn auch an alle Christgldubigen weltlichen
und geistlichen Standes, im besondern aber an alle eidgendssischen

! Hans Jac. LeEu, Helvet. Lexicon 3. u. 4. T. (1749) 439 {., Jou. C. Fisi, Staats-
und Erdbeschreibung 1 (1765) 674 f., vgl. M. Lurz, Geographisch-stat. Hand-
lexikon 2 (Aarau 1856) 84.

2 Gemeiner lobl. Eydgnoschafft beschreybung 2 (1548) 223, 7. Buch 24. Kap. Die
Stelle lautet: «Es hat sich mit der zeyt daselbst erhebt ein groBe Walfart zii unser
Frawen, die kindle im Land herumb, so tod geboren und dahin getragen, wurdend
da labendig gesihen wie bald sy sich regtend. Von dem groBen betrug in diBer
statt gelibet wire vil zeschreyben». Im Exemplar der Kantons- und Universitats-
bibliothek aus dem Besitz der Jesuiten (1593) sind bezeichnenderweise die Worte
«groen betrug» Dis «gelibel» gestrichen.

® Die Wallfahrtskapelle zu Oberbiiren. Neues Berner Taschenbuch 1904, 102-122.
Zit. HoFer. DERs., Der Bruderschaftsrodel der Kapelle von Oberbiiren. Archiv
d. Histor. Vereins des Kt. Bern 18 (1908) 362-453. Im allgemeinen erweist sich
Hofer als zuverldssig, doch gibt er zumeist seine Quellen nicht an.

* Fontes rerum Bernensium 4 (1889) 117.

* STAB = Staatsarchiv Bern, Ratsman. 5, 192: Firbittbrief an all Aidgnossen,
stett und land und die iren. ... Weret zwey jar in Costentzer bistim». Ob.Spruch-
biicher F, fol. 314. Bittbrief «der nit mer dann ein jar bestan soll». Thomastag 1470.

® Diese Erklarung fehlt bei Hofer 102.

11



Stdnde, Linder und Stddte sowie an die eigenen Untertanen einen Bettel-
brief, der ein Jahr giiltig sein sollte. Es kann daher kaum bezweifelt
werden, daBl der Ruf des Wallfahrtsortes schon sehr weit gedrungen war.
Indessen war damals der Ausbau der Kirche keineswegs vollendet. Erst
am 28. Nov. 1482 beschlo3 der Berner Rat, die Kapelle, die Altidre und
den Friedhof weihen zu lassen !. Diese relativ lange Bauzeit deutet wohl
auf eine wesentlich neue und gréBere Anlage, auch wenn zu bedenken
ist, daB dazwischen die bewegten Jahre des Burgunderkrieges liegen,
wihrend denen die Regierung andere und nicht geringe Sorgen hatte.
Es vergingen dann nochmals 25 Jahre, bis die offenbar letzten Arbeiten
am Helm und am Dachwerk des Turmes 1507 verdingt wurden 2.
Ieider wird uns die genaue Zahl der Pfrtinden in der neuen Kirche
vorerst nicht genannt. Der Bruderschaftsrodel, nach Hofer um 1490
angelegt, fiihrt die Namen von drei Kapldnen auf, die aber nicht gleich-
zeitig titig waren 3. Die eine Pfrilnde hatte Hans Schmid inne, der
gemidl der Prdasentation des Abtes Johann von Erlach die Investitur
am 15. Febr. 1482 erhielt und um 1495 verschied ¢. Die andere Pfriinde
des den Heiligen Sebastian, Christophorus und Georg geweihten Altars
wurde am 23. Marz 1487 nach der Prisentation des Berner Rates Stephan
Schwibly iibertragen ®. Dieser stammte aus Miilhausen und lie8 sich
im Sommersemester 1476 an der Universitit Basel immatrikulieren °.
Nach dem Tode Schmids begann Peter Linser seine seelsorgliche Tatig-
keit am 12. April 1495 7. Auch er war Student in Basel, inskribiert im
Sommersemester 1472, und in Aarberg beheimatet 8. Am 9. Mai 1478
empfahl ihn der Rat von Bern der bischéflichen Kurie in Konstanz fiir

1 BERCHTOLD HALLER, Bern in seinen Ratsmanualen 1 (1900) 13. Zur weiteren
Baugeschichte s. Hofer 108 f.

2 HaLLEr L c.

3 Vgl. HorFER, Bruderschaftsrodel 363, die Namen der Kapliane 364.

* Die im Bruderschaftsrodel genannte Namensform «Schmidloy» ist wohl als Dimi-
nutivform zu verstehen. Schmid folgte auf Jak. Kraft. Vgl. M. Kregs, Die In-
vestiturprotokolle d. Bistums Konstanz (Beil. z. Freiburger Di6zesanarchiv 66-74,
1938-54) 616. Vgl. HoFER 106.

5 Die Patrozinien sind vollstandig aufgefithrt: Erzbischofl. Archiv, Freiburg i. Br.
Ha 110, 16. Vgl. auch KrEBs 1. ¢c. Man beachte, daB Schwibly bereits vom Rat
prasentiert wurde, zuvor aber nur befristet angestellt war.

¢ Die Matrikel der Universitdt Basel 1 (1951) 142: St. Sweblin de Mulhusen, wird
als pauper bezeichnet.

7 HorEiR, Bruderschaftsrodel 364 : incepit regere feria 22 post palmarum a. d. 1495.
Dazu vgl. STAB, TMissb. H, fol. 43.

8 Die Matrikel 1. c. 1, 108.

12



die hoheren Weihen, da er den Weiheausweis als Akolut beim Brand
in Aarberg verloren hatte !. Vermutlich illegitimer Geburt, erhielt er
am 23. Mdrz 1500 das Testatrecht, allerdings mit der Empfehlung, auch
das Gotteshaus geziemend zu bedenken 2. Dal an der Kirche zwei
Kaplaneien bestanden, erfahren wir mit Bestimmtheit 1518, als der Rat
von Bern zwel neue Benefizien errichtete. Der eine neu gestiftete Altar
war den Heiligen Wilhelm, Wolfgang und Blasius, der andere den Hei-
ligen Barbara, Agatha und Dorothea geweiht 3. Auffallend ist indessen,
daB die bischofliche Kurie von Konstanz am 21. Juni 1518 drei Benefi-
zien bestdtigte *. Das kann wohl nur mit der Annahme erklirt werden,
daB das eine der dlteren Benefizien, jenes Schwiblys, von der bischof-
lichen Kurie nie bestdtigt worden war, sondern nur ein Beneficium
simplex war 3. Der Rat legte Wert darauf, die Stellung des Kaplans jetzt
zu verbessern, da er nicht mehr befristet angestellt blieb. Fiir die Kapla-
nei des hl. Wilhelm wurde am 2. Juni 1518 vom Rat Heinrich Huber
vorgeschlagen, der am 21. Junidie Investitur erhielt, jene der hl. Barbara
wurde Beat Besserer iibertragen, der 1489 die Pfarrei Stettlen iiber-
nommen hatte ®. Gleichzeitig wurde die Kaplanei des hl. Sebastian mit
Heinrich Trinkwyn besetzt 7.

! Regesten der Bischofe von Konstanz 4, Nr. 15062. Zu Linser s. noch Horgr 111.

STAB, Ob. Spruchb. P, fol. 95: Freiung: freies Verfiigungsrecht iiber sein Ver-

mogen.

3 HorEer 111. Das hier zitierte Dokument von 1518 Freitag vor Oculi konnte vor-
laufig im STAB nicht ausfindig gemacht werden. Betr. Patrozinien s. p. 12, Anm. 5.

* Erzbisch. Archiv Freiburg i. Br. Ha 110, 16 zum 21. Juni 1518: «Data est con-
firmatio trium beneficiorum subsequentium in ecclesia Oberburen per providos
et strenuos dom. scultetum et consulatum oppidi Bernensis literis et sufficienter
dotatorumpy.

> Ein Beneficium simplex verpflichtete nur zum Chor- und Altardienst. Vgl.
J. B. SAGMULLER, Lehrbuch des kath. Kirchenrechts 1 (1914) 279. Vgl. Investi-
turprot. (p. 12, Anm. 4) 616 zu 1487: ad capellaniam... certo modo vacantem quia

er inducias provisum. Zum Begriff der Induciae s. diese Zeitschrift 26 (1932) 113

Anm. 5.

® Betr. Heinr. Huber s. STAB Varia I: Orte, Oberbiiren, Urk. vom 2. und 21. Juni
1518, ferner TMissb. O, 76, 76v zum 22. April 1518 Nachschrift: Pari forma
scribantur littere ss. Barbare, Agathe et Dorothee pro d. Beato Besserer; iiber
dessen Anstellung als Pleban in Stettlen s. Investiturprot. 1. c. 820 sowie KREBs,
Die Annatenregister des Bistums Konstanz. Freiburger Didzesanarchiv 76, 1956,
Nr. 2642. Besserer zahlte an die 1. Friichte am 16. Dez. 1489 10 Gulden, bei
einem NachlaB von 3 Gl. Vgl. ferner Erzbisch. Archiv Freiburg i. Br. Ha 110, 16.

7 Investiturprot. Ha 110, 16. Zur Geistlichkeit in Oberbiiren s. auch C. Fr. Lupw.
LoHNER, Die reformierten Kirchen und deren Vorsteher im Freistaat Bern. Thun
1864, 557.

(1

13



DaB der Berner Rat zielbewuBt die Absicht verfolgte, die Aufsicht
iiber das Kirchenwesen Oberbiirens an sich zu bringen, erhellt, wie schon
Hofer darlegte !, aus der Tatsache, dal er um jeden Preis gewillt war,
die Kollaturrechte fiir die Kaplaneien zu erwerben. Wenn der Abt von
Erlach noch 1482 das Vorschlagsrecht ausiibte, so hatte der Rat doch
schon am 18. Midrz desselben Jahres beschlossen, die Ubergabe des
Patronatsrechtes der Kirche zu Oberbiiren seitens des Abtes beurkunden
zu lassen. DaB er es fiir einzelne Benefizien bereits 1487 erlangt hatte,
geht aus den Investiturprotokollen hervor 2. Im Jahr 1495 schloB dann
der Rat den Vertrag mit dem Abt, laut welchem dieser den Kirchensatz
endgiiltig abtrat 3. Damit war der Rat von Bern weitgehend Herr der
Geschicke des Wallfahrtsortes geworden.

Es entsprach nun ganz dem Geist Berns, daBl die Obrigkeit in unbeirr-
barem Glauben an die Allmacht Gottes und die Fiirbitte der Heiligen
sich eifrig um die Forderung der Frommigkeit im Volke bemiihte. Als
im Juli 1480 schreckliche Gewitter iiber das Land hereinbrachen und
eine arge Wassernot die Stadt bedridngte, Hduser und Stdlle wegge-
schwemmt wurden und die Menschen angstvoll der kommenden Dinge
harrten, da flehte das Volk am Sonntag, den 23. Juli in einer Prozession
mit Monstranz und Reliquien zu Gott um Erbarmen. Am Tage danach
erneuerte Bern den Kreuzgang in alle Kirchen, in denen jeweils ein
Hochamt gefeiert wurde. Dessen war man noch nicht zufrieden. Der Rat
beschlo noch am 28. Juli, an die drei Wallfahrtsorte Oberbiiren, Hab-
stetten und St. Beatenberg je sechs Personen, von einem Priester be-
gleitet, mit dem Kreuz zu entbieten *. Doch nicht nur in der Not suchte
man den Wallfahrtsort auf. Am 21. Januar 1486 zogen die Schwyzer,
nach einem festlichen Empfang in der Stadt Bern anldBlich der Fast-
nacht, zu unserer Frau nach Oberbiiren, wo sie auf Anordnung des Rates
trefflich bewirtet wurden. Nur wenige Wochen spdter entboten die
Schwyzer eigens eine Gesandtschaft, mit Landammann Dietric’ an der
Halden an der Spitze, nach Bern, um dem Rat den Dank fiir die er-
wicsene Gastfreundschaft zu iibermitteln 5.

! HorEer 104 f.

2 B. HALLER, Bern in seinen Ratsmanualen 1, 13. M. KresBs, Investiturprot. 1. c.
616. Schwibly wurde vom Rat priasentiert. Die Ausfithrungen Hofers 104 u. 106
sind in dieser Hinsicht doch etwas widerspruchsvoll.

3 STAB, Biiren Amterbuch C, fol. 229.

4 DiEBOLD ScHILLING, Die Berner Chronik, hrsg. von G. Tobler 2 (1901) 236 und
Anm. 4, dazu vgl. HoFERr 103.

5 VaL. ANsHELM, Die Berner Chronik 1 (1884) 289.

14



Die ungewohnliche Anziehungskraft dieses Wallfahrtsortes verrdt uns
der Bruderschaftsrodel. Gewil3, die meisten Pilger stammten aus Bern
und dem benachbarten Solothurn, aber nicht wenige Mitglieder der
Bruderschaft kamen aus der weiten Ferne, aus Tirol, Schwaben, Burgund
und Savoyen !. Charakteristisch fiir die Ausstrahlung des Ruhmes Ober-
biirens ist ebensosehr die Aufnahme etlicher Wallfahrer aus den Drei
Biinden: Ennely Palun oder Paulun, Christoffer und dessen Hausfrau
Anna wie auch Ludwigs von Ortenstein mit Vater und Mutter sowie
seinem Gesellen Hans Hopp 2 An einer Glocke der Kapelle St. Anna
zu Truns, ungefdahr aus dem Jahr 1500, fand sich, wie Chr. Caminada
feststellte, das Wallfahrtszeichen von Oberbiiren, das E. A. Stiickelberg
beschrieb 3. Graf Philipp von Hochberg, Herr zu Neuenburg, ein Ver-
ehrer des hl. Bruder Klaus im Ranft, stiftete 1493 drei Messen zu Ehren
Marid, eine Messe zu Ehren des hl. Johannes und iiberdies ein wichsernes
Kind im Gewicht und in der GroBe eines zwel Monate alten Kindes.
Die junge Gréfin Johanna von Hochberg vergabte 1499 ein Pfund Wachs
an die Kapelle *.

Der wachsende Ruhm Oberbiirens zog manche Folgen nach sich. Der
Zustrom der Pilger zwang zu wirtschaftlichen MaBnahmen. Der Rat von
Bern verbot 1482 dem Stiddtchen Biiren den Markt bis zum 29. Sept.,
dem St. Michaelsfest, weil Korn in groBen Mengen ausgefithrt worden
war und dadurch die Versorgungslage des eigenen Landes gefihrdet
erschien >. Am 7. Sept. 1484 schrieb er notgedrungen auch eine Wirte-
ordnung vor, um eine Uberhéhung der Preise zu verhindern und die
Pilger vor Uberforderungen seitens der Wirte zu schiitzen 6. Als der
Rat schlieBlich am 20. Nov. 1487 Biiren wieder einen Wochenmarkt am
Mittwoch gestattete, tat er es nur unter der Bedingung, daB niemand
iber seine eigenen Bediirfnisse hinaus Einkdufe tdtige und Handel

! HoreR 119, DERs., Bruderschaftsrodel 1. c. Die Ubersicht 439 ff. gibt nur ein
annidhernd richtiges Bild.

2 HoreRr, Bruderschaftsrodel Nr. 773, 1021, 1032 (hier wohl versehentlich Wieder-
holung des Namens Palun), 1046. Ludwig v. Ortenstein diirfte mit Ludwig Tschudi
identisch sein, s. O. VAasgrra, Abt Th. Schlegel von Chur u.s. Zeit (Freiburg
1954) 75.

3 CHrisT. CaMINADA, Die Biindner Glocken. Ziirich 1915, 27 f. Der Zuname Bustig
besteht nicht, ist wohl MiBdeutung von «biirtig». E. A. STUCKELBERG, Das Wall-
fahrtszeichen von Oberbiiren. Anz. fiir schweiz. Altertumskunde N. F. 18 (1916)
327.

* RoB. DURRER, Bruder Klaus 1 (Sarnen 1917-21) 499, 511.

5 VAL. ANsHELM 1. c. 1, 226.

b1, ¢ 257,

15



treibe 1. Wie sehr der Wallfahrtsort aufbliihte, spiegelt sich indessen
nicht weniger deutlich in den sich steigernden Einkiinften der Kapelle
selbst. Betrugen diese 1482 noch 534 Pfund, so erreichten sie 1492, nur
ein Jahrzehnt spiter, beinahe den dreifachen Betrag, namlich 1432 Pfund,
im Jahr 1504 sogar 2344 Pfund. Wenn Hofer auf Grund der Vogtrech-
nungen das Barvermoégen der Kapelle vor ihrer Zerstérung auf etwas
iiber 25 000 Pfund schitzt 2, so 1st das durchaus nicht iibertrieben ; denn
der Reformator Berchtold Haller erklirte Zwingli am 10. Mdrz 1528,
daBl das wundertitige Bild Marid dank der Taufe totgeborener und
abortiver Kinder iiber 30 000 Pfund eingebracht habe 3.

Der Reichtum der Kapelle blieb keineswegs ungefdahrdet. Er zog 6fters
Diebe an. Der Geistliche Magister Johann Heinrich Leberli hatte um
1477 den Knecht Pantaleon Ramser von Burgdorf bezichtigt, den Opfer-
stock der Kapelle erbrochen zu haben. Er muBte diese iible Nachrede ab-
schwoéren und je zwei Gulden Strafe an die Stadt Bern, an die Kirche zu
LyB und an das Kapitel zu Biiren entrichten *. GroBes Aufsehen erregte
der Diebstahl des Sakraments «mit sinem geviss», d.h. der Monstranz,
den Hans Stefan 1485 beging. Er wurde am 30. Juli zum Tode verurteilt
und sollte in der Aare ertrinkt werden. Allein nachdem er anderthalb
Stunden im FluB} gelegen hatte, wurde er dank der Fiirbitte der Mutter
Gottes, zu der soviele leblose Kinder gebracht wurden, auf wunderbare
Weise gerettet. Er gelobte eine Wallfahrt nach Rom und Compostela
und der Rat selbst zogerte nicht, dem gliicklich Geretteten am 17. Aug.
1485 einen Geleit- und Empfehlungsbrief auszustellen. Viele Menschen
hatten, wie Anshelm schildert, dieses Wunder gesehen und die Barm-
herzigkeit Gottes gepriesen . Hans Stefan war nicht der einzige, der
sich an Kirchenzierden vergriff. Am 21. Aug. 1497 wurde Hans Imhof
von Baden ab dem Tegerfeld in Ziirich verurteilt, auf den Galgen gefiihrt
und hingerichtet zu werden, weil er in Oberbiiren zahlreiche Diebstdhle
begangen, unter anderem sich ein kostbares Halsband der Mutter Gottes,

1 1. ¢. 320.

2 Horer 107, 115.

329, 379 1.

* Die bewegte Lebensgeschichte Leberlis schildert HaNs MORGENTHALER, Neues
Berner Taschenbuch 34 (1929) 66-96, bes. 94 f. Einige Erginzungen bietet
M. KreBs, Investiturprot. (p. 12, Anm. 4) 290, 846, 978.

5 VaL. ANsHELM L. ¢. 279 f. Das Datum des Berichtes, STAB Lat. Missb. C, fol. 247 {.
lautet entgegen der Angabe Anshelms deutlich auf den 17. Aug. Vgl. dazu auch
EmiL BroescH, Die Vorreformation in Bern. Jahrbuch f. schweizer. Geschich-
te 9 (1884) 9 f.

16



eine giildene Krone und zwei goldene Ringe angeeignet hatte!. Zug
gelang es, 1488 eines von Luzern gesuchten Mannes, der eines Mordes
verddchtigt wurde, nach vielen Miihen habhaft zu werden. Bei der
Folterung gestand er zwar, einmal in Biiren gewesen zu sein, jedoch
ohne hier eine Missetat begangen zu haben 2. Dieser Mann, Utz genannt,
hatte das Land vom Berner Oberland iiber die Luzerner Landschaft
bis Zug durchwandert und sich auch nach Biiren gewandt. Er war wohl
kaum zufdllig in einen tiblen Ruf geraten. Nur wenige Jahre zuvor hatte
der Berner Rat selbst arge Sorgen gehabt. Dall er den Bau der Kirche
in Oberbiiren wieder mit einer offentlichen Sammlung von Spenden
kraftig zu férdern suchte, wendeten spitzbiibische Leute zum eigenen
Nutzen. Bern lie am 4. Febr. 1485 die Stddte Basel, StraBburg, Colmar,
Schlettstadt und Miilhausen sowie den Markgrafen von Baden wissen,
daB3 fahrende Leute, die behaupteten, in obrigkeitlichem Auftrag zu
handeln, Gaben an den Kirchenbau zu Oberbiiren in die eigene Tasche
steckten. Bern bat dringend, diese betriigerischen Bettler bei Betreten
gefangen zu nehmen 3. Der Rat flirchtete ob solcher Vorfille gewil3,
es méchte auch der Ruf des Wallfahrtsortes argen Schaden leiden.

Der ungewohnliche Ruhm Oberbiirens griindete vor allem auf der
weithin verbreiteten Kunde, es wiirden hier im Anblick des Marienbildes
dank der Firbitte Mariens totgeborene Kinder wieder zum Leben er-
weckt und getauft werden kénnen. Wann dieser Glaube in Oberbiiren
entstand und wie er sich entwickelte, wissen wir nicht. Alle Zeugnisse
deuten indessen darauf hin, daf3 die Wallfahrt jedenfalls schon um 1470,
als die neue Kirche gebaut wurde, im Aufblithen war und der Rat von
Bern seit dieser Zeit Oberbiiren seine besondere Gunst schenkte. Bald
danach begannen sich kirchliche Kreise mit diesen Wundern auseinander-
zusetzen. Kein Geringerer als Peter Numagen, der 1483 den Auftrag
erhalten hatte, das wunderbare Fasten des hl. Bruder Klaus, das bereits
16 Jahre  ndauerte, auf seine Echtheit zu iiberpriifen, sprach sich iiber
diese Wunu :r Oberbiirens aus . Er nimmt zwar nicht im einzelnen zu

! DieTHELM FRETZ, Kirchendiebstahl begangen in Biiren. Blatter fuar bernische

Geschichte 23 (1927) 296 f{.

Zuger Urkundenbuch 1 (1964) S. 748 f. Nr. 1475.

3 STAB TMissb. F, fol. 52 b. Die Namen der Stddte Biberach, Ulm, Nérdlingen
und Nirnberg wurden gestrichen. Offenbar bestand die Absicht, auch an sie zu
gelangen.

* RoB. DURRER, Bruder Klaus1 (Sarnen 1917-21) 238. Numagen war Konzils-
sekretidr des Erzbischofs von Krain, Andrea Zamometi¢. Uber ihn urteilt Jos.

(5]

2 17



den damit verbundenen Problemen Stellung. Allein seine sparsamen
AuBerungen verraten doch eine gewisse Skepsis oder mindestens eine
betonte Vorsicht. Er miisse untersuchen, erkldrt er im Zusammenhang
mit dem Wunder des Fastens des Einsiedlers im Ranft, ob der Glaube
und die Frommigkeit der Glaubigen mit den Tatsachen wirklich in Ein-
klang gebracht werden kénnten, weil solche Vorkommnisse in der Natur
ganz ungeheuerlich seien und vielen zweifelhaft und verdichtig er-
schienen. Numagen beschriankte sich auf eine durchaus berechtigte
Unterscheidung. Fiir ihn lautete die Frage dahin, ob durch die Fiirbitte
der Mutter Gottes leblose Kinder, die infolge einer Frithgeburt oder eines
Kaiserschnittes oder infolge besonderer Umstdnde der Geburt gefdhrdet
zur Welt kamen, belebt werden kénnten, allerdings nicht so weit, dal3
sie als dauernd lebensfdhig zu gelten hidtten, aber doch so, daB sie auf
Grund gewisser Lebenszeichen wiirdig und fidhig wiren, die Taufe zu
empfangen. Deutlich legt also Numagen dar, daB in solchen Notfillen
von einer Wiedererweckung der Kinder zu dauerndem Leben nicht die
Rede sein konne. Leider spricht er sich iiber den Charakter der Lebens-
zeichen nicht aus. Aber Numagen hilt einen wichtigen Gedanken auch
der spiteren Zeit fest, dall ndmlich in allen zweifelhaften Fillen nur die
bedingte Taufe zu spenden sei. Wenn er sich zu den Problemen nicht
niher duBert, ist das begreiflich, weil sein Auftrag einzig auf Uberpriifung
des Fastens von Bruder Klaus lautete.

Ob nun diese Aussagen Numagens irgendwie Ausdruck einer zuneh-
mend kritischen Haltung kirchlicher Kreise gegeniiber den Wundern
an totgeborenen Kindern in Oberbiiren zu betrachten sind, 1aBt sich
nicht mit Bestimmtheit feststellen. Tatsache ist, dal der Bischof von
Konstanz schon gegen Ende des Jahres 1485 sich veranlaft sah, in Ober-
biiren gegen die Wunder einzuschreiten !. Damit begann sehr bald eine
krédftige Auseinandersetzung des Berner Rates mit Bischof Otto von
Sonnenberg. Der Bischof hatte ndmlich den Dekan von Biiren beauf-
tragt, eine Untersuchung iiber die Wunder in Oberbiiren durchzufiihren.
Allein der Rat von Bern befahl am 3. Febr. 1486 dem Dekan bei Verlust

ScHLECHT, A. Z. u. der Basler Konzilsversuch. Quellen u. Forschungen aus dem
Gebiet der Geschichte 8 (Paderborn 1908) 125: «eine leicht bewegliche Natur,
von ausreichender humanistischer Bildung, aber kein Charakter». Vgl. auch
ALFRED STOECKLIN, Der Basler Konzilsversuch des A. Z. vom Jahre 1482. Basel
1938, Register.

1 Daten und Inhalt des Auftrags des Bischofs sind unbekannt, kénnen daher nur
indirekt aus den Zeugnissen des Rates erschlossen werden.

18



der Gnade der Obrigkeit, die Untersuchung einzustellen !. Er war ge-
willt, die Angelegenheit selbst an die Hand zu nehmen. Er war im Begriff,
wie er knapp erkldrte, die Vorgidnge in Oberbiiren von etlichen Prilaten,
die er selbst bestimme, {iberpriifen zu lassen. Dann wollte er das Ergebnis
des Verfahrens dem Bischof bekannt geben. Am andern Tag wandte sich
der Rat an den Bischof selbst 2. Er scheute sich nicht, diesem sein Ver-
halten energisch zu verweisen, denn der Bischof lehnte die Wunder ab.
Der Rat muBte befiirchten, davon war er fest liberzeugt, dal3 zufolge des
Eingreifens des Oberhirten, unter dem Volke Unruhen entstiinden und
ganz besonders die Wallfahrt arg geschiddigt wiirde. Er versprach erneut,
die Untersuchung durch jene Kommissire, die der Bischof frither bestellt
hatte, in den nichsten Tagen durchfiihren zu lassen. Was dann fest-
gestellt werde, wollte er dem Bischof gewil3 nicht vorenthalten. Der Rat
war der bestimmten Hoffnung, der Bischof wiirde dann die Wunder
kirchlich bestdtigen miissen, sodal niemand mehr an ihrer Echtheit
zweifeln konnte. Daher sollte der Bischof sich jeglichen Eingriffs ent-
halten und das Ergebnis der vom Rat angeordneten Untersuchung ab-
warten. Die Herren von Bern wahrten zwar strenge die duBeren Formen
der Hoflichkeit, aber ithr Schreiben atmete einen Ton, der keinen Wider-
spruch ertrug. Sie waren gewillt, Oberbiiren auch kiinftig zu férdern.

Was sich bisher abgespielt hatte, kann nicht gesagt werden. Immerhin
diirfen wir annehmen, daB der Rat gewisse Mibrauche in Oberbiiren
kaum leugnen konnte, aber auf keinen Fall wollte er den Glauben an die
Wunder antasten lassen. Kurze Zeit, nachdem der Rat dem Bischof
entgegengetreten war, fand sich Schulthei3 Wilhelm von Diesbach per-
sénlich in Oberbiiren ein 3. Statthalter und Rite lieBen ihn am 21. Febr.,

1 STAB Ratsman. 50, S. 58 z. 3. Febr. 1486: «An min hern von Costentz, das er
mitt der sach von Burren still stand, dann man sy in tdaglicher iibung, den handel
zu luternn. An dechann von Burren deBglichen ouch». Das Schreiben an den
Dekan vom 3. Febr. 1486 findet sich im TMissb. F, 222r. Darin heit es von der
bischéflichen Verfiigung «das die zu hindernus vil guter ding mdcht dieneny».

2 Das Schreiben an den Bischof vom 4. Febr. 1486 1. c. TMissb. F, 222¥. Darin
hei3t es u. a. «und als nu sélichs derselben unnser aller trdsterin und zuflucht
smachung und dem gemeinen volck irrung mdcht gebiren» und weiter «unge-
zwifelt so die dero bericht, sie werd die auctorizieren und als von gottsordnung
ergangen bestdndigen». Vgl. hiezu: Der schweiz. Geschichtsforscher 5 (1824-25)
276 u. Ep. v. RopT, Bernische Kirchen. Bern 1912, 67.

3 Zu berichtigen sind die Meinungen von Hofer 105, weder Vogt noch Schulthei
u. Rat hitten sich in diese inneren Angelegenheiten der Kapelle eingemischt, von
Franz A. Moser, Ritter Wilhelm v. Diesbach. Diss. Bern 1930, 206: «Wenn also
Bern im Rufe einer hérner- und klauenfesten Frommigkeit stand, vom Rate gilt
dies nicht»!

19



1486 wissen, daf3 sie den Dekan, jedenfalls jenen von Biiren, nach erfolgter
Untersuchung zum Bischof entbieten wiirden, um die Wallfahrt und
die Wunder «uB gottlicher krafft ergangen» zu verteidigen . Der Schult-
heiB sollte dem Dekan beistehen. Dann aber gestanden die Herren vom
Rat, daB «her Hanns der capldn diselbs, ein lichtvertiger, ungeordneter
mann, von dem vil unfiig gehandellt werden mitt der nigromancy und
andern ungestallten» entlassen werden miiite 2. Doch verlor der Kaplan
die Gnade der Obrigkeit keineswegs. Vielmehr sollte ihm der Schultheif3
zu einer anderen, gegenwirtig unbesetzten Pfriinde verhelfen. Der Rat
gedachte wohl, dem Bischof entgegenzukommen, wenn er die Entlassung
des Kaplans Hans verfiigte. Allein der Bischof gab sich damit durchaus
nicht zufrieden, mochte der Rat noch so sehr auf seine Autoritit pochen.
SchlieBlich war dem Anliegen des Bischofs nicht Gentige getan.

Wir wissen nicht genau, wann sich der Bischof nach Rom wandte.
Erhalten ist namlich einzig der undatierte Entwurf seiner Eingabe an
den Papst. Nach dem Verlauf des Konflikts und nach dem Inhalt des
Schreibens zu schlieBen, gehort die Supplik des Bischofs wohl in den
Mirz oder April 1486 3. Der Bischof entwirft darin von den Vorgdngen

1 STAB TMissb. F, 232r, dazu: Der schweiz. Geschichtsforscher 5, 276 f. Beim
Dekan von Biiren handelt es sich ohne Zweifel um Joh. Guldin von Radolfzell.
Er wurde am 23. 9. 1459 Pfr. in Krauchtal, resign. 1463, 1461 Pfr. in Liusslingen,
ist 10. 3. 1475 u. 2. 5. 1479 als Kammerer des Kapitels Biiren bezeugt, wurde am
20.9. 1484 als Dekan gewdhlt. Vgl. M. KrEBs, Investiturprot. 1.c. 134, 473,
DERs., Annatenregister 1. c. Nr. 2517, 2678, ferner 2546, 2686. Weitere Stellen im
Register unter Guldin beziehen sich nicht auf ihn.

2 Dieser Kaplan Hans ist wohl Joh. Schmid bzw. Joh. Fabri. Er konkordiert fir
18 Gulden an 1. Friichte fir Pfr. Eriswil am 29. 4. 1461, bezahlt fir Absenzen
Okt. 1469, in den Jahren 1470, 1473, 1482, 1491 u. 1492. KrEBS, Annatenreg.
l.c. Nr. 2721, DeRrs., Investiturprot. S.236. Erhdlt am 13.11. 1471 Kapl. s.
Luzius in Biiren, bezahlt als Primissar Absenz von dieser Kapl. am 24. 6. 1472,
wird am 25. Febr. 1482 Kapl. in Oberbiiren, auf die Jak. Kraft resignierte. KrREBs,
Investiturprot. 135, 616. Am 22. Dez. 1485 mahnte der Rat Hans v. Eriswil,
Kapl. zu Oberbiiren, seinen Verpflichtungen gegeniiber dem Goldschmiedgesellen
Mathis Disen nachzukommen, sonst wiirde er mit ihm so verfahren, daB3 er solche
Hindel inskiinftig unterlassen werde. STAB Ratsman. 49, 143. Betr. s. Eintrag
in den Bruderschaftsrodels. oben S. 12. Es scheint, daB er seine Pfriinde behielt. Die
bei C. Fr. Lupwic LoHNER, Die reformierten Kirchen u. ihre Vorsteher (1864)
557 genannten Kapline Hans Schmid (1482) u. Hs. v. Eriswyl (1485) sind dem-
nach identisch.

3 Veroffentlicht von K. RiEDER, Freiburger Diézesanarchiv 9 (1908) 306 f. Die
Uberpriifung des stark korrigierten Textes auf Grund einer Photokopie ergab
keine Abweichungen von Belang. Ubersetzung von H. Tiirler, Blitter fiir ber-
nische Geschichte 5 (1909) 91 f., erwahnt bei Ebp. v. RopT 1. ¢. und bei Kurt
GUGGISBERG, Bernische Kirchengeschichte (Bern 1958) 35.

20



in Oberbiiren ein iiberaus eindrucksvolles und jedenfalls echtes Bild,
so scharf es auch gezeichnet sein mag.

Otto von Sonnenberg ergeht sich in bitteren Klagen, weil viele, nament-
lich Ungebildete, unter dem Schein der I'rémmigkeit I'riihgeburten,
tote Kinder, manchmal sogar solche, die nicht einmal ausgeformte Glieder
besaBen, sondern gleichsam nur Klumpen bildeten, in groBer Zahl nach
Oberbiiren brachten, nicht nur aus seinem eigenen, sondern auch aus
benachbarten Bistiimern. Wir kénnen uns den Umifang der Wallfahrt
vorstellen, wenn der Bischof erklart, in den letzten Zeiten seien 2000 und
mehr solcher Kinder in die Kapelle gebracht worden. Nun glaubten die
Leute, diese toten Kinder und Frithgeburten, deren manche iiberhaupt
kein Leben im Mutterleib empfangen hatten, wiirden in wunderbarer
Weise vom Tode zum Leben erweckt. Doch wie geschah das? Der Bischof
erliutert das Verfahren; wir kénnen von Kunstgriffen sprechen. Der
Rat hatte nidmlich Frauen bestellt, welche die toten Kinder mittels
glithender Kohlen und der ringsum aufgestellten brennenden Kerzen
und Lichter erwidrmen mufliten. Dann wurde den warm gewordenen
Kindern eine ganz leichte Feder auf die Lippen gelegt. Flog die Feder
zufolge eines Luftzugs oder der Wirme der Kohlen weg, erklirten die
Weiber dies als Zeichen des Atmens und damit des neu erweckten Lebens,
worauf sogleich unter Glockengeldute und Lobgesdngen die Taufe voll-
zogen wurde. SchlieBlich wurden die Korper der angeblich lebendig
gewordenen und sofort wieder verstorbenen Kinder kirchlich begraben,
zum Hohn des wahren christlichen Glaubens und der kirchlichen Sakra-
mente. Zwar hatte der Bischof die besagten Weiber mit kirchlichen
Strafen belegt und ihnen verboten, 1hre Tiatigkeit fortzusetzen. Allein
der Rat von Bern und mit 1thm andere Verbiindete! schiitzten den
MiBstand, allen angedrohten Strafen zum Trotz. Der Bischof sprach
offen von Aberglauben, den er vergeblich auszurotten versuchte. Der
Rat hielt an der Wallfahrt fest und begiinstigte diesen Wunderglauben
nach wie vor. Der Bischof bat den Papst um eine kirchliche Untersuchung
und um entsprechende MaBnahmen seitens der rémischen Kurie.

So steht also fest, daB3 der Bischof von Konstanz nicht bereit war, die
MiB3brauche in Oberbiiren andauern zu lassen. Doch der Widerstand des
Rates von Bern war unbeugsam. Dieser wollte von keiner Einschrinkung
der Wallfahrt mit totgeborenen Kindern etwas wissen. Mannigfache

! Auf wen der Bischof hier anspielt, ist kaum abzukliren. Offenbar beschriankte
sich der Widerstand doch nicht allein auf Bern.

Z1



Griinde mochten ihn zu dieser Haltung bewegen: materielle Erwigun-
gen!; da die Wallfahrt so sehr aufgeblitht war, wollte und konnte er
den Verlust der Einkiinfte nicht verschmerzen; das Verantwortungs-
bewuBtsein fiir die Untertanen, von denen er wohl mit einigem Recht
Unruhen befiirchten konnte, falls er dem Volke entsprechend der For-
derung des Bischofs den Glauben an die Echtheit der Wunder, die doch
ungewohnlich viel Leid milderten, genommen hitte. Der Rat wollte
jede Krise im Verhidltnis zu seinen Untertanen vermeiden. SchlieBlich
mochten die Herren vom Rat selbst iiberzeugt sein, dall Zweifel an der
Echtheit der Zeichen des Lebens unangebracht waren. Fiir die Zukunft
war es entscheidend, daB3 die Obrigkeit den Entscheid in einer Frage des
Glaubens gegen den Bischof fillte. Es ist {ibrigens auffallend, daB3 in
derselben Zeit, im Febr. 1486, der Rat den Kirchherrn von Biiren, Hans
Meyer, nach Rom entbot 2

Valerius Anshelm, der gut evangelisch gesinnt war, hebt die ablehnende
Haltung des Bischofs deutlich hervor, indem er erklirt, daBl diese Wunder
«vom bischof und vil verstandigen widerfochten wurden» 3. Zu diesen
verstindigen Leuten gehoérte ohne Zweifel auch der Prior des Basler
Predigerklosters Werner, der zwar nach dem Urteil von Nikolaus Pau-
lus * von einer seltenen Naivitidt war, aber den Mut besal3, im aufsehen-
erregenden Jetzerprozel die Frage der Wunder in Oberbiiren zur Sprache
zu bringen. Er war selbst fest iiberzeugt, daB alles Wahnwitz und Betrug
sei. Er hatte im Gesprach mit Johann Jetzer iiber verschiedene Zweifel
hinsichtlich der geiibten Marienverehrung diesen zweimal iiber Ober-
biiren zur Rede gestellt. Jetzer hatte daraufhin ein erstes Mal geduBert,
die Sache sei verdachtig, auf eine zweite Befragung hin hatte er aber
geantwortet, es ist gut, wenn diese Praxis ohne Aufsehen und ohne
Argernis abgestellt wird. Der Prior meinte hierauf, wenn nur das Wesent-
liche geglaubt werde, kénne dies leicht geschehen 5. Auf dem Hinter-

! Ep. v. Roprt 1. c. 68 urteilt mit vollem Recht, daB auch weltliche Regierungen,
wenn es ihr Vorteil war oder sie einem Gotteshaus gefillig sein konnten, den Aber-
glauben unterstiitzten.

2 STAB, Ratsman. 51, 23. Uber Joh. Meyer, Kirchherr von Burgdorf 1491-1499,
und seine bewegten Lebensschicksale s. PAuL LacHAT, Die Kirchensatze zu Ober-
burg, Burgdorf u. Hermiswil. Burgdorfer Jahrbuch 27 (1960) 63-66.

3 Chronik 1, 279.

* Ein Justizmord an 4 Dominikanern begangen. Frankfurter zeitgem. Broschiiren 18,
3. H. (1897) 67.

5 Rup. StECK, Die Akten des Jetzerprozesses (Quellen z. Schweizer Geschichte 22,
1904) 422, 578. « Dummodo principale creditum fuerit, facile fiet hoc».

22



grund der Ratspolitik gewinnt diese Haltung des Basler Priors ein
eigenartiges Gesicht, auch im Hinblick auf den Ausgang des ganzen
Prozesses. Dem Rat konnten diese kritischen AuBerungen kaum gelegen
kommen 1.

Dem Bischof von Konstanz war in dieser Auseinandersetzung mit dem
Berner Rat kein Erfolg beschieden. Ob der Rat bei anderen Bischifen
irgendwelchen Riickhalt fand, wissen wir nicht. Sicher ist nur, dall er —in
der strittigen Frage der Echtheit der Wunder in Oberbiiren, wie wir
annehmen mochten — sich am 12. April 1486 an den Bischof von Lau-
sanne wandte 2. Leider kennen wir das Schreiben nicht. Es ist daher
kaum sinnvoll, hieriiber weitere Vermutungen anzustellen. Unwahr-
scheinlich ist dagegen, dal Rom der Bitte des Bischofs von Konstanz
irgendwie Folge leistete, wenn dieser iiberhaupt den geplanten Schritt
unternahm 3.

Der Rat hielt an seinem Standpunkt in der spiateren Zeit unbeirrbar
fest. Er blieb durchaus konsequent, ja die Auseinandersetzung mit dem
Oberhirten von Konstanz und die offenbar zunehmende Skepsis mancher
Kreisediirfte den Rat nur angeeifert haben, die Wallfahrt noch beflissener
zu fordern. Immer wieder hielt er die Geistlichen an, mit der Taufe tot-
geborener Kinder fortzufahren. Als der Rat 1495 das Kollaturrecht fiir die
Kapelle Oberbiiren endgiiltig iibernahm, gab er der Hoffnung Ausdruck,
daf3 dadurch die Gnade, welche die Mutter Maria bisher in mancherlei
Gestalt bewirkte, nicht erlésche und die Andacht der Menschen nicht
gemindert werde *. Im selben Jahr prisentierte er dem Bischof einen
neuen Kaplan mit der besonderen Empfehlung, denselben iiber die An-
gelegenheiten der Kapelle zu héren, damit die Gnade und die Wunder-
zeichen, die bisher augenscheinlich geschehen und von Geistlichen {iber-
priift und zugelassen worden seien, gefordert wiirden. Damals ermahnte
der Rat die Kapline erneut, wie bisher, die totgeborenen Kinder zu

! Insofern diirfte auch zutreffen, was Nik. Paurusl. c. 95 f. bemerkt, daB das Volk,
die Biirgerschaft auf die Verurteilung der Dominikaner dringte.

 STAB Ratsman. 51, 120 zum 12. April 1486: «An min herrnn von Losann unnser
lieben frowenn zi Oberburrenn halb als im missifenblich stat». Leider fand sich
das Schreiben bisher weder im lateinischen noch im deutschen Missivenbuch.
Auch Nachforschungen im bischéflichen Archiv Freiburg und eine Anfrage im
Staatsarchiv in Lausanne blieben leider ohne jedes Ergebnis.

3 Da es sich bei der Eingabe des Bischofs nur um einen Entwurf handelt, steht nicht
unbedingt fest, daB3 sie wirklich nach Rom eingesandt wurde. Die spiateren Zeug-
nisse sprechen jedoch gegen jede Intervention der rémischen Kurie.

* STAB, Amterbuch Biiren C, fol. 229.

23



taufen, er selbst werde sie vor jedem Schaden behiiten !. Das hie doch
wohl Schutz vor GegenmaBnahmen des Bischofs. Auch in anderer Hin-
sicht suchte der Rat dem Bischof zuvorzukommen. Als er 1512 seinen
Vertrauensmann in kirchlichen Fragen, den Chorherrn Doktor Konstanz
Keller, nach Rom entbot, lautete dessen Auftrag fiir Oberbiiren nicht
bloB auf Erlangung einer gewichtigen AblaBbulle. Vielmehr eewirkte
Chorherr Keller dem Rektor der Kirche zu Oberbiiren das Recht, einen
Geistlichen als Beichtiger anzustellen, der wenigstens wihrend eines
Jahres die Absolutionsvollmacht in bischoflichen Reservatfillen erhielt,
wahrend die Abldsse unbeschrinkt Geltung besaBen 2. Wie sehr der
Rat der Wallfahrt seine kriftige Unterstiitzung lieh, bezeugt am ein-
driicklichsten die Stiftung von zwei neuen Kaplaneien, die 1518 zum
AbschluB3 kam. Der Rat konnte den Bischof nicht umgehen. Er entbot
im April 1518 Dr. Konstanz Keller nach Konstanz, um die beiden
Kapldne zu priasentieren und um ihre Investitur zu bitten, insbesondere
aber um iiber die Rechtsfragen hinsichtlich der Natur des Pfrundgutes
zu verhandeln und den Bischof iiber die Obliegenheiten der Kapline
ndher zu unterrichten 3. Der Rat wiederholte ndamlich am 7. Juni 1518
seine Bitte um die Investitur der beiden Geistlichen. Obschon der Rat
bereits am 22. April jedem Kaplan 100 Pfund in Geld, 25 Miitt Dinkel
und 15 Miitt Haber Berner Wihrung zugewiesen hatte, gab sich der
Bischof damit nicht zufrieden. Der Rat bezeichnete die Giilt fiir die
Naturalien ausdriicklich als ewig und unabléslich. Sei dagegen die Giilt
fiir das Einkommen in Geld verkduflich, werde er doch jederzeit bereit
sein, eine neuc anzulegen. Er iiberliel es dem Bischof, nach seinem
Ermessen aus den Giilten und Stiicken ein Pfrundgut zu bilden, damit
es der geistlichen Ordnung angepalt sei*. So besafl Oberbiiren fortan

1. c. TMissb. H, fol. 43. Vgl. HoFEer 105.

HEINR. TURLER, Der Berner Chorherr C. Keller. Festgabe zur 60. Jahresver-
sammlung der Allgem. Geschichtforschenden Gesellschaft, dargeboten vom Histor.
Verein d. Kt. Bern (Bern 1905) 294, ferner 280 {., 283, 286, 290 f. Jos. HERGEN-
ROTHER, Leonis X. Regesta. Friburgi 1884-91, Nr. 11 420: Bestdtigung der von
Julius II. f. Oberbiiren verliehenen Abldsse. A. BiticHi, Korrespondenzen und
Akten z. Gesch. d. Kard. Matth. Schiner (Quellen z. Schweizer Gesch. III. Abt. 5,
1920) 1, 174: Instruktion fiir Dr. K. Keller vom 10. Juli 1512. Vgl. HoFEgRr 1009 {.
3 STAB TMissb. O, fol. 76. DaB Keller iiber strittige Fragen verhandeln mufBte,

ergibt sich aus dem Schreiben vom 7. Juni 1518.

* 1. c. fol. 88; betr. die Investitur heiBt es nimlich «das aber domals nit hatt mogenn
erfolget wirdenn ufl dem grund, das zi uffrichtung obbemelter pfrinden dehein
widem angezéugt und daby ouch der last unnd die beladnuB bemelter caplanen
nit erliitret ist gewasenn». Zur Bestdtigung der Pfriinden vom 21. Juni s. p. 13,
Anm. 6. Wir verweisen noch auf MicHAEL STETTLER, Annales 2 (1627) 209.

1
2

24



vier Kaplaneien. Noch 1519 bezeichnete der Rat es als besondere Auf-
gabe der Geistlichen, die toten Kinder, die dahin kdmen, zu versehen 1.

Der Bischof von Konstanz steht in seiner kritischen Haltung gegeniiber
diesem Wunderglauben nicht allein da. Bischof Paul Ziegler von Chur
sah sich gezwungen, in dhnlicher Weise gegen die Wallfahrt nach Tschen-
gels im Vintschgau einzuschreiten. Uber diesen Wallfahrtsort erfahren
wir wenig. Mark Sittich von Wolkenstein rithmt in seiner Landesbe-
schreibung des Siidtirols, daBl viele Landleute tédglich nach Tschengels,
wo viele groBe Wunderzeichen geschahen, pilgerten und hier viele Opfer-
gaben darbrachten 2. Doch schweigt er sich tiber den Charakter der
Wunder aus. Esist wirklich ein Zufall, daB uns eine Supplik des Kirchen-
propstes Georg Zimmermann und des Pfarrvikars Jodokus Kleinmann
in Tschengels erhalten geblicben ist. Leider ist das Bittschreiben unda-
tiert. Doch gehort es jedenfalls der Zeit zwischen 1515 und 1520 an, den
Jahren, wihrend welchen Kleinmann in Tschengels seelsorglich tétig
war 3. Bischof Ziegler hatte den Schliissel zum Opferstock herausge-
fordert und eingezogen, er hatte dem Pfarrvikar die Taufe der totge-
borenen Kinder, die Aufzeichnung und die Verkiindigung der Wunder
in der Kirche verboten. Er hatte alles getan, um diese Unsitte zu be-
seitigen. Allein dic Gemeinde und der Pfarrvikar strdubten sich gegen
dieses Verbot, weil auf diese Weise die Wallfahrt, wie sie erkldrten, vollig
vernichtet und auch die Kirchenfabrik aufs schwerste geschddigt wiirde.
Kurz, die MaBnahmen des Bischofs wurden abgelehnt, wenn auch in
demiitig geformten Worten. Leider fehlen ndhere Nachrichten {iber den
Ausgang dieses Konflikts, aber wir diirfen nach dem Zeugnis Wolken-
steins, der um 1600 schrieb, wohl annehmen, daB die Wallfahrt in der
Folge mit totgeborenen Kindern noch andauerte. Tschengels wurde
jedenfalls auch von Pilgern aus Graubiinden aufgesucht. Ursina, Tochter
eines Silsers namens Biursch, Gattin des Sebastian Tugung aus Bevers,
bedachte 1505 die Kirchen des Oberengadins mit ansehnlichen Legaten:
die Hl. Geistkirche in Pontresina, die Nikolauskirche in Laret, die Marien-
kirche in Cresta sowie die St. Sebastians- und die Antoniuskirche in
Samaden mit je 50 Pfund. Sie hatte {iberdies Wallfahrten gelobt nach
dem St. Jakobstal, nach Casaccia zum hl. Gaudentius und endlich zur
Marienkirche in Zayngel, jedenfalls unser Tschengels, wohin sie eine

! HofrEeRr 105 f.

2 Schlern-Schriften 34 (Innsbruck 1936) 170. Uber die Pfarrkirche Tschengels s.
Jos. WEINGARTNER, Die Kunstdenkmailer Siidtirols 4 (Wien 1930) 322.

3 Beil. 2.

25



Opfergabe in Butter verhieB !. Wenn wir bedenken, daB8 totgeborene
Kinder oft iiber Entfernungen von mehreren Tagereisen getragen wurden,
dann erscheinen solche Wallfahrten nach Tschengels aus Graubiinden
nicht als unwahrscheinlich.

Der Glaube an die Wiedererweckung totgeborener Kinder zu kurzem
Leben und zum Empfang der Taufe, dank der Fiirbitte der Mutter Gottes
und der Heiligen, gehort in erster Linie dem Volk. Fraglich war die
Echtheit der Lebenszeichen, noch fraglicher die Art und Weise, wie diese
herbeigefiihrt wurden. DaB jedoch die Mirakelbiicher iiber die Umstédnde,
unter denen solche Gebetserhérungen erfolgten, keine eindeutigen Schlu@-
folgerungen zulassen, zeigen die Aufzeichnungen iiber die Wallfahrten
zu «Unserer Lieben Frau im Gatter» im Minster in St. Gallen. Nach der
Darstellung Paul Staerkles 2 erlebte die Wallfahrt erst nach 1475, nach
der Stiftung des Frithamtes, die Abt Ulrich Résch errichtete, einen
machtigeren Aufschwung. Nach ihm sind insgesamt 914 Zeichen, d. h.
Gebetserhorungen schriftlich iiberliefert worden. Davon beziehen sich
120 Falle auf Hilfe in Noten von Miittern, die vor der Geburt standen 3.
In den relativ sehr seltenen Fillen, in denen von Totgeburten die Rede
1st, 148t sich durchaus nicht immer entscheiden, ob es sich um wirklichen
Tod handelt oder nur um einen Scheintod; denn die Schilderung ist oft
recht knapp gehalten. Es wird bloB vermerkt, da das Kind Leben
bekam, getauft werden konnte, gelegentlich noch, daB das Kind das
Leben behielt, mehr aber nicht. So lautet einmal die Bitte an die Mutter
Gottes «dem kind das leben zu verlichen, das mit im die christenliche
recht beschachent». Das Kind lebte noch eine halbe Stunde nach der
Taufe. DaB3 es sofort begraben wurde, wird nicht gesagt *. Das wesent-
liche Motiv bleibt die Erlangung der Taufe, ihr zufolge auch die Be-
stattung in geweihter Erde. Das zeigt sehr eindriicklich eine andere
Bitte: «und begerte nit me, den das unser frow dem kindli sin leben
verliche nit lenger denn bis es mochte getofft werden». Dieses Kind blieb

1 Beil. 1.

2 Die Wallfahrt zu « Unserer lieben Frau iin Gatter» im Miinster zu St. Gallen (1475-
1529) in dieser Zeitschr. 16 (1927) 161-173, 283-295; 162.

3 1.c. 173, 294. Uber die verschiedenen Codices und ihre Schreiber 171-173. HH. Pri-
lat Staerkle, Stiftsarchivar, sind wir fiir die Ubersendung der Codices A 26, C 389,
391, vor vielen Jahren, zur Beniitzung im bischéflichen Archiv in Chur sehr zu
Dank verpflichtet.

4+ C391, Nr. 77, A 26 mit der Uberschrift: Magnum miraculum, suscitatio mortui
pueri. Da heilt es (wir zitieren nach A 26): «und lept das kind, das todt gelegen
was, ein halb stund nach dem té&ff». Die christlichen Rechte schlieBen Taufe und
Bestattung in geweihter Erde ein.

26



am Leben !. Bei einer vermeintlichen Totgeburt erklirte die Hebamme
vorerst offen: «ich kann das kind nit toffen, wan sy alle sachen, das kayn
leben nit do was.» Die erschrockene Mutter verhieB das Kind, das als-
bald das Leben erhielt, worauf die Hebamme zu ihr sprach: Freue dich,
das Kind ist lebendig geworden 2. Seltsam beriihrt es, wenn nach der
VerheiBung gesagt wird: «gelich ward das Kind ze dry malen lebentig,
das es getofft ward», ohne jede weitere Erklirung 3. Ernste Zweifel
erregen nur ganz wenige Gebetserhérungen. Eine Mutter aus St. Gallen
litt vier Tage lang unter groBen Wehen. Sie gebar schlieBlich ein totes
Kind. Sie rief die Mutter Gottes an und verhieB das Kind ins Miinster.
«Als bald hat das kind hend und fisB an sich gezogen und mercklich
gelebt, das man nach dem priester geschikt und das kind getoufft und
krysmot hat. Darnach ward (das) kind verscheidenn und in kilchhoff
gelegt» 4. Dies ist der einzige ausdriickliche Vermerk iiber eine Bestat-
tung. Hier galt also die Kontraktion der Glieder als Zeichen des Lebens.
Charakteristisch erscheint in mancher Hinsicht eine Gebetserhérung,
die wortlich angefiithrt werden soll: «Barbel Erhart Zellerin Understain
oder Rudis tochter Undermstan hatt ain tods kinds geborn. Als sy gantz
kain leben spurten die IIII frowen, die by ir warent, verhiessend sy sich
all fier her zl unser lieben frowen in S. G. m. im Gatter mit 1 lebendigen
opfer und ain ietliche mit | rosenkrantz. Von stund an ward sich dz
kindly riren und ward im dz mundly rot und hupsch und iunglicht,
mochglet im hertzen dz man sach und enphand, wie wol die miuter an
der sucht kranck wz und erst I1II wuchen nun uber dz halbtel was und
also ist es getofft worden gechlich von der hebam Fid Stabinerin oder
Ziiserin, Fren ITuuanusly, die matter, Barbel Eblen, Feronick Birenstilin.
Darum die frowen dester mer bek@imeret warend und begertent von
unser frowen, dz es zi dem tof kem und verhiessend etc. ut supra. Dar
bin sin och gsin her Hans Noll cappellanus b. Marie, fratres conversi
frater Ulricus Iupply, frater Michael Goldest in octava Innocentum
anno 1513» 5. Kennzeichnend ist hier wiederum die Veridnderung der
Gesichtsfarbe und das Schlagen des Herzens, aber auch die Taufe durch
die Hebamme und die Mitwirkung von vier Frauen beim Gebet um die
Gnade der Taufe. Ebenso verdichtig erscheint das Bekenntnis einer

! Datiert s. Pelagitag = 28. Aug. 1480. C 391, Nr. 200, A 26, Nr. 199.
z C 389, S. 113, leicht verkiirzt A 26, Nr. 285; 391, Nr. 286.

3 C 389, S. 149, verkiirzt A 26 Nr. 220, 391; Nr. 221.

* A 26 Nr 23, C 391 Nr. 22.

5 C 389, S. 423.

27



Mutter, die ihr Kind nur 21 Wochen getragen hatte. Alle hielten es fiir
tot, doch als sie es mit einem lebendigen Opfer dem hl. Notker verheiBlen
hatte, gab es Zeichen des Lebens und kam es zur Taufe 1.

Wie dem allem auch sei, sicher ist, dafl die Wallfahrt nach St. Gallen,
die auch aus weiter entlegenen Gebieten unternommen wurde %, mit jener
nach Oberbiiren oder Genf nicht verglichen werden kann. Die Mirakel-
biicher von St. Gallen beweisen immerhin, soweit wir sie iiberpriifen
konnten, daBl die Taufe an totgeborenen oder abortiven Kindern * nur
sehr vereinzelt bezeugt ist. Selbst wenn jene Fille einbezogen werden,
in denen einfach die Riickkehr des Kindes zum Leben und die Taufe
ohne nihere Angaben iiber die Lebenszeichen erzdhlt werden, erreicht
ihre Zahl fiir einen Zeitraum von anderthalb Jahrzehnten kaum ein
Dutzend *. Namentlich muBB aber betont werden, daB diese Gebets-
erhorungen auf der Kanzel nicht verkiindet wurden, wie der Schreiber
des Mirakelbuches (C 389) eigens vermerkt 5.

Die Not der Miitter war in alpinen Gebieten und auf dem Lande un-
gleich gréofer als in der Stadt. In Karnten ragte als Wallfahrtsort Luggau
hervor. Die wunderbare Erweckung eines toten Kindes zum Leben vor
dem Gnadenbild der Mutter Gottes, einem Vesperbild, ist hier fiir 1518
bezeugt. Zwei Jahre spiter werden als Zeichen des wiederkehrenden
Lebens die Verdnderung der Gesichtsfarbe, die Schénheit des Kindes
und das Schlagen des Pulses genannt . Wohl bekannter ist der Wall-

1 C 389, 449; vgl. auch die auf den 26. Sept. 1510 datierte Gebetserhérung, als ein
Kind wihrend einer halben Stunde kein Leben zeigte. Eine Frau (Verwandte des
Kindes) gelobte eine Fahrt mit 7 Personen, mit einem lebendigen und silbernen
Opfer, einer Kerze, u. jede versprach, einen Rosenkranz zu beten. Bald darauf
spiirte man das Leben im Kind, das die Hebamme taufte u. das bald darauf
starb. 1. c. p. 396.

Vgl. STAERKLE 1. ¢. 283 {.

3 Eine eindeutig abortive Geburt findet sich verzeichnet in C 389, S. 274; A 26,
Nr. 353; C 391 Nr. 354. Nachdem die Mutter das Kind 11 Wochen lang getragen
hatte, wurde sie schwer krank. Wihrend der Wehen verhiel3 sie sich der Mutter
Gottes im Miinster «gelich genaB sy ains lebentigen kindles, dz nit ainer span lang
ist gesin. Do hannd sy das kind geacht (A 26: glich) tofft. Do lebt es nach dem
toff wol ain viertail ainer stund», A 26: ain halb stind.

* Die Aufzeichnungen beziehen sich auf die Jahre 1475-1484 und 1509-14. Vgl.
STAERKLE 1. ¢. 171-173.

> HH. Prilat Stiftsarchivar Dr. P. STAERKLE in St. Gallen machte mich auf C 389,
S. 343 aufmerksam: «haec signa non sunt annunciata vel promulgata in cancellis».
Allerdings scheint es an Ausnahmen nicht zu fehlen, nach einer Bemerkung S. 379.
« Pronunciatum est in cancella eodem tempore», bezieht sich wohl auf eine
Gebetserhérung vom Pfingstdienstag (21. Mai) 1510.

¢ E. ANGERLE, Die Kirchfahrt Luggau. Osttiroler Heimatblatter 6 (1929) 65 ff.,
bes. 91 f{.

[

28



fahrtsort Trens bei Sterzing. Eine Mutter von Sterzing schickte 1498
neun Frauen barfull mit brennenden Kerzen mit ihrem totgeborenen
Kind nach Trens. Das Kind gab ein Zeichen und wurde getauft 1. Uber
den Umfang solcher Pilgerfahrten nach Trens fehlen uns Angaben. In
die vorreformatorische Zeit durfte auch die Wallfahrt mit totgeborenen
Kindern nach Kaltenbrunn im Kaunertal zuriickreichen. Marx Sittich
von Wolkenstein schildert den hier geiibten Brauch in eindriicklicher
Weise: «Dahin grof3e wolfarten so wol von land als fremden leiten ist.
Darbei auch groB wunderzaichen beschehen. Dann in der mitten der
kirchen stet ein klaines capellele, darinen Unser Frau ist. Und darein
man fil tote kinder tragen tuet, welliche nit zu der tauf kumen sein. Die
leget man auf dem altar und opfern es Unser Frauen auf; da solten sye
zaichen geben und werten etliche rot oder gefarbt, etliche lassen dem
harm, die andren schwaissen — welliches man aber nit gehrn sich, wie man
saget, es solten die eltern als vater und mueter daran schuld:g sein, dal
sye die tauf nit erlangt haben — und vil andere zaichen mehr, die sich
alda begeben und zuetragen. Und olsdann grabt man sy vor der kirchen
in ainen klainen freith6éfl oder ortel» 2. Kaltenbrunn gehért demnach
zu den eigentlichen Pilgerstitten fiir die Taufe totgeborener Kinder.
Hier handelt es sich gewiB nicht mehr um Einzelfille. Es begegnen die
typischen Zeichen des Lebens, wie sie uns niherhin fiir Genf, Neuenburg
und Oberbiiren bekannt sind: Verdnderung der Gesichtsfarbe, besonders
aber Losung des Harns und Schwitzen des Kindes. Weniger bekannt ist
dagegen der Volksglaube, wonach das Schwitzen als ein Zeichen der
Schuld der Eltern galt, daB das Kind die Taufe nicht erlangte. Die
Haufigkeit dieser Wallfahrten erhellt auch aus dem eigenen Friedhof,
der ohne Zweifel den totgeborenen Kindern vorbehalten war. Ob auch
in Tirano, das in solchen Néten ofters aufgesucht wurde, ein eigener
Friedhof bestand, lassen wir dahingestellt 3.

Selbst wenn die Uberlieferung an eingehenderen Nachrichten iiber
diesen Brauch recht liickenhaft ist, steht doch auBler jedem Zweifel, daB

! JoH. BAUR, Die Spendung der Taufe in der Brixner Didzese in der Zeit vor dem
Tridentinum. Schlern-Schriften 42 (Innsbruck 1938) 121. Uber die Gnadenkapelle
in Trens vgl. Jos. WEINGARTNER, Die Kunstdenkmailer Sudtirols 1 (Wien 1923)
170 f.

2 Landesbeschreibung von Siidtirol. Schlern-Schriften 34 (Innsbruck 1936) 172 f.

3 P. Iso MULLER, Die churrdtische Wallfahrt im Mittelalter, Basel 1964, handelt
S. 75-78 iiber Madonna di Tirano, weshalb wir hier nicht mehr nidher darauf ein-
gehen. Die S. 76 Anm. 343-344 angefiihrten Texte erlauben keine weitergehenden
Schliisse. Das Werk von Crotti konnten wir nicht einsehen.

29



er im Volksglauben tiefe Wurzeln geschlagen hatte und die Zahl der
entsprechenden Wallfahrtsorte recht ansehnlich war. Nicht der Volks-
glaube an sich stellt fiir die kommende Zeit das Problem dar, sondern
die Tatsache, dall bei der Wiedererweckung der Kinder Mittel ange-
wendet wurden, die nicht mehr zu verantworten waren. Man muf} hier
die Zusammenhinge deutlicher sehen. Die Provinzialsynode von Langres
hatte 1452 ein Verbot solcher Taufen erlassen. Es wurde damals betont,
daB es zur Vornahme der Taufe totgeborener Kinder nicht geniige, wenn
ihre Korper unter der Einwirkung der Wiarme des Feuers sich scheinbar
bewegten. Vielmehr bediirfe es offenkundiger Zeichen, daB das Kind
sich von selbst bewege 1. Allein, schon eine Synode von Langres von
1479 mulite das Verbot wiederholen 2. Jetzt wurde jedoch der Sach-
verhalt hinsichtlich des angewandten Verfahrens zur Herbeifithrung der
ersehnten Lebenszeichen weit genauer geschildert. Die totgeborenen
Kinder wurden an gewissen Tagen und Nichten vor die Bilder der
Heiligen hingelegt. Anfidnglich kalt und steif wie ein Stock wurden die
Korper unter der Wirkung der feurigen Kohlen, auch der von den bren-
nenden Kerzen und Lichtern ausgestrahlten Wiarme weich. Der Leib
nahm hierauf eine Zeitlang eine rétliche Farbe an. Es trat ein Bluter-
gul} aus der Nase ein. Manche Kinder begannen zu schwitzen oder man
sah ihre Adern an Schlifen und Stirn und um den Hals herum ein wenig
sich bewegen. Auch 6ffneten und schlossen sie das eine Auge. Sie stieBen
durch die Nase einen warmen Atem, sodal3 die Federn, die man ihnen
unter die Nase legte, weggeblasen wurden. Hierauf wurden sie getauft
und begraben. Der Hebamme und der Frauen wird nicht eigens gedacht,
aber in den spdteren Synoden von Lyon von 1557 und 1566 und in jenen
von Besangon aus den Jahren 1592 und 1656 wird ihre wichtige Rolle
bei diesen miBbriuchlichen Taufen scharf hervorgehoben, waren sie doch,
wie ausdriicklich gesagt wird, trunksiichtig und schlechten Gewis-

! PIERRE SAINTYVES, En marge de la légende dorée. Paris 1931, 185 mit entspre-
chendem, von uns tberpriiftem Text aus JEAN-B. THIERs, Traité de superstitions.
3¢ édition. Paris 1712, 11, 61.

2 SAINTYVES 1. ¢. 185 f. Den wichtigen Text mochten wir hier nach Thiers 1. c. 61 f.
anfithren: «ad ecclesiam delati certis diebus ac noctibus coram imaginibus sanc-
torum appositi a principio frigidi et tanquam baculus rigidi, sed per ignem car-
bonum et quandoque cereorum et lampadum accensarum molles effecti, in quibus
color rubens ad tempus et sanguis fluens a naribus apparuit, quorum etiam aliqui
sudare super orificio stomachi visi sunt et venas temporales et frontis ac circa
collum aliquantisper movere, alterum oculorum aperire et claudare, flatum a
naribus calidum emittere, a quo plumae naso appositae assufflantur, perfusi
sacri baptismatis unda.»

30



sens !. Die Synodalstatuten von Besangon von 1575 sprechen ganz dhn-
lich davon, daB in mehreren Ditzesen schlecht gebildete Priester tot-
geborene Kinder tauften. Trunksiichtige Weiber bezeugten namlich,
die Kinder hidtten Lebenszeichen gegeben, worauf sie nach ihrem
wieder eingetretenen Tode in geweihter Erde bestattet wurden. Die
Synode forderte eine zuverldssigere Untersuchung und bessere Be-
weise als dieses Zeugnis alter Frauen 2.

Die Folgerungen dringen sich ohne weiteres auf. DaBl in der Erkennt-
nis des Lebens bei Neugeborenen groBe Unsicherheit bestand, kann nicht
verwundern. Das mul3 bei jeder Wiirdigung dieser Brauche in dlterer
Zeit bewul3t bleiben 3. Diese Unsicherheit verrit sich auch in den Synodal-
statuten von Lausanne von 1523, die den Pfarrherren solche Taufen
verboten und die Beurteilung der Zweifel, ob wirkliches Leben vorlag,
dem Bischof oder der Kurie vorbehielt, Allein mit dieser Entscheidung
war fiir Mutter und Kind in ihrer Not wenig erretcht, weil die Mutter
oder ihre Angehoérigen in jedem Fall, auch bei einem Scheintod, auf
rasche Spendung der Taufe dringten. Was das Verbot vor allem ver-
hindern sollte und konnte, war die Verkiindigung der vorgeblichen
Wunder von der Kanzel herab; erst diese ermoglichte die Entwicklung
einer intensiveren Wallfahrt 4.

Niemand wird die ungewthnlichen Schwierigkeiten bei der Unter-
scheidung der wirklichen Lebenszeichen leugnen, aber ebenso wenig
wird jemand bezweifeln kénnen, daB die miBbrauchliche Taufe totge-
borener Kinder auffallend stark verbreitet war. Die Anfinge der ent-
sprechenden Wallfahrten lassen sich fiir die Schweiz nicht nachweisen.
Es ist aber wahrscheinlich, daf3 sie sich ganz besonders in der zweiten
Hilfte des 15. Jahrhunderts entwickelten. Die Bestrebungen der Kirche,
diese MiBstinde zu unterdriicken, beschriankten sich nicht auf eine
Diozese allein. Der Bischof von Lausanne und der Bischof von Chur
lehnten diese Praxis ab, besonders energisch aber der Bischof von Kon-
stanz. Folgenreich war nun, was an Bern so eindrucksvoll sichtbar wird,

! THIERS l. c. 62-64. Wir zitieren bloB den Text der Synode von Lyon von 1566:
«Interdum evenit, ut mulierculae quaedam abortivos in Ecclesiam deferant et
ibi per aliquot dies invigilent et observent, an ex quodam miraculo in eis vitae
spiracula appareant et postea ex sanguinis emissione et nonnullis aliis signis,
multa mendose curatis adstruant, ut i1i ex illarum falso testimonio fidem assu-
mentes tales abortivos baptizent.»

2 Text zit. bei O. PERLER in dieser Zschr. 37 (1943) 232 Anm. 3.

3 Wir verweisen schon hier auf P. Iso MULLER 1. c. 78.

4 Vgl. O. PERLER 1. c. 232 (15).

31



daB die weltliche Obrigkeit sich gegen die kirchliche Obrigkeit stellte
und den Glauben des Volkes an solche Wunder unbeirrbar verteidigte.
Es 148t sich kaum entscheiden, ob sich die Herren von Bern der Erkennt-
nis des betriigerischen Verfahrens einfach verschlossen oder ob sie auch
in dieser Frage kurzweg ihre Eigenstdndigkeit wahren und den Volks-
glauben um jeden Preis schiitzen wollten, damit unter den Untertanen
keine Unruhen entstiinden. So muBte dem Bischof von Konstanz der
Erfolg versagt bleiben. Die ganze Auseinandersetzung zwischen Bern
und Konstanz ist ein Beispiel fir die Erkenntnis, dal die Kirche keines-
wegs jeden MiBbrauch verschuldete, auch daB sie sich durchaus nicht
jeder Reform verschloB3, dal sie aber am Widerstand der weltlichen
Autoritit scheitern konnte, in Bern wohl auch, weil der Rat in Rom
schon lingst als Gegenspieler gegen die bischéfliche Gewalt aufzutreten
gewohnt war.

II. DIt TAUFE TOTGEBORENER KINDER UND DIE REFORMATION

Man bedenke noch einmal, wie sehr der Glaube, totgeborene oder gar
abortive Kinder wiirden dank der Fiirbitte der Heiligen und namentlich
der Mutter Gottes wieder lebendig, von der Kirche selbst abgelehnt
wurde und wie er sich trotzdem in breiten Kreisen des Volkes zu be-
haupten vermochte. Je weniger die katholische Kirche Erfolg gehabt
hatte und je mehr die Skepsis wuchs, desto machtvoller konnte der
Kampf gegen die geschilderte Praxis im Zeichen wirklicher Reform
gefithrt werden. Wie dieser Kampf gefithrt worden ist, deuten nur ver-
einzelte Spuren an. Der berithmte Maler und Dichter Nikolaus Manuel
goB 1n seiner Satire « Testament der Messe» seinen Spott {iber zahlreiche
kirchliche Brauche aus. Er fordert darin den Vertreter der Altglaubigen,
den Nasengrafen, auf, unter anderem das gebenedeite Wasser zu den
Predigern, den gesegneten Wein zu den Barfiiern und das «fliegend
faderli zh Buren samt sant Batten wurm» zu einer Pastete zuzubereiten 1.
Das war eine deutliche BloBstellung der Wallfahrt mit totgeborenen
Kindern nach Oberbiiren vor der Offentlichkeit. Das beweist aber auch,
daf3 der Glaube an diese behaupteten Wunder im Volke nicht mehr
unerschiittert bestand.

1 Bibliothek dlterer Schriftwerke der deutschen Schweiz IT (Frauenfeld 1878) 236. 8.
M. Stiirler deutet das Faderli falschlicherweise als ein Stiick Heilthum aus dem
Marienorte Oberbiiren. Vgl. Einl. 176 Anm. 1. Ubrigens wird ebda. 236.3 der
Name Doctor Lenzli falsch gedeutet. Es ist Dr. Laurenz Mir gemeint.

32



Die Geistlichkeit von Biiren bekam die Gewalt des Rates von Bern
in einer Reihe von MaBnahmen bald kriftig zu spiiren. Am 15. Juni 1524
wurde der Dekan von Biiren geheiBen, vom Bann gegen die Geistlichen
abzulassen 1. Am 15. Mirz 1525 unterstellte Bern die Geistlichen von
Biiren in weltlichen Streitsachen mit Laien dem weltlichen Gericht.
Gleichzeitig erhielt die Stadt Biiren das Recht, von der Geistlichkeit das
Umgeld von Wein und den bosen Pfennig zu erheben 2. Dann galt der
Kampf dem Konkubinat. Kaplan Heinrich Trinkwin durfte zwar am
12. Aug. 1524 einstweilen bei seiner Jungfrau verbleiben 3, aber anders
verfuhr der Rat in der FFolge mit Beat Besserer. Er sollte am 31. Jan.
1525 seine Konkubine nach der Fastnacht entlassen, bei Verlust seiner
Pfriinde. Noch einmal fand er bei der Obrigkeit am 25. Mai 1525 Gnade.
Aber am 11. Sept. 1525 verfiigte der Rat seine Entlassung. Doch fand
er beim Rat von Biiren offenbar einigen Riickhalt; denn am 27. Juli 1526
wurde er nach Bern zitiert und im Juli 1527 dringte der Rat von Bern
beim Schultheifen von Biiren auf Entlassung Besserers *. Melchior
Miiller, 1523 Leutpriester in Lerau, wurde in Biiren als Prediger ange-
stellt und verwickelte sich 1525 in einen Konflikt mit Georg Aregger,
Pfarrer in Dotzigen, wegen einer Predigt an Marid Verkiindigung. Kurz
zuvor war er dem Bischof von Konstanz prasentiert worden. Der Rat
belieB ihn in seiner Stellung, nachdem er ihm ein Jahr zuvor wegen seiner
Konkubine Gnade erwiesen hatte 5. Wann Georg Blosch als Kaplan nach
Oberbiiren kam, wissen wir nicht. Er war 1523-1526 Kirchherr in Koppi-
gen und erhielt noch am 19. Jan. 1527 vom Rat einen Empfehlungsbrief
an den Abt von Trub ¢. Er unterschrieb im Januar die Thesen der Dispu-
tation als Kaplan von Oberbiiren 7. Im Sept. 1527 hatte Biiren mit Mehr-
heit beschlossen, dall simtliche Pridikanten und Geistliche, die sich
verheiraten wiirden, ihre Pfriinden verlieren sollten 8. Die Mehrheit der
Gemeinde lehnte also die Priesterehe ab.

Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation. Bern 1923, Nr. 431.

1. ¢c. 590.

1. c. 470, vgl. auch 547.

1. c. 560, 649, 724, 968, 1244, 1250.

1. c. 320, 607 £., 623 {., 649. Vgl. TH. DE QUERVAIN, Geschichte der Berner Refor-

mation. Bern 1928, 67.

¢ 1. ¢. 212 (bemerkenswert wegen der AuBerungen des ehem. BarfiiBers Sebastian
Meyers), 668, 798, 831, 1097, vgl. auch 1115, dazu TH. DE QUERVAIN, 1. c. 45.

" 1.c. 1465, S. 594.

% 1.c. 1330 S.498: Antwort von Biiren an den Rat vom 23. Sept. 1527 ; DE QUERVAIN

l.c. 72 1.

w B w [}§] —

3 33



Nach der Disputation wurde das Schicksal des Wallfahrtsortes rasch
besiegelt. Am 22. Febr. 1528 erging der Befehl nach Biiren, die Messe
einzustellen und die Kirche zu schlieBen. Vier Tage spiter fiel im Rat
von Bern der BeschluB3, das Gnadenbild abzutun, auch andere Bilder
mit den Altdren !. Am 9. Mdrz wurden die beiden Kapline Konrad und
Georg Blosch mit je 50 Gulden abgefertigt und geheiBen wegzuziehen 2.
Das Gnadenbild fand jetzt keine Gnade mehr. So wie das Marienbild in
Genf 1535 offentlich verbrannt wurde, erlitt jenes zu Oberbiiren dasselbe
Schicksal. Wihrend das wundertitige Bild vom Ratsboten Anton Noll
vor aller Offentlichkeit den Flammen iibergeben wurde, erhofften viele
Leute Zeichen vom Himmel, berichtete Berthold Haller am 10. Mirz
1528 an Zwingli 3. Allein noch standen in der Kirche die Altire. Biiren
leistete Widerstand. Es hatte Beschwerden eingereicht, wohl auch wegen
der Unterdriickung der Wallfahrt. Der Rat von Bern war befremdet,
beharrte auf seinen Beschliissen und fiigte in seinem Schreiben vom
30. Mirz drohend hinzu, er werde sich auf keinen Fall davon abdringen
lassen 4. Biiren zogerte immer noch, die Befehle durchzufithren. Am
30. Mai 1528 erging namlich an den Schultheien von Biiren die scharfe
Mahnung, die Altire innert 8 Tagen zerschlagen zu lassen oder schwere
Strafe zu gewirtigen 3. Zwei Jahre spiter, am 6. Juli 1530, forderte der
Rat die Leute von Biiren auf, die Kirche abzubrechen, und zwar auf
ihre Kosten, und ihre Ringmauer auszubauen. Die Pfaffenhéduser blieben
dagegen stehen ©.

Der vollstindige Abbruch der Kirche erfolgte erst 1532 7. Allein wieviel
besagt die Tatsache, daB3 trotzdem noch Leute aus Grenchen, besonders
aber aus Luzern, aus den Gerichten Huttwil und Wangen 1534 nach
Oberbiiren pilgerten 8. Sie brachten Opfergaben und erkldarten schlicht,

1 1.c. 1532, 1535; s. auch B. HALLER, Bern in seinen Ratsmanualen 1 (1900) 110.

2 1.c. Nr.1549. Am 13. Mirz beschloB der Rat, alle Geistlichen in Biiren wegzu-
schaffen. 1. c. 1555: Die pfaffen in 14 tagen rumen.

® % 9,.3791

4 Aktensammlung 1. c. 1581. Die Beschwerden werden nicht eigens genannt, vgl.
aber folgende Anmerkung.

5 1. c. 1706.

6 1. c. 2836. Mehr hieriiber bei HOFER 115-117, ebda. 114 {f. iiber die Abrechnung
des 1527 eingesetzten Vogtes Konrad Willading (Aktensammlung Nr. 1252);
s. auch TH. pE QUERVAIN, Kirchliche und soziale Zustinde in Bern. Diss. Bern
1906, 103 {., ferner KurRT GUGGISBERG, Bernische Kirchengesch. (Bern 1958) 128.

7 HorERr 117.

8 STAB UP 81, Nr. 14: Schulth. u. Rat von Biiren an den Rat von Bern. 2. Aug.
1534. Wir mochten den so bezeichnenden Text wenigstens teilweise anfithren.
«Euer Weisheit ist wol ze wiissen, wie dz abgottisch hii3 ze Oberbiirren so gnig-

34



da es noch Geistliche gebe, wollten sie von der Wallfahrt nicht ablassen.
Sie brachten junge Hennen, Geld und anderes. Die einen lieBen die
Hennen laufen, andere verkauften sie, das Geld aber legten die Leute
auf den Stein, wohl in Erinnerung an die auf den Altar gelegten Spenden.
So fand die einst so berithmte Wallfahrt nach Oberbiiren ithr Ende.

Die Zusammenhdnge dieser im Volksglauben so stark verwurzelten,
miBbrduchlichen Taufpraxis mit der protestantischen Glaubensbewegung
reichen wesentlich weiter, auch wenn die Spuren in der Uberlieferung
der Quellen nur undeutlich hervortreten. Je berechtigter die Kritik
erschien, desto mehr dringte sich der Versuch auf, die Verhiltnisse zu
dndern, nachdem es den Bischéfen nicht gelungen war, Abhilfe zu schaf-
fen. Kritik und Reform flossen in eins zusammen und erfafiten viele
Erscheinungen des kirchlichen Lebens. Die Skepsis galt dem Wallfahrts-
wesen, der Bilderverehrung, dem iibersteigerten oder auch mibrauchten
Glauben an die Wirkung der Fiirbitte der Mutter Gottes und der Heiligen,
der Marien- und Heiligenverehrung iiberhaupt, die in diesem Glauben
an die in betriigerischer Weise vorgegebene Wiedererweckung totge-
borener Kinder entstellt wurde. Das ganze Bild bot ein wirkungsvolles
Beispiel, um die MiBstinde in der Kirche zu veranschaulichen.

Die Uberlegungen miissen noch in anderer Richtung fortgefiihrt wer-
den. Fiel es einerseits schwer, echte und unechte Lebenszeichen der neu-
geborenen Kinder zu unterscheiden, und stand es anderseits fest, da3
viele Lebenszeichen auf Tduschung und Betrug beruhten, dann muBte
in vielen Fillen auch die Berechtigung der Taufe in Zweifel gezogen
werden. War es dann nicht besser, um der Schwierigkeiten Herr zu
werden, auf die Kindertaufe zu verzichten und in Erwiagung aller Um-
stande zur Erwachsenentaufe iiberzugehen, das heit den Zeitpunkt
abzuwarten, da das Kind ein eigenes Urteilsvermogen erlangte? Zwingli
gab einmal den Tdufern zu, daB ihr Kampf gegen die Kindertaufe auch
sein Gutes gehabt habe, weil sie den Exorzismus, die Verwertung des

samlich durch das alt und nuw testament verbotten. Nun langet an uns, unser
nachgepurren von Grenchen und ander, so uns fiirhalttent, die wyl die kilch
hinweg gethon und aber mit phaffen und predicantten noch besécztt, so wiissent
sy nit, war fir sy es halten séllent. Des gelichen so kemment bilger fast fil us
Lucerner gebiett, ouch Hutwyller und Wangen gericht, so noch opffer bringent
und spreuchent offentlichen, die vil die phaffenn da sitzenntt, so wollent si nit
ablassen und bringentt noch jung hannen, geltt und anders. Habent ouch ir etlich
dz gelt uff die stein geleit und die hannen lossen louffen, etlich die iren verkoufft».
Es folgen Klagen wegen Wassermangels im Stddtchen, derweil der Priadikant
oberhalb des Stiadtchens damit wohl versorgt ist.

35



Speichels und des Salzes bei der Taufe abgelehnt hatten !. Mehr besagt
indessen, daB die Taufer erkliarten, nicht zu wissen, ob sie getauft seien
oder nicht, eine Begriindung, die Zwingli nicht gelten lieB, indem er
seine Gegner auf die Namen und Paten verwies 2. So ist es auch ver-
stindlicher, daB Zwingli urspriinglich die Kindertaufe verworfen hatte,
gestand er doch selbst, er sei vor etlichen Jahren vom Irrtum verfiihrt
worden zu meinen, es wire viel besser, «man toufte die kindli erst, so
sy zu gutem alter kommen wirend». Es war wohl eher eine Ausflucht
gegeniiber den Taufern, wenn Zwingli erkldrte, ihm liege an der Kinder-
taufe nicht sehr viel 3; denn es ist durchaus denkbar, daB3 er sich ver-
anlaBt sah, aus Riicksicht auf die Denkweise des Volkes und die Not der
Eltern die radikalere Auffassung der Taufer preiszugeben und die Er-
wachsenentaufe doch zu verwerfen. SchlieBlich war es fiir ihn auch nicht
ohne Bedeutung, daf3 die katholische Kirche an der Kindertaufe fest-
hielt, wie immer dann seine eigene theologische Begriindung lauten
mochte.

Die Problematik des Schicksals der ohne Taufe verstorbenen Kinder
blieb auch in der protestantischen Glaubensbewegung lebendig. Der
Waadtlinder Reformator Pierre Viret zog an der Disputation von Lau-
sanne von 1536 diese Frage in seine Auseinandersetzung mit dem katho-
lischen Gegner, Jean Michod, hinein, wobei er geltend machte, die heilige
Schrift allein miisse fiir alles Wissen des Menschen auf Erden mafgebend
sein. Da aber in der hl. Schrift sich iiber die Frage des Schicksals der
ohne Taufe verstorbenen Kinder gar nichts finde, mahnte er mit Nach-
druck, gar nicht davon zu reden oder untersuchen zu wollen, wohin die
kleinen, ungetauften Kinder kdmen, wieviele Raume (chambres) es in
der Holle gebe, wo sich das Fegfeuer befinde, ob nahe der Vorhélle, vorn
oder hinten, und tausend dhnliche torichte und neugierige Fragen *.

Die protestantische Kirche vollzog auf Grund des Schriftprinzips nicht
bloB einen radikalen Bruch mit der vorreformatorischen Taufpraxis,
sondern sie zog aus dem Erlebten auch in manchen damit verbundenen
Fragen entsprechende Folgerungen. Sie forderte, da die Taufe in der
Kirche und vor der Gemeinde zu vollziehen sei. Die Synode von Bern

! Vgl. den Kommentar WALTHER KOHLERS. Z 4, 193.

% L e, 195,

3 Z 4, 228, dazu CArr. HEMMANN, Zwinglis Stellung zur Tauffrage. Schweiz. theol.
Zeitschr. 36 (1919) 31; 33 mit Verweis auf Z 3, 411.

* A.PiaGeET, Les Actes de la Dispute de Lausanne. Mémoires de l'université de
Neuchatel 6 (1928) 134. Die im Kommentar 453 angefithrte Schrift von P. Viret,
Du vray ministére ergab keine Hinweise.

36



von 1532 lehnte die Haustaufe ausdriicklich ab und erkldrte sie fiir un-
giiltig. Wenn die Gemeinde nicht gegenwirtig wire, verlére die Taufe
den Charakter eines Sakraments und bliebe sie ein bloBes Kinderbad.
Wenn eine abergliubische Hebamme zu Hause eine Nottaufe vollziehe,
wie es im Papsttum iiblich sei, wire das keine Taufe; denn es sei Aber-
glaube, dal3 das Kind, das nicht duflerlich getauft worden sei, das ewige
Heil verliere !. Auch Farel forderte 1537 ausdriicklich, daB die Taufe
in der Kirche vor der Gemeinschaft der Glaubigen, und zwar téiglich, ge-
spendet werde. Den Hebammen wurde sie verboten, 1539 ausdriicklich
den Pridikanten vorbehalten 2. In den Kirchenordnungen fiir die Land-
schaft von 1547 wurde bezeichnenderweise nochmals bestimmt, dal
Hebammen, die sich das Recht zu taufen anmaBten, zur Verantwortung
gezogen und bestraft wiirden, je nach der Schwere des Vergehens 3.

Die Biindner Synode hielt sich in der Hauptsache an dieselben Prin-
zipien. Das Recht zur Taufe kam ausschlieflich dem Pfarrer zu. Die
Taufe mullte von den Eltern erbeten und in der ganzen Landeskirche
nach der gleichen Form vollzogen werden, entweder nach der Ziircher
oder der Churer Liturgie. Haustaufen waren nur in besonderen Fillen
erlaubt und sollten in ehrbarem Hause, niemals aber im Freien, in
Scheunen oder dhnlichen Orten vorgenommen werden *.

Diese Prinzipien konnten sich indessen in der reformierten Kirche
Graubiindens nur allmihlich und nicht ohne Schwierigkeiten durch-
setzen. Charakteristisch ist dafiir der Taufstreit, der sich 1537 in Siis
entwickelte und nach der Darstellung des biindnerischen Geschichts-
schreibers Ulrich Campell den AnlaB zum Glaubensgesprich in Siis bot,
das vom 29. Dez. 1537 bis zum 4. Jan. 1538 stattfand 5. Als die Gattin
Campells am 10. Mai 1537 in dessen Abwesenheit ein kaum lebensfihiges

! Acta synodi Bernensis (1532) cap. XXI: De baptismi tractatione. Wir zitieren

den u. E. pragnanteren lateinischen Text: « Eodem pacto si infans a male religiosa

obstetrice a partu statim in edibus baptisetur, quibuscunque id fiat praesentibus,

pro baptismo nequaquam haberi debet; nam et id citra ecclesiae iussum facit

et vana simul coniuncta superstitio est, qua certo persuadetur, nisi ab externo

tinctus esset puer, desperandam eius fuisse salutem.» Deutscher Text: Von tibung

des Touffs. Das XXI capitel. Franzgsischer modernisierter Text: Le synode de

Berne de 1532 (Lausanne 1936) 88 f.

Les sources du canton de Geneéeve 2 (1930) 333, 356, 385.

1. c. 502.

Jak. R. TrRuog, Aus der Geschichte der evangelisch-ratischen Synode 1537-1937.

Chur 1937, 21 {.

5 Uber die Disputation von Siis s. zuletzt noch mit entsprechenden Quellen- und
Literaturangaben EmiL CameENiscH, Mitarbeit der Laien bei Durchfithrung der
Biindner Reformation. Zwingliana 7, 1939-43, 547-559. Das fiir uns Wichtigste

- W

37



Midchen gebar, taufte es dessen GroBvater Kaspar Campell in Gegen-
wart von Hebammen. Diesen wollte der GroBvater die Taufe nicht iiber-
lassen, der nichste evangelische Geistliche wohnte weit entfernt und den
altglaubigen Pfarrer von Siis wollte er meiden. Darob erhob sich nun
vornehmlich wegen der Agitation der Frauen ein tumultartiger Streit.
Beinahe hitte man sich geweigert, das Madchen, das bald nach der
Geburt gestorben war, auf dem Dorffriedhof zu bestatten. Bald griff
auch der Pridikant Peter Flura die Tauffrage auf. Er vertrat in seinen
Predigten in Guarda und Lavin die Anschauung, da3 gemi0 der hl.Schrift
weder ein Laie noch gar ein Weib zur Spendung der Taufe berechtigt
seien. Nun bestand die Absicht, die Frage der Zuldssigkeit der Nottaufe
durch Laien, namentlich Frauen, an einer Disputation zur allgemeinen
Diskussion zu stellen und sie von der weltlichen Obrigkeit im ablehnenden
Sinn entscheiden zu lassen. Von geringerer Bedeutung war die andere
Frage der geistlichen Verwandtschaft, die infolge der vom GrofBvater
gespendeten Taufe entstanden war; denn der altgliubige Dekan des
Engadins, Johannes Bursella, meinte, wenigstens wie es Campell darlegt,
er selbst habe in einem dringenden Fall das Kind seiner Tochter getauft.
Die Richter des Tales schiitzten in ihrem Endurteil im wesentlichen das
Herkommen und damit auch die Nottaufe durch die Laien. Bestand fiir
das Kind Lebensgefahr und war der Geistliche erreichbar, stand ihm
allein das Recht zur Taufe zu. Konnte dieser jedoch nicht zur Stelle
sein, durfte ein ehrbarer Mann, fehlte auch dieser eine Frau die Taufe
vollziehen, damit das Kind nicht ungetauft verschied. Die Auffassung,
wonach das Kind fiir das ewige Heil der Taufe nicht bedurfte, drang also
nicht durch.

Zweil Jahrzehnte spiter entstanden unter Biindner Priadikanten Mei-
nungsverschiedenheiten iiber die Zulidssigkeit der Laientaufe !. In Ilanz
hatte ein Laie ein Kind getauft. Der Ortspfarrer, Konrad Bischof, im
Zweifel iiber die Giiltigkeit dieser Taufe befangen, wandte sich an seine
Amtsbriider in Chur. Johannes Fabricius, Pfarrer zu St. Martin in Chur,
bat am 29. Nov. 1557 Bullinger in Ziirich um Rat. Er selbst hatte sich
entschieden gegen die Wiederholung der Taufe ausgesprochen, und zwar

findet sich bei ULrR. CaMPELLI, Historia raetica 2 (Quellen zur Schweizer Gesch. 9,
1890) 224-230 sowie 273 f. Betr. den Beginn der Disputation ebda. 235. Dazu mag
man die im ganzen zuverlissige, wenn auch gekiirzte Ubersetzung von Conr.
v. Mohr, Ulr. Campell, zwei Biicher ritischer Geschichte 2 (Chur 1851) 342-66
lesen.

! Tr. ScHiEess, Bullingers Korrespondenz mit den Graubiindnern 2 (Quellen zur
Schweizer Geschichte 24, 1905) 39-41.

38



vor allem in Riicksicht auf die Tdufer. Die Handlung des Laien sei dem
biirgerlichen Gericht zur Beurteilung zu iiberlassen. Auf keinen Fall sei
sie zu billigen, weil sie auf den Glauben zuriickzufiihren sei, das ungetauft
verstorbene Kind sei vom ewigen Heil ausgeschlossen. Anderer Ansicht
war sein Amtsbruder zu St. Regula in Chur, Philipp Gallicius. Das Kind
miisse nochmals getauft werden, da sonst das geistliche Amt an Ansehen
verliere. Beide einigten sich schlieBlich darauf, Bullingers Urteil einzu-
holen. Dieser entschied am 3. Dezember gegen die Wiederholung der
Taufe. Allerdings sei die Laientaufe nicht in Ordnung. Er riet daher,
daB der Pfarrer den Knaben nochmals zur Kirche bringe, weniger um
dort zu erkldren, weshalb der Knabe zur Gemeinschaft der Gldubigen
gehore, als vielmehr um alle zu ermahnen, solches nicht mehr zuzulassen,
da das Kind durchaus nicht vom ewigen Heil ausgeschlossen werde, wenn
es stiirbe, ehe es vom Geistlichen getauft worden sei. Gallicius glaubte
noch 10 Tage spiter, seine Stellungnahme rechtfertigen zu miissen. Zwar
wollte er Bullingers Meinung nicht entgegentreten, aber er hob mit Nach-
druck hervor, hinsichtlich der Laientaufe sei es bisher in Biinden anders
gehalten worden. Gewisse Gemeinden hdtten ndamlich beobachtet, dalB3
die Laientaufe nicht verurteilt werde, und daher begonnen, die Taufe
selbst vorzunehmen, im Glauben, den Geistlichen tiberhaupt nicht mehr
notig zu haben.

Die so ganz andere Auffassung von der Geltung der Laientaufe bei Ka-
tholiken und Reformierten fithrte 1564 zu einem charakteristischen Kon-
flikt Freiburgs mit Bern 1. Dem Prddikanten Jean Gondo in Goumoéns-
la-Ville, einer Pfarrei in der Vogtei Echallens, wurde anfangs Februar
1564 in Gegenwart der Hebammen und von zwei Frauen aus der Nach-
barschaft vorzeitig ein Kind geboren 2. Das Kind lebte kaum eine Viertel-

! Dr. PETER RUCK, Archivar in Freiburg, machte mich liebenswiirdiger Weise auf
diesen Konflikt aufmerksam. Ihm verdanke ich die Hinweise auf die Akten im
Freiburger Staatsarchiv: Ratsmanuale 89 (10., 17., 22., 23. Febr. u. 3. Mirz 1564
sowie Missivenbuch 21, fol. 136-137 (17. und 23. Febr.). Die entsprechenden Kor-
respondenzen Berns finden sich im STAB TMissb. DD (1559-1565) 1072-75, 1095.
Wir stiitzen uns vor allem auf das ausfithrliche Schreiten Berns vom 22. Febr.
1564 (1073 £.). Hier bezeichnet sich Gondo als Fremdling, dem kein eigener Fried-
hof zur Verfiigung stiinde.

2 Uber Gondo s. H. VUILLEUMIER (zit. p. 4, Anm. 1) 1, 586 u. 4, Register. Als erster
Priadikant von Orbe, der nach Goumoéns iibersiedelte und Echallens protestanti-
sieren sollte, vor allem bekannt aus Pierrefleur (Mémoires éd. Louis Junod, Lau-
sanne 1933, 242 f., 245 f., 263). Nach diesem Chronisten ein guter Prediger, aber
hochmiitig und habgierig (245 {.). Vgl. ferner E. Duprraz, Introduction de la
Réforme par le «Plus» dans le bailliage d’Orbe-Echallens. Diese Zschr. 9 (1915)
u.10 (1916); 9, 102-104 finden sich zwei Briefe Gondos von 1567.

39



stunde und blieb ungetauft. Der Vater lieB es in einem Winkel neben
dem Altar bestatten, an einer Grabstatte, welche die Mutter des Franz
Vigdats ihm lieh !. Der Vorfall rief den Rat von Freiburg auf den Plan.
Er lud am 10. Febr. den Priadikanten vor, der am 17. Febr. erschien und
erkldrte, er habe nach seiner Religion gehandelt, wonach das Kind
bereits im Mutterleib auch ohne dullere Taufe geheiligt werde 2. Den
Vorwurf der Hebammen und Frauen, die ihn zur Taufe gemahnt hatten,
er habe die Taufe eine Zauberei genannt, wies er entschieden zuriick.
Die Frauen wollte er freilich zur Taufe nicht zulassen, da diese ja kein
Sakrament spenden diirften. Uber die AuBerungen Gondos sollte sich
Schultheil Heid eigens erkundigen. Freiburg forderte, dal das Kind
ausgegraben werde, damit die Kirche nicht entweiht werde, und erlief
an den Vogt von Orbe entsprechenden Befehl. Doch jetzt nahm sich
Bern des Falls entschlossen an. Es bat Freiburg am 21. Februar, die
Sache auf sich beruhen zu lassen und darauf zu verzichten, die Leiche
des Kindes ausgraben und in ungeweihter Erde bestatten zu lassen. Dal
das Volk ein solches Vorgehen zum AnlaB von Auseinandersetzungen
nehmen und Unfriede entstehen wiirde, wie Bern geltend machte, war
beim gespannten Verhidltnis der Anhdnger beider Bekenntnisse mehr
als wahrscheinlich. Bereits am 22. Febr. erschien der Priddikant per-
sonlich in Bern. Er habe das Kind, erkliarte er vor dem Rat, gemidl sei-
nem Beruf und seinem Glauben nicht zur Taufe bringen kénnen. Er sei
auch nicht berechtigt gewesen «sin khind wyder sin gwiiBne durch wyber
touffen ze lassen unnd hiemit sin leer unnd predig deB goéttlichen wortts
verdacht ze machen». Einen katholischen Geistlichen wollte und konnte
er nicht hinzuziehen. Der Rat erkannte aber die Gefahr, daB3 die Taufe
in Abgang kommen konnte, weshalb der Pradikant denn auch eigens
betonte, das alles bedeute nicht, daBB er die Taufe ohne Not unterlasse.
Vielmehr ermahne er seine Gldubigen immer wieder, die Taufe anzu-
nehmen.

Auf Grund dieser Erklarungen hielt Bern den Pradikanten fiir gerecht-
fertigt. Es gab Freiburg zu verstehen, falls es an seinem Begehren, das
Kind auszugraben, festhalte, auch daran, daB totgeborene Kinder oder
solche, die nicht nach dem Bekenntnis ihrer Eltern getauft werden konn-
ten oder von Frauen nicht notgetauft werden durften, von der Bestattung

! Die Lesart Vigdats ist nicht ganz sicher. Vermutlich handelt es sich um den Notar
Francgois Visat, der 1567 das Begehren um eine Abstimmung iiber den Glauben
unterzeichnete. E. Dupraz 1. c. 101.

2 «sanktifiziert und geheilliget» (STAF Ratsman. 89, 17. Febr.).

40



in der Kirche oder auf dem Iriedhof auszuschlieBen seien, es den Kon-
flikt vor Gericht bringen werde, ja daBl es seinerseits an Orten, wo die
Neugldubigen die Mehrheit hiatten, dieselbe MaBnahme gegen die Katho-
liken ergreifen wiirde. Am 25. Febr. hob Bern erneut hervor, nicht wegen
der Person des Pridikanten so gehandelt zu haben, sondern wegen der
Folgen, daB nidmlich die ungetauften Kinder von der Beerdigung im
Friedhof ausgeschlossen werden koénnten. Als sich diese Befiirchtung
Berns als unbegriindet erwies, erklarte es sich am 22. Marz befriedigt.
Es wollte fortan solche Beerdigungen auf eigenem Herrschaftsgebiet
vornehmen lassen.

Die ganze Auseinandersetzung in der reformierten Kirche um die
Zulassigkeit der Laientaufe war kaum unbeeinflult von der vorreforma-
torischen Praxis und den dabei entstandenen Mibrdauchen bei der Taufe
totgeborener Kinder. Was lag an sich néher, als in der Stunde der Gefahr
fiir das neugeborene Kind die Taufe der Hebamme zu iiberlassen? Ihr,
die doch am ehesten in der Lage war, im Augenblick der Geburt den
Zustand des Kindes zu beurteilen? Wenn die reformierte Kirche sich
fiir den unbedingten Ausschlul3 jeden Weibes, selbst der Hebamme, vom
Taufrecht aussprach, erinnert dieser Entscheid doch sehr an die wichtige
und oft verhdngnisvolle Rolle, die die Frauen in der vorreformatorischen
Zeit bel der IFeststellung der vorgeblichen Wunder der Wiedererweckung
des totgeborenen Kindes gespielt hatten. Dall jedoch das Verbot der
Laientaufe sich in einem Lande, wie Graubiinden, wo die Gemeinde ge-
wohnt war, unter Umstdnden auch in kirchlichen Fragen, trotz der
Synode, selbstherrlich zu handeln, nur schwer durchzusetzen war, ist
sicher nicht {iberraschend. Die Wertschdtzung der Taufe blieb im Volk
haften. Das zeigt der Ausgang des Taufstreits in Siis.

Die Schwierigkeiten in der Unterscheidung der echten Lebenszeichen
des neugeborenen Kindes waren nicht iiberwunden. Sie waren fiir die
katholische Kirche von weit gréBerer Bedeutung, da sie an der Not-
wendigkeit der Taufe fiir die Erlangung des ewigen Heils festhielt 1.
So war das Volk auch inskiinftig mit der Sorge um die Taufe der Kinder
belastet, blieb auch die Not der Eltern bestehen.

I Betr. die theologischen Kontroversen tiber das Schicksal der ungetauft verstor-
benen Kinder in der neueren Zeit katholischerseits s. die ausfithrliche Darstellung
von P. CorLESTIN ZIMARA, Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen. Frei-
burger Zeitschr. fiir Philosophie und Theologie 10 (1963) 387-427 sowie 12 (1965)
53-80, noch nicht abgeschlossen; dazu die Ubersicht im Lexikon f. Theologie u.
Kirche 6 (1961) 1057-59. Darauf kénnen wir selbstverstindlich nicht eingehen.
Dagegen sei noch auf die bemerkenswerte Studie von Alfred Pfleger, Zur Taufe

41



III. DER BRAUCH IN NACHREFORMATORISCHER ZEIT

Das Schicksal der einst blithenden Wallfahrtsorte in den refor-
miert gewordenen eidgensssischen Stinden war endgiiltig besiegelt.
Welche Riickwirkungen mag jedoch der Kampf der reformierten Kirche
gegen die Taufe totgeborener Kinder in katholischen Gebieten ausgelost
haben? Diese Frage 148t sich kaum genauer beantworten. Dal} die Wall-
fahrt in St. Gallen nach der Restauration der Abtei in den alten Formen
wiederum aufgenommen wurde, ist nach der Darstellung Staerkles!
unwahrscheinlich. Auch fillt auf, da3 der Jesuit Wilhelm Gumppenberg
in seinem berithmten Werk: Atlas Marianus die Entstehungsgeschichte
des Marienheiligtums in Tirano kurz erzdhlt, dagegen die doch einst
recht hiaufigen Wallfahrten mit totgeborenen Kindern nicht einmal an-
deutet 2. Nach ihm pilgerten Veltliner in dieser Not nach dem Wall-
fahrtsort Sporo im Tridentinischen 3. Iso Miiller erwdhnt fiir Tirano
einzig die Taufe des totgeborenen Sohnes des Podesta zu Teglio, Johann
Florin, aus dem Jahr 1600 *. Bei der Spirlichkeit der Quellen in den
ersten Jahrzehnten nach der Reformation ist es nicht leicht, eine un-
unterbrochene Kontinuitiat des Brauches nachzuweisen. Selbst im Tirol,
wo die neugldubige Bewegung, wie man weil}, zeitweise tief einzudringen
vermochte, ist kaum an eine ungestérte Fortfithrung solcher Wallfahrten
zu denken. Wie dem auch sei, fiir die Folgezeit blieb entscheidend, dal3
das Problem der Erkenntnis echter und unechter Lebenszeichen fort-
bestand und daB die reformierte Kirche, im Unterschied zur katholischen,
diese Schwierigkeit durch eine neue Auffassung vom sakramentalen
Charakter der Taufe zu l6sen versuchte. Fest steht auch, daB der Brauch
solcher Taufen sich seit dem Beginn des 17. Jahrhunderts neu entwickelte,

toter Kinder, Archiv fur elsissische Kirchengesch. 15(1941/42) 211-226, verwiesen,
in der zahlreiche vorreformatorische Fille im Elsa erwihnt werden, so Mergenthal
b. Hagenau 1432, Altkirch 1450, Thann 1472 u. a. m. Er meint S. 221, die geschil-
derten Fille fielen z. T. noch in die Zeit vor 1432, konnten aber auch viel dlter sein.
1 Vgl. diese Zeitschrift 21 (1927) 295.
Atlas Marianus quo S. Dei Genitricis Mariae imaginum miraculosarum origines ...
explicantur, auctore GUILIELMO GUMPPENBERG. Monachi 1672. Uns stand die
Ausgabe aus dem Besitz der Abtei Hauterive (erworben 1674) in der Univ.- u.
Kantonsbibl. Freiburg zur Verfiigung. Betr. Tirano Nr. 41, S. 105 f. Die wichtigste
Literatur iiber Tirano bietet A. GirussaNnI, Il Santuario della Madonna di Tirano
nella storia e nell’arte. Como 1926. GUMPPENBERG beruft sich auf D. SiMONE
CaBassi, Miracoli della Madonna di Tirano, Vicenza 1601.
Vgl. weiter unten Anm. 6.
3 1.c. Nr. 292, S. 402.
4 Churriatische Wallfahrten 76.

()

42



wenn auch unter teilweise verinderten Voraussetzungen, und die katho-
lische Kirche sich wieder veranlaBt sah, MiBbrauche auszuschalten und
mancher Schwierigkeiten Herr zu werden.

Die Marienverehrung erlebte im 17. Jahrhundert vor allem dank des
michtigen Einflusses der Jesuiten eine ungeahnte Verbreitung !. Daher
vertiefte sich auch der Glaube an die Macht der Fiirbitte Mariid, zumal
eine in ihrer Art hervorragende Publizistik bestrebt war, diesen Glauben
zu verherrlichen. Zu erinnern ist zundchst an den bedeutenden Prediger
Wilhelm Gumppenberg 2. Er veroffentlichte 1657 sein Werk: Atlas
Marianus in zwel Binden, das innerhalb von nur anderthalb Jahren in
nicht weniger als 6000 von 9000 Exemplaren den Weg in alle Linder
Europas fand. Die Ausgabe von 1672 besorgte Gumppenberg noch per-
sonlich vor seinem Tode (1675). Auf iiber tausend Seiten bot er eine
Beschreibung von 1200 marianischen Pilgerorten. Angesichts einer so
umfassenden Darstellung wire es verwunderlich, wenn er nicht auch auf
manche Gnadenstdtten zu sprechen kdme, die wegen wunderbarer Wie-
dererweckung totgeborener Kinder und ihrer Taufe berithmt geworden
waren. Er schildert elf Wallfahrtsstiatten 3 mit Gnadenbildern, wo tot-
geborene Kinder dank der Fiirbitte Marid fiir kurze Zeit zum Leben
zuriickkehrten und getauft wurden. Von diesen reichen nur drei in die
vorreformatorische Zeit zuriick: Notre Dame de Caestre ¢, Luggau?
und Buxy ¢, die andern Wallfahrten entstanden wohl erst im 17. Jahr-

! Vgl. BERNH. DUHR, Gesch. d. Jesuiten in den Liandern deutscher Zunge 2 (1913)
und 3 (1921) Register unter Kongregationen, dazu St. Beisser, Wallfahrten zu
u. Ib. Frau in Geschichte u. Legende. Freiburg i. Br. 1913 ; DERSELBE, Geschichte
der Verehrung Marias im 16. u. 17. Jh. ebda. 1918. Sehr richtig sagt TORSTEN
GEBHARD, Die marianischen Gnadenbilder in Bayern (Kultur und Volk, Fest-
schrift f. Gustav Gugitz, Wien 1954) 104: «Das 17. Jahrhundert wird das eigent-
liche Jahrhundert des marianischen Gnadenbildes». Er hebt ebenso die besondere
Rolle des Jesuitenordens hervor.

2 Uber W. GUMPPENBERG, der 1647 auch in Freiburg predigte u. die Anregung zum
Bau der Kapelle zu Loreto gab (vgl. Atlas Marianus S. 931), geb. 1609, t 1675,
tber 30 Jahre Prediger, s. Dunr l.c. 3, 567 f. Lupw. KocH, Jesuiten-Lexikon
(Paderborn 1934) 741 f. bietet leider nicht mehr, s. noch Lex. f. Theol. u. Kirche 4
(1960) 1273 f. sowie MARCEL STRUB, Les monuments d’art et d’histoire du canton
de Fribourg 3 (1959) 342.

3 Beilaufig erwdhnt er noch Bruneck. Vgl. S. 93 ad 272 u. 273.

* GUMPPENBERG (zit. G) Nr. 14, S. 41, SAINTYVES (zit. Sa), En marge de la légende
dorée (Paris 1931) 175. Dieser beniitzte offenbar nicht die Ausgabe von 1672.

5 G. Nr. 265, S. 376; vgl. unsere Darstellung S. 28.

6 G.Nr.693,S. 750 1., Sa. 168 f. Auf die von diesen drei Wallfahrtsstitten erzihlten
Fille von Wiedererweckung, deren Echtheit ernste Zweifel erwecken, gehen wir

43



hundert: WeiBenstein im Etschland !, Sporo im Tridentinischen 2, della
Laste in Trient 3, Libercourt bei Carvin *, Ransberg 3 und Alsemberg in
Brabant ¢, Tongres 7 sowie Teising in Oberbayern . Gumppenberg be-
miihte sich, seine Darstellung der erfolgten Gebetserhérungen historisch

zu belegen, indem er sich auf dltere Autoren, ganz besonders aber auf
die von ihm bei vielen Gewdhrsmidnnern angeforderten Mitteilungen
berief. Es war fir ihn naheliegend, daB er sich in erster Linie an seine
Ordensgenossen, selbst in weitentfernten Lindern, wandte®. So sehr er
in mancher Hinsicht noch unkritisch denken mochte, er legte doch
groBten Wert darauf, daBl manche Berichte aus idlterer Zeit notariell
beglaubigt waren, ja, er bewies sogar gelegentlich eine gewisse Zuriick-
haltung, als er die Vorginge in Teising, die der kirchlichen Bestitigung
ermangelten, ausdriicklich iiberging !°. Im wesentlichen auf Gumppenberg
stiitzte sich hinsichtlich der wunderbaren Erweckung totgeborener Kin-
der der Veroneser Joh. Bonifaz Bagatta in seinem zweibindigen Werk:
Admiranda orbis Christiani, das 1695 in Dillingen erschien, aber weit
unkritischer gestaltet war . Weit mehr Beachtung verdient dagegen der

(8]

=R B -

nicht ein. Wir verweisen auf SAINTYVES. Auch die Geschichte der spiter ent-
standenen Orte konnen wir nicht in unsere Darstellung einbeziehen, da dies ent-
schieden zu weit fihren wiirde.

G. Nr. 290, S. 392 (recte 400). Die heutige Kirche von Maria WeilBlenstein entstand
nach Jos. WEINGARTNER, Die Kunstdenkmaéler des Etschlandes 3. 1. Teil (Augs-
burg 1926) 386-89, 1638, geweiht 1673; vgl. dazu M. Sitt. WOLKENSTEIN (oben
S.29 n. 2) 163 {., 208, freilich ohne Erwihnung der Taufe totgeborener Kinder.
G. Nr. 292, S. 402; nach Zeugnissen, die ihm Bischof Karl Madruzzo von Trient
iibermittelte, der wiederholt Gewdhrsmann war, s. S. 405, 414, 421, 472, wurden
in den drei Jahren 1652, 1653, 1654 insgesamt 25 totgeborene Kinder getauft.
G. Nr. 312, S. 422-24. Vgl. die Angaben bei ALDO GORFER, Trento citta del Con-
cilio. Trento 1963, 162.

G. Nr. 559, S. 648.

G. Nr. 703, S.758. Die hier gebrauchte Ortsbezeichnung Ranspergensis, Rans-
pergae konnten wir nicht ndher identifizieren. G. erkldrt: «vicus est sub pago
Lintrensi inferiore ad fluvium Getam ab oppido Tenensi miliario uno». Vgl. dazu
E. FORSTEMANN, Altdeutsches Namenbuch 2. 1, 1433: Ramsberg b. Neerlinter?
G. Nr. 717, S.771; Sa. 174.

G. Nr. 995, S. 1046; bei Sa. nicht erwahnt, vgl. 174 {.

G. Nr. 1043, S. 2076. Teising b. Neumarkt. Kr. Mithldorf.

Vgl. die bemerkenswerte Ubersicht iiber die zahlreichen Gewihrsminner, die
GUMPPENBERG, nach Provinzen gegliedert, cap. XIII bietet, bes. D iiber seine
Mitbrider in der Schweiz.

10Vgl. S. 41, 402, 771 sowie betr. Teising 2076.
11 Jo. Bon1Facius BaGaTTA, Veronensis clericus regularis Theatinus: Admiranda

orbis christiani 2 (Augsburg u. Dillingen 1695): Lib. tertius cap. 1: De admirandis
circa baptismum, p.93, 542. Hier das immerhin erwdhnenswerte Zitat aus:
«Eustachius Rudius in sua arte medica lib. 2 cap. 60: de Abort apud Petram

44



bekannte Moraltheologe Georg Gobat, der 1653 Rektor des Jesuiten-
kollegs in Freiburg wurde. Sein Gesamtwerk erschien nach seinem Tode
1681 in Miinchen . Gobat hielt es auf Grund von Zeugen und personlich
tberpriiften Beispielen fiir erwiesen, daf3 totgeborene Kinder nach einem
Weg von vier, sechs oder gar acht Tagen nach Mirecourt vor das hoch-
verehrte Gnadenbild der Mutter Gottes in der Kirche der I'ranziskaner
getragen wurden. Hier kehrten sie nach der Feier der hl. Messe und nach
den iiblichen Gebeten kurze Zeit zum Leben zuriick, sodal} sie getauft
werden konnten, worauf sie wieder verschieden. Gobat beruft sich im
besondern auf zwei Zeugnisse von 1659 und 1666 2. Das erste bezog sich
auf ein Kind von Rheinfelden, das zweite, das er selbst in einer Abschrift
des apostolischen Notars G. Geuuier vom 3. Dez. 1666 eingesehen hatte,
schilderte ausfiihrlich, wie der totgeborene Knabe des Grafen Johann
von Montfort, der am Bodensee wohnte, am 5. Sept. 1666 nach einer
Reise von acht Tagen nach Mirecourt gebracht wurde. Hier erfolgte tat-
sichlich ein BluterguB, das zuvor bleiche Gesicht rétete sich und Schwei3
brach aus, sodall die Zeugen und der anwesende Chirurg urteilten, das
Kind lebe. Daher wurde es im Beisein von je zwel Paten und Patinnen
von der erfahrenen Hebamme getauft und hierauf bei den Franziskanern
bestattet. Um 1650, so fiigt er hinzu, hdtten sich dhnliche Vorginge in
Bruneck, einer berithmten Stadt Tirols, abgespielt, wo er damals selbst
gewellt hatte. Man wird beachten miissen, dall Gobat die Mitwirkung
auch eines Arztes hervorhebt.

Indessen entging es Gobat nicht, daBl viele gelehrte Mdnner die Zu-
lissigkeit der Taufe anzweifelten, weil die Lebenszeichen, unter welchen
er das Lassen des Stuhls in Bruneck erwidhnt, auf Betrug und Behexung
des Blicks beruhten und keineswegs wirkliches Leben und eine Verdn-
derung des Zustandes anzeigten. Allein nun hétten hiufige Wunder be-
sonders in Mirecourt, wie Gobat glaubt, alle Zweifel behoben, weshalb

Sanctam de miraculis perpetuis cap. 2». Das Werk erschien unter dem Titel:
Ars medica seu de omnibus humani corporis affectibus libri quatuor 1608 in
Venedig. Vorldufig konnten wir es nicht einsehen.
1 Uber Gobat, geb. 1. Aug. 1600 in Charmoille (Berner Jura), + in Konstanz am
3. Mdrz 1679, s. B. DUHR, l.c.3, 173 n.3, 536 ff., 775f. Altere Angaben bei
E. Fr. v. MULINEN, Rauracia sacra. Actes de la société jurassienne d’émulation
15 (1863) 256, zuletzt Lexikon f. Theol. u. Kirche 4 (1960) 1032 f.
Georgii Gobat S. J. theologi opera moralia omnia. Monachii 1681. Das Exemplar
der Univ.- u. Kantonsbibl. Freiburg war ein Geschenk des Freiburger Ratsherren
IFrANz Jos. REIFF an das Jesuitenkollegium von 1681. Das Folgende nach der
Darstellung GoBaTts p. 93-95.

[

45



er absolut die Ansicht vertrat, es solle wenigstens die bedingte Taufe
erteilt werden. Dies will er ndher begriinden.

Gobat hatte neun Jahre in Pruntrut geweilt, bis er 1625 nach Konstanz
geschickt wurde. Damals bestand in Pruntrut keine Loretokapelle 1. Um
sich iiber die inzwischen erzdhlten Wunder Klarheit zu verschaffen,
schrieb er am 15. Jan. 1667 dem Rektor des Kollegs in Pruntrut, Jakob
Reiff 2, der ihm am 7. Febr. zu wissen gab, er habe persénlich die Vor-
giange am Altar wiederholt und griindlichst untersucht. Der Pfarrer und
Dekan Jobelot, Vorsteher der Kapelle, und der greise Mesmer * hitten
einmiitig erklirt, nie habe ein auf den Altar gelegtes totes Kind mensch-
liche Laute von sich gegeben oder kindliches Weinen verraten oder Hinde
und Fiile bewegt, sodall die Riickkehr des Lebens mit Bestimmtheit
hitte angenommen werden konnen. Vielmehr hédtten solche Kinder blo
ein wenig die Pupille des Auges oder die Lippen bewegt oder Luft durch
die Nase gelassen. Traten solche Zeichen ein, war ihnen die bedingte
Taufe gestattet worden. Mehr wuBte der Rektor, ein héchst unver-
ddchtiger Zeuge, wie Gobat sagt, nicht zu berichten.

Daraus schlo aber Gobat, bei duBerster Not kénnten, ja miiften alle
Gnadenmittel angewendet werden. Die Taufe, wie sie in Pruntrut iiblich
sel, kénne nur niitzlich sein. Dies erldutert er nun an einem Vorfall vom
Oktober 1659. Der bischéfliche Verwalter von Ohningen, Joh. Leonhard
Kleinbrot, beauftragte Kaspar Schwarz, sein totgeborenes Knablein nach
Mirecourt zu bringen. Doch wies diesen eine vornehme Matrone nach
Pruntrut. Hier gab nun das Kind offenkundige Zeichen des Lebens:
BluterguB, Schwitzen und Verinderung der Farbe, wie es die Geistlichen
Henri Guesnin und Melchior Li Peure bezeugten. Die Umstehenden
bestitigten eidlich, es seien in den Leintiichern Blutspuren zu finden
gewesen. Es verging iibrigens kein Monat, ohne daB nicht einige tot-
geborene Kinder nach verschiedenen Zeichen des Lebens getauft wurden.
Das Dokument vom 20. Okt. 1659, ausgefertigt von den Geistlichen

1 Tm Visitationsprotokoll vom 24. Sept. 1606 tiber die Stadt Pruntrut und die Ajoic
wird die Loretokapelle tatsdchlich nicht erwahnt. Actes de la soc. jurass. d'émula-
tion 2¢ sér. 32 (1927) 173 ff. Doch wird ebda. 193 die iiberaus bezeichnende Mah-
nung festgehalten: «morientium (puerorum) autem absque baptismo in terra non
sacrata neque profana sed ad id designata, remotis omnibus superstitionibus quae
ut plurimum a mulierculis introduci solent, sine orationibus et suffragiis sepelian-
tur». Vgl. dazu L. BURGENER, Die Wallfahrtsorte der kath. Schweiz 1 (1864) 91.

2 Am 11. Okt. 1668, nach Duhrl. c. 3, 129 n. 2, bereits Rektor des Kollegs in Mindel-
heim.

3 GoBAT . c.: «sive, ut Bruntrutani loquuntur, lo brouder de Lorette».

46



Joh. Erhard Mathiat und Henri Guesnin, hatte Gobat am 13. Okt. 1670
in eigenen Hinden gehabt. Als der Generalvikar von Konstanz es einsah,
gestattete er die Beerdigung in geweihter Erde, die am 23. Tag nach der
Geburt erfolgte. Die Leiche blieb bis zur Bestattung unverwest, von
jedem unangenehmen Geruch frei, die Lippen rosig, wie ihm der ver-
trauenswiirdige und untrostliche Vater, der kaum die Tranen zuriick-
halten konnte, in Gegenwart von 12 Geistlichen und weltlichen Persén-
lichkeiten mit Nachdruck berichtet hatte.

Gobat war daher iiberzeugt, dal3 die Eltern solcher Kinder im Gewissen
verpflichtet seien, zu diesem Heilmittel Zuflucht zu nehmen, wenigstens
wenn sie nicht weiter als zwei bis drei Tagreisen von einer Gnadenstitte
entfernt seien. Jeder miisse fiir das ewige Heil besorgt sein, zumal die
Eltern, und jene verfiigbaren Mittel anwenden, die hochst wahrschein-
lich niitzlich, leicht anwendbar, sicher aber nicht schiddlich seien. Die
Theologen machten zwischen natiirlichen und iibernatiirlichen Mitteln
keinen Unterschied, da hierfiir keine verniinftigen Griinde bestiinden.
Zu einer acht bis zehn Tage dauernden Reise will Gobat freilich niemand
verpflichten, da man eine so schwierige Reise angesichts der UngewiBheit
des Erfolges der Wallfahrt niemandem zumuten kénne. Hier gibt Gobat
doch dem Zweifel Raum; denn er gesteht, noch sei nicht geniigend er-
forscht, ob solche Zeichen aus wirklichem Leben hervorgingen. Die Er-
klarung, wonach alles auf Vorliebe oder Abneigung gegeniiber einzelnen
Wallfahrtsorten beruhe, lehnt er ab; denn diese seien zumeist zwolf Tag-
reisen weit von einander entfernt. Wer vorsichtig urteile, kénne niemals
annehmen, es sei alles reiner Betrug iibelgesinnter Menschen. Entweder
sel es das Werk des Teufels oder Gottes. Im Zweifelsfall miisse man glau-
ben, es kime von Gott, sofern keine menschliche Mitwirkung vorliege.
Wire eine solche Taufe abergliubisch und von einem teuflischen Geist
eingefiihrt worden, mii3te man alle Vorgesetzten der drei Wallfahrtsorte !,
die diesen Brauch téglich zulieBen, alle Pfarrer und Kapline, die so
eifrig mitwirkten, hochster Unwissenheit, der Nachldssigkeit und Leicht-
gliubigkeit bezichtigen. Eine solche Beurteillung wire nach Gobat un-
moglich nach soviel Gebeten und hl. MeBopfern, von Geistlichen besten
Rufes gefeiert, um von Gott durch die Fiirbitte Marias die Gnade des
Lebens zu erflehen. SchlieBlich verweist Gobat nach auf Vorfille in
Brasilien, die er der Biographie des Missiondrs Anton de Macedo von
Johannes de Almeida, die 1671 in Rom erschien, entnahm 2.

! Gemeint sind Mirecourt, Pruntrut und Bruneck, das Gosat personlich kannte.
2 Darauf kénnen wir nicht eingehen.

47



Angesichts der so entschiedenen Stellungnahme dieses bedeutenden
Moraltheologen zugunsten einer Praxis, die doch in ihm selbst manche
Zweifel geweckt hatte, gegeniiber allen gelehrten Gegnern, deren Ein-
winde und Bedenken Gobat kaum andeutet, verwundert man sich nicht,
das die Sitte der Taufe totgeborener Kinder zu neuer starker Verbreitung
gelangte. Allerdings suchte man den MiBbriuchen dadurch zu begegnen,
daB man die Taufe hdufiger als frither nur mehr bedingungsweise spendete
Man war vorsichtiger geworden, aber unsicher geblieben. Wie man sich
bemiihte, den kirchlichen Vorschriften nachzuleben, bezeugt das Ver-
halten des Pfarrers von Miinster bei Rattenberg im Tirol, Isaak Lezelter !,
Finf totgeborene Kinder waren vor das Vesperbild seiner Kirche ge-
bracht worden. Beim 1. Kind trat ein Wechsel von bldulicher zu lebhaft
rotlicher Kérperfarbe ein. Die Lippen wurden zinnoberrot. Ahnliches
geschah beim 3. und 5. Kind. Beim 2. Kind erfolgte eine Blutung beim
Nibelein, das 4. Kind lie3 den Stuhl von sich, das Antlitz und besonders
das eine Armlein roteten sich. Es waren dieselben Erscheinungen, die
der Pfarrer von Miinster selbst von Trens her kannte, besal3 er doch von
dort schriftliche Zeugnisse. Er hatte sich sogar bei Leuten erkundigt, die
die Zeichen der Kinder gesehen hatten. Deshalb taufte er die Kinder
bedingungsweise und beerdigte sie kirchlich. Er mochte an eine kiinftige
Wallfahrt zu seiner eigenen Pfarrkirche denken und wollte der Zustim-
mung der kirchlichen Obern sicher sein. Er bat daher am 14. Aug. 1683
das Offizium in Brixen um Bericht, ob er das Volk in der Hoffnung auf
solche Taufen belassen und ob er mit dieser Praxis fortfahren diirfe,
wenn immer solche Zeichen auftreten wiirden. Das Konsistorium be-
schloB3 zwar bereits am 18. Aug., die Beobachtung solcher Zeichen und
die Taufe zu untersagen, und zwar in Miinster, Trens und Brixen, wo
die Wallfahrt dem Vesperbild der Pfarrkirche galt, bis zum Entscheid
der Ritenkongregation in Rom. Doch man befiirchtete Unruhen im Volk.
Deshalb wurde Michael Peisser, dem Pfarrer von Stilfs, dem Trens unter-
stand, in eigenem Dekret vom 25. Sept. 1683 die Taufe wieder gestattet.
Doch blieb die Erlaubnis an bestimmte Bedingungen gebunden. Es muBte
bis zur Spendung der Taufe verniinftigerweise noch Leben im Kind

1 Das Folgende nach L. R[app]., Kleine Bilder aus der Vergangenheit Tirols. Zs. des
Ferdinandeums 3. F. 24 (1880) bes. 33-42. Leider konnten wir die Publikation von
ANSELM SPARBER, Die Marienwallfahrt von Trens. Trens 1928 nicht einsehen.
Vgl. Rubp. Kriss, Wallfahrtsorte Europas, Miinchen 1950, 212-214. JoH. BAUR,
Die Spendung der Taufe in der Brixner Didzese in der Zeit vor dem Tridentinum
(Innsbruck 1938) 122 n. 91 geht darauf nicht ein.

48



vermutet werden kénnen. Als Zeichen des Lebens galten: Bewegung der
Pupille des Auges oder der Lippen, Atem durch die Nase, BluterguB,
Schwitzen, Farbwechsel am Gesicht oder am Kérper. Vor allem durften
weder Pfarrer noch Mesmer Gaben entgegennehmen oder gar solche for-
dern. Danach gelangte die Wallfahrt nach Trens zu neuem Aufschwung,
ob auch in Miinster, wissen wir nicht.

Als Stilfs am 29. Oktober 1688 visitiert wurde, erklarte der Pfarrer,
Elias Vesmayer, in seinem Verhor ausdriicklich, er lasse nur jene Zeichen
des Lebens zu, welche P. Gobat anfiihre und die kirchliche Obrigkeit von
Brixen vorschreibe. Er beobachte die Zeichen der Kinder selbst oder
es taten dies die Kooperatoren wegen der Entfernung von Trens, er lasse
aber nicht alle Zeichen gelten. Die Taufe spende er selbst oder der Mesmer
von Trens, der geniigend unterrichtet und stets anwesend sei, wenn die
Zeichen tberpriift wiirden. Kinder ohne Zeichen seien 6fters nicht ge-
tauft und auch nicht kirchlich beerdigt worden. Der 67jihrige Mesmer,
Mathias Apurg, waltete seit achtzehn Jahren seines Amtes. Wie er dartat,
waren solche Kinder bereits vor 200 Jahren nach Trens gebracht worden.
Er betrachte die Zeichen des Lebens als geniigend. Er war vom ver-
storbenen Dekan Michael Peisser unterrichtet worden. Seit den letzten
Dekreten taufte er selbst. Als die Pfarrer nicht mehr tauften, ging die
Wallfahrt zuriick und nahm das Opfergeld ab. Er bestitigte, dafl viele
Kinder gebracht worden seien, die nicht das geringste Zeichen gaben.
Es seien keine Mittel angewendet worden, damit das Kind weich bleibe
oder die Rote bewahre. Im kiltesten Winter, als das Wasser oder der
Weihbrunnen gefror, seien die Kinderleichen weich geblieben.

Als jedoch ein Kind ertrunken und tot nach Trens gebracht worden
war, damit es hier wieder zum Leben kdme, wo es dann getauft und in
geweihter Erde begraben wurde, freilich ohne Geleite und Zeremonien,
erregte dieser Vorfall groBtes Aufsehen. Am 22. Okt. 1692 erlieB das
Konsistorium von Brixen an den Pfarrer von Trens eine scharfe Mahnung,
wonach seine Kooperatoren, der Mesmer und andere Personen in Trens
keine Kinder mehr zur Beobachtung der Zeichen, zur Taufe und zur
Bestattung auf dem Friedhof annehmen durften, weil «verschiedene
abusus und irreverentie respectu des hl. Tauffs» geschehen seien.

Diese Vorgdnge sind recht bedeutsam. Sie lassen erkennen, daf3 die
Anschauungen Gobats, die er in seinem moraltheologischen Werk vertrat,
auch fiir kirchliche Obern wegleitend waren und manchen Pfarrherren
eine Rechtfertigung boten. Die Zweifel an der richtigen Deutung der
Lebenszeichen wurden allerdings immer drdngender, noch fehlte ein

4 49



klarer Entscheid aus Rom. Dieses Beispiel von Miinster zeigt aber auch,
wie neue Wallfahrtsorte entstehen konnten. Es geniigte unter Umstéan-
den, daB eines Tages Eltern in ihrer seelischen Not ihr totgeborenes Kind
zur Kirche brachten, vor einem Heiligenbild auf den Altar legten, beteten,
das Kind am ganzen Leib reiben lieBen und dann auf die Zeichen des
Lebens warteten. Traten diese nun auf, dann war dem Kind die Gnade
der Taufe erwirkt und die Voraussetzung fiir die Wallfahrt gegeben,
zumal wenn andere Gebetserhérungen sich am selben Ort eingestellt
hatten. Es {iberrascht daher nicht, da3 dieses Brauchtum in Tirol stark
verbreitet war. Johannes Baur nennt Maria Waldrast im Wipptal, wohin
1630 ein Vater aus Dietenheim bei Bruneck sein totgeborenes Kind in
einem «trithele» mehr als zwei Tagreisen weit trug, das dann in Matrei
begraben wurde, Tramin, St. Paul in Eppan, Hollbruck, Brixen (Pfarr-
kirche), Gomion bei St. Leonhard in Passeir !. Gumppenberg selbst fiihrt
Bruneck an und Wolkenstein endlich Kaltenbrunn 2. Weder iiber das
Alter noch iiber andere Motive der meisten dieser Wallfahrtsorte kénnen
wir Genaueres sagen. Sehr wahrscheinlich entstanden mehrere Wall-
fahrten erst im 17. Jahrhundert.

Uber diese Taufsitten in der Schweiz in der nachreformatorischen Zeit
sind wir nicht sehr gut unterrichtet, da noch zu wenig Einzelunter-
suchungen vorliegen. Ernst Baumann stellt fest, daB die Anfinge der
Wallfahrt nach Muri zum hl. Leontius nicht bekannt sind und Muri erst
in der 2. Hilfte des 17. Jahrhunderts eine der besuchtesten Wallfahrts-
statten wurde 3. Er fithrt 14 Mirakel an, in denen tot- oder vermeintlich
totgeborene Kinder getauft wurden. In vier Fillen stellte sich das Leben
nach dem Gebet oder der VerheiBung an den Heiligen wieder ein, sodall
das Kind getauft wurde. In sieben Féllen starb das Kind bald nach der
Taufe. Die Pilger kamen vornehmlich aus der naheren oder weiteren
Umgebung, aber 1688 brachten Eltern aus Frittlingen in Wiirttemberg
thr am 30. April totgeborenes Kind, das bereits 24 Stunden unter der
Erde gelegen hatte, am 2. Mai nach Muri, wo es die bekannten Zeichen
gab und getauft werden konnte. Bemerkenswert ist, daB P. Leodegar
Mayer, Dekan des Stifts, 1649 den Bollandisten schrieb, Fehlgeburten
seien seit der Translation der Gebeine des Heiligen in der Pfarrei Muri

! Joun. Baur 1. c. 121 f1.

2 5. oben S. 29.

3 Die Wallfahrt zum Katakombenheiligen Leontius. Kultur und Volk. Festschrift
fiir Gustav Gugitz. Wien 1954, 25-51, mit Abb. 3 des Votivbildes des wieder-
erweckten Kindes aus Frittlingen. Vgl. im aibrigen bes. 39-41.

50



selten geworden, sehr im Unterschied zu den umliegenden Dérfern .

Nach den Mirakelbiichern von Einsiedeln waren hier zwar Wallfahrten
in Kindsnéten sehr hiufig, aber in den wenigen Fillen, wo von der Taufe
totgeborner Kinder die Rede ist, handelt es sich wahrscheinlich um
Scheintod 2. Claude Jacquet aus Pontarlier, ehemaliger Kanoniker der
Kathedrale von Besancon, der in seiner Darstellung tiber Einsiedeln und
seine Wallfahrt im 4. Teil (214-545) die Wunderberichte von 1655 bietet
und am Ende sechs neue Mirakel hinzufiigt (555 f.), erwdhnt zwei Fille,
in denen das eine Kind zehn Tage, das andere sieben Tage nach der
Geburt noch lebte 3. P. Rudolf Henggeler fiihrt aus den Mirakelbiichern
vier Geburten aus den Jahren 1704, 1747, 1748, 1772 an, die kaum wirk-
lichen Totgeburten zugerechnet werden koénnen *.

Die Wallfahrt zur St. Anna-Kapelle in Arruffens bei Romont ent-
wickelte sich erst gegen Ende des 17. Jahrhunderts 3. Gestiftet wurde
die Kapelle am 7. April 1676, geweiht dagegen wohl erst einige Jahre
spiter, nach Paul Aebischer am 31. Okt. 1682, nach andern Angaben
sogar wesentlich spiter 5. Von einzelnen Taufen totgeborener Kinder in
dieser Kapelle horen wir erst 1702 und 1707 auf Grund von notariell
ausgefertigten Geburtsakten. Charles Morret, Biirger von Romont, 1707
des Rates von Romont, wohnte nahe der Kapelle und wurde auf Anord-
nung des Bischofs von Lausanne, J. B. Strambino, fiir die Spendung der
Taufe eigens vereidigt und bevollmachtigt. Als Lebenszeichen nannte er
1702 BluterguB aus der Nase, dann Schwarzwerden des Korpers nach
der Taufe, 1707 Blutung an der linken Hand zwischen den Fingern.

1] c. 41.

2 Vgl. P. RupoLF HENGGELER, Die Einsiedler Mirakelbiicher. Der Geschichtsfreund
97-98 (1944, 1945), 97, 123.

3 CLAUDE JacQUET DE PoNTARLIER, Histoire de l'origine, du progres et de l'etat
present de la Ste. Chapelle située dans1’illustre Abbaie des Ermites, ou d’Einsidlen,
seconde édition. Einsidlen par Henri Ebersbach 1699, 439 {., 445.

* 1. c. Geschichtsfreund 98, 54-56, 59.

5 A. DeLLION Dict. histor. et statistique des paroisses cath. 10 (1899) 398.

® Nach HfrLiopcrRE Raemy, Chronique fribourgeoise du dix-sept. siécle. Fribourg
1852, 304 f. hitte Peter v. Montenach die Kapelle am letzten Oktobersonntag
(27. Okt.) 1686 geweiht, aber bereits am 2. Sept. 1689 (irrt. 1789) die Wallfahrt
verboten. CHARLES DE RAEMY, Dict. géogr., histor. et commercial du ct. de Fri-
bourg. Fribourg 1886, 339 bietet fiir die Weihe das Datum des letzten Oktober-
sonntags (28. Okt.) 1696. P. AEBISCHER, Survivances du culte des eaux. Schweiz.
Archiv far Volkskunde 27 (1927) 35 f{. zitiert lediglich DELLION, der aber die
Weihe nicht erwdhnt. Aus den folgenden Zeugnissen geht hervor, daB3 die Wall-
fahrt bereits unter Bischof Strambino (t 1684) bestand. Sein Nachfolger wurde
erst am 20. Dez. 1688 zum Bischof ernannt.

51



Zeugen waren 1702 «Joseph Vuillieret, officier du conseil» und Jean
Pierre Comte von Romont, 1707 der Geistliche Jean Ulric Marillier !,

Stimmt die Nachricht der Freiburger Historikerin Héliodore Raemy,
dann hidtte Bischof Peter von Montenach diese Taufen bereits am
2. Sept. 1689 verboten 2. Wir halten das aber durchaus nicht fiir ge-
sichert. Es steht ndmlich fest, daB sein Vorginger J. B. Strambino
(T 1684) solche Wallfahrten geférdert hat. Er ermahnte am 8. Sept. 1681
einen Ungenannten im burgundischen Les Hoépitaux zur Pflege der
Marienverehrung und erteilte gleichzeitig Weisungen hinsichtlich der
Opfergaben, ja, er versprach, bei der nichsten Visitation einen zweiten
Opferstock zu erlauben, dessen Ertrag die Pfarrgenossen erhalten sollten.
Am 27. Sept. 1683 setzte er dem dortigen Pfarrer von St. Katharina,
Antoine Pareau, nochmals die von ihm getroffene Regelung inbezug auf
die Rechte des Pfarrers auseinander. Das alles diirfte wohl auf die Wall-
fahrt mit totgeborenen Kindern zuriickgehen. Der Bischof hatte namlich
um 1680, wohl wieder an den Pfarrer, Weisung ergehen lassen, die tot-
geborenen Kinder, die auf Grund von Lebenszeichen bedingt getauft
wiirden, in geweihter Erde zu begraben und zu diesem Zweck, wie wir
annehmen diirfen, die Bianke der Kirche zu entfernen 3. Es erscheint
daher als wenig wahrscheinlich, daB Bischof Peter v. Montenach die
Wallfahrt nach Arruffens bereits 1689 verboten hat. Sicher ist dagegen,
daf sich seine Nachfolger veranlaBt sahen, gegen MiBBbrauche entschieden
einzugreifen, so 1726 Claude Ant. Duding (1716-1745) sowie Bischof
Hubert de Boccard (1746-58) am 17. Aug. 1747, der sogar drohte, die
Kapelle gegebenenfalls schlieBen und zumauern zu lassen. Er forderte,
dal} das Verbot der Wallfahrt im ganzen Dekanat von Romont von der
Kanzel herab verkiindet werde *. Leider erfahren wir iiber die Natur der

! Staatsarchiv Freiburg, Rég. des notaires piéce 2188, 2191: 12. Juli 1702 bzw.
14. Febr. 1707.

Z Das Jahr 1789, das H. Raemy 305 nennt, ist ein offenkundiger Druckfehler.

3 Diese drei Aktenstiicke, Staatsarchiv Freiburg Geistl. Sachen 648/535, 99, iiber-
mittelte uns in zuvorkommendster Weise Archivar Dr. Peter Riick. Es handelt
sich um Abschriften des Notars Jean Frangois Bressant von 1688, die von Pontar-
lier nach Freiburg tibersandt wurden.

* Auf H. RAemy 1.c. 304 f. stiitzt sich L. BURGENER, Die Wallfahrtsorte der
kath. Schweiz 2 (Ingenbohl 1964) 98, der zu diesem Brauch bemerkt: «Ich habe
mehrere Einsendungen erhalten. Ich lasse die Sache dahingestellt, rede weder
dafiir noch dawider und lasse die kirchliche Behorde dariiber entscheiden». —
Leider gelang es uns nicht, bei der Uberpriifung aller im bischéflichen Archiv
und in der Kantons- und Universitiatsbibl. Freiburg erhaltenen bischoflichen
Mandate auch nur Spuren dieser Verbote aufzufinden.

52



MiBbrauche nichts Niheres, doch waren sie kaum geringfiigiger Art,
und die Wallfahrt hatte jedenfalls ein bedeutendes Ausmaf angenommen.

Daf} auch in Gillarens zur Kapelle Notre Dame des Champs der freibur-
gischen Pfarrei Promasens mit totgeborenen Kindern gewallfahrtet
wurde, ist bekannt. Wir glauben aber kaum, daf3 hier der Brauch iiber
das 17. Jahrhundert zuriickreicht. Die Kapelle soll in den Jahren 1694-
1696 restauriert worden sein und damit diirfte wohl auch die Wallfahrt
zusammenhingen. Auch hier griff Bischof Hubert de Boccard am 26.April
1746 mit einem absoluten Verbot der Aussetzung der Kinder ein!. Ob
die im Mittelalter bezeugten Wallfahrten im Freiburgischen damals noch
fortbestanden, wissen wir nicht 2. Saintyves nennt noch Bourguillon
(Biirglen) bei der Stadt Freiburg, ohne irgendwelche Belege zu bieten .
Dies diirfte auf einem Irrtum beruhen; denn in Biirglen stand das
Siechenhaus, und daf3 die dortige Kapelle als Gnadenkapelle aufgesucht
worden wire, ist daher nicht anzunehmen 4.

Den AnstoB zu einer kritischeren Haltung kirchlicher Obern gegen-
iiber diesem Brauchtum gab vor allem die beriihmt gewordene Wall-
fahrt zur Kirche des Primonstratenserstifts Ursberg in Schwaben. Sie
entstand, wie Georg Riickert nachwies, erst 1686, als ein Bauer ein tot-
geborenes Kind brachte, das am vierten Tag, nachdem es gezeichnet
hatte, bedingt getauft wurde. Darauf nahm die Wallfahrt in Kiirze einen
unerhort raschen Aufschwung, sodaB 1686-1720 iiber 24 000 Kinder
gebracht wurden und die Taufe erhielten, wahrend andere wegen fehlen-
der Lebenszeichen ungetauft blieben . Schon der Theologe Natalis
Alexander hatte sich iiber manche Erscheinungen dieses Brauchtums
ablehnend ausgesprochen und sich zur Begriindung auch auf die MiB-
briauche in der vorreformatorischen Zeit berufen, die von verschiedenen
Bischofen und Synoden in Frankreich scharf bekdmpft worden waren, so
von den Bischéfen von Langres 1452 und 1455, spidter von den Synoden
von Besangon von 1592 und 1656. Wieviel besagt die Erklarung Alexan-
ders, totgeborene Kinder seien nicht zu taufen, selbst wenn einféltige

P. AeBiscHER I. ¢. 35 f. nach DELLION 1. ¢. 9 (1897) 297.

s. oben S. 9{.

P. SainTvyVvEs 1. c. 179. Der Name ist hier in Bourdillon verschrieben.

Die Bibliographie iiber Biirglen s. bei M. STrRUB, Les monuments d’art et d’histoire
du ct. de Fribourg 3 (Basel 1959) 402.

5 Vgl. G. RUckERT, Zur Taufe totgeborener Kinder. Volk und Volkstum. Jahrbuch
f. Volkskunde 2 (1937) 343-346. DERs., Brauchtum und Di6zesanrituale, ebda.
297-305.

L I

53



oder abergldubische Weiber sie zu heiligen Orten brachten und hier sich
beim Kinde einige Bewegung zeige! Das Kind darf, wie er sagt, nur bei
wirklichen Lebenszeichen, welche die Riickkehr zum Leben bewiesen,
getauft werden!. Allein nun war der Stein des AnstoBes zufolge der
Vorgdnge in Ursberg erst recht ins Rollen gekommen, nachdem der
Bischof von Augsburg 1729 vom Offizium in Rom aufgefordert worden
war, die MiBbriuche in Ursberg abzustellen und er den berithmten Theo-
logen, den Augustiner Chorherrn Eusebius Amort mit der griindlichen
Untersuchung der Sachlage beauftragt hatte 2. Das Stift hatte namlich
schon 1733 Gegenvorstellungen erhoben und 1737 sogar eine Revision
des Verbots angestrebt. Amort, der wie Natalis Alexander die Beschliisse
von Langres geltend machte 3, bediente sich bei der Untersuchung in
Ursberg von 1750 physikalischer Instrumente und zog auch einen Arzt
und zwei Chirurgen hinzu. Er lehnte auf Grund seiner Feststellungen die
in Ursberg getibte Praxis entschieden ab, weil von den angenommenen
Lebenszeichen * namentlich Aufhéren des Leichengeruchs, Rétung des
Korpers anstelle der Leichenbldsse aus natiirlichen Ursachen: Garung
der inneren Organe, Zerstérung der Poren erklirt werden kénnten, wenn
der Korper an feuchtem und kaltem Ort niedergelegt wiirde, was nach
dem Zeugnis der Physiker in Ursberg zutraf. Amort hielt es freilich fir
erwiesen, daB Kinder bei Ertrinken, Ersticken oder Erwiirgen noch
wihrend drei Tagen leben konnten, ohne daB3 ein Lebenszeichen erkenn-
bar wire 5. Bei weiten Wallfahrten bestiinde jedoch Gefahr, daBl das

1 {Jber Natalis Alexander s. ANT. HANGGI, Der Kirchenhistoriker NAT. ALEXANDER
(1639-1724). Diss. theol. Freiburgi. S. 1955, bes. 204 f. iber dessen Theologia
dogmatica et moralis von 1694. Wir sahen die Ausgabe von Paris (1743) 1, 480-82,
regula III-IV ein. Zu einzelnen dieser Synodalbeschliisse s. oben S. 30.

2 Uber Amort s. auller den bereits zit. Aufsitzen, G. RUCKERT, Eusebius A. und
das bayer. Geistesleben im 18. Jh. mit einem Verzeichnis seiner Werke. Beitr. z.
altbayer. Kirchengesch. 20. Bd. 2. H. Miinchen 1956, bes. 13, 34 {., dazu OTToO
SCHAFFNER, Eus. Amort (1692-1775) als Moraltheologe. Abhandlungen z. Moral-
theologie hrg. von JoH. STELZENBERGER. Paderborn 1963, 43, 194, 347 {.

3 Vgl. den Text bei E. AMorT, Theologia moralis pro usu parochorum 4 (Augustae
Vindelicorum 1777) 216-219. Dazu RUckERT, Jahrbuch 1. c. 343-346.

* In Ursberg galten als Zeichen des Wiederauflebens wie anderwirts 1. Verdn-
derung der Korperfarbe. 2. Beweglichkeit der Glieder. 3. Aufhéren des Leichen-
geruchs. 4. BluterguB aus dem Munde oder der Nase. 5. Ubergang der Triibheit
der Augen zur Helle und Durchsichtigkeit. RUCKERT I. c. 345.

5 Er stiitzt sich u. a. auf Pauli Zacchiae Romani totius status ecclesiastici proto-
Medici generalis quaestionum medico-legalium tomi tres olim aucti et emendati
a viro celeberrimo Joh. Daniel Jorst etc. Francofurti ad Moenum 1688 sowie auf
JAcQUES JEAN BRUHIER, Abhandlung von der UngewiBheit der Kennzeichen des
Todes und dem Misbrauche, der mit ubereilten Beerdigungen und Einbalsa-

54



Kind das Leben eher einbiien miite als daB es an der Wallfahrtsstatte
das Leben gewinne. Daher empfahl er, die Gnade des Lebens daheim
zu erflehen unter VerheiBung einer kiinftigen Wallfahrt. Wie man weiB,
lehnte dann auch Papst Benedikt XIV. 1748 Farbwechsel, Kontraktion
der Glieder, Blutergul3 durch die Nase und Schwitzen als echte Lebens-
zeichen ab, weil nach den Physikern diese Erscheinungen ohne weiteres
dem EinfluB der Wirme zuzuschreiben wiren, wie sie zufolge der bren-
nenden Lichter entstehe . Damit waren diese bisher so oft behaupteten
Lebenszeichen als triigerisch erwiesen und von hochster kirchlicher Stelle
abgelehnt worden.

Allein so leicht gelang es nicht, das Denken des Volkes in die richtigen
Bahnen zu lenken. In Ursberg hatte es sich gezeigt, dal3 trotz aller Ver-
bote der Andrang des Volkes anhielt, mochte auch die Zahl der zur Taufe
gebrachten Kinder erheblich im Schwinden begriffen sein 2. Indessen
1aBt sich nicht leugnen, dal der Entscheid aus Rom auch fiir manche
Bischofe der Schweiz eine starke Wirkung ausiibte, selbst wenn die Zu-
sammenhidnge nicht tiberall und nicht immer deutlich sichtbar sind.

Die Gefahr der miBBbrdauchlichen Taufe drohte von jeher seitens der
Hebammen. Es galt daher, sie besser auszubilden und ihre Eignung genau
zu priifen. AnldBlich der Visitation von Pruntrut von 1606 wurden drei
Hebammen der Stadt, von denen zwel Witwen waren, vom Visitator
verhort. Die eine von thnen, Magdalena Witwe des Nicolas Bassant von
Courtemaiche, hatte seit dreiBig Jahren ihres Amtes gewaltet, konnte
aber trotz aller Belehrung die Taufformel auch von ferne nicht richtig
hersagen. Vielmehr brachte sie wertlose und lacherliche Spriiche vor,
die sie bei einigen Taufen verwendet hatte. Es wurde ihr daher streng-
stens untersagt, ithren Beruf noch weiterhin auszuiiben. Offenbar war sie
kindisch geworden 3. Gobat stellte nicht von ungefihr die Frage, ob nicht
iiberhaupt alle von Hebammen gespendeten Taufen der Sicherheit wegen
in bedingter Form wiederholt werden sollten. Er war durchaus geneigt,
diese Frage zu bejahen *. AnldBlich der kirchlichen Visitation in Luzern

mierungen vorgeht. Aus dem Franzosischen idbersetzet von D. Joh. Gottfried
Jancke. Leipzig u. Coppenhagen 1754. Wir kénnen darauf nicht ndher eingehen.

1 Benedicti Papae XIV. De synodo Diocesana lib. VII ¢. VI, X-XII. Nach der uns
zur Verfigung stehenden Ausgabe von Venedig 1792 S. 173.

2 Vgl. die Zahlenangaben bei RUCKERT 1. c. 344 f.

3 Visite de la ville de Porrentruy et du pays d’Ajoie. Actes de la soci€té jurassienne
d’émulation 2¢ série 32 (1927) 189.

* GoBaTtl.c. 1, 77 1.

55



wandten sich die Visitatoren am 3. Sept. 1753 an den stiddtischen Rat.
Sie forderten diesen auf, dem Verbot totgeborener Kinder auf dem
«Rigisberg» Nachachtung zu verschaffen, aber auch dafiir zu sorgen,
daB die Hebammen von den Chirurgen geniigend unterrichtet und nach
Vereidigung gegen ein jdhrliches Saldr in Dienst genommen wiirden !.
Dal} diese Sorge wenige Jahre spiter auch in Landgemeinden bestand,
belegen Beschliisse der Biindner Gemeinde Fellers 2. Je mehr spiter die
Bedeutung einer umsichtigen Betreuung der schwangeren Frauen zufolge
der fortschreitenden medizinischen Kenntnisse auch in kirchlichen Krei-
sen erkannt wurde, desto mehr nahmen sich Bischofe solcher Anliegen an.
Der Bischof von Lausanne, Bernard Em. von Lenzburg, zugleich Abt
von Hauterive, erliel am 25. Mai 1788 ein eingehenderes Hirtenschreiben,
in welchem er sich unter Berufung auf einige medizinische Werke mit
Nachdruck fiir die Anwendung des Kaiserschnitts einsetzte, damit Kinder
sterbender oder gefihrdeter Miitter gerettet werden kénnten. Er erklirte
sogar den Widerstand gegen solchen notwendigen Eingriff als schwer
siindhaft. Und ehe nicht der Kaiserschnitt durchgefiihrt wurde, durfte
keine Segnung oder Beerdigung geschehen. Die Pfarrer wurden ermahnt,
die Hebammen oder Geburtshelferinnen iiber alles genau zu belehren,
sie jahrlich einzuberufen und aufs neue zu unterweisen, namentlich dar-
iiber, wie das Kind im Mutterleib bei Schwergeburten zu taufen sei.
Nach der Geburt sollte das Kind nochmals bedingungsweise getauft
werden 3. Bischof Maxime Guisolan wiederholte und ergidnzte diese Be-
stimmungen in seinen Konstitutionen von 1812 *

Das Problem der Taufe bei Gefihrdung der Miitter und Kinder un-
mittelbar vor oder bei der Geburt ist in vorreformatorischer Zeit sehr
wohl erkannt worden. Daher wurde fiir Zweifelsfille die bedingte Taufe
vorgesehen. Besonders bemerkenswert ist die Bestimmung der Basler
Synodalstatuten von 1503 5. Aber nun wurde die Unsicherheit in der
Deutung der Zeichen des Kindes durch den Entscheid Roms von 1729
und spdterer Jahre nicht allseitig behoben. Sie konnte auch nicht ein-

Geschichtsfreund 28 (1873) 98 f.

s. weiter unten.

Mandatensammlung. Bischofl. Archiv Freiburgi. S.

Decreta et constitutiones synodales ecclesiae et episcopatus Lausannensis jussu
Maximi Guisolani. Friburgi 1812.

5 ScHANAT-HARTzZHEIM, Concilia Germaniae 6, 10 f.: «Si puer in utero matris mem-
brum aut partem corporis exponat, ea baptizari potest. Mulieres in partu mortuae
si commode et caute scindi possunt, infans adhuc vivens baptizetur», vgl. auch
die Statuten von Regensburg von 1512, 1. c. 96.

4~ 1= [ -

56



fach behoben werden, weil die Kirche einerseits die Moglichkeit eines
Wunders grundsdtzlich nicht ausschlieBen durfte, andererseits nicht alle
Lebenszeichen in ihrem individuellen Charakter ohne weiteres voraus-
sehbar waren, die Kirche also zu ihnen im einzelnen auch nicht Stellung
beziehen konnte. Daher ist es begreiflich, da3 die Praxis der bedingten
Taufe sehr vielen einen Ausweg aus den Schwierigkeiten bot, weshalb
das Volk an diesem Brauchtum umso mehr festhielt und sich neue Wall-
fahrtsorte herausbildeten. Diese Entwicklung zeichnet sich gerade an
einzelnen Orten des Bistums Chur deutlich ab.

P. Iso Miiller nennt als bedeutendere Wallfahrtsorte in Graubiinden
Truns, Disentis und Brienz!. In Truns ist der Brauch erstmals 1680 be-
legt. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts wurde jedoch die Pfarrkirche in
Disentis weit hdufiger aufgesucht. Hier wirkte offenbar der Kapuziner
P. Florian da Brescia, der seit 1697 als Pfarrer amtete und 1707 die
Bruderschaft von der schmerzhaften Mutter Gottes gegriindet hatte, fiir
die Einfithrung der Wallfahrt mit totgeborenen Kindern. Seit 1710 sind
mehrere IFdlle von Wiedererweckung totgeborener Kinder bezeugt. Schon
um 1715 unterzog der Abt von Disentis, Abt Adalbert III. Defuns, in
einem Bericht an die Nuntiatur in Luzern die Praxis in der Pfarrkirche
einer scharfen Kritik, zumal kurz zuvor vier Kinder aus der Lombardei
gebracht worden waren. In den Jahren 1732 und 1733 wurden tot-
geborene Kinder aus Wassen, Spiringen (zwei illegitime), Dardin, 1735
und 1746 aus Ruis, 1736 aus Realp ?, 1737 aus Attinghausen (Zwillinge)
und Andermatt nach Disentis getragen und hier getauft. Auffallend war
indessen namentlich der Vorfall mit einem Kind, das am 9. Januar 1740
in Seelisberg zufolge emes Abortus tot zur Welt kam, vorerst in unge-
weihter Erde acht Tage begraben lag, dann aber auf nihere Erkundi-
gung hin wieder ausgegraben und nach Disentis getragen wurde. Nach
langen Gebeten gab das Kind Zeichen des Lebens, wurde bedingungs-
weilse getauft und in geweihter Erde bestattet 3.

1 Zur Taufe totgeborener Kinder im Biindnerland. Schweiz. Archiv f. Volkskunde 54
(1958) 15-27. Wo nichts anderes bemerkt, stiitzen wir uns hier auf seine Angaben.

> Gitig mitgeteilter Nachtrag von P. Iso MULLER, Disentis.

3 Der aus dem Taufbuch von Seelisberg stammende, uns von P. I. MULLER freund-
licherweise mitgeteilte Text zum 9. Jan. lautet wie folgt: «Mense circiter 6t a
conceptione infelici abortu ejectus est infans mortuus Joannis Jacobi et Evae
Trutmann, legitima proles, quae suo loco non benedicto sepulta est, per 8tiduum
humata, iterum ob acceptam pleniorem informationem effosa in Dizentis Retorum
ad altare miraculose matris Dei dolorosae delata ibique post longas praeces aliqua
vitae signa dedit, sub conditione baptizata et in loco benedicto sepulta est. Huius

57



DaB kirchliche Kreise gegeniiber solchen Vorgdngen recht kritisch ge-
stimmt waren, bezeugen AuBerungen von Disentiser Konventualen, so
des Dekans P. Maurus Wenzin gegeniiber der Nuntiatur in Luzern, der
direkt von triigerischen Wundern sprach und dabei bezeichnender Weise
auch die Gegenwart eines bekannten Weibes erwihnt, auch AuBerungen
des Sekretérs der schweizerischen Benediktinerkongregation, P. Fridolin
Kopp in Muri, der einst Dekan in Disentis war. Wohl auf Vorstellungen
des Nuntius hin beim Bischof Jos. Benedikt v. Rost (1728-54), nahm
das Offizium von Chur in einer Sitzung vom 22. Oktober 1740, welcher
der Generalvikar, der Domkantor ! und P. Vincentius beiwohnten, Stel-
lung zu den Vorgidngen in der Pfarrkirche Disentis. Es faBte fiinf Be-
schliisse: 1. daB die Taufe vom Ortspfarrer oder einem andern Geist-
lichen oder einem geeigneten Mann, keinesfalls aber von einem Weib
gespendet werden diirfe. 2. wurden Frithgeburten zur Taufe gebracht,
war der Pfarrer zu benachrichtigen, damit dieser selbst oder sein Helfer,
im Verhinderungsfall ein anderer Geistlicher die Taufe spende, im Not-
fall aber durften dies zwei vereidigte und vertrauenswiirdige Personen
welche die Lebenszeichen unter Eid bezeugen konnten, im Auftrag des
Pfarrers tun. 3. getauft werden durfte nur, wenn wirkliche oder hochst
wahrscheinliche Lebenszeichen vorlagen. Als solche galten jedoch weder
Rétung noch Weiche des Kérpers, da solche Verdnderungen durch Uber-
tragen der Wiarme beim Halten des Kindes in den Armen hervorgerufen
werden konnten, es wire denn, dal3 diese Zeichen wihrend langer Zeit
anhalten wiirden, sodaBB sie bei vorsichtigem Urteil nicht anders als
durch Wunder erkldrt werden kdénnten. 4. beruhten die Lebenszeichen
nicht auf wirklichen Wundern, durfte die Taufe nur bedingt erteilt
werden 5. Alle MiBbriauche, die sich in einer so wichtigen Frage ein-
geschlichen haben mochten, wurden verboten. Dem Kapuziner und
Pfarrer in Disentis, P. Andreas, galt dieses Verbot ausdriicklich. Wohl
gleichzeitig erging ein dhnlicher ErlaB an den Pfarrer von Schruns, am
15. Mirz 1749 an die Pfarrkirche Berschis und am 21. Juli 1750 an die
Pfarrkirche Brienz 2.

fidem manu propria scriptam dedit Rev. Fr. Bonaventura a Crema cappucinus
parochus ibidem. Actum 20. januarii».

! Nach dem Manuskript der Helvetia Sacra (StaatsarchivBasel) war 1740 General-
vikar Johann Georg Jost von St. Jérgen, 1754 Domscholastikus u. Kapitelsvikar;
Domkantor seit 1739 war Joh. Ant. Baron v. Federspiel, 1743 Domdekan, 1755
Bischof, s. auch MAYER JoH. G., Gesch. des Bistums Chur II, Register.

2 Beilage Nr. 3.

58



Die Wallfahrt nach Brienz bestand also schon etliche Jahre vor 1750,
und zwar in groBerem Ausmal !. Mit ihr hing es jedenfalls zusammen,
daB3 die Verwaltung der Lade der Bruderschaft «Maria Hilf», in welche
offenbar die Opfergaben gelegt wurden, 1758 eine Verfiigung des Bi-
schofs erheischte, nach der fiir die Offnung der Geldlade drei verschiedene
Schliissel angefertigt werden sollten, einer fiir den Pfarrer, zwei andere
fiir die beiden Vogte der Bruderschaft, damit keiner ohne die andern die
Lade aufschlieBen konnte 2. P. Iso Miiller fithrt fiir die Jahre 1758-1771
elf Taufen von totgeborenen Kindern an, deren Lebenszeichen wohl in
den meisten Fillen ernste Zweifel wecken. Diese Reihe ist nicht voll-
stindig, da noch 1764 ein totgeborenes Kind des Gion Jos. Cassut aus
Fellers zur Taufe nach Brienz getragen wurde, zwei andere aus Reams
1764 und 1765 .

Wie der Brauch bald darauf in Fellers selbst eingefiihrt wurde, 148t
sich gut aufzeigen. Pfarrer Dr. theol. Jakob Cabalzar, ein sehr eifriger
Seelsorger, errichtete 1765 die Maria-Hilf-Bruderschaft, wie das 1756 in
Brienz geschehen war, nachdem er zuvor eine Kopie des Bildes in der
Maria-Hilf-Kapelle von Andermatt fiir seine Pfarrkirche hatte herstellen
lassen #. Gewil3, Fellers sollte nicht hinter Brienz zuriickstehen, aber
vor allem wollte Pfarrer Cabalzar den Geburtsnéten und der damit ver-
bundenen Seelennot in seiner eigenen Gemeinde vorbeugen. Die Wall-
fahrt nach auswirtigen Orten fiel dann dahin und er behielt die Aufsicht
iiber das Geschehen im Dorf. Allein den kirchlichen Obern wollte Pfarrer
Cabalzar in keiner Weise entgegenhandeln. Er bat daher den Bischof,
Johann Ant. v. Federspiel, um entsprechende Weisung. Der Bischof war
zwar, wie er am 8. April 1766 schrieb, iiber die Férderung der Marien-
verehrung recht erfreut, vergall aber die Mahnung nicht, es miisse, ehe
die Taufe den zeichnenden Kindern auch nur bedingungsweise erteilt

1 Iso MULLER 1. c. 25. Bereits aus dem Jahre 1746 liegt eine Votivtafel mit dem
Maria-Hilf{-Bild vor.

2 Bischéfl. Archiv Chur, Prot. Celsissimi 9, 381, 491, 502, 507, 511. Nicht ohne
Bedeutung koéunte die Stiftung des Barons v. Sumerau sein, iiber die manche
Akten iberliefert sind. Wir konnten darauf nicht eingehen.

3 1. MULLER 1. ¢c. 25-27. Betr. Fellers freundl. Mitteilung des Pfarrers in Fellers,
THoMmAs BERTHER, aus dem Taufbuch, betr. Reams von P. Iso Miiller verdankens-
werterweise mitgeteilter Nachtrag.

+ I. MULLER L. c. 24. Das Folgende als Erginzung. Das bischofl. Archiv Chur, Mappe
Fellers enthilt zur Errichtung der Bruderschaft 4 Aktenstiicke von Juni-Sept.
1765. Wir miissen verzichten darauf einzugehen, umso mehr als iiber Pfarrer
Dr. Cabalzar noch manche bemerkenswerte Akten vorliegen, u. a. iiber die Frage
der Errichtung einer deutschen Schule in Fellers.

59



werden diirfte, dafiir gesorgt sein, daB «alle leichtglaubigkeit, welche
absonderlich ab seithen deren diesfalls unerfahrenen und eine natiirliche
Wiirckung alsobald fiir eine wundersache offtermahlen sich vorbildenden
hebammen sich erfinden laBet, moglichst zu vermeiden seye». Er behielt
sich weitere Verfiigungen vor!. Darauf unternahm der Pfarrer alles
Nétige, um in der Pfarrei eine bestimmte Ordnung fiir die Nottaufen
aufzustellen. Zwei Jahre spiter, am 8. Sept. 1768, nachdem am 20. Juni
ein Knédblein aus der Pfarrei Lumbrein nach Fellers vor das Gnadenbild
gebracht %, bedingungsweise getauft und in geweihter Erde begraben
worden war, beschlo3 die Gemeinde, eine zweite Hebamme anzustellen,
damit im Fall von Krankheit der einen die andere Hebamme bei Ge-
burten beistehen konne. Sie bejahte grundsitzlich die Aussetzung der
Kinder vor dem Maria-Hilf-Altar, um die Gnade der Taufe erflehen zu
lassen. Doch durften totgeborene Kinder ohne wirkliche und sichtbare
Lebenszeichen auch nicht bedingungsweise getauft werden. Zur Ver-
meidung von MiBbrdauchen und Irrtimern wollte man zwei erfahrene,
gewissenhafte, eigens vereidigte und vom Pfarrer griindlich unterrichtete
Minner sowie die zwelr Hebammen bei Aussetzung der Kinder rufen, die
bis zum Ende bleiben sollten. Diesen vier Personen oblag es, bei Eid und
ihrem Gewissen festzustellen und dem Pfarrer zu berichten, ob und
welche Lebenszeichen des Kindes sich geoffenbart hitten, ob es natiir-
liche, durch duBlere Einfliisse wie Luft, Feuer, Atem, Hitze oder Kilte
bewirkte Erscheinungen wiren, woriiber dann der Pfarrer gemeinsam
mit ithnen entschied. Handelte es sich um eindeutige oder in theologischer
Hinsicht wahrscheinliche, von Gott in wunderbarer Weise bewirkte
Zeichen des Lebens, durfte das Kind ohne weiteres getauft werden.
SchlieBlich wurden auch die Entschidigungen, merkwiirdiger Weise nach
den in Schruns iiblichen Ansétzen, festgelegt: der Kirche wurden 5Batzen
oder 20 Kreuzer an Wachs, dem Mesmer fiir das Begraben 4 Batzen oder
16 Kreuzer, dem Pfarrer fiir seine Obliegenheiten 30 Kreuzer, den beiden
Minnern je 1 halber Gulden und den beiden Hebammen je 3 Batzen
zugesprochen 3. Wie sich diese Regelung praktisch auswirkte, wissen wir
leider nicht. Ausgeschlossen ist es nicht, daB dadurch die Wallfahrt und
die damit verbundenen Taufen eingeschrinkt wurden.

Bischofl. Archiv Chur, Prot. Celsissimi 12, 118.

I. MULLER ]. c. 24 n. 2.

Gemeindearchiv Fellers, Pfarreichronik 171-173. Die Ordnung wurde jedenfalls
von Pfarrer Cabalzar aufgezeichnet, teils in deutscher, teils in lateinischer Sprache.
Hinsichtlich der Lebenszeichen heillt es: «nam vitae signa levia et insufficientia

WO e

60



Geringen Erfolg scheinen die bischoflichen Weisungen im Wallfahrts-
ort Schruns gehabt zu haben. Am 28. Aug. 1758 war der Kurie in Chur
berichtet worden, daB ein Kind aus Bludenz, das offensichtlich tot war,
weil Kopf und Leib getrennt zur Welt kamen, vom Pfarrer von Schruns
nach einigen vorgegebenen Lebenszeichen unter groler Verehrung auch
erfahrener und zuriickhaltender Leute getauft worden sei. Danach wurde
das Kind nicht nur in geweihter Erde bestattet, sondern in Bludenz auch
ein feierlicher Gottesdienst abgehalten. Der Provikar wurde aufgefordert,
der Wahrheit griindlich nachzuforschen und den Pfarrer zu ersuchen,
einen eigenen schriftlichen Bericht tiber den ganzen Vorgang, die ein-
zelnen Lebenszeichen des verstorbenen Kindes und die Umstdnde der
Taufe unmittelbar dem Bischof oder dem Provikar moglichst bald zu
unterbreiten. Der Pfarrer sollte beweisen, dal3 er bei der ganzen Hand-
lung alles beobachtet hatte, was vom Ordinariat in Chur bereits friiher
festgesetzt worden war. Namentlich wurde er angehalten zu erkliren,
wer alles anliBlich der wunderbaren Wiedererweckung der Kinder ein
Entgelt entgegen zu nehmen pflege. Dem Provikar wurde empfohlen,
den Tatbestand persénlich beim Vogt von Bludenz oder beim Frithmesser
zu erkunden und hieriiber in gesondertem Schreiben zu berichten !.

Leider erfahren wir iiber den Verlauf dieser Untersuchung nichts
Niheres mehr. Wohl aber wissen wir, daB die Klagen iiber die in Schruns
geiibte Taufsitte wenige Jahrzehnte spiter erneut laut wurden. Der
Geistliche Rat von Konstanz sah sich veranlaBt, am 26. Sept. 1782 das
Ordinariat in Chur unter Berufung auf die Konstitution Papst Bene-
dikts XIV. zu ersuchen, da8 der Unfug mit der Taufe zahlreicher tot-
geborener Kinder nach zweifelhaften Lebenszeichen abgestellt werde 2.
Das laBt vermuten, daB der Zustrom der Pilger auch aus dem Bistum
Konstanz recht betrichtlich war. Das Offizialat von Chur griff drei Jahre
spiter ein, offenbar nachdem die Regierung von Innsbruck in einem
ErlaB vom 7. Mai 1785 rundweg die Abstellung der Wallfahrten gefordert
hatte 3, bei welchen die MiBbrauche mit verungliickten oder totgeborenen
Kindern andauerten. Chur verlangte am 8. Aug. 1785 vom Vikar in

ob periculum gravis irreverentie sacramentalis committendae baptismum nec
sub condicione merenturs.

! Bischofl. Archiv Chur, Prot. Officii 5, 492.

2 Vgl. Jou. A. Kraus, Taufe totgeborener Kinder. Freiburger Dibzesanarchiv 78
(1958) 242. DalB es sich um Schruns handelt, ist sicher. Bei Rup. Kriss, Wall-
fahrtsorte Europas. Miinchen 1950, 106 soll es statt Tschagguns Schruns heil3en.

3 Erwahnt bei HErRM. ScHLAPP, Dionys Graf von Rost, Reichsfiirst und Bischof
von Chur 1777-1793. Diss. phil. Ziirich 1964, 120 n. 4.

61



Feldkirch und vom Provikar in St. Gallenkirch, daB3 die totgeborenen
Kinder auch vor der bedingten Taufe erst durch erfahrene Hebammen
und Arzte untersucht werden miissten. Obgleich dieser Brauch an ein-
zelnen Orten Deutschlands noch in Ubung wiire, sei er doch schon lange
und wiederholt als unhaltbar verworfen und unter strenge Strafe gestellt
worden. Das Offizium in Rom habe diese Wallfahrten nach reiflicher
Uberlegung am 27. April 1729 verboten, das Verbot am 19. Dez. 1729
erneuert und immer wieder, am 20. Febr. 1737, 30. Jan. 1738, am 3. und
6. Juni 1744 sowie am 11. Mai 1751 eingeschirft, wie aus dem Werk
Papst Benedikts XIV. De synodo diocesana zu ersehen sei. Der Bischof,
Dionys Graf von Rost, hatte nun erfahren, da da und dort in seiner
Divzese dieser Brauch noch stets unterhalten werde. Er verbot diese
Wallfahrten. Allen Pfarrern und Seelsorgern wurde befohlen, fiir die
Durchfiihrung des Verbotes zu sorgen !. Allein noch am 20. Juni 1786
begehrte das Ordinariat vom Provikar in St. Gallenkirch Aufschlu3, ob
das Verbot der Wallfahrt zu Heiligtiimern, namentlich nach Schruns,
befolgt werde, ob und wieviele Kinder und woher sie seit dem erwdhnten
Verbot getragen worden seien und hieriiber nach sorgfiltiger Erkundung
zu berichten 2. So hatte der Bischof in seiner Antwort an Innsbruck vom
8. Mai 1786 auf diese seine Verfiigungen hinweisen kénnen. Er hoffte,
ohne Aufsehen vollen Erfolg zu haben, und er meinte, wenn die aus-
wartigen Pilger zuriickgeschickt wiirden, miite die Wallfahrt in Bilde
verschwinden 3.

Die o6sterreichische Regierung griff gegen das Wallfahrtswesen mit
aller Schirfe durch. Angesichts der viel kritisierten MiBbrauche sah sich
auch der Bischof von Chur wohl oder iibel veranlaBt, auf die Forderungen
Innsbrucks einzugehen. Zwar forderte er noch 1772 die althergebrachte
Wallfahrt nach Tschengels, als er am 10. Juli 1772, entsprechend einer
Eingabe der Gemeinde vom 14. Juni, gestattete, das bisher auf dem
Rosenkranzaltar aufgestellte marianische Gnadenbild im folgenden
August oder September auf den neu errichteten Hochaltar zu iibertragen,
und er auf diesen festlichen Tag hin allen Teilnehmern einen bischoflichen
AblaB von 40 Tagen zur Forderung der Marienverehrung verlieh 4. Doch

! Bischofl. Archiv Chur, Prot. Officii 9, 185, gegeben 8. Juli, spediert 8. Aug. Ver-
wiesen wird am Ende in einem Nachtrag auf ein Dekret vom 19. Aug. 1793, uns
vorldufig unbekannt.

2 ). ¢ 220,

3 1. c. Prot. Celsissimi 16, 365.

4#1.c.13, 452. Vgl. Jos. WEINGARTNER, Die Kunstdenkmiler des Etschlandes 4

62



in der Folge suchte der Bischof die Wallfahrten in anderer Weise zu
retten. Das war wohl seine Absicht, als er am 7. April 1773 dem Pfarrer
von Nauders, Anton Haberle, die Verordnung zukommen lie3, da die
Leute von Nauders und SpiB die Wallfahrten nach Tschengels und
Kaltenbrunn einstellen und dafiir abwechslungsweise zur Pfarrkirche
Graun und zur St. Ulrichskapelle in Pfunds pilgern sollten. Allein damit
waren die Pfarrgenossen von Nauders durchaus nicht einverstanden.
Auf ihre eindringliche schriftliche Eingabe und auf miindliche Vor-
stellungen hin, bei den iiberlieferten Wallfahrten verbleiben zu diirfen,
gab der Bischof am 11. Mai 1773 nach, doch nicht ohne die vielsagende
Bedingung, dafl dabei keine « Weibsbilder » mitgenommen werden diirften.
Fiir jedes Haus, aus welchem, wohl nach alter Sitte, eine Person teilnahm,
waren, sofern kein Mann als Ersatz zu finden wire, andere Manner aus-
zuwihlen. Diese beiden Bittginge sollten gemeinsam in guter Ordnung
und mit wahrer Frommigkeit durchgefithrt werden. Sonst, so drohte
der Oberhirte, wiirde er seine Zusage wieder zuriickziehen. Ging der
Pfarrer selbst mit, gehdrte ihm seine iibliche Gebiihr, andernfalls konnte
er aus wichtigen Griinden einen Pfarrhelfer oder den Frithmesser des
Orts damit betrauen. Das alles sollte der Provikar dem Pfarrer und der
Gemeinde zu wissen geben !. Die Hoffnung, auf diese Weise die MaB-
nahmen der Osterreichischen Regierung gegen das Wallfahrtswesen auf-
halten oder in ihrer Auswirkung einschrinken zu k&nnen, war freilich
vergeblich.

Am 24. Mai und am 16. Juni 1777 hatte die Regierung in Innsbruck
das Begehren gestellt, daB3 alle Wallfahrten, die mit einer Ubernachtung
verbunden wiren, unterdriickt werden miiBten. Der Bischof erklirte sich
am-23. Juni damit einverstanden und meinte einige Wochen spiiter, am
13. Juli, dadurch werde die Ehre Gottes gewill nicht gemindert. Allein
es gebe im Bistum nur ganz wenige oder iiberhaupt keine solchen Wall-
fahrten mehr, weshalb es sich eriibrige, ein solches Verbot von der Kanzel
herab verkiinden zu lassen. Als jedoch Innsbruck am 28. Juli darauf
bestand, gab der Bischof nach. Er willigte am 16. August ein, das Verbot
inn- und auBerhalb des Landes verkiinden zu lassen 2.

(Wien 1930) 322. Die miindliche (?) Uberlieferung, wonach das Gnadenbild, eine

Statue Maria mit Christkind darstellend, 1580 von den Reformierten zu St. Maria

ins Wasser geworfen und bei Tschengels aufgefunden wurde, ist nicht haltbar.
1 1. c. Prot. Cels. 14, 3. Geht, soweit wir sehen, an den Provikar Rungg in Schleis.
2 1. c. Prot. Cels. 15, 7, 30.

63



Wenn die &sterreichische Regierung in den osterreichischen Teilen
des Bistums ihre Autoritdt gegeniiber dem Bischof derart zur Geltung
brachte, wurde sie in ihrem Kampf gegen die Wallfahrten von anderen
Bischofen ohne Zweifel mit groBerem Nachdruck unterstiitzt als vom
Oberhirten von Chur. So lehnte der Geistliche Rat von Konstanz am
4. Nov. 1778 das Begehren des Abtes von Weingarten ab, totgeborene
Kinder in Bergatreute bedingungsweise taufen zu lassen. Umsonst hatte
der Abt geltend gemacht, vor dem bischéflichen Verbot hitten die Pfarrer
keine Bedenken gehabt und diese Praxis werde auch in anderen Bis-
timern geduldet, umsonst legte er sogar den drztlichen Attest von
Dr. Wagenmann bel. Der Geistliche Rat verwies laut Protokoll auf die
fritheren Verbote vom 13. Aug. 1698 und 24. Nov. 1700 und erklirte,
daB die angefiihrten Lebenszeichen auch fiir eine bedingte Taufe nicht
geniigten. Voraussetzung fiir die Wallfahrt und die Taufe wire ein
Miraculum erster Klasse, dal namlich wirklich verstorbene Kinder vor
dem Heiligtum wieder zum Leben erweckt wiirden. Das Gutachten des
Arztes geniigte ithm nicht, weil dieser selbst durchaus nicht von sicheren
Lebenszeichen rede. Wiirde die Wallfahrt gestattet, wiren die Eltern
bei Ablehnung der Taufe ihres Kindes nur noch bestiirzter. SchlieBlich
stiitzte sich der Geistliche Rat auch auf die Entscheidungen des Offiziums
in Rom. Allerdings verkannte der Geistliche Rat nicht, daB nach der
Ansicht einiger Arzte bei gesundem Leib des Kindes Scheintod vorliegen
kénne. Deshalb sollten die Kapitelsdekane in Vortragen aus der Moral-
theologie diese Lehre erértern, damit im Einzelfall entschieden werden
konne, ob die bedingte Taufe erteilt werden diirfe. Das galt jedoch ohne
Prajudiz fir die Wallfahrt nach Bergatreute; denn wiirde diese gestattet,
verlore das Kind infolge der gefdhrlichen Reise Leben und Taufe, wiahrend
es zu Hause unter Umstdnden mit natiirlichen Mitteln zum Leben er-
weckt werden konnte !. Dieser Entscheid war kaum unbeeinflult vom
grundsitzlichen Kampf der osterreichischen Regierung gegen die Wall-
fahrten im Zeichen des Josephinismus. Allein allen Bemithungen auch
der weltlichen Obrigkeit gelang es nicht, im eigenen Territorium das alte
Brauchtum zu verdringen. Noch 1783 wurde ein totgeborenes Kind von
Meran nach Trens gebracht, wurden Weiber und Kinder als Gebetshelfer
angestellt und wurde so lange gebetet, bis das Kind ein Zeichen gab.
Dann gingen die Zeugen zum Pfarrer, der den Vorfall aufzeichnete und

! FraNz ZeLL, Memorabilien aus dem erzbischéfl. Archiv zu Freiburg. Freiburger
Dit6zesanarchiv 4 (1869) 305 ff., bes. 319 ff.

64



das Kind taufte. Nach Joh. Baur erhielt sich die Sitte noch im 19. Jahr-
hundert *.

In der Schweiz entwickelten sich trotz der kirchlichen Entscheidungen
im 18. Jahrhundert noch zahlreiche Wallfahrten. Jene zum hl. Kreuz in
St. Gallen nahm nach dem Bau der neuen Kapelle im Jahr 1760, den der
Konventuale und Offizial von St. Gallen, P. Iso Walser aus Feldkirch,
leitete, bald einen groBen Aufschwung 2. Am 17. Dez. 1766 wurde ein
nach dem Tode der Mutter (14. Dez.) von einem berithmten Arzt ent-
bundenes Kniblein zum hl. Kreuz in St. Gallen getragen. Der Seelsorger
in St. Fiden, Dr. theol. Anselm Bochsler, beschreibt als Augenzeuge, wie
das Kind, schwarz-blau und blau-rot im Gesicht, nach der hl. Messe und
den Gebeten bis zum 3. Tag so schén im Antlitz zu werden begann, daB
man es schoner nicht hitte malen kénnen. Drei Tage lang lag es beim
hl. Kreuz, bei groBter Winterkdlte, und doch waren alle GliedmafBen des
Kindes ungemein weich, so weich, dal das Blut bei entsprechendem
Druck auf das Fleisch wich und darauf wieder nachfloB, wie es bei Leben-
den geschieht. Nirgends zeigte sich Leichengeruch. Der Arzt, dariiber
verwundert, lie das Kind zur Ader, worauf helles Blut herausflo und
weiter floB, sogar durch ein «dreyfaches Biischlein». Darauf wurde das
Kind bedingt getauft. Hernach begann es nach dem Zeugnis der Leute,
des Mesmers und der Hebamme zu schwitzen und so ungestalt zu werden,
wie es bei der Entbindung war. Auf den Bericht an die geistliche Obrig-
keit hin wurde das Kind in geweihter Erde bestattet 3. Der reformierte
Arzt, selbst offenbar unsicher, gab nach dieser Darstellung vorerst den
Rat, das Kind gemill katholischem Brauch nach dem Wallfahrtsort
Kirchberg zu bringen. Was hier als neues Mittel zur Erprobung des
Lebens angewendet wird, ist der AderlaB durch einen erfahrenen Arzt,
der auch in anderen Fillen vorgenommen wird *.

! JoH. BAUR (S.29n.1) 121 f. Vgl. auch Zs. des Vereins fiir Volkskunde 21 (1911) 333.

2 Vgl. ArRTHUR KoOBLER, Wallfahrt und Wallfahrtskirche zum hl. Kreuz in St. Gal-
len. St. Gallen 1932, ebda. S. 40 die genauen Angaben iiber die Schrift P. Iso
WaLsgeRrs: Christliches Handbiichlein. Zu spateren Ausgaben der Schrift P. Iso
WaLsERS s. JoH. DUFT, Das Schrifttum der St. Galler Katholiken. St. Gallen 1964,
101.

3 Den entsprechenden Text aus dem Christlichen Handbiichlein von P. Iso WALSER
(Privatbesitz von Dr. J. Miiller in St. Fiden) 34-39 teilte uns vor vielen Jahren
unser Freund HH. A. Kobler mit, wofiir wir ihm sehr zu Dank verpflichtet sind.
Vgl. auch die Eintriage im Liber Mortuorum Coadjutoriae S. Virginis et Martyris
Fidei. 1756-1795 (exclusive, Pfarrarchiv St. Fiden) 25: Tod der Mutter; 14. Dez.
1766; 28. Beerdigung des Kindes: 19. Dez.

* P.Iso WALSER 1. c. 38 f. Betrifft das totgeborene Kind des Jakob Lutz vom
Rorschacherberg, ohne Zeitangabe. Uber Kirchberg und seine Wallfahrt s. die

5 65



Die Zahl der im 18. Jahrhundert neu entstandenen Wallfahrten 140t
sich kaum jemals genau feststellen. Von Wassen wurde am 19. April 1744
ein totgeborenes Kind nach Schattdorf gebracht und hier nach dem
Zeugnis des Pfarrers und apostolischen Protonotars Kaspar Isenmann
bedingt getauft!. Zu den wohl jiingeren Wallfahrtsstitten gehort die
Kapelle St. Martin in Obersaxen mit dem Gnadenbild der schmerz-
haften Mutter Gottes, wohin 1786 und 1789 totgeborene Kinder zur
Taufe gebracht wurden; fiir die alte St. Johanneskirche in Ems liegt ein
dhnliches Zeugnis fiir 1788 vor 2. Der Zustrom der Pilger diirfte indessen
kaum sehr gro3 gewesen sein, war doch die Zahl der Geburten relativ
klein und die Gemeinden selbst waren nicht volkreich. Die Wallfahrt zur
Kapelle zen Hohen Flithen im Wallis war dagegen wohl etwas ilter, da
in der um 1730 neu gebauten Kapelle bereits 1738 ein totgeborenes Kind
getauft wurde 3. Wie weit der Brauch in der Kapelle Notre-Dame des
Corbelins in Chandolin bei Saviese zuriickreicht, ist eine Frage, die wir
dahin gestellt sein lassen *. In keinem dieser Fille ist die Taufe jemals
anders als in bedingter Form erteilt worden.

Noch um die Wende des 18. zum 19. Jahrhundert galt die Sorge der
Kirche der Vermeidung von MiBbrauchen. In einem Visitationsakt von
1809 fiir die Kaplanei zen Hohen Fliithen forderte der Bischof von Sitten,
daB totgeborene Kinder nicht nach wundertidtigen Orten gebracht und
hier getauft werden diirften, wenn nicht ein Priester und ein Arzt an-
wesend waren. Sei kein Arzt verfiigbar, mii3te an seiner Stelle ein kluger
und erfahrener Mann gerufen werden. Beide sollten bezeugen, ob das
Kind wirkliche Lebenszeichen gegeben habe oder nicht. Bei sicheren

Literaturangaben bei JoH. DUFT 1.c. 73. Nach BUHLER, Im Kreuze ist Heil,
Einsiedeln 1904, 39-41 geschah hier der erste Fall der Wiedererweckung eines
totgebornen Kindes am 20. April 1687. Jos. HEINRICH DIETRICH, Gesch. d. Ge-
meinde Kirchberg Bazenheid 1952, 420 verweist auf die Akten des Stiftsarchivs.
Doch konnen wir darauf nicht mehr eingehen.

1 A. BaumANN, Gesch. d. Pfarrei Wassen. Histor. Neujahrsbl. d. Kt. Uri 4 (1898) 17.

2 P. Iso MULLER L. ¢. 24 f. Die 24 n. 5 erwdhnte Taufe bezieht sich auf Obersaxen,
da nach Simonet 115 Thomas Riedi 1759-98 Kapl. von St. Martin war. Die Mit-
teilung betr. die Taufe vom 10. Febr. 1789 verdanken wir der Zuvorkommenheit
von P. Iso MULLER.

3 R. ZimMERMANN, Die Kapelle zen Hohen Fluhen. Bliatter aus der Walliser Gesch.
10. Bd. 1. Jg. (1946) 81-89, neuerdings PETER ArNoLD, Licht und Schatten in den
10 Gemeinden von Ostlich-Raron im Wallis. Mérel 1961, bes. 327 {. Vgl. J. B. BEr-
TRAND, Deux sanctuaires valaisans suppléant au baptéme des enfants mort-né¢s.
Folklore suisse 33 (1943) 2-5, A. DoNNET, Walliser Kunstfahrer (Sitten 1954) 106.

4+ BERTRAND l. ¢c., DoNNET 1. ¢. 63. Die Wallfahrt nach Chandolin wird wohl in das
17. Jh. zurickreichen. Sie ist freilich mehrmals vergréBert worden. Der Barock-
altar gehort nach Donnet in den Anfang des 18. Jhs.

66



Lebenszeichen diirfe das Kind vorbehaltlos, bei zweifelhaften nur in
bedingter Form getauft werden 1. Ahnlich veibot auch der Bischof von
Lausanne, Maxime Guisolan, 1812 die Aussetzung von offenkundig toten
Kindern an heiligen Orten, Kapellen oder Oratorien 2. Doch kam es trotz
solcher Vorschriften in einzelnen Fillen zu klaren VerstoBen. In die
Marienkirche der Abteil Disentis wurde 1815 am Weihnachtsabend ein
totgeborenes Kind gebracht, in der Nacht getauft, ohne dal} ein Pater
als Zeuge fiir die Zeichen des Lebens und als Taufspender gerufen worden
wire, obgleich man es dem Abt versprochen hatte 3, ja, 1842 erregte die
Taufe eines totgeborenen Kindes aus einer Lugnezergemeinde, das zu
einem 4 Stunden entfernt wohnenden P. Salesius getragen wurde, in der
Biindner Presse groBes Aufsehen, zumal in einer Korrespondenz be-
hauptet wurde, ein anderer Pater habe sich in einem Fall eines Blas-
balges bedient, um dem auf einem altardhnlichen Tisch liegenden Kind
durch den After Luft zuzufiihren. Die Echtheit dieses Vorfalls wurde
allerdings bald in Abrede gestellt *.

Iso Miiller fithrt zur Erklirung der ungewohnlich groBen Schwierig-
keiten in der Bestimmung der Lebenszeichen bei Frithgeburten oder bei
Scheintod das Zeugnis des Gottinger Arztes Mende von 1837 an 5. Diese
Schwierigkeit blieb jedenfalls nochlange bestehen. Nicht umsonst wandten

1 P. ArNoLD 1. c. 328.

2 Decreta et constitutiones (s. S. 15, Anm. 4) 58 f. Leider kénnen wir die weiteren
Bestimmungen nicht ertrtern.

3 P.Iso MULLER I. c. 23.

* Mitteilungen im Biindner Tagblatt vom 27. Aug. 1958, 106. Jg. Nr. 198 aus der
Churer Zeitung Nr. 22 vom 15. Médrz 1842 (Bibliogr. d. Schweizer Presse 252 V),
dem Morgenstern vom 12. April (Bibliogr. 691) mit dem Bericht eines Augen-
zeugen iiber das Einblasen der Luft, Dementiin der Biindner Zeitung vom 16. April
1842 (Bibliogr. 231). Unter dem genannten P. Silesius oder Salesi méchten wir
den bekannten P. Salesius Brunner vermuten, ehemals Benediktiner in Maria-
stein. Vgl. die Angaben im Monasticon Benedictinum Helvetiae IV (0. J.) 236 f.,
die Literatur iiber ihn S. 279 n. 284.

5 Die churratische Wallfahrt. Basel 1964, 78, ebda. die bemerkenswerten gutacht-
lichen AuBerungen von Prof. Dr. HEINRICH WILLI in Ziirich. Die medizinge-
schichtlichen Aspekte unseres Themas fallen nicht in unsere Kompetenz. Immer-
hin sei nachgetragen, da Bernard E.v. Lenzburg, Bischof von Lausanne, in
seinem Hirtenschreiben vom 25. Mai 1788 das Werk von FrancEsco EM. CANGIA-
MIiLA, Embriologia sacra sive de officio sacerdotum, medicorum et aliorum circa
aeternam parvulorum in utero existentium salutem anfuhrt, 3. Aufl. Augsburg
1764 (iiber weitere Auflagen s. Catal. Biblioth. Nationale Paris 23, 288, dazu 40,
851, British Museum, General Cat. 33, 272) mit der franz. Ubersetzung: Abrégé
de I'Embriologie sacrée par 1’abbé DiNouarT. 2. Aufl. Paris 1774. Jedenfalls
dienten die hier S. 369 ff. zit. Mandate als Vorbild fiir den Bischof v. Lausanne.
S. 352 fi. bemerkenswerte Berichte iiber Fille von Scheintod aus den Jahren 1760-61.

67



kantonale Regierungen im 19. Jahrhundert dem Unterricht der Hebam-
men besondere Aufmerksamkeit zu. Die Regierung des Kantons Aargau
errichtete auf Grund eines Gesetzes vom 15. Dez. 1836 eine Hebammen-
schule und verfiigte, da3 die Hebamme bei tot scheinenden Kindern
einen Arzt herbeirufe, in der Zwischenzeit aber alle Mittel anwenden
solle, liber die sie zum Zwecke der Wiederbelebung solcher Kinder belehrt
worden sel. Gelang es einer Hebamme, ein iiber eine halbe Stunde tot-
geborenes Kind wieder zum Leben zu bringen, durfte sie eine besondere
Belohnung aus der Staatskasse erwarten!. Als in Oberrohrdorf am
16. Juni 1860 ein totgeborenes Kind in der Nacht ohne Geleite und ohne
Mitwirkung des Pfarrers beerdigt worden war, bot dieser Vorfall bald
den Anlaf3 zu einem Konflikt mit dem Bischof von Basel. Der Pfarrer
hatte zwar zu seiner Rechtfertigung erkldrt, in solchem Verfahren liege
keinerlei «Inhumanitidt», und ein Kind werde erst durch die Taufe Mit-
glied der Kirche und damit ihrer Segnungen teilhaftig. Allein der Katho-
lische Kirchenrat dringte unter dem Vorsitz Augustin Kellers auf eine
einheitliche Regelung des Beerdigungswesens fiir ungetauft verstorbene
Kinder, auf daB alle gemdB3 dem Wunsch der Eltern mit férmlichem
Leichenbegleit bestattet wiirden. Der Kath. Kirchenrat meinte in seiner
Eingabe vom 26. Juni 1860: « Abgesehen also davon, daBl schon Humani-
tatsriicksichten eine solche Behandlung eines menschlichen Geschopfes
verurtheilen miissen — namentlich gegeniiber den Eltern, wenn ihr Kind
ohne Begleit gleich einem gewdohnlichen thierischen Wesen der Erde
ibergeben wird», erfordere die Fiihrung des Registers die kirchliche
Beerdigung 2. Am 31. Aug. 1860 erging in einem Kreisschreiben an die
Pfarrimter des Kantons eine entsprechende Weisung 3. Am 6. Okt. aber
verwahrte sich der Bischof von Basel, Kaspar Arnold, gegen diesen Ein-
griff in den Glaubensbereich der katholischen Kirche. MaBgebend sei die
dogmatische Wahrheit, alle Ritualien schléssen ungetaufte Kinder vom
kirchlichen Begribnis aus. Der Bischof fiihlte sich auch verletzt, weil
den Katholiken auf diese Weise Auffassung und Praxis der Reformierten
aufgedringt wiirden, obgleich beiden Konfessionen die Gleichberechti-

1 Gesetzes-Sammlung fiir den Kt. Aargau 1-4 (Brugg 1822) 171 ff.: Organisation
des Sanitiatswesens, 185-187, §§ 89, 91, 98 {.; dazu vgl. Neue Sammlung der Gesetze
und Verordnungen des Kt. Aargau 2. Bd. (Titelbl. Aarau 1831, enthidlt jedoch
Gesetze von 1834-38) 216, 3. Bd. (Aarau 1848) 82 f.

2 Staatsarchiv Aarau, Kirchenwesen 31. Aug.-29. Okt. 1860 (23 Blatt), s. Zt. uns
gitigst von Freund Dr. Georg Boner, Aarau, iibermittelt.

3 Vgl. Gesetzes-Sammlung fiir den Kt. Aargau enthaltend die Gesetze usw. 1856-
1864, 5 (1865) 316.

68



gung zuerkannt sei. Indem er die Unterschiede in der Auffassung von der
Taufe hervorhob, betonte er namentlich, ungetaufte Kinder kimen auch
nach katholischer Lehre keineswegs in die Hélle, sondern sie wiirden
ohne Anschauung Gottes einer natiirlichen Seligkeit teilhaftig. Der
Kirchenrat hielt an seiner Auffassung entschieden fest und suchte seine
Stellungnahme vor allem auch mit den Meinungsverschiedenheiten unter
den Theologen zu stiitzen. Im iibrigen gab es nach seiner Erklirung nur
noch wenige Friedhofe mit ungeweihter Erde. Dagegen sprach er von
den listigen Hebammen, die die Miitter und die Pfarrer aus ihrer Ver-
legenheit zégen, indem sie Zuflucht zur bedingten Taufe ndhmen *.

Die Verschiedenheit der Lehre von der Taufe bei Reformierten und
Katholiken zeichnete auch Jeremias Gotthelf in seinem Roman «Leiden
und Freuden eines Schulmeisters» 2. Er entwirft ein ergreifendes Bild
von der seelischen Not der Eltern eines ungetauft verstorbenen Kindes.
Ihr Gliick wird bald iiberschattet von der Trauer iiber das dem Tode
geweihte Kind. Doch der Dichter, der sein Volk kennt, riickt in die Mitte
des Geschehens den Glauben an das ewige Heil auch fiir die ungetauften
Kinder. Die eine der Frauen, welche die leidtragenden Eltern besucht,
wird zur Deuterin des Volksglaubens, wenn sie erklart: «Mi seyt zwar, si
chémme nit i di hingeristi Holl, aber es wird vornache o no heil3 gnue sy.
Die arme Tropf» 3. So gewinnt der Dichter den Ausgangspunkt fiir die
Widerlegung des «aus der alten Katholizitat her» verbreiteten Glaubens,
wonach die ungetauft verstorbenen Kinder ewig verdammt wiirden. Der
Schulmeister ist iiber diese Anschauung entsetzt. Die Frau aber trostet
ihn mit dem Hinweis auf die Bibel, die sich iiber das Schicksal solcher
Kinder nirgends ausspricht. Das Wort der HI. Schrift ist entscheidend,
aber Zweifel treiben den Schulmeister doch noch zum Pfarrer. Und dieser
setzt nun mit der letzten Belehrung ein. «Aber der alte Glaube, daB3
Ungetaufte des Teufels seien, blieb nicht nur unterm Volk, sondern ward
auch Kirchenglauben, obgleich er durchaus keinen Grund in der Bibel
hatte» *. Dann steigt vor dem Auge des Pfarrers aus ferner Zeit das Bild

! Wir miussen es uns leider versagen, auf diese Auseinandersetzung niher einzu-
gehen, insbesondere die vom Kirchenrat angezogenen kirchlichen Autoren zu
iiberpriifen.

2 JEreEMIAs GOTTHELF, Samtl. Werke hrg. von Rud. Hunziker u. Hs. Bloesch III. 2
(1921) bes. 148-162. Wir iibernehmen einzelne Stellen, doch ohne das iiberschrie-
bene e. Diesen Hinweis entnahmen wir den Mitteilungen von E. HOFFMANN-
KRAYER, Volkskundliches aus Jer. Gotthelf. Schweiz. Archiv f. Volkskunde 19
(1915) 39, 45.

3 1s 82157, 4 1. c. 160.

69



von der Taufe der totgeborenen Kinder in Biiren auf, damit auch Bilder
des «kursierenden Volksglaubens»!. Dafiir gibt Gotthelf bezeichnende
Beispiele. Der Totengrdber hatte fiir das Kind «das kleine Gréblein in
der Dachtraufe gemacht und gar nicht tief». Auf die Frage des Schul-
meisters erklirt er: «Je ndher der Kirche man begraben werde, desto
sicherer sei man vor den bosen Erdgeistern, und da ungetaufte Kinder
nicht durch die Taufe vor ihnen geschiitzt wiirden, so tue man sie an die
Kirche, um durch die Kirche selbst beschiitzt zu werden. Dann tue man
sie ins Dachtrauf, damit sie noch hier getauft wiirden. Wenn ndmlich
der Pfarrer das Taufwasser bsegne, so werde alles Wasser in und an der
Kirche zu Taufwasser (das hei3t, der Heilige Geist komme in dasselbe)» 2.
Regne es, werde auch das Regenwasser auf dem Dach Taufwasser, und
dringe es bis zum Kinde, werde das Kind so gut und giiltig getauft wie
das Kind in der Kirche.

Der Verlust des ewigen Heils fiir das totgeborene und ungetaufte Kind
wurde immer als ein unfaBbares Ungliick empfunden. Zwischen der
metaphysischen Einstellung des Menschen und dem allméhlichen Auf-
didmmern der Erkenntnis natiirlicher Zusammenhinge entwickelte sich
jene Spannung, welche das Weltbild weithin umzuformen begann. Diese
Spannung enthiillte sich in der Hoffnung des Volkes auf die Wieder-
erweckung totgeborener Kinder mittels des Glaubens. Dieser Glaube ist
nicht um Geringes eingesetzt worden. Menschliche Not wird stets nach
Formen seelischen Trostes ringen. Wieviele fanden einst diesen Trost
in einem lebendigen Glauben! Dieser bleibt, auch wenn er sich oft ins
Bizarre wandelte, doch das wesentliche Motiv fiir die Taufe totgeborener
Kinder. Der Wert des Menschen ist ewig, und einzig die Ewigkeit ver-
klart die tiefste Not des Menschen. In diesem Sinn gilt auch das Wort
des angesehenen Erforschers der religiésen Volkskunde, Rudolf Kriss:
«Alle jene zahllosen Sitten und Gepflogenheiten des Wallfahrtswesens,
gleichwohl welcher Herkunft, die dem gldubigen Gemiit in den Né6ten
des Lebens Hilfe und Erleichterung bringen, auf jeden Fall tief fromm
sind, verdienen Achtung und Anteilnahme, von welchem Standpunkt
man sie auch immer betrachten mag. Die rationale Zergliederung der
Phianomene, so notwendig sie fiir die Wissenschaft im Sinne des Strebens
nach Erkenntnis auch ist, soll die echte religiése Erlebnisfahigkeit nicht
schmilern und wird es wohl auch bei denjenigen, die ihrer teilhaftig sind,
nicht so leicht vermégen» 3.

! 5. oben S. 11 ff. iiber Biiren. Z1.c.161 1.
3 Wallfahrtsorte Europas. Miinchen 1950, 286.

70



BEILAGEN

Nr.1 Bevers, 1. Mirz 1501

Testament der Ursina Biursch von Sils, Gattin des Sebastian Tugung

von Beuvers.
Or. Pergament Gemeindearchiv Bevers Nv. 51.

In nomine Domini amen. Anno a nativitate eiusdem Domini millesimo
quingentesimo primo, indicione quarta, die vero primo scilicet lune mensis
marcii. Quoniam si testamentorum non fuisset introducta solemnitas ple-
rumque accideret, quod bona intestatorum decedentium ad indignos immeri-
tosque divolverentur et qui digni essent, a comoditate ipsorum bonorum
sepius excluderentur, quod non esset dignum nec ratione consonum. Idcirco
honesta ac proba mulier Vrsina filia quondam Biursch de Selio et legitima
uxor Sebastiani Tugung de Biuer vallis Engedine Curiensis diocesis sana
mente, sensu, loquela et intellectu per gratiam Domini nostri Jesu Christi
ac etiam languens corpore, timens casum mortis, quem Dominus omnipotens
nemini pepercit, nolens intestatus [!] decedere, quinymo volens anime sue
providere et bonis suis bene disponere et ordinare, ne inter eius posteros
aliqua contentionis materia oriatur, sed penitus sit extructa, fecit et facit
ac facere procuravit et procurat infrascriptum suum testamentum etc.

In primis namque statuit, voluit, jussit et ordinavit atque statuit, vult et
ordinat et mandat, quod omnia bona, que suprascripta Vrsina hereditavit
in Selio de suo patre Bursch reliquit sue matri ad gaudendum, fruendum et
utendum diebus vite sue matris, quod peciit et petit hoc habere et tenere
gratum et ratum.

Item reliquit, jussit, voluit et ordinavit ac reliquit. jubet, vult et ordinat
ecclesie sancti Spiritus in Ponteserasina ! libras quinquaginta.

Item reliquit, jussit et ordinavit ac jubet, reliquit et ordinat ecclesie sancti
Nicolai in Larett ? libras quinquaginta.

Item reliquit, jussit et ordinavit ac reliquit, jubet et vult et ordinat ecclesie
beate Marie virginis in Cresta ? libras quinquaginta.

Item reliquit, jussit, vult et ordinat ac reliquit, jubet, vult et ordinat
ecclesie sancti Sebastiani in Samaden * libras quinquaginta.

Item reliquit, jussit wluit et ordinavit ac jubet vult et ordinat ecclesie
sancti Anthonij in Samaden * libras quinquaginta.

Item reliquit, jussit, voluit et ordinavit ac jubet, reliquit, vult et ordinat

1 Uber die heute abgegangene Heiliggeist-Kapelle in Pontresina s. ERWIN POESCHEL,
Die Kunstdenkmailer Graubiindens 3, 372, dazu 358.

2 Laret = Dorfteil Pontresinas. An der Stelle der Kapelle St. Niklaus steht heute
die evangelische Pfarrkirche. 1. c. 368.

3 Uber die Marienkirche in Cresta s. PoEScHEL 1. c. 330.

+ Uber die 1914 abgebrochene St. Sebastians-Kapelle in Samaden 1. c. 384.

5 Uber die Antonius-Kapelle in Samaden, heute nicht mehr vorhanden, 1. c. 378.

71



Sebastiano suo marito libras quinquaginta et suum lectum subtus et lectum
supra cum pannis.

Item reliquit, jussit et ordinavit ac jubet, reliquit et ordinat Anette filie
suprascripti Sebastiani suam tunicam brunam.

Item reliquit, jussit, voluit et ordinavit ac reliquit, jubet, vult et ordinat,
quod Petrus filius prefati Sebastiani debeat vestiri de suis propriis rebus et
bonis de panno colorato.

Item reliquit sorori sue Anne suum pellitium.

Item reliquit et ordinavit uxori Moniat suam tunicam cum manicis brunis.

Item habuit votum ad visitandum ecclesiam sancte Marie in valle s,
Jacobi ! et offere ibidem cruciferos septem.

Item vovit visitare ecclesiam sancti Gaudentij? discalciatis seu nudis
pedibus et emere tres oculos cereos pro quatuor cruciferis.

Item vovit visitare ecclesiam sancte Marie in Zayngel 3 et offerre unam
siliquam butiti.

Item vovit dare ecclesie sancte Marie Magdalene * unam siliquam butiri.

Item vovit dare ecclesie sancte Marie in Cresta unam siliquam butiri.

Item reliquit, jussit, voluit et ordinavit omnia alia sua bona que supersunt,
salvo hereditate patris ecclesie sancti Jacobi in Biuer * cum tali pacto et
condicione, quod peractiones fiendas pro anima suprascripte Vrsine et
remedium debeant solvi de propriis bonis suprascripte Vrsine et sindici
suprascripte ecclesie teneantur mittere celebrare tres tricesimos pro anima
suprascripte Vrsine et etiam solvere et expedire omnia et singula supra-
scripta et testata seu legata et residuum debeant ponere utilitatem subpra-
scripte ecclesie, ubi maior est necessitas.

Item suprascripta Vrsina testatrix peciit et reliquit me subscriptum
notarium, ut essem executor cmnium et singulorum suprascriptcrum seu
testatorum.

Actum in Biuer in domo prefati Sebastiani. Testes: honorabilis dominus
Sebastianus Yttan ¢ et Nut filius Nutin Biuerun de Biuer et suprascriptus
Sebastianus vocati et rogati.

Et ego Gallus Jacklin de Zutz publicus notarius hoc presens publicum
legationis ac testamenti instrumentum tradidi et scripsi signo et nomine meis

1 Gemeint ist jedenfalls S. Giacomo, Dorf am siidlichen Ausgang des Spliigenpasses.

2 Uber die Wallfahrt zum hl. Gaudentius in Casaccia s. P. Iso MULLER, Die chur-
ritische Wallfahrt im Mittelalter (Basel 1964) Register unter Gaudentius.

3 Wie wir glauben handelt es sich um die Wallfahrtskirche in Tschengels.

* Wahrscheinlich doch die «capellania annualis seu primissaria in Pontresina
s. Marie Magdalene» nach Reg. librorum horarum fol. 47a (Bischofl. Archiv Chur),
vgl. dazu PoEscHEL 1. c. 358.

5 Uber die St. Jakobskirche in Bevers s. PoEscHEL 1. ¢. 318 ff.

6 Ein Schreiben von Seb. Ytan, Kapl. in Bevers, an den bischéflichen Siegler vom
14. Mai 1517 s. in dieser Zeitschr. 32 (1938) 168-70, ebda. weitere Nachweise.
Uber das Schicksal dieser Legate vgl. O. VAseLLA, Der bduerliche Wirtschafts-
kampf und die Reformation in Graubiinden. Jahresber. d. hist.-ant. Gesellschaft
Graubiindens 1943, 104,

72



solitis et consuetis roboravi in fidem et testimonium omnium et singulorum
premissorum rogatus et specialiter requisitus.
Signet: Gallus Zoya. G. J.

Nr. 2. (Tschengels) o. D. (1515-20) !

Gemeinde und Pfarrvikar von Tschengels bitten den Bischof von Chur,
das Verbot der Wallfahrt mit totgeborenen Kindern zuriickzuziehen.

Or. Papier, Bischdfliches Avchiv Chur, Mappe Tschengels.

Hochwirdiger farst, gnediger herr! Eweren farstlichen gnaden syend unnser
undertenig willig dienst zuvor berait. Gnediger herr! Als dann E. F. G.
wissenlich ist, was wunder und zaichen zu Tschengels unnser liebe frow jn
E. F. G. bistumb yetz bishar und tdglichs gewlrkt hat und tdglichs wirken
ist, da nun E. F. G. als ordenlicher herr und bischof begert hat ainen schlfissel
zi dem schatz und opffer, der da téglichs gefelt und gefallen ist, der glichen,
das der priester da selbs die kindle, die da lebendig werdend, nit téffen sol,
och die wunder und zaichen, die da geschechend, nit uf schriben noch ver-
kiinden soll, das nun alles zu niderlegung und vernichtung solicher walfart
und och verderblichem schaden der bliwen der pfarkirchen komen wirt, also
ist unnser undertenig pit, E. F. G. welle die pfarkirchen laussen beliben, wie
von alterherkomen ist und kain niwerung da machen und zi merung und
uffnung solicher walfart wunder und zaichen vergdnnen, die kind, die da
lebendig werdend, ze téffen, och wunder und zaichen, die da geschechend und
gleblich bybracht miigend werden, laussen verkunden, damit solichs loblichs
angefangens firnemen nit abgestelt werd. Wellend wir umm E. F. G. jn aller
billichait verdienen.
E.F.G.

undertenige gehorsami Georius Zimerman kirchenprobst

jn namen der gantzen gemaind und Jodocus Klainman

vicari zi Tschengels.

Adresse und Siegel fehlen.
Dorsalnotiz: Suplic Tschengels 1498 [wohl 17. Jahrh.]

Nr. 3. Chur, 22. Okt. 1740
Das bischifliche Offizialat in Chur entscheidet tiber die Bedingungen,
die fiir die Taufe abortiver und ungetaufter Kinder in der Pfarrkirche
2u Disentis inskiinftig gelten sollen.

Bischdfl. Avchiv Chur, Prot. Officii Bd. 3 (1740-44) 14 f.

Actum coram Rev™ Officio praesentibus Rev™s et Ill ™ dominis D. Vi-
cario Generali, D. Cantore et P. Vincentio die 22. octobris 1740. Propositus

1 Jodokus Kleinmann ist Pfarrvikar in Tschengels von 1515-1520 (Reg. Induciarum,
Bisch. Archiv Chur, 495, 497), Pfarrvikar in Latsch 1520-1524, ebda. 491 sowie
Reg. libr. horarum 1. c. 76 b. Eine genauere Datierung ist leider nicht méglich.

73



fuit casus de baptismo infantium abortivorum, qui coram imagine B. V. M.
Dolorosae in ecclesia parochiali S. Jo. Baptistae Disertinae positi aliqua
signa vitae miraculosae prae se ferentes a mulieribus baptizantur, et ab
Officio Revm®e Ecclesiae resolutum fuit, ne deinceps eiusmodi baptismus
talibus parvulis nisi a parocho loci vel alio sacerdote vel circumstantiis id
exigentibus, saltem a viro probo et ad administrandum hoc sacramentum
sufficienter instructo, nullatenus autem a mulieribus, conferatur ac proinde

29° yt huiusmodi infantes abortivos aut alios absque lavacro regenera-
cionis mortuos ad dictam ecclesiam et imaginem miraculosam deferentes
parochum praeire moneant, quantenus ipsemet aut eius socius vel his im-
peditis alius saltem sacerdos huiusmodi miraculo per intercessionem Dolo-
rosae Matris impetrando interveniant excepto casu necessitatis, in quo
saltem duo testes jurati ad hoc specialiter a parocho deputandi aut alias fide
digni de signis vitae miraculosae possint ac debeant sub juramento testari.

3%° Infantes huiusmodi nullatenus baptizentur, nisi signa vero similia et
iuxta prudentum ac peritorum existimationem probabilia vitae per miracu-
lum recuperatae dederint, cuiusmodi non esse iudicamus solum colorem
rubeum, cadaveris molitiem et alia similia, quando alicui causae naturaliv. g.
ignis aut lampadarum propinquitati cadaveris per complexum vel brachiorum
sustentationem extrinsecus imisso calori etc. aliunde adscribi possunt,
excepto casu quo color aut mollities etiam cessante vel remota eiusmodi
causa ad longum tempus ita durarent, ut non nisi miraculo prudenter ad-
metiri valeant.

4% Nisi signa vitae miraculosae sint evidentia et adeo manifesta, ut
quilibet cordatus ex illis infantem vivere liquido possit diiudicare, volumus,
ut tales infantes non aliter quam sub conditione baptizentur.

5%°. Denique mnandamus, ut omnes abusus, qui hactenus in re tanti momen-
ti forsitan irrepsere, penitus tollantur et hoc nostrum decretum ad praeca-
venda scandala et quaevis inconvenientia deinceps inviolabiliter observetur.
Intimetur P. Andreae capuc. parocho missionario loci .

(Marginalvermerke).

(a) Idem per decretum etiam ob casus paritatem parochiae Schrunensi in
valle Montifontana fuit intimatum.

(b) Idem decretum sub dato 15 martii 1749 quoad substantiam et modum
tenendi etc. expeditum fuit etiam ad parochialem (ecclesiam) in Berschis
quo fideles ad miraculosam imaginem B.V. M. Auxiliatricis pro eodem
effectu confugiunt 2

Idem decretum sub dato 21. juliil750 quoad modum per similia tenendi
etc. expeditum fuit etiam ad parochialem ecclesiam in Brienz.

! G. GapoLra, Ils paders caputschins a Mustér 1648-1818. I1 Glogn 1950, 69 ff. ver-
zeichnet diesen Pater Andreas nicht.

2 Tn Berschis wurde 1736 eine Maria-Hilf-Bruderschaft errichtet; ob die Wallfahrt
mit totgeborenen Kindern adlteren Datums ist, lassen wir dahingestellt. Vgl.
E. RoTHENHAUSLER, Die Kunstdenkmaler des Kt. St. Gallen I (1951) 412.

74



REGISTER DER WALLFAHRTSORTE

Alsemberg, Brabant 44.
Andermatt 59.
Arruffens, Fr 51 {.
Bergatreute 64.
Berschis, SG 58, 74.
Bourguillon, FR 53.
Brienz, GR 57-59, 74.
Brixen, 48, 50.
Bruneck 45, 50.
Biiren s. Oberbiiren.
Buxy 43.

Caestre 43.

Casaccia, GR 25, 72.

Chandolin b. Saviése, VS 66.

Chatillens, VD 4.
Compostela 16.
Disentis, GR 57 {., 67, 74.
Einsiedeln 51.

Ems, GR 66.

Fellers, GR 56, 59 {.
Freiburg 10.

Genf 3, 5-10, 28 ., 34.
Gillarens, FR 53.
Gomion, Passeir 50.
Graun 63.
Habstetten, BE 14.

Hohen Fliuhen, Zen, VS 66 {.

Hopitaux Les, Burgund 52.
Hollbruck 50.

Kaltenbrunn 29, 50, 63.
Kirchberg, SG 65.
Lausanne 2{., 6.
Libercourt 44.

Luggau 28, 43.

Maria Waldrast im Wipptal 50.
Mirecourt 45 f.

Miinster b. Rattenberg, Tirol 48, 50.

Muri 50 {.
Neuenburg 4 £., 29.

Oberbiiren 3, 6, 10-25, 28 £f., 32-35, 70.

Obersaxen, St. Martin 66.

Pfunds 63.

Pruntrut 46 f. 55.

Ransberg 44.

Rigi 56.

Rom 16.

St. Beatenberg, BE 14.

St. Gallen, U. L. Frau 26-28, 42.
— zum hl. Kreuz 65.

St. Jakobstal 25.

St. Paul in Eppan 50.

Schattdorf, UR 66.

Schruns 58, 61 {., 74.

Sporo 42, 44.

Teising, O'bayern 44.

Tirano 29, 42.

Tongres 44.

Tours, FR 3, 9f.

Tramin, Tirol 50.

Trens b. Sterzing 29, 48 £., 64.

Trient, della Laste 44.

Truns, GR 57.

Tschengels 25 1., 62 f., 72 1.

Ursberg 53 f.

Vallis s. Jacobi s. St. Jakobstal

‘WeiBenstein 44.

Zayngel s. Tschengels.

75



	Über die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz
	Vorreformatorische Wallfahrtsorte
	Die Taufe totgeborener Kinder und die Reformation
	Der Brauch in nachreformatorischer Zeit
	Beilagen
	Register der Wallfahrtsorte


