
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 59 (1965)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Erich Dinkier: Das Apsismosaik von S.Apollinare in Classe. Westdeutscher
Verlag, Köln und Opladen 1964. 136 S. 32 Abb. und XIX Tafeln.

Diese reichbebilderte Studie zu den Mosaiken der bekannten Basilika in
Classe bei Ravenna kommt nach der Bearbeitung der Architektur und
Geschichte dieser Kirche durch M. Mazzotti (1954) sehr gelegen. In ihrem
ersten Teil behandelt sie die Ikonographie, im zweiten die Ikonologie oder
Sinndeutung, im dritten sucht sie das Mosaik in die Geschichte der
frühchristlichen Apsismalerei einzuordnen.

Die Ikonographie will durch Heranziehen der Parallelen Ursprung und
Entwicklung der kompositioneil zur Einheit geschlossenen drei bildlichen
Motive ermitteln: der Verklärung Christi auf dem Tabor, des Triumphkreuzes

auf dem gestirnten Himmel, des inmitten von zwölf Lämmern
stehenden Titelheiligen Apollinaris. Besondere Aufmerksamkeit wird der
Transfiguration geschenkt, die in der ältesten Kunst verhältnismäßig selten
und spät vorkommt. Auffallende Beziehungen bestehen zu einem
zeitgenössischen Mosaik auf dem Sinai und zu einer späteren Miniatur des Codex

graec. 510 der Bibliothèque Nationale von Paris (9. Jh.).
Diese zu einer wundervollen Einheit verschmolzenen Motive werden ebenso

einheitlich von der Eschatalogie her gedeutet. Es handelt sich nach dem
Verfasser um eine symbolische Darstellung der zweiten Ankunft des Herrn.
Im Mittelpunkt dominiert das triumphale, juwelengeschmückte Kreuz, das

nicht als stellvertretendes Sinnbild Christi, sondern als seiner Parusie
vorausgehendes Zeichen (Matth. 24,30) interpretiert wird. Die Anregung zu dieser

Deutung geht von den religionsgeschichtlichen Untersuchungen F. J. Döl-
gers (Sol Salutis 1925) und E. Petersons (Das Kreuz und das Gebet nach
Osten, in Frühchristentum, Judentum und Gnosis 1952 S. 15 ff.) aus. Die
beiden andern Motive, d. h. die Verklärung Christi und Apollinaris, sind dem

Hauptmotiv des Kreuzes untergeordnet und müssen von diesem her, also
ebenfalls eschatologisch gedeutet werden. Erstere wird am ausführlichsten
in der Apokalypse des Petrus mit der Parusie verbunden. Sie könnte das

Mosaik von Classe beeinflußt haben. Die Interzessionsrolle der Märtyrer
beim Gericht - Apollinaris ist als Orans dargestellt - war eine der Antike
geläufige Vorstellung. Da bereits im 5. Jahrhundert die Adventsliturgie von
Ravenna die erste und zweite Ankunft des Herrn miteinander verknüpft
(Rotolo opistofrago), kann sie als Voraussetzung zum Verständnis dieses

Bildinhaltes betrachtet werden. Nach dem Verfasser steht diese Deutung

335



mit dem übrigen Apsisschmuck der Antike in Einklang. Denn auch dort
kommt die eschatologische Stimmung mannigfaltig zum Ausdruck.

Diese schöne, durch ihre Einheit imponierende Interpretation wird im
wesentlichen das Richtige getroffen haben. Als Bekräftigung des
eschatologischen Sinnes des Kreuzes könnte man den dunkelblauen Hintergrund
anführen. Gemäß der Parabel der zehn Jungfrauen (Matth. 25,6) erwartete
man den wiederkommenden Herrn mitten in der Nacht. Daher schreibt die
Paradosis das wachsame Gebet zur Mitternachtszeit vor (Kap. 36), zu welcher
der Bräutigam kommen wird. Die Deutung der Sterne als Sinnbild der Engel
scheint mir sehr problematisch. Zu überzeugen vermag ebenso nicht die
Auffassung, das Kreuz sei nur Signum und nicht zugleich stellvertretendes
Symbol des Herrn. Warum dann im Scheitelpunkt des Kreuzes die Büste
Christi Warum sonst im Baptisterium von Neapel die Krönung des

monogrammatischen Kreuzes (Christus) auf gestirntem Himmel durch die Hand
Gottes Möglicherweise war auch hier in der herausgefallenen Mitte ehemals
ein Bildnis Christi wie in Ciasse. Die Deutung des Kreuzes nur als des

praecursor Domini scheint auch zu eingeengt, zu absolut. Zur Kontrolle
sah ich mir etwas Augustinus weitschichtiges Schrifttum an. Im Blickfeld
dieses Autors steht allein der triumphale Gedanke des Kreuzes, keineswegs
jener der Wiederkunft. Selbst dort, wo man eine Erwähnung der
eschatologischen Symbolik erwarten dürfte, wie bei der Schilderung des
Endgerichtes oder der Erklärung von Matthäus 24 (siehe De civ. dei XX 24;
Quaest. Evang. 38; Epist. 199 De fine mundi), begegnet man nur Schweigen
oder findet man höchstens eine kommentarlose Erwähnung des «Zeichens
des Menschensohnes» (Matth. 24, 30). Die Aufgabe der Märtyrer als «Advocati»

beim Gericht wäre sicher noch wirksamer durch das Bildmaterial aus
den Katakomben (etwa der Gruft der Veneranda in Domitilla) und den
Inschriften an den Martyrergräbern beleuchtet worden. Doch liest man
dieses wertvolle Buch mit Gewinn. O. Perler

Statuts, Chapitres généraux et Visites de l'ordre de Cluny. Hrsg. von Dom
G. Charvin. Bd. I, Paris, Editions E. de Boccard 1965, 483 S.

Die Geschichte Spät-Clunys von der Mitte des 12. Jahrhunderts bis zur
französischen Revolution mitsamt den weit über tausend zum cluniazensischen

Klosterverband gehörenden, hauptsächlich über Westeuropa
verstreuten Prioraten ist bis jetzt nur in Ansätzen bekannt. Diese Tatsache
hängt wohl vor allem damit zusammen, daß die kirchen- und
allgemeingeschichtlich intensivste Wirkung Clunys mit dem Auftreten der
Zisterzienser und vollends der Minoritenorden ihren Höhepunkt überschritten
hat, so daß der weitere Verlauf der cluniazensischen Ordensgeschichte dem
größten Teil der Historiker als unerheblich erschien. Aus den verhältnismäßig

wenigen Arbeiten über die Geschichte Spät-Clunys ist jedoch bekannt
geworden, daß erst diese Epoche die endgültige Ausformung des Priorats-
systems gebracht hat, d. h. daß einerseits zwischen Prioraten einer bestimmten

Gegend sowie anderseits zwischen den einzelnen Prioraten und dem
Mutterkloster Cluny reichliche Verbindungen bestanden haben. Wie diese

336



ganze Organisation bis ins Spätmittelalter hinein gespielt hat, ist in dem
wichtigen Werk von Guy de Valous, Le monachisme clunisien (Paris 1935)
ausführlich untersucht worden. Eine grundlegende Quelle dieser Pariser
These stellen die cluniazensischen Generalkapitelakten und Visitationsprotokolle

dar, auf die schon 1873 von A. Bruel hingewiesen worden ist und
die G. F. Duckett 1893 sehr auszugsweise und fehlerhaft ediert hat. Dom
G. Charvin, der große Kenner der spätcluniazensischen Geschichte, hat sich
nun der mühevollen Arbeit unterzogen, in einem mehrbändigen Werk alle
erhaltenen Generalkapitelakten und Visitationsprotokolle herauszugeben.
Dafür gebührt ihm von vornherein der Dank aller an diesem Problem interessierten

Historiker.
Der Textteil dieses ersten Bandes wird eröffnet mit der kritischen Edition

der 18 Statuten Clunys von Abt Odilo um 1030-31 bis zu Mazarin 1658, von
denen die meisten bis heute in nur schwer zugänglichen, älteren Drucken
benutzbar waren. - Anschließend folgen in ebenso kritischer Weise chronologisch

die erwähnten Berichte bis zum Jahre 1289.
Die Einrichtung der cluniazensischen Generalkapitel geht auf die Statuten

des Abtes Hugo V. aus dem Jahre 1200 zurück. Sie scheinen sehr bald zu
einer jährlichen, immer auf den 3. Fastensonntag festgesetzten Institution
geworden zu sein, vor allem seit Papst Gregor IX. 1233 die Prioratsvisi-
tationen definitiv eingeführt hat. Oberstes Ziel der Generalkapitel war die
Überwachung der ganzen Kongregation in geistlicher und materieller

Hinsicht. Zu diesem Zwecke wurden zunächst vier, seit dem ausgehenden 13. Jh.
jedoch fünfzehn Definitoren gewählt, welchen die Ordensvisitatoren ihre
Berichte vorlegen mußten und die daraufhin ihre Reformentscheide trafen.
Deshalb wurden im Verlaufe der Zeit alle Prioren immer stärker verpflichtet,
vor dieser obersten Gerichtsinstanz des Ordens zu erscheinen. - Die
Abwicklung der Geschäfte auf dem Generalkapitel erfolgte entsprechend der
Reihe der etwa zur gleichen Zeit endgültig eingeteilten Ordensprovinzen,
über die je ein oder zwei camerarii zu wachen hatten. Diesen war sehr häufig
auch die Aufgabe der jährlichen Visitation übertragen.

Im Rahmen dieser Zeitschrift ist unter den zehn cluniazensischen
Provinzen vor allem die Provincia Alemannia hervorzuheben, die etwa das
Gebiet der Bistümer Genf, Lausanne, Besançon, Basel, Konstanz, Metz und
Toul umfaßte, d. h. neben vielen andern die schweizerischen Cluniazenser-
priorate Romainmôtier, Payerne, Bevaix, St. Victor in Genf, Rüeggisberg,
Rougemont. Münchenwiler, Corcelles, Hettiswil, St. Pierre auf der Bieler-
seeinsel und St. Alban in Basel in sich begriff. Für die Geschichte dieser
Priorate wird die vorliegende Dokumentensammlung von größter Wichtigkeit

werden, da sie oft das einzige Material zur Erfassung des innerklösterlichen

Lebens bietet.
Die Texte sind hauptsächlich nach der in der Bibliothèque de la Chambre

des Députés, Paris, liegenden Abschriftensammlung ediert, wenn keine
Originalhandschrift vorlag. Eine sehr kurze Einleitung über die einzelnen Institutionen

und die benützten Handschriften, eine leider nur summarische
Bibliographie, die in den Anmerkungen zum Text bisweilen ergänzt ist (für die
alemannische Provinz hätten jedoch die neueren Arbeiten etwa von J. P.

337



Cottier, L'abbaye royale de Romainmôtier et le droit de sa terre, Lausanne
1948; P. Ladner, Das St. Albankloster in Basel und die burgundische
Tradition in der Cluniazenserprovinz Alemannia, Basel 1960; H.E.Mayer,
Peterlinger Urkundenfälschungen, in: Deutsches Archiv 19, 1963, 30-129
zitiert werden müssen) sowie ein sehr gutes Ortsverzeichnis rahmen den
ersten Band dieses überaus begrüßenswerten Werkes ein, auf dessen rasche
Fortsetzung wir hoffen. Pascal Ladner

Josef Siegwart: Die Consuetudines des Augustiner-Chorherrenstiftes
Marbach im Elsaß. Freiburg/Schweiz, Universitätsverlag 1965, Spicilegium
Friburgense Bd. 10, xxi-418 S.

Wie stark die Consuetudines-Forschung heute im Zentrum des Interesses
steht, zeigt wohl am deutlichsten das auf viele Bände geplante Corpus
Consuetudinum monasticorum, das als Ergänzung zu den Regeltexten einen
vorzüglichen Einblick in das liturgische, kulturelle und geistige Alltagsleben

der klösterlichen Gemeinschaft bietet. — Es ist nun das Verdienst des

Dominikanerpaters J. Siegwart, den Blick über den monastischen Bereich
hinaus auf die Chorherren und im vorliegenden Bande auf die Consuetudines
des Augustiner-Chorherrenstiftes Marbach im Elsaß geworfen zu haben,
von welchen er die erste moderne und kritische Edition der ältesten
erhaltenen Fassung aus dem 12. Jh. herausgibt. Als Haupthandschrift
benützt er den Guta-Sintram-Codex von 1154 (bei welchem mit Vorteil noch
die andere Arbeit von J. Walter, Les miniatures du Codex Guta-Sintram de
Marbach-Schwarzenthann, in: Arch, alsaciennes d'hist. de l'art 4,1925, 1-40,
zitiert worden wäre) und kollationiert ihn mit 12 weiteren, z. T. publizierten
Handschriften. Mustergültig hat S. die häufig schwer zu findenden
Quellennachweise beigebracht und damit diese Edition zu einem ausgezeichneten
Arbeitsinstrument gemacht. Die wenigen Druckfehler lassen sich leicht
verbessern; so ist zu lesen p. 191 § 197 1. Apparat: eligendus; p. 209 § 233
1. App. statt subtal. : subtularium, p. 285 § 362: permaneamus; p. 307 § 454:
inspirante ; p. 311 3. unterste Zeile: adstridio; p. 53 Anm. 1 anderseits stört
eine ausgefallene Zeile den Text, der folgendermaßen lauten muß: qui ob
recordationem disciplinae, qua tempore antecessoris vestri in ecclesia Colo-
niensi enutriti sumus, specialem sibi inter ceteras occidentales ecclesias
dilectionem impendimus.

In der gewichtigen Einleitung bespricht S. vor allem Ort und Zeit der
Entstehung der Marbacher-Consuetudines, ihre Stellung in der kirchlichen
Verfassungsgeschichte, ihre Quellen und ihren Einfluß im Mittelalter. In
diesem letztgenannten Kapitel finden u. a. auch die schweizerischen
regulierten Stifte Kreuzlingen, St. Martin auf dem Zürichberg, Interlaken,
St. Leonhard in Basel und Köniz Erwähnung. - Aus diesen anspruchsvollen
Ausführungen sollen nur kurz die Quellenfragen und die Entstehungsgeschichte

hervorgehoben werden, weil daran das Problem der Regular-
kanoniker überhaupt ersichtlich wird. Innerhalb aller Tastversuche
zugunsten einer strengen vita communis, die z. B. in Italien im 11. Jh. von
der Benediktiner-Regel beeinflußt worden sind oder sich im Gebiet vom

338



spanischen Gerona über das Rhonetal bis Reims auf die ecclesia primitiva
berufen haben, gewinnt die schon im 10. Jh. für Kanoniker geschaffene
Kompilation der Chrodegang-Regel mit dem Memoriale qualiter eine
entscheidende Bedeutung. In diese Kompilation werden um die Mitte des
11. Jhs. wahrscheinlich in Reims oder Gent-Lüttich Texte von Augustinus
und Caesarius von Arles, und in der Folge die Isidorschen Sententiae
eingearbeitet. Auf diese ältere, um 1100 redigierte Textschicht lagert sich eine

neuere, die vor allem monastische Elemente aus den Consuetudines Udalrici
des cluniazensisch-hirsauischen Kreises bringt. - In der Unterscheidung
dieser beiden Schichten liegt das bedeutendste Ergebnis der Arbeit, denn die
ältere Schicht beweist die Eigenständigkeit der ursprünglichen Spiritualität
der burgundischen und deutschen Regularkanoniker, die nicht als Erbgut
des benediktinischen Mönchtums gewertet werden darf.

Unter all den von S. gemachten Ausführungen scheinen mir zwei eine
falsche Vorstellung zu wecken. Zunächst wenn er die Entwicklung der
kanonikalen und monastischen Consuetudines miteinander vergleicht und
p. 5 die Formen der Bräuche bei den Regularkanonikern aufzählt. An dieser
Stelle würde man besser von Reformkanonikern sprechen, weil die Chrodegang-,

Aachener- und Hieronymus-Regeln den Status vor den eigentlichen
Regularkanonikern - d. h. Chorherren, die mit oder ohne Gelübde auf den

persönlichen Besitz verzichten - darstellen. Zum andern heißt es p. 12, ein
«ordo officii», der nach dem Kirchenjahr eingeteilt ist, kann ursprünglich
ein Teil der Consuetudines gewesen und bei Anhäufungen von Rubriken
zum «liber Ordinarius» angewachsen sein. Das wird für Hirsau zutreffen, wo
ein Buch der Consuetudines das Rubrikenbuch darstellt, das sich schnell
zum «liber Ordinarius» entwickelte (vgl. den lib. ord. von Rheinau, der von
Hirsau kommt). Damit ist aber die Frage nicht entschieden, ob bei den
Kanonikern und in Basiliken mit zahlreichem Klerus nicht schon vor dieser
monastischen Umformung der Consuetudines zum «liber Ordinarius» in
Italien eine frühere oder parallele Erscheinung festzustellen ist, daß nämlich
Kleriker städtischer Stifte, angeregt durch Rubrikensammlungen aus den
«Ordines romani», die Rubriken und liturgischen Textinitien nach der
Kalenderordnung und nach dem Kirchenjahr zusammenstellten. Die erste
Handschrift dieser Art, deren Vorlage mindestens auf das 10. Jh. zurückgeht,

stammt aus Verona aus der Mitte bis 2. Hälfte des 11. Jhs. (vgl. K.
Gamber, Codices liturgici latini antiquiores, Freiburg/Schweiz 1963,
275 n. 1525).

Schließlich dürfen lobend hervorgehoben werden die Konkordanztabelle
und die verschiedenen Indices, die das ganze Werk erschließen, sowie der
schöne, klare Druck. Pascal Ladner

Gerda Koller: Princeps in ecclesia. Untersuchungen zur Kirchenpolitik
Herzog Albrechts V. von Österreich. Archiv für österreichische Geschichte,
Bd. 124, Wien 1964, 231 Seiten.

Albrecht V. (II.) gehört zu jenen zahlreichen Gestalten des Hauses Habsburg,

die von der Forschung vernachlässigt und demgemäß häufig falsch
eingeschätzt worden sind. Gewiß fehlt seiner Persönlichkeit der Glanz des

339



großen Herrschers und seine kurze Regierungszeit im Reich blieb ohne
tiefgreifende Wirkung. Seine Herrschaft als Herzog von Österreich zeitigte
jedoch für den Ausbau der landesherrlichen Stellung der Habsburger
bedeutende Folgen: Friedrich III. fiel vielfach ohne Mühe in den Schoß, was
Albrecht in zähem Ringen erstrebt hatte.

Es ist das Verdienst der von Alphons Lhotsky, dem ausgezeichneten
Betreuer der österreichischen Geschichte an der Wiener Universität, angeregten
Dissertation, den kirchenpolitischen Aspekt der Regierung Albrechts ins
richtige Licht gerückt zu haben. Die Verfasserin, die mit großer Sachkenntnis
zu Werke geht, verkennt dabei nicht, daß der Habsburger keine «singulare
Erscheinung» und auch kein «Protagonist» war. Seine kirchenpolitischen
Maßnahmen finden bekannte Parallelen und haben als typische Beispiele
jenes allgemeinen Prozesses zu gelten, in dem die Territorialfürsten als Erben
der mittelalterlichen Universalmächte die advocatia ecclesiae an sich rissen
und sehr extensiv zu interpretieren begannen. Albrecht V. konnte sich hierin
auf die bis ins 13. Jahrhundert hinabreichenden Bestrebungen seiner baben-
bergischen und habsburgischen Vorgänger stützen, die z. T. schon sehr früh
auf die alleinige Ausübung der Vogtei in ihrem Herrschaftsbereich, auf die
Gerichtshoheit über die bischöflichen Besitzungen und die Einschränkung
der geistlichen Gerichtsbarkeit zielten. Seine bedeutendste eigene Leistung
als «princeps in ecclesia» bestand indessen in der dringenden Reform der
österreichischen Chorherrenstifte und insbesondere der Benediktinerklöster,
die er ohne Billigung des zuständigen Ordinariats begann. Anscheinend über
Auftrag des Herzogs an die Wiener Professoren entstand noch vor den
diesbezüglichen Verhandlungen in Konstanz die «Reformationis methodus» des
Niklaus von Dinkelsbühl, der auch Albrecht veranlaßt hat, den aus dem
Reformzentrum Subjaco hervorgegangenen Seyringer mit der Durchführung
des Erneuerungswerkes zu betrauen. Ohne herzogliche Protektion hätte
jedoch dessen von Melk aus entfaltete großartige Wirksamkeit wenig
Aussicht auf Erfolg gehabt. Unverhüllter als hier trat der unverkennbar
nationalkirchliche Ehrgeiz des Herzogs in der Bistumspolitik zutage. Zwar vermochte
er den alten Plan, in Wien ein eigenes Landesbistum zu gründen, noch nicht
wieder aufzunehmen, aber er suchte seine politischen Ansprüche wenigstens
durch vermehrte Einflußnahme auf die Bistümer Passau, Freising und Salzburg

zu befriedigen. Dabei spielte die zentrale Rolle der hier minutiös
geschilderte Streit um die Besetzung des Passauer Bischofstuhles, in dem
kaiserliche und päpstliche, bayerische und österreichische Interessen sich
überschnitten. Albrecht, dessen Ansehen gerade durch seine kirchenpolitischen

Maßnahmen gestiegen war, glaubte in der «vollen Verantwortlichkeit»
und mit dem «Recht» des «guten Fürsten» zu handeln, wenn er hier die
Anerkennung Passaus als österreichischen Landesbistums - schließlich erfolglos

- erzwingen wollte. Trotz dem typisch österreichisch «Halben», das sich
im Ergebnis manifestiert, glaubt die Verfasserin als neu und für Aibrechts
Regierungsweise kennzeichnend, eine «konsequent eingehaltene Maxime»,
ein «wohldurchdachtes System» erkennen zu können. Freilich blieben auch
da Machtanspruch und Reformwille unlösbar ineinander verquickt, und zu
beiden hatte die Wiener Universität in selbstverständlichem Gehorsam die

340



iuristische und theologische Motivierung zu liefern; ihre bisher meist
unveröffentlichten, für die Stellung einer herzoglichen Landesuniversität höchst
aufschlußreichen Verlautbarungen, hat die Verfasserin in einem umfangreichen

Anhang in dankenswerter Weise publiziert. Carl Pfaff

Helmut Maurer: Das Land zwischen Schwarzwald und Randen im frühen
Mittelalter. Forschungen zur Oberrheinischen Landesgeschichte 16), Eberhard

Albert Verlag, Freiburg i. Br. 1965, 199 S.

Über die Herren von Krenkingen, deren bedeutendster Repräsentant
der gleichzeitige Reichenauer Abt und Konstanzer Bischof Diethelm von
Krenkingen war (1189-1206: Reg. Episc. Const. 1, 124-136 nr. 1113-1214)
stand bislang eine fundierte Darstellung aus. Die Nachrichten bei B. Bader
(Badenia 1844, 173-183), K. H. Roth von Schreckenstein (ZGO 28, 1876, 286-
371) K. Beyerle, Kultur der Abtei Reichenau 1 (1925) 147-152 oder P. Kläui
(NDB 3, 1957, 674) hat H. Maurer in seiner Freiburger Dissertation «Die
Herren von Krenkingen und das Land zwischen Schwarzwald und Randen.
Studien zur Geschichte eines landschaftsgebundenen Adelshauses im 12. und
13. Jh. » beträchtlich bereichern können. Etliches davon dürfte auch bei
der Überarbeitung der Helvetia Sacra zu konsultieren sein.

Aus dem Freiburger Arbeitskreis unter Gerd Teilenbach, der wesentliche
Vorarbeiten zur Erforschung mittelalterlicher Adels- und Personengeschichte
in Süddeutschland, besonders aber im Bodenseeraum, geleistet hat, kommt
auch die vorliegende Studie. Die ersten vier Kapitel der rund 600 Maschinenseiten

starken Arbeit, wie sie in den 'Forschungen' von Clemens Bauer zum
Abdruck kommen, umfassen vor allem die Frühgeschichte, die Zeit der
Karolinger und Ottonen, sowie die Zeit der Salier und Staufer. Dem letzten
Abschnitt kommt dabei dem Umfang nach (68-176) und inhaltlich das

Hauptgewicht zu.
Dabei greift die Darstellung nicht allein territorial in die Kantone

Schaffhausen, Aargau und gelegentlich Zürich aus; sie vermag überdies ein
anschauliches Bild klösterlicher Relationen von St. Gallen, Allerheiligen zu
Schaffhausen oder Rheinau für die Lande zwischen Schwarzwald und Rhein
zu entwerfen.

Besonders hervorgehoben zu werden verdient die frühe Erarbeitung der
sonst nicht zu häufig behandelten Klöster Berau, Grafenhausen und Detzeln.
Die Gründung des von St. Blasien abhängigen Frauenklosters Berau (68-84)
im frühen 12. Jh. sowie kurz zuvor des Klosters Grafenhausen (84-95), das

Allerheiligen unterstand, dürfen wir nicht zuletzt auch gegen die
althergebrachten Rechte der Reichsabtei Rheinau (65, 96-102) gerichtet sehen.
Hingegen war das Augustinerchorherrenstift Detzeln, das Konrad III. im
Jahre 1152 in seinen königlichen Schutz nimmt, zu eng mit seinen Vögten
aus dem Hause Krenkingen verbunden; es dürfte geradezu als deren
Hauskloster anzusprechen sein.

Einmal mehr zeigen sich neben den engen kirchlichen die nicht weniger
engen politischen Bindungen im Bodenseeraum: Zähringer, Neuenburger,
Lenzburger, Habsburger und die von ohningen teilen sich mit anderen den

341



Territorialbesitz im Gebiet der Wutach. Doch lassen sich in einer Arbeit wie
der vorliegenden aus einer Gegenüberstellung des ansässigen mit dem
auswärtigen Adel (124-166) nur dann saubere Schlüsse ziehen, wenn eine klare
Scheidung zwischen hohem und niederem Adel gewahrt bleibt.

Wie die Karte Nr. 10 auf Seite 143, für die man unwillkürlich nach den
urkundlichen Belegstellen sucht, verweist die Anlage dieses Teilstückes zu
oft auf den komplementären zweiten Teil der ursprünglichen Dissertation,
der zunächst dem Benutzer nicht zur Verfügung steht.

Die Gesamtdarstellung ist mit viel Fleiß und sichtlichem Einfühlungsvermögen

in die örtlichen Gegebenheiten erarbeitet. Neben den urkundlich
reich belegten Ausführungen erleichtern Namensregister, Literaturverzeichnis

ui.d häufige Kartenskizzen die Benützung. Bliebe letztlich noch zu überlegen

ob, wie angekündigt, der einheitliche zweite Teil wirklich in
Einzelaufsätze zerrissen werden soll Werner Eichhorn

Petermann Etterlin: Kronica von der loblichen Eydtgnoschaft, jr harkom-
men und sust seltzam strittenn und geschienten, bearbeitet von Eugen Gruber.
Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft,
Abteilung III, Bd. 3. Verlag H. R. Sauerländer, Aarau 1965, 364 S. mit 13 Abb

Jedermann, der sich mit Historiographie beschäftigt, wird es aufs
dankbarste begrüßen, daß nun Petermann Etterlins Kronica von der loblichen
Eydtgnoschaft in einer wissenschaftlichen Edition vom Zuger Historiker
Eugen Gruber innerhalb des Quellenwerkes neu herausgegeben worden ist.
Denn bekanntlich ist die Etterlin Chronik, die zwischen 1505 und 1507 in
Luzern abgefaßt wurde, als erste gedruckte Schweizer Chronik zuerst 1507
bei Michael Furter in Basel erschienen und anschließend nur noch in der
Ausgabe von Johann Jacob Spreng aus den Jahren 1752-1764 benutzbar
gewesen. Was Gruber mit dieser Neuausgabe bietet, stellt das derzeit
Bestmögliche innerhalb der Etterlin-Forschung dar: einen diplomatischen
Abdruck der Erstausgabe, deren durch zahllose Druckfehler und Mißverständnisse

entstellter Text in einem 1. Apparat soweit möglich korrigiert und mit
einem knappen Sachkommentar in einem 2. Apparat erläutert ist. - Die
Hauptleistung Grubers ist m. E. die auf August Bernoullis Arbeit beruhende,
aber vertiefte Erforschung der Quellen Etterlins, die der Herausgeber am
Rande sorgfältig anmerkt und denen er in der Einleitung ein außerordentlich
wichtiges Kapitel widmet. Wenn die aus älteren Chroniken kompilierten
Abschnitte primär auch weniger wertvoll zu sein scheinen als die aus eigener
Anschauung heraus geschriebenen Partien - wie z. B. die Darstellung der
Zeit der Burgunderkriege - so ergibt die Übersicht der von Etterlin
benützten Quellen ein nicht weniger zu vernachlässigendes Bild von der Arbeitsweise

und der Bildung des Chronisten, die, wie auch aus der biographischen
Skizze in der Einleitung hervorgeht, durchaus als eine humanistische
bezeichnet werden darf. - Über die Komposition der Chronik ist in diesem
Zusammenhang nichts zu berichten, außer dem Faktum, daß Etterlin die
Schweizergeschichte im Rahmen der allgemeinen Geschichte des Heiligen
Römischen Reiches sieht, aus der sie sich, um den Kern der innerschwei-

342



zerischen Befreiungsgeschichte herum, zur ersten gemeineidgenössischen
Darstellung formt.

Auf Grund dieser neuen Ausgabe ist schließlich besser als früher die
Wirkung der Etterlin Chronik abzusehen, ohne welche die späteren, für das
Bild der Schweizergeschichte so richtungweisenden Chroniken von Stumpf,
vom Luzerner Schilling und von Aegidius Tschudi nicht möglich gewesen
wären. Im Anschluß an den Text werden die Holzschnitte der Erstausgabe
reproduziert und mit einer kurzen Legende kommentiert. Ein ausführliches
Orts-, Personen- und Sachregister beschließt den stattlichen Band.

Pascal Ladner

Albert Bruckner: Scriptoria Medii Aevi Helvetica. Denkmäler schweizerischer

Schreibkunst des Mittelalters. Bd. 10: Schreibschulen der Diözese
Konstanz. Thurgau, Klein-Basel, Solothurn, Bern. Roto-Sadag-Verlag, Genf
1964, 112 S. mit 52 Taf.

Welchen wichtigen Baustein zur Erforschung der mittelalterlichen Kultur
die Klosterbibliotheken darstellen, braucht nicht eigens hervorgehoben zu
werden; wie schwierig hingegen die Rekonstruktion solcher Bibliotheken
sein kann, zeigt neuerdings der 10. Bd. von Brückners SMAH, der dio Reihe
der im schweizerischen Teil des alten Bistums Konstanz gelegenen Schreibstätten

mit den Stiften und Klöstern des Thurgaus, Klein-Basels sowie des

rechtsaarigen Solothurn- und Bernbietes beschließt. Mit Ausnahme der
berühmten Basler Kartause, für die sich Bruckner eine eigene Studie
vorbehält und die in diesem Band nur mit einer ausführlichen Schreiberliste
vertreten ist, zeigen die meisten übrigen Scriptorien eine überaus dürftige
und lückenhafte Handschriftenüberlieferung, insbesondere hinsichtlich der
eigenen Produktion, deren Betrachtung in diesem Werk im Vordergrund
stehen muß. Vor allem gilt dies für das Kollegiatstift von Bischofszell, die
Zisterzienserinnenklöster von Feldbach, Kalchrain und Tänikon, sowie für
die Komturei Tobel, die kleine Benediktinerabtei Wagenhausen und die
Frauenklöster Klingental und St. Clara in Basel. - Etwas reicher sind die
Spuren der Scriptorien des Benediktinerklosters zu Fischingen, der
Nonnenkonvente Münsterlingen, Paradies, St. Katharinental und Fraubrunnen, der
Chorherrenstifte Kreuzlingen und Schönenwerd, der Kartausen von Ittingen
und Torberg sowie des Zisterzienserklosters Frienisberg. Mit der codicolo-
gischen Beschreibung dieser scriptoristischen Trümmer begnügt sich jedoch
Bruckner nicht. Manchmal sind es Notizen in Chroniken, Nekrologien und
auf Urkunden, die Hinweise über Schreiber oder Schreibertätigkeit enthalten,
mit deren Hilfe Bruckner das Bild wesentlich ausgestalten kann. Als
methodisches Musterbeispiel einer solchen Untersuchung dürfen m. E. die
Ausführungen über das ehemalige Scriptorium des Nonnenklosters Klingental
gelten, von dem keine einzige Handschrift überliefert ist, dessen Bedeutung
für die von Frauen hergestellten Handschriften - ein Problem, das noch nie
im Zusammenhang bearbeitet worden ist - von Bruckner aus sekundären
Quellen erwiesen werden kann. Vollends reich wird das Bild, wenn Bruckner,
die ursprüngliche Fragestellung ausweitend, zum Problem der Bibliotheken
jener Konvente übergeht, d. h. den Umfang der Bücherschätze im allge-

343



meinen betrachtet und die mannigfaltigen scriptoristischen und
bibliotheksgeschichtlichen Beziehungen zwischen den einzelnen Klöstern bespricht.

Obwohl sich Bruckner kaum auf Voruntersuchungen stützen kann und
somit Pionierarbeit leisten muß, ist dieser Band von einer bewundernswerten

Gründlichkeit und wird jeder weiteren Forschung unentbehrlich sein.
Pascal Ladner

Conradin Bonorand: Aus Vadians Freundes- und Schülerkreis in Wien. -
Guido Kisch: Vadians Valla-Ausgaben. St. Gallen, Verlag der Fehr'schen
Buchhandlung, 1965. 113 S. (Vadian-Studien, Bd. 8.)

Conradin Bonorand, der in der Reihe der Vadian-Studien bereits zwei
namhafte Beiträge zur Kenntnis von Vadians Humanismus und seiner
reformatorischen Tätigkeit veröffentlicht hat, legt in diesem neuesten Band
der genannten Serie sechs Aufsätze vor, die eine Vorstellung von dem weiten
Kreis von Freunden und Schülern geben, mit denen Vadian in seiner Wienerzeit

in Verbindung trat und mit denen er zum großen Teil noch später
jahrelang in Beziehungen stand.

Während seiner Studienjahre in Wien war es vor allem der Kreis seines

überragenden Lehrers Konrad Celtis, in dem er Freunde aus Süddeutschland
und Österreich fand. Diese konnten Vadian mit andern Humanisten Deutschlands

in Verbindung bringen. Die Gedächtnisschrift für Arbogast Strub, mit
der dessen Freunde das Andenken dieses im J ahre 1510 allzufrüh verstorbenen
Glarner Magistraten ehren wollten, ist nicht nur aufschlußreich für die
Kenntnis von Vadians Freundeskreis, sondern zeigt, auch nach den
Darlegungen Bonorands, wie z. B. Passau und Speyer in regelmäßigen
Beziehungen zu Wien standen, denn aus diesen Städten zogen manche Studenten

an die Wiener Universität. - Besonders hervorheben möchten wir die
Studie über die Beziehungen Vadians zu Humanisten und Scholaren aus
Mähren, Schlesien, Polen, Ungarn und Krain. Abgesehen von den vielen
biographischen Einzelheiten über die aus diesen Gebieten stammenden und
mit Vadian befreundeten Persönlichkeiten zeigt sie, wie bedeutende Verkehrsund

Handelsstraßen von Wien über Mähren nach Schlesien und Polen die
geistigen Beziehungen Wiens zu diesen Gebieten förderten. Olmütz war zu
dieser Zeit ein bedeutendes humanistisches Zentrum, und auch die Universität

Krakau, an der viele Deutsche studierten, stand in engem Kontakt mit
Wien. Wie weit Vadians Freundeskreis reichte, zeigen seine engen Beziehungen

zum polnischen Humanisten Johannes Dantiscuz aus Danzig (jT548), der
nach einer wechselvollen Karriere in der Diplomatie Bischof von Kulm in
Preußen und schließlich Bischof von Ermland in Polen wurde. Aber auch
mit Personen im Gefolge Kaiser Maximilians und des Kardinals Matthäus
Lang war Vadian eng befreundet, vor allem mit dem kaiserlichen Sekretär
Jakob Spiegel aus Schlettstadt, der katholisch blieb, aber mit reformatorisch
gesinnten Humanisten freundschaftlich verbunden war; er war Verbindungsmann

zwischen den Wiener Humanisten und dem Gelehrten- und Literatenkreis

um Kardinal Matthäus Lang, dem Koadjutor des Erzbischofs von
Salzburg; Vadian kannte Lang von der Wiener Fürstenzusammenkunft
von 1515 her.

344



Mit zwei kleineren Aufsätzen über die einzelnen Mitglieder der Sodalitas
Collimitiana, einer unter der Leitung von Georg Collimitius aus Rain in
Bayern stehenden Gelehrtengesellschaft in Wien (mit der auch Vadian in
Verbindung stand) und über Vadians Schüler beschließt Bonorand seine Studien
über den Freundes- und Schülerkreis des nachmaligen St. Gallcr Reformators
in Wien. Seine Untersuchungen stellen eine wertvolle Ergänzung zu Werner
Näfs Vadian-Biographie und einen namhaften Beitrag zur Geschichte des

Humanismus im deutschen und slavischen Bereich dar. Die Bedeutung Wiens
und seiner Universität als internationales geistiges Zentrum und als
Treffpunkt von Humanisten und Studenten aus den verschiedensten Gegenden
Mittel- und Osteuropas kommt eindrücklich zur Geltung. Überdies bietet
Bonorand zahlreiche biographische Einzelheiten über die vielen Freunde und
Persönlichkeiten, mit denen Vadian in Verbindung stand.

Das Gebiet des Humanismus und des Buchdrucks zugleich beschlägt der
nachfolgende Beitrag von Prof. Guido Kisch über Vadians Valla-Ausgaben.
Im Jahre 1516 erschien in der Wiener Offizin des Ioannes Singrenius ein
Büchlein, das drei Streitschriften des italienischen Humanisten Laurentius
Valla (1407-1457) mit einer Widmungsrede Vadians enthält. Sind von dieser
Wiener Ausgabe nur ein vollständiges Exemplar in der Zentralbibliothek
Zürich und ein unvollständiges Exemplar in der Stadtbibliothek St. Gallen
vorhanden, so erschien 1518, also bereits zwei Jahre nach der Wiener
Erstausgabe, in der Offizin Cratander eine Neuausgabe der Streitschriften Vallas
mit Vadians Einführungsschreiben. Von dieser Ausgabe besitzt die
Universitätsbibliothek Basel zwei Exemplare, von denen aber keines aus der Bibliothek

des Bonifacius Amerbach stammt, der doch mit Cratander befreundet
war und von ihm viele Editionen humanistischer Werke als Geschenk erhielt.
Daß Cratander Amerbach die Basler Ausgabe von Vallas Streitschriften
nicht verehrte, ist, wie Kisch mit Recht vermutet, dem Umstand
zuzuschreiben, daß in einer dieser Streitschriften Valla den italienischen Glossator
Bartolus heftig angriff, den gerade Amerbach besonders hoch schätzte.
Abschließend sucht Kisch noch die Frage zu beantworten, wieso bereits
zwei Jahre nach dem Wiener Erstdruck von Vadians Ausgabe der Valla-
Streitschriften in Basel eine zweite Ausgabe erschien. Dabei weist er nach,
daß das Exemplar der Wiener Ausgabe aus Vadians Besitz in der
Stadtbibliothek St. Gallen unvollständig ist, und daß der zweite Teil dieses Exemplars

in bezug auf Druck, Paginierung und Erscheinungsjahr (1509 im
Kolophon!) vom unvollständigen ersten Teil verschieden und somit ein
Fremdkörper ist, was bereits Vadian feststellte, wie eine Eintragung von
ihm zeigt. Kisch vermutet deshalb, daß dem Wiener Buchbinder bei einem
großen Teil von Exemplaren der Wiener Erstausgabe ein Irrtum unterlief
und daß deshalb Vadian nach zwei Jahren eine Neuausgabe desselben Büchleins

für notwendig erachtete. Hellmut Gutzwiller

24 345



Johannes Calvin. Akademische Feier der Universität Bern zu seinem 400.
Todestag. Bern 1965. Verlag Paul Haupt, Bern.

L'Université de Berne avait tenu à s'associer aux fêtes du quatrième
centenaire de la mort de Calvin. Comme on l'insinue dans la plaquette, la
chose n'allait pas tellement de soi, si l'on se rappelle les divergences doctrinales

et l'incompatibilité de tempéraments existant à l'époque entre le
Réformateur rigide de Genève et Leurs fières Excellences bernoises. Mais les temps
ont passé et une manifestation de ce genre se conçoit aujourd'hui parfaitement
dans une université protestante.

La brochure comporte les deux conférences données à cette occasion par
MM. Otto Erich Strasser, ancien professeur à l'université de Neuchâtel, et
Jean Carbonnier de Paris. Weltoffenheit Calvins, tel était le premier sujet
traité. A ce propos, si la démonstration de cette ouverture, au ou sur le
monde, du maître de Genève est concluante en ce qui touche à son humanisme,
elle l'est moins en ce qui concerne son ouverture à l'œcuménisme ct aux arts
par exemple, même si l'œuvre personnelle capitale de Calvin, l'Institution
chrétienne, est un monument de la langue française.

Le second sujet, Droit et théologie chez Calvin, était, certes, plus facile à
traiter, et la démonstration est brillante. La religion du réformateur genevois
est juridique, mais le sens aigu qu'il a des rapports de l'homme avec Dieu,
le sens de l'infinie majesté de Dieu et la conviction ardente avec laquelle il
en parle, tempèrent le côté rigide de ce juriste de formation et de goût.
Comme le dit l'auteur, le droit, chez Calvin, est tout pénétré de théologie.

André Chèvre

Barbiche Bernard: Correspondance du nonce en France Innocenzio del

Bufalo, évêque de Camerino (1601-1604). Presses de l'université
Grégorienne, Ro meet Paris 1964, xxm-831 p. (Vol. IV des Ada Nuntiaturae gallicae).

Ce gros volume rapporte exclusivement la correspondance entre le nonce
Del Bufalo et le cardinal Aldobrandini, secrétaire d'Etat, mais il comporte
une excellente introduction de près de 130 pages sur la personne du nonce,
la nonciature et son organisation et sur les affaires principales de cette
nonciature, tout cela en vue de bien replacer le sujet dans son époque.
D'autre part, la publication des documents proprement dits est précédée
de l'analyse détaillée de l'instruction ou lettre de créance de ce délégué
apostolique, document très intéressant, où sont définies avec précision les

tâches du titulaire et où ne manquent même pas les remarques psychologiques
sur le caractère du roi de France, sur la manière de l'aborder et de traiter
avec lui. Suivent alors 828 lettres, tirées pour la plupart des archives romaines
et de celles de Paris. Une part importante de ces lettres, et notamment les

rapports mensuels du nonce Del Buffalo à son chef, au rythme des audiences
régulières accordées par le roi, sont publiées intégralement; les autres sont
données en recès, avec de larges citations textuelles parfois. Les documents
transcrits en entier sont précédés d'un titre ou de quelques mots pour en
signaler le contenu, indications fort utiles, qui faisaient défaut dans d'autres
volumes de la collection.

346



Les tâches de ce nonce issu de vieille famille romaine et diplomate avisé
pouvaient se résumer en quelques points: promouvoir la restauration tridentine

dans le royaume et d'abord, obtenir du roi l'acceptation des décrets du
concile; puis, aspect complémentaire de cette tâche, l'extirpation de l'hérésie.
D'autre part, la juridiction de ce nonce s'étendant à l'Angleterre, il fallait
s'occuper des affaires de ce pays. Enfin, Del Bufalo avait pour mission de

promouvoir l'entente et la paix entre les princes catholiques, en vue, selon
les vœux du pape, de les unir et d'obtenir d'eux une action militaire contre
le Turc, toujours menaçant en Hongrie.

Del Bufalo est un grand travailleur et un homme habile. Mais sa tâche
est malaisée. Sur le point de la restauration religieuse, il se heurte non pas
à la mauvaise volonté, mais à l'attitude très réservée du roi qui se sent fort
de l'appui massif de l'Eglise gallicane jalouse de ses privilèges. Tout de même,
en veillant en particulier à la nomination de bons évêques qui seront les

pionniers du renouveau spirituel en France, Del Bufalo ne travaille pas en
vain. Le nonce trouve Henri IV, ce converti de fraîche date, non moins
prudent en ce qui concerne la lutte contre l'hérésie dans son royaume et l'on
comprend avec Del Bufalo les divers motifs qui dictent cette attitude. Mais
là aussi, le délégué enregistre des succès.

Les affaires d'Angleterre occupent une grande place dans les activités de

cette nonciature. On attend là-bas la mort de la vieille reine Elisabeth 11

l'événement attendu suscite de grands espoirs à Rome, dans le sens d'une
relâche des mesures hostiles aux catholiques. On mise même sur la conversion
possible du successeur au trône, Jacques Ier. Mais celui-ci, devenu roi, ne tarde
pas à décevoir ceux qui attendaient de lui ne fut-ce qu'une large tolérance
vis-à-vis du catholicisme et des sujets catholiques, des exilés notamment;
et ils étaient nombreux sur la terre de France. Finalement, l'action de Del
Bufalo visera surtout à préparer avec ces derniers, à longue échéance, une
reconquête missionnaire de l'Angleterre.

Del Bufalo aura davantage de succès dans ses efforts pour atténuer la
mésentente entre princes catholiques et à assurer la paix, notamment entre
la France et l'Espagne. Mais il s'agissait aussi des rapports entre Henri IV
et le duc de Savoie. Or, chose intéressante pour notre pays, c'est alors que
se situe l'épisode de la fameuse Escalade de Genève de 1602. Le nonce fut
bien ennuyé de la chose: il demanda des instructions spéciales à Rome. Lui
et ses mandants se fussent assurément réjouis d'une réussite de la part du
duc, mais devant la résolution ferme du roi de France de maintenir à tout
prix son soutien à la cité de Calvin, Del Bufalo dut convenir que dans l'intérêt

de la paix, «le plus grand bien», mieux valait que le duc renonçât à ses

entreprises contre Genève, même si, comme dit Clément VIII (p. 448, n. 425),
on ne pouvait ne pas désirer la ruine de cette «bouche d'enfer» (bocca
d'inferno)...

Comme ses prédécesseurs au poste de nonce en France, Del Bufalo n'aspire
qu'à son rappel, qu'il ne cesse de solliciter comme aussi, mais plus discrètement,

le chapeau de cardinal. Celui-ci lui arrivera à Paris en juillet 1604;
et à la fin de la même année, il pourra enfin regagner son diocèse de Camerino,

dont il a gardé le souci réel pendant son absence. Ce nonce, incontesta-

347



blement, a fait du bon travail en France; il en emportera du reste l'estime
du roi qui lui fera même une pension pour le reste de sa vie, c'est-à-dire
jusqu'en 1610.

Avec une préface, un avant-propos et une abondante bibliographie,
l'ouvrage comporte un index détaillé des personnes et des lieux, ainsi que
trois illustrations hors-texte, soit le portrait, le tombeau de ce nonce et le
palais des Bufalo, place Colonna à Rome. André Chèvre

M. D. Philippe, O. P.: Einheit in Christus. Das Geheimnis des mystischen
Leibes. Zürich, Thomas-Verlag, 1965, 218 S. Leinen Fr. 14.80.

Wer zu diesem kleinen Buch greift, das der Thomas-Verlag, Zürich in
deutscher Übersetzung bringt, tut gut daran, sich der besonderen Perspektive,
von der der Verfasser ausgeht, bewußt zu bleiben. Das Geheimnis des Mystischen

Leibes, das Geheimnis unserer Einheit in Christus, ist nach Paul VI.
das Zentrum des modernen theologischen Forschens und die Quelle eines
erneuerten Selbstverständnisses der Kirche. P. Philippe entfaltet dieses
Geheimnis auf dem Hintergrund anderer großer Projektionen von der Einheit

des Menschengeschlechtes, wie diese in den bedeutendsten Ideologien
heute über die Menschen Macht gewinnen. Aus dieser Konfrontation der
Mythen menschlicher Gemeinschaft - denn Gemeinschaft wird heute zum
Mythos, zum Gott, der sich als Rechtfertigung seiner Ansprüche von selbst
versteht - mit dem geoffenbarten Heilsmysterium ergibt sich die eine große
Spannungslinie, die das Buch durchzieht. Läßt sich die Einheit der
Werktätigen, die der Marxismus verkündet, mit der Einheit in Christus
vertauschen Führt die Entwicklung des Lebens, so wie es der Evolutionismus
haben will, selbstverständlich zu seinem letzten «göttlichen» Zentrum? Ist
die Einheit der in ihrer Gedankenwelt kommunizierenden Menschheit, wie
es die intersubjektive Phänomenologie haben möchte, selbstverständliche
Wahrheit und sinnvoll? Liegen bei diesen Weltanschauungen nicht eher drei
Typen eines neuen Messianismus vor? Dieser verkündet das Heil des
Menschen durch den Menschen, durch die Arbeit, durch den Dienst am Leben,
durch die kritische Bewußtseinsbildung. Derart wird Gemeinschaft zum
Absoluten erhoben. Läßt sich so ein Versuch «taufen»? Ist er christlich?

Aus der Frage ergibt sich die andere große Spannungslinie: Was ist unsere
Einheit in Christus Was ist das Heilsmysterium, wie es das Neue Testament
offenbart? Der Versuch, die Heilige Schrift in dieser Hinsicht auszuschöpfen,
führt sehr weit. Der Verfasser findet bei Paulus die Grundlage für das
Innewerden des Mysteriums. Die Bekehrung des Saulus manifestiert eine geheimnisvolle

Einheit von Christus mit den Seinen : Wer Euch verfolgt, verfolgt
mich! Bei Paulus finden sich auch gleich die drei großen Bilder der Einheit:
Christus ist der Eckstein, die Christen bilden den Tempel. Christus ist das

Haupt, die Christen bilden den Leib und seine Glieder. Christus ist der Mann,
die Kirche seine Braut, die in Liebe geführt wird. Dies entspricht drei großen
Erfahrungen des Zusammengesetzten und der Einheit. Der Bau, der Leib
und die Einheit der Herzen werden also zu Bildern des Mysteriums. Dieses

348



selbst übersteigt das Kosmische, das Biologische und das Bild des Liebesbundes

in einer unfaßlichen übernatürlichen Realität. Christus lebt geheimnisvoll

in den Christen. Das Bild des Leibes ist für diese geheimnisvolle
Einheit das deutlichste. Ein neues Leben lebt in allen Teilen. Das Bild von
Mann und Frau verdeutlicht die freie Mitwirkung der Teile, die für die Einheil

in Christus vorausgesetzt werden muß. Das Bild des Kunstwerkes, des

Tempels manifestiert die Einheit im Wirken der Christenheit, die durch den
Heiligen Geist gegeben ist.

In einem dritten Abschnitt untersucht der Autor die geschichtliche und
die endzeitliche Dimension dieses Leibes, sein Leben in der Welt, wie es die
Schrift offenbart. Nichts anderes als dies geschieht ja, wenn der Verfasser
nun scheinbar überraschend auf den Hebräerbrief, auf die Synoptiker und
auf die Apokalypse sowie auf das Evangelium des hl. Johannes zu sprechen
kommt.

Paulus hält im Gegensatz zu den Synoptikern vorzüglich am Bilde des
Leibes fest. Jene sehen die Einheit der Christen eher in Christi Reich gegeben.
Paulus ist das Bild des Gottesreiches bekannt. Aber im Hebräerbrief wird
dem Reichsgedanken, der schon im Alten Bund begründet war, die Geburt
des mystischen Leibes durch Christi Leben und Tod entgegengehalten. Die
Erlösung von der Sünde, das Leben aus der Gnade, das ist die Geburt des
Leibes. Dieser mystische Leib hat eine Geschichte. In der Apokalypse wird
sein Leiden und seine Verklärung in das himmlische Jerusalem, das wiederum
Stadt (Tempel) und Braut ist, dargestellt. Schließlich kann man im
Johannesevangelium die Verankerung der christlichen Existenz in Christus, das
Geheimnis der Berufung, der Treue Christi und der Glieder, das der
Bekehrung und das der Gnadengaben, damit also die geheimnisvolle
Zugehörigkeit zum Leibe Christi, betrachten.

In einem letzten Abschnitt kommt P. Philippe auf den modernen Christen
und auf dessen Verhältnis zu seinen Mitmenschen zu sprechen. Der Christ
ist Heil und Licht für seine Mitmenschen. Wird er deren Auffassungen von
einer menschlichen Welt aber einfachhin übernehmen können Muß er in
den modernen Vorstellungen von menschlicher Gemeinschaft nicht auch die
Gefahr zu einem antichristlichen Messianismus erkennen Sind diese Lehren
einer Erlösung des Menschen durch den Menschen nicht umso gefährlicher,
als sie in einer gewissen Parallele zu den drei Gleichnissen der mystischen
Verbundenheit stehen Der Marxismus erhebt das Erlebnis der Zusammenarbeit

zum Bild eines Tempels der Menschheit. Der Evolutionismus
verkündigt den Sieg der Kräfte der lebendigen Materie. In der phänomenologischen

Intersubjektivität mag man eine gewisse Nachäffung des Gleichnisses

der Einheit der Herzen sehen. Alles dies wird aber nicht mehr auf
Christus und die in ihm gestiftete Einheit, sondern auf die Menschheit als
Endwert bezogen. Trotzdem bleibt der moderne Mensch, der diese Ideologien
kritisch erlebt, vielleicht in einem neuen Sinn für das Geheimnis der Einheit
in Christus ansprechbar.

So versteht es P. Philippe, auf viele ausgesprochene und unausgesprochene
Fragen unserer Zeit eine Antwort zu geben. Die Übersetzung durch Sr. Mein-
rada Heinrich-Ritschard O. S. B. wird dem Impetus der Sprache des Origi-

349



nais nicht immer gerecht. Wer sich aber die Mühe nimmt, der Darlegung im
Einzelnen zu folgen, wird über die Tiefe der theologischen Schau staunen
müssen. Mario Ledebur

HINWEISE

Die Welt zur Zeit des Konstanzer Konzils. Vorträge und Forschungen IX.
Hg. vom Konstanzer Arbeitskreis für mittelalterl. Gesch. Stuttgart, Jan
Thorbecke-Verlag 1965. 182 S.

Obwohl der 550. Jahrestag der Eröffnung des Konstanzer Konzils (Herbst
1964) äußerer Anlaß zur Abhaltung der nun gedruckt vorliegenden neun
Vorträge gebildet hat, geht es bei der Problemstellung nicht um das Konzil
selbst, sondern - wie Th. Mayer im Vorwort sagt - «um die Welt, in der es

stattfand. Der Hintergrund, vor dem sich das Konzil abspielte, soll aufgezeigt

werden, um es einzubetten in seinen geschichtlichen Rahmen». - Der
Titel von H. Ileimpels Referat «Das deutsche 15. Jh. in Krise und Beharrung»
ist dahin zu verstehen, daß man diese Zeit sowohl dynamisch nach der Krise,
wie auch statisch nach der Beharrung sehen muß, wobei Heimpel das
Beharrende etwas stärker betont, um vom Schema der Vorgeschichte der
Reformation wegzukommen. Die Ausführungen Heimpels geben ein
vorzügliches, aus intimer Kenntnis der Probleme gestaltetes Bild dieses Jhs. -
Während sich F. Seibt mit den «geistigen Reformbewegungen zur Zeit des
Konstanzer Konzils» im allgemeinen befaßt, untersucht /. Kejr die
«Entstehungsgeschichte des Hussitcntums». In ein Randgebiet greift H. Hofmann
mit der Behandlung der «Krise des deutschen Ordens». Vorzüglich ist die
Studie von C. Bauer über«Wirtschaftsgeschichtliche Probleme des 15. Jhs.»,
wo vor allem die Aufgaben der wirtschaftshistorischen Forschung aus den
Verhältnissen des 15. Jhs. herausgearbeitet werden. K. Bosls Beitrag «Der
geistige Widerstand am Hofe Ludwigs des Bayern gegen die Kurie» führt
erneut in die Gedankenwelt des Pierre Dubois, Occams Marsilius von Padua,
des Konrad von Megenberg und des Lupoid von Bebenburg. Wie
unabgeschlossen das Thema des Konziliarismus heute noch ist, zeigt der Vortrag
von K. A. Fink, der den konziliaren Bewegungen des späten MAs nachgeht.
Der politische Aspekt der Griechenunion wird von H. G. Beck, «Byzanz und
der Westen im Zeitalter des Konziliarismus» behandelt. Mit den «Ostslaven
zur Zeit des Konstanzer Konzils» schließlich untersucht G. Stockt einen wenig
bearbeiteten Fragenkreis. Pascal Ladner

In der von den Gelehrten A. L. Gabriel, Direktor des Instituts für
mittelalterliche Geschichte an der Universität Notre Dame (Indiana), und /. A".

Garvin betreuten Schriftenreihe: Texts and Studies in the History of Mediaeval
Education sind seit 1953 bereits etliche wertvolle Untersuchungen zur
mittelalterlichen Universitäts- und Bildungsgeschichte erschienen. Es ist
überaus erfreulich, daß jetzt H. Ott und /. M. Fletcher unter dem Titel:
The Mediaeval Statutes of the Faculty of Arts of the University of Freiburg

350



im Breisgau (Notre Dame, Indiana 1964, 139 S.) die Edition der
vorreformatorischen Statuten der artistischen Fakultät der Universität Freiburg i. Br.
als 10. H. der genannten Reihe vorlegen. Da 1463 beschlossen wurde, ein
neues Statutenbuch anzulegen, das alle Statuten enthalten sollte, darf
vermutet werden, daß damals die ältesten erhaltenen Statuten, die einen in
deutscher, die anderen in lateinischer Fassung, niedergeschrieben wurden.
Wenn auch gewisse Anklänge an die Statuten anderer Universitäten,
zunächst an jene Wiens, später an jene Tübingens, nachweisbar sind, dürfen
doch wesentliche Unterschiede in der Organisation nicht übersehen werden.
Die deutschen, ähnlich wenn auch ausführlicher die lateinisch geschriebenen
Statuten, beziehen sich vor allem auf die Rechte und Pflichten des Dekans,
dann der Studenten hinsichtlich des Besuchs der Vorlesungen und der
Prüfungen, über deren Inhalt die Bestimmungen für die Baccalare
unterrichten. Daß anfangs die Magistri kaum erwähnt werden, deutet die frühe
Entstehungszeit an; denn die späteren Statuten von 1490 und 1504/05
erweisen sich als viel ausführlicher. Das entspricht dein inzwischen eingetretenen

Wachstum der Hochschule. Aus dem Inhalt möchten wir lediglich
die kulturhistorisch bemerkenswerten Bestimmungen hervorheben, die
sich gegen die Aufnahme unwürdiger Elemente, gegen die Exzesse der
Studenten, namentlich gegen die Spieler, wenden (vgl. u. a. 132-34). Das
alles ist später viel genauer und weitläufiger gefaßt, auch weil die Bursen
eine immer größere Rolle spielten. Nicht unerwähnt bleiben darf der Bibliothekar

der Fakultät. Soweit wir sehen, ist die Bearbeitung der Texte
sorgfältig durchgeführt. Nur die übersehriebenen Buchstaben scheinen der
Druckerei Schwierigkeiten bereitet zu haben. Wir danken den Editoren
aber auch A. L. Gabriel sehr, weil dank seiner Initiative und unter seiner

Leitung die Quellen zur Geschichte der Universitäten mehr und mehr
erschlossen werden. Oskar Vasella

Das Urkundenbuch von Stadt und Amt Zug (Verlag des Kantonsarchivs
Zug, 1581 S. nebst Vorwort u. Eini.) ist nun zu glücklichem Abschluß
gelangt. Es umfaßt, wie man sich erinnert, den Zeitraum von 1352 (Bundcs-
brief vom 27. Juni) bis Ende 1528 und bietet S. 1160-1276 Nachträge von
1364 weg; nach dem umfangreichen Orts- und Personenregister (1281-1491),
dem Sachregister (1492-1508) sowie dem von Peter Dalcher erstellten Glossar
(1509-1536) folgt Nachtrag II (1539-68) mit einem 2. Register. Das ist ein
Nachteil für den Benutzer. Er wird ihn in Kauf nehmen, wenn er sich der
Vorteile bewußt bleibt, die ihm der rasche Abschluß des Werkes gewährt,
lassen doch andere Unternehmungen dieser Art den Forscher oft über
Gebühr warten. - Es ist nicht leicht, den allgemeinen Wert des Urkunden-
buches kurz zu würdigen. Wir begnügen uns mit einem Beispiel, dem sogen.
Pfaffenbrief von 1493 (No 2566). Das bisher zu wenig beachtete, gelegentlich
irrig gedeutete Dokument ist offenbar in mehreren Exemplaren mit einem
nicht in allem übereinstimmenden Text überliefert. Der Zuger Text beruht
auf einer Kopie des 18. Jahrh., das deutsche Original liegt im Zürcher
Staatsarchiv, Fr. Rohrer druckte s. Zt. den Luzerner Text nach einer Kopie

351



des 19. Jahrh. des lateinischen Originals (Gfr. 33, 1878). Allein es fehlen
offenbar die umstrittenen Ansätze der an die Konstanzer Kurie zu bezahlenden

Taxen und die Vorgeschichte ist überhaupt zu wenig bekannt. Man
ist daher für den Hinweis auf die lateinische Klageschrift der Geistlichkeit,
(Zürichs allein?) vom 29. Aug. 1492 im Zürcher Staatsarchiv besonders
dankbar. Die Taxansätze bietet die Chronik des Laurenz Bosshardt (Basel
1905) 364 f. Man erkennt, daß der ganze Fragenkomplex einer gründlicheren
Untersuchung bedürfte. Im übrigen belegt das Sachregister etwa mit den
Stichworten: Ablaß, Bann, Beichte, Bruderschaft, Dispensen (Laktizinien)
Jahrzeitstiftungen, Kirche usw. den ungewöhnlich reichen Stoff für die
Kirchengeschichte, der hier eröffnet wird. Wir schließen uns dem Dank
von a. Bundesrat Phil. Etter an die Bearbeiter Eugen Gruber, Alb. Iten und
Ernst Zumbach von Herzen an. Oskar Vasella

Erfreulicherweise hat 1965 der Verlag Aschendorff, Münster in Westfalen,
das schnell vergriffene Büchlein von Oskar Vasella, Reform und Reformation
in der Schweiz in einer unveränderten 2. Auflage herausgebracht. Damit
ist eine der, trotz ihrer Kürze, prägnantesten Arbeiten über die
Hintergründe, die zur Reformation in der Schweiz führten, wieder zugänglich. -
Gleichzeitig darf auch auf den Beitrag hingewiesen werden, den der gleiche
Autor zur Festschrift Hubert Jedin (Reformata Reformanda I, Verlag
Aschendorff Münster 1965, S. 365-392) beigesteuert hat unter dem Titel
Der Ittinger Sturm im Lichte österreichischer Berichte (1524), in dessen
Anhang sieben, heute verlorene Briefe Veit Suters, des kaiserlichen Sekretärs,
erstmalig veröffentlicht werden. Pascal Ladner

Marc Moser, Das Postwesen von Appenzell A. Rh., Bd. I : Das obrigkeitliche
Botenwesen, I. Teil. Verlag Schlüpfer u. Co, Herisau 1965. 156 S. mit 20

Abbildungen. - Das Werk ist als Beitrag zur Geschichte des Kantons Appenzell
anläßlich seiner 450jährigen Zugehörigkeit gedacht. Das Geleitwort schrieb
der Landamman von AR, H. Kündig. Der Verfasser, der bereits eine Post-
geschichte der Abtei und der Stadt St. Gallen geschrieben und in diesen
Belangen der Kulturgeschichte sich ausgezeichnet auskennt, schildert in vier
Kapiteln das Botenwesen in alter Zeit, dann das Appenzeller Botenwesen,
wobei er dem Appenzeller Landbuch, den Geleitsboten, den Überreitern und
den Tagsatzungsboten besondere Aufmerksamkeit schenkt. Das dritte
Kapitel behandelt die Landiäufer (1608-1794), die später Standesläufer
(1794-1877) genannt wurden. Vom vierten Kapitel über die Landläufer an
der Schwelle der Neuzeit interessieren namentlich die Ausführungen über
die Botenbüchse. Das Werk schließt mit einem willkommenen Personen- und
Sachregister. Zwanzig Abbildungen gestalten diese Postgeschichte zu einer
überaus anziehenden und gefalligen Schrift, die unsere Anerkennung und
weite Verbreitung verdient. P. Staerkle

352


	Rezensionen = Comptes rendus

