
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 59 (1965)

Artikel: Zum geistigen Einfluss der kolumbanischen Bewegung im mittleren
Europa

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


P. ISO MÜLLER OSB

ZUM GEISTIGEN EINFLUSS
DER KOLUMBANISCHEN BEWEGUNG

IM MITTLEREN EUROPA

Peractis itaque annorum multorum in monasterio circulis coepit pere¬

grinationem desiderare, so schreibt Jonas, der Biograph von St.
Kolumban. Der Zug in die Einsamkeit und Ferne, die peregrinano pro
Christo, war in der kolumbanischen Bewegung allgemein 1. Auch nach
dem Tode des Heiligen bezauberte dieser Gedanke nicht nur seine
persönlichen Schüler und direkten Zeitgenossen, sondern faszinierte auch
noch nach einem Säkulum nicht wenige religiös gesinnte Menschen.

Ohne es oft zu wollen oder auch nur vorauszusehen, entstanden aus dieser
zweiten kolumbanischen Bewegung Zellen, die sich fast ganz von selbst

zu Klöstern entwickelten, beinahe immer zu Benediktinerklöstern, die
dann durch Jahrhunderte die bewohnte Landschaft und die weiteren
Kontaktzonen urbar machten und die ankommenden Bewohner religiös
betreuten. Schon vor einem halben Jahrhundert hat Dom L. Gougaud
auf diese Tatsache hingewiesen, die wir heute mit neueren Belegen und
Methoden weiter ins Licht setzen können 2.

Es ist hier nicht der Ort, alle diesbezüglichen hagiographischen Fälle
der Reihe nach durchzunehmen, es muß genügen, einige typische Tra-

1 Jonas (7. Jh.), Vitae Columbani abbatis discipulorumque eius. Lib. I. cap. 4
MGH SS. rer. merov. 4 (1902) 70. Dazu H. v. Campenhausen, Die asketische
Heimatlosigkeit im altkirchlichen u. frühmittelalterlichen Mönchtum 1930 S. 16 ff.
und W. Godel, Irisches Beten im frühen Mittelalter. Zeitschrift für katholische
Theologie 85 (1963) 317, 416, 420, 437.

2 L. Gougaud, Les surnuméraires de l'émigration scottique VIe-VIIIe. s. Revue
Bénédictine 43 (1931) 296-302. Bibliographische Hinweise auch bei M. Koch,
Sankt Fridolin und sein Biograph Balther 1959 S. 137-153.

19 265



ditionen hervorzuheben. Dabei gehen wir zunächst von der Hagiographie
Ekkehards IV. aus. Dieser St. Galler Mönch, der von ca. 980 bis ca. 1060

lebte, übersetzte die Taten des hl. Gallus, die der Mönch Ratpert (gest.
nach 884) in deutscher Sprache gedichtet hatte, ins Lateinische und
erzählt uns zunächst folgendes:

Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theodorus,
Chiliano socio, post functo sacerdotio
Gallos pervagantur, Francis immorantur,
Rénovant Luxovium in Christi caulas ovium.

Man kann sich durchaus vorstellen, daß diese Strophe einigermaßen
seiner Vorlage entsprach. Unermüdlicher Eifer, das Niedergeschriebene
zu erweitern und zu feilen, trieb den klösterlichen Literaten an, beständig
an seinen Versuchen zu ändern. Eine zweite Redaktion aus seiner Hand
gibt bereits eine andere Version :

Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theodorus,
Sigisbertus Placidus cum plurimis complicibus
Francis immorantur, nimis honorantur,
Rénovant Luxovium in Christi caulas ovium.

Schließlich änderte der St. Galler Berichterstatter noch ein drittesmal:

Columbanus, Gallus, Magnus, Chilian et Theodorus

Sigisbertus Placitus cum plurimis complicibus etc. l.

Wir sehen, wie der Kreis um Kolumban und Gallus immer größer wird.
Schon in der ersten Strophe unterscheidet er nicht mehr genau zwischen

eigentlichen Kolumbansbegleitern (Gallus) und Iren schlechthin (Kilian),
in der zweiten Strophe nimmt er Placidus und Sigisbert hinzu, in der

dritten wirft er das Netz noch weiter aus und beansprucht für seinen

Fischfang überhaupt weitere Missionäre, mögen sie ihm bekannt oder

unbekannt sein (cum plurimis complicibus). Man sieht, wie der St. Galler
Mönch die Perspektive verkürzt und in freier Weise vordatiert, wie das

bei einem Gedicht, das in poetischer Lizenz großzügig vorgehen und
keine chronologischen und topographischen Einzelheiten bieten will,
ganz begreiflich ist. Dieses Vorgehen Ekkehards ist dann überhaupt
typisch für die chronistische Erfassung der kolumbanischen Bewegung,
aber daß sie auch einen richtigen Kern, eine wahrhaft historisch zu

1 J. Egli, Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. nebst den kleineren Dichtungen

1909, S. 383. Dazu I. Müller, Die Anfänge von Disentis 1931 S. 122-125.

266



nennende Verbindung aufzeigt, das müssen wir auch zugeben. Es sei

uns daher gestattet, zuerst die drei hauptsächlichsten Figuren des vierten
Ekkehard, nämlich Magnus, Kilian und Sigisbert wenn auch nicht
ausführlich, so doch einigermaßen ins Licht zu setzen.

1. Magnus

Als Ekkehard zuerst Magnoald und dann erst in der dritten Version

Magnus schrieb, da war er nur der Popularisator einer damals schon

verbreiteten Ansicht. Bereits die älteste Vita von ca. 770-800, die uns
aber nur in der Bearbeitung Emmerichs aus der Mitte des 9. Jh. vorliegt,
machte aus dem Kleriker Maginold (Maginald, Magnoald) der Gallus-
viten einen Magnus. Aber diese Magnusvita benutzte nicht nur die

Gallusvita von Walafrid (f 849), sondern auch die Kolumbansvita von
Jonas (vollendet Mitte 7. Jh.), und zwar inhaltlich und formell. Danach
hat schon St. Kolumban dem Magnoald den neuen symbolischen Namen

Magnus gegeben 1. Dann bezeichnete das Martyrologium von Notker
von 896 den hl. Magnus als discipulus et comes beati Galli2.

All dies schildert uns aber die Vita nur deshalb, weil sie irgendwie vom
geistigen Zusammenhang mit Kolumban-Gallus überzeugt war. Statt
der sachlichen Verbundenheit gibt sie jedoch eine personale
Gleichzeitigkeit. Sie bietet aber auch da und dort brauchbare chronologische
und topographische Anhaltspunkte für das Leben des Heiligen, so die

Nachricht, daß Bischof Wikterp, der damals von dem bischöflichen Augsburg

verdrängt worden war, Magnus zu den Bewohnern des Lechgebietes
sandte, wo offenbar das Christentum noch nicht tiefe Wurzeln gefaßt
hatte. Dort gründete der Heilige eine Zelle in Füssen, wo er auch
wahrscheinlich 772 starb. Aus Füssen entwickelte sich ein Kloster, das für
den Allgäu ebenso wichtig ist wie Reichenau für Alemannien 3.

1 M. H. Goldast, Rerum Alamannicarum Scriptores 1 (1661) 190, 193. Dazu
Ed. Gebele, Der hl. Magnus von Füssen. Diss. phil. München 1953 (Maschinenschrift

in der Universitätsbibl. München) S. 35.
2 Zum ganzen Problem siehe M. Coens in Analecta Bollandiana 81 (1963) 159-

227, 321-332. und R. Bauerreiss in den Studien und Mitteilungen des
Benediktinerordens 75 (1964) 168-170, 177-182.

3 K. Schmid, Bischof Wikterp in Epfach in : Studien zu Abodiacum-Epfach ed.
J.Werner 1964 S. 99-139, bes. 112-114, 127-128. Dazu Volkert-Zoepfl, Die
Regesten der Bischöfe von Augsburg I. 1 (1955) 17-19 und Fr. Zoepfl, Das
Bistum Augsburg u. seine Bischöfe im Mittelalter 1955 S. 23-26. In anderer Weise
Bauerreiss 1. c. 177-182.

267



Woher stammt nun der hl. Magnus Man deutet den Namen Magnus
so, daß man an eine Lautangleichung (nicht Übersetzung) an Maginald
dachte, so wie Callec zu Gallus, Chilena zu Kilian, Feirgil zu Virgil wurde1.
Aber das hat Schwierigkeiten, weil nach allem Maginald (Magnoald),
so wie der Name uns in den Gallusviten überliefert wird, nicht identisch
ist mit dem Magnus, der uns als der Held der Vita Magni aus dem Ende
des 8. Jh. entgegentritt. Wir haben es hier mit einer der vielen irrigen
Identifikationen zu tun, die schon aus chronologischen Gründen nicht
möglich sind. Aber auch die Zurückführung von Magnus auf den Namen

Maginald ist wegen der ganz verschiedenen Endung nicht wahrscheinlich.

Das Suffix -aid ist im fränkischen Gebiete ohne Schwierigkeit
auszusprechen, während die Endung von Callec ungebräuchlich war. Aber
auch gesetzt, es sei doch so, dann müßten wir wieder weiter fragen,
woher denn eigentlich der Name Magnus kommt.

Iren tragen entweder einen irischen Nationalnamen oder dann einen

biblischen bzw. lateinischen Namen. Der Würzburger Inkluse Moel-

Bridge nannte sich Marianus Scotus, Moengal in St. Gallen Marcellus,
Flaithemel in Reichenau Notus oder dann auch alemannisiert Flatamar.
Eusebius auf dem Victorsberg war Ire, ohne daß wir wissen, ob er vorher
anders geheißen hat. Aber wir erfahren dies aus guten Quellen 2. Bei

Magnus ist dies aber nicht der Fall. Der Name weist eher auf einen
romanischen Träger hin. Aber die romanischen Namen ihrerseits waren fast

insgesamt christliche Deutungsnamen oder dann Namen von Heiligen.
Das trifft auch hier zu, denn es existierte ein frühchristlicher Märtyrer
Magnus, der sein Kultzentrum in Mittelitalien hatte und dessen Fest

am 10. August auch in die Sakramentarien überging 3. Auch in Rätien
feierte man in karolingischer Zeit diesen Märtyrer 4. Wenn wir nun der

Herkunft des Füssener Heiligen auf die Spur kommen wollen, müssen

wir das Verbreitungsgebiet dieses Namens im 8. und 9. Jh. abstecken.

1 R. Bauerreiss, Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949) 45-46.
2 Zum irischen Namensproblem s. M. Förster im Archiv f. das Studium der neueren

Sprachen und Literatur 136 (1917) 289-290. K. Beyerle, Kultur der Reichenau 2

(1925) 1165. Jon. Duft in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956)
254-255 sowie 51 (1957) 147-150, wo auf den auffallend geringen irischen Einfluß
auf St. Gallen aufmerksam gemacht wird.

3 Das Nähere in Lexikon f. Theologie u. Kirche 6 (1961) 1286. Dazu E. Munding,
Die Kalendarien von St. Gallen, Untersuchungen 1951 S. 92.

4 K. Mohlberg, Das fränkische Sacramentarium Gelasianum 1939 S. 170 (rätische
Handschrift aus Chur in St. Gallen um 800).

268



soweit dies möglich ist. Unsichere und undatierbare Namen lassen wir
weg. In erster Linie stützen wir uns auf die Libri Confraternitatum von
Reichenau, St. Gallen und Pfäfers, ferner auch auf diejenigen von Brescia

(Kloster S. Giulia) 1. Einige wenige Namen bieten uns auch die St. Galler
Urkunden 2. Nach diesen Quellen kommt in karolingischer Zeit der Name

Magnus im Umkreis von folgenden Klöstern oder Kanonikaten oder

Gerichtsstätten vor: Nonantula, Müstair, Pfäfers, Grabs, Rankweil,
Reichenau, Augsburg. Das weibliche Gegenstück, nämlich Magna, können

wir mehrmals im Frauenkloster S. Giulia in Brescia und im
Wohltäterkreis von Pfäfers finden. Daraus ergibt sich, daß das Hauptzentrum
der Magnus-Namen in Rätien liegt, daß aber noch Außenposten im lan-

gobardischen Oberitalien wie im alemannischen Augsburg anzutreffen
sind. Aber diese peripherischen Belegstellen nehmen sich wie isolierte
Posten aus.

Die Romanitas Raetiae müssen wir noch besonders begründen. Seit dem

5/6. Jh. nahmen die germanischen Namen immer mehr auf dem
romanischen Gebiete zu, sodaß selbst Romanen sich ebenfalls germanische
Modenamen gaben. Diejenigen aber, die bei ihrer Tradition blieben,
bewahrten ihren angestammten lateinisch-romanischen Namencharakter.
Besonders in Rätien blieben die romanischen Namen noch bis in die
Mitte des 9. Jh. hinein bestehen, weil dieses Land eine besonders
konservative Einstellung zeigte, in politischer wie sprachlicher und
kultureller Hinsicht 3. So wird man in Magnus im 8. Jh. doch wohl einen
Romanen sehen dürfen, ja man hat in ihm einen Rätoromanen vermutet,
weil eben die romanischen Namen besonders hier so lange lebendig
blieben *.

1 MGH Libri Confraternitatum 1884 S. 476 (Register). Codice necrologico-liturgico
di S. Salvatore o S. Giulia in Brescia 1887 p. 301 (Register).

2 H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen 1 (1863) 244, 270; 2 (1866)
22, 115-116, 318-319.

3 Dazu I. Müller, Die Anfänge von Disentis 1931 S. 53-54 sowie H. Büttner in:
Frühmittelalterliches Christentum u. fränkischer Staat zwischen Hochrhein und
Alpen 1961 S. 48 Anm. 1. Der Prozeß der «Germanisierung» läßt sich in Rätien
am besten an den Namen der Victoriden ablesen, worauf schon R. v. Planta in
A. Helbok, Regesten von Vorarlberg u. Liechtenstein 1 (1920) 96-97 hingewiesen
hat.

4 Fr. Zoepfl, Das Bistum Augsburg u. seine Bischöfe im Mittelalter 1955 S. 25.
Gebele nahm zwar keinen Alemannen, wohl aber einen Walchen oder Iren an.
Gebele 1. c. 62-92 über die historischen und legendären Bestandteile der Vita
S. Magni.

269



Wir kommen nun zum Schlüsse, daß Magnus aus Rätien stammte
oder doch irgendwie mit Rätien zusammenhing, dann auszog ins Gebiet
von Augsburg und später im Allgäu wirkte, der noch wenig christianisiert

war K In gewisser Hinsicht scheint er ein isolierter Missionär
gewesen zu sein, doch auch diese Aufgabe lag irgendwie im Sinne der Zeit
und seines Jahrhunderts. Da Beziehungen mit Pirmin und Bonifaz
fehlen, wird man umso eher dem Grundgedanken des Biographen des

8/9. Jh. Glauben schenken, daß der Heilige mit der kolumbanischen
Bewegung zusammenhing. Gewisse Erzählungen der Vita, so wie Magnus

gegen Schlangen mit dem Kreuze voranging usw. müssen nicht, aber
können auf irgendwelche wirkliche Begebenheiten zurückgreifen, die an
irisches Auftreten erinnern 2. Aufs Ganze gesehen, kann man sich das

Magnusleben am ehesten auf dem Hintergrunde der eindrucksvollen
irischen Missionäre denken.

2. Kilian

Ekkehard IV. zitiert in seinem Gedicht nach Magnus gleich Kilian,
und zwar mit der alemannischen Namensform: Chilian. Der eigentliche
Name Külena zeigt schon, daß der Heilige tatsächlich aus Irland stammte,
dann als irischer Wanderbischof und Glaubensbote zusammen mit
Kolonat und Totnan wirkte, um seine Tage in Würzburg zu beschließen.

Dort hielt er dem thüringischen Herzog Gozbert seine unrechtmäßige
Ehe vor, weshalb ihn dessen Gemahlin umbringen ließ. Nach der
Berechnung eines Würzburger Chronisten des 11. Jh. geschah dies im Jahre
688, auf alle Fälle vor Beginn des 8. Jh.3. Die Erhebung der Gebeine
752 und noch mehr deren Übertragung in den Salvator-Dom 788, an der
Karl d. Gr. persönlich in Würzburg teilnahm, trug wesentlich dazu bei,
daß sich der Kult im Frankenreiche verbreitete 4.

Die Quellen zu seinem Leben bieten zwei Viten. Die Passio minor, die
verschiedentlich datiert wird, da die einen Forscher mit Levison an das

1 Für Rätien als Heimat des hl. Magnus tritt auch neuestens R. Bauerreiss in
den Studien u. Mitteilungen OSB 75 (1964) 179-182 ein.

2 Vgl. Goldast 1. c. S. 196 Lib. II. cap. III. Irische Missionsgewohnheiten des
hl. Magnus nimmt Fr. Zoepfl, Das Bistum Augsburg und seine Bischöfe im
Mittelalter 1955 S. 25 Anm. 2 an.

3 Joachim Dienemann, Der Kult des hl. Kilian im 8. und 9. Jh. 1955 S. 188-192
und bes. über die irische Abstammung S. 197 f.

4 Dienemann 265 f.

270



Jahr 840 denken, die andern mit Dienemann sie ins Jahr 788 verlegen.

Jedenfalls besitzt sie einigen Wert, wenn auch nicht alles vertrauenswürdig

erscheint l. In der 2. Hälfte des 9. Jh. folgte die Passio maior,
die am Hofe Ludwigs des Deutschen entstand 2.

Ekkehard mußte sich gar nicht viel über Kilian umsehen, sein Kult,
seine Vita, alles hatte schon vorher in St. Gallen Eingang gefunden. So

steht Ekkehards Zeugnis nicht am Anfang, sondern am Schlüsse einer
Traditionsreihe. Im Steinachkloster interessierte man sich von Anfang
an um den Stammesvetter des hl. Gallus. Zuerst kam der Name wohl
in dem von Rhaban 842-854 verfaßten Martyrologium in der 2. Hälfte
des 9. Jh. nach dem Otmarskloster. Auch das Bedamartyrologium mit
dem Nachtrag über Kilian mag etwa zur gleichen Zeit nach St. Gallen

gelangt sein 3. Notker widmete dem Heiligen in seinem 896 verfaßten

Martyrologium nicht nur einen stichwortartigen Eintrag, sondern fast
eine Kurzbiographie 4. Die Passio minor befindet sich schon im gleichen
Säkulum im berühmten Kloster 5. Aber erst die Passio maior (Kap. 2

und 6) aus der 2. Hälfte des 9. Jh. machte Kilian zum Zeitgenossen von
Kolumban. Danach hätte Kilian nach dem Besuche von Rom Kolumban
in Italien zurückgelassen, nachdem er vorher den fieberkranken Gallus

in Alemannien verloren hatte 6. Schon chronologisch ist diese Verbindung
unmöglich, da Kolumban am Anfang und Gallus in der Mitte des 7. Jh.
starb 7. Auch die literarische Verflechtung in die Kiliansvita hinein ist
so schlecht als nur möglich hergestellt und verrät auf den ersten Blick
ihre spätere Entstehung.

1 MGH SS rer. merov. 5 (1910) 711-728, auch enthalten in F. Emmerich, Der
hl. Kilian 1896 S. 3-10, deutsch in Herbipolis jubilans 1952 S. 1-4. Zur Datierung
vergleiche man Dienemann S. 111-192, 266-271 und dazu Lexikon für Theologie
und Kirche 6 (1961) 143-144.

2 Emmerich S. 11-25, deutsch in Herbipolis jubilans 5-12. Zur Datierung Dienemann

50.
3 Dienemann 14-15, 17-19.
4 Dienemann 20, 227.
5 Dienemann 51, 226 ff. Dazu freundl. Mitt. von Stiftsbibliothekar Dr. J. Duft:

«Wir besitzen von der Passio des hl. Kilian nur die eine Fassung: Fuit vir vitae
venerabilis, und zwar in dem hier im 9/10. Jh. geschriebenen Codex 566 pag.
213 ff.» (Brief vom 11. Juni 1965.)

6 Emmerich S. 12, 14 und Herbipolis jubilans S. 5-6.
' Herbipolis jubilans S. 18.

271



3. Sigisbert

Beim hl. Sigisbert konnte sich Ekkehard nicht auf eine Vita berufen,
soviel wir wenigstens wissen, immerhin aber auf eine lebendige Tradition,
die freilich weder unmittelbar noch mittelbar etwas von dem
kolumbanischen Zusammenhang berichtete. Diese lebendige Überlieferung
haben wir in einer Sequenz aus der 2. Hälfte des 10. Jh., die den hl. Sigisbert

als confessor bezeichnet, hingegen seinen Freund Placidus als

Märtyrer, den der impius tyrannus Victor nequissimus martyrizavit, cum
tyrannidem pessimam undique extendisset in Domini christicolas et
trucidaret1. Diese Charakteristik stimmt mit der Vita S. Galli des 9. Jh.
überein, die berichtet, Präses Victor habe auf St. Gallen einen Angriff
gemacht, um die Reliquien des Gallus zu entwenden und sie nach Chur

zu überführen 2. Die Sequenzen aus der 2. Hälfte des 10. und die Hymnen
aus der 1. Hälfte des 11. Jh. geben das gleiche Bild. Das stimmt wiederum
überein mit der sog. Schenkung des Bischofs Tello von Chur aus dem

Jahre 765, die erstens einmal Victor als den Vater Tellos erweist, dann
zweitens den Sühnecharakter der Schenkung auffällig betont, ferner
drittens sehr wahrscheinlich aus zwei Urkunden besteht, wovon eine

direkt von Präses Victor stammen könnte 3. Ergänzend tritt nun hier
die Placidus-Vita aus dem Ende des 12. Jh. ein, die ebenfalls Präses

Victor, den Vater Tellos, als den Mörder des hl. Placidus hinstellt 4.

Präses Victor hat in der geschichtlichen Überlieferung ein Doppelgesicht
erhalten, einerseits ist er durch die Schenkung an Disentis (direkt oder

indirekt) und durch eine Nennung im Reichenauer Verbrüderungsbuch
(Victor comes, Tello comes), veranlaßt durch die Verdienste Tellos,

positiv zu werten, anderseits infolge seines Verhaltens gegen Disentis
und St. Gallen negativ. Dieses Zwielicht ist typisch für frühmittelalterliche

Verhältnisse, man vergleiche nur die Geschichte des hl. Sigismund
(Mörder und Heiliger). Ähnlich war auch Herzog Burchard II. (f 926)

1 I. Müller, Rätische Sequenzen aus der Notkerschule. Bündner Monatsblatt
1959 S. 264-276. Über die politischen Motive zu diesem Morde siehe Zs. f. Schweiz.
Kirchengeschichte 46 (1952) 269-270.

2 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 72-74. Kap. 52-53. Dazu zuletzt I. Müller, Die
churrätische Wallfahrt im Mittelalter 1964 S. 9.

3 Darüber Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 1 (1951) 491-496; 2 (1952) 1-9, 21-40,
ferner Studien u. Mitteilungen des Benediktinerordens 71 (1961) 27.

4 Text in Zs. f. Schweizerische Kirchengeschichte 46 (1952) 161-180, 257-278, dazu
Bündner Monatsblatt 1959 S. 276.

272



Bedrücker und Verehrer von Zurzach l. Wie sehen also, daß die Quellen
des 8.-12. Jh., angefangen von dem Tello-Testamente bis zur Placidus-

vita, auf diesen Präses Victor konvergieren. Einen anderen kennen wir
nicht. Es ist methodisch merkwürdig, wenn man den Ahnen der Victoriden,

den clarissimus proavus, dessen Name nicht bekannt ist, dessen

Attribut clarissimus aber in die Ostgotenzeit des 6. Jh. weist, einfach
als den Mörder des hl. Placidus erklärt, ohne auch nur irgendwie auf alle
anderen Quellen, wie sie oben genannt sind, Rücksicht zu nehmen 2.

Bei der zitierten Passio S. Placidi sehen wir aber bereits, wie sich
echte und unechte Züge vermischen. Einerseits bezeichnet sie Victor
als den Vater Tellos (Kap. IX), anderseits macht sie Sigisbert, an den
sich Placidus anschloß, zum Reisebegleiter Kolumbans, und zwar
offensichtlich durch einen salto mortale vom Patrozinium der Kolumbans-
kirche in Ursern auf die Anwesenheit des Heiligen (Kap. IL). Danach
wäre der Irenabt zuerst nach Ursern gekommen, wo er angeblich eine

Kirche errichtet hätte (construxisse fertur), hätte dort Sigisbert
zurückgelassen, wäre dann aber selbst mit Gallus weiter nach Schwaben

gegangen (in Sueuiam). Daß dieser Reiseroute viele fragliche Elemente

beigemischt sind, braucht kaum erwähnt zu werden. Aber die Passio

hatte keinen Einfluß auf die Verse Ekkehards, schon deshalb weil sie

erst später in dieser ausführlichen Form vorliegt, dann aber auch, weil
der St. Galler Dichter ja nur in einer Korrektur seines Poems die Disentiser

Heiligen allgemein ohne jegliche Begründung erwähnt. Aber so

etwa um die Jahrtausendwende mag die Verbindung zwischen Kolumban
und Sigisbert langsam ihren Anfang genommen haben. Man wird sagen
müssen, daß diese Verknüpfung zwar zu weit ging, aber doch irgendwie
vielleicht in der Tradition haftete, d. h. in der Ahnung, daß Sigisbert
der vorbenediktinischen Entwicklung angehörte. Zu mindest darf sie

als zwar spätere aber doch nach dem damaligen Stande der Geschichtsschreibung

(eine Forschung in unserem heutigen Sinne gab es nicht) als

vernünftige Verbindung zwischen der landschaftlichen und der gesamten

Geschichte angesehen werden.
Daß die direkte Annäherung Sigisberts an Kolumban zweifelhaft ist,

zeigt schon der Name des Heiligen. Sigisbert (Sigibert) ist ohne Zweifel

A. Reinle, Die hl. Verena von Zurzach 1948 S. 49-50, 62 (Bericht des Mirakelbuches

aus dem Anfang des 11. Jh.). Dazu P. Kläui, Ausgewählte Schriften
1965 S. 42.
Zur Genealogie der Victoriden Zs. f. Schweiz. Geschichte 19 (1939) 337-368 sowie
E. Meyer-Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter 1948 S. 33-34.

273



zum althochdeutschen sigu Sieg zu stellen 1. Wie kein anderer Name,
vielleicht Chlodwig und ähnliche ausgenommen, bedeutet er ein
nationalfränkisches Charakteristikum, ein merowingisches Signum. Nicht weniger
als drei Könige trugen diesen Namen, so Sigibert I. von Auster, gestorben
576, dann dessen Enkel Sigibert II. gestorben 613, und endlich dessen

Verwandter Sigibert III. geboren als Sohn König Dagoberts I. (623-639).
Mit seinem Namen ist die Gründung der Cella Cugnon, der Abteien
Stabio, Malmédy und St. Martin in Metz verbunden. Auch Beziehungen
mit dem Papsttum fehlen nicht. Er starb 656 in Metz, wo er sein Grab
fand. Als Volksheiliger erfreute er sich eines sehr großen Ansehens. Alle
diese drei Könige begegnen uns in der frühen fränkischen Geschichte oft
und oft 2.

Freilich gab es auch einen König Sigbert in Ostanglien, der während
der Regierung seines Bruders Earpwald nach Gallien verbannt wurde
und dort die Taufe erhielt. Um 631 bestieg er den ostanglischen Königsthron

und förderte eifrig die Christianisierung und Kultivierung seines

Landes. Nach seiner Resignation lebte er als Mönch und kam bei einem

Einfall des Königs Pendas von Mercien um 637 ums Leben 3. Aber es

kann sich in unserem Falle nicht um eine Einwirkung der Angelsachsen
handeln, deren Land ja viel zu entfernt war, sondern um einen Einfluß
des angrenzenden bzw. herrschenden Frankenreiches. Ferner erfahren
wir nie, daß auch nur ein Chronist oder auch nur ein neuerer Geschichtsschreiber

den Disentiser Sigisbert irgendwie als Angelsachsen
angesprochen habe.

Von den Königen gehen wir zu den Mönchen und Laien dieses Namens
über. So schrieb Winfrid-Bonifatius zu Anfang des 8. Jh. im südenglischen

Kloster Nursling einen Brief an einen Sigebert, den wir sonst
nicht kennen 4. Ein Schreiber oder Bücherliebhaber Sigibert lebte im

1 E. Förstemann, Altdeutsches Namenbuch 1900 Sp. 1317.
2 Vgl. etwa Gregorii Turonensis, Historiarum Libri Decern ed. R. Buchner.

Bd. II (ohne Jahresangabe) S. 459 (Register), oder MGH SS. rer. merov. 4 (1902)
794. Dazu A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 559 (Dynastietafel),

581 (Register), ferner über Sigisbert III. jetzt Lexikon für Theologie und
Kirche 9 (1964) 747-748.

3 Über ihn MGH SS. rer. merov. 4 (1902) 423, 437, 440-441, dazu Beda, Historia
Ecclesiastica II. 15 u. III. 18 in Migne, Patr. Lat. 95 Sp. 144 ff. Kurze
Orientierung im Lex. f. Theologie u. Kirche 9 (1964) 746. Die Frage, woher dieser und
andere ähnliche Namen kamen, ist ein Problem für sich, das wir hier nicht
erörtern können.

4 Th. Schieffer, Winfrid-Bonifatius u. die christliche Grundlegung Europas. 1954
S. 107.

274



8. Jh. auch in Köln, wo er sich in zwei Codices einschrieb, von denen der
eine um 600 in Frankreich entstanden war, der andere aber zu Anfang
des 8. Jh. in Northumberland. Beide Handschriften waren schon im
8. Jh. in Köln und enthielten kirchenrechtliche Texte 1.

Im 8. und 9. Jh. begegnen wir über hundert Belegstellen für diesen

Namen, mag es sich nun um die gleiche Person handeln oder nicht 2.

Schon Förstemann hat Beispiele dafür von Paris und Reims bis Würzburg
und Salzburg erbracht3. Die Verbrüderungslisten von St. Gallen und
Reichenau melden uns solche Namensträger aus allen Richtungen der

Windrose, in den Klöstern Nonantula und Brescia ebenso wie in Chiemsee

und Fulda. Der Kreis um St. Gallen und Reichenau liebte diesen Namen 4.

Die St. Galler Urkunden, die sich auf den ostschweizerischen und
süddeutschen Raum beziehen, sind wahrlich nicht arm an Hinweisen 5. Aus

all diesen Gegebenheiten muß man schließen, daß auch ein Sigbert
oder Sigisbert um 700 herum aus dem Frankenreiche oder doch zum
wenigsten aus dessen Kontaktzonen hergekommen ist.

Es fällt auf, daß der Name Sigisbert im eigentlich rätischen Gebiete,
das man durch das «Viereck» Pfäfers-Müstair, Chur-Disentis abstecken

kann, in der frühmittelalterlichen Zeit vollständig fehlt. Umsonst durchgeht

man das Pfäferser Verbrüderungsbuch und die sog. Durrer-Urkunden

von Chur-Müstair 6. Also kam der Heilige aus der Fremde, aus dem

geistigen Räume der Peregrinatio pro Christo. Dem Charakter des

Namens nach kann Sigisbert nicht irisch sein, da nie ein Ire einen
fränkischen Namen annahm (siehe oben unter Magnus). Ein Romane unter
dem onomastischen Kleide eines Franken wäre möglich, aber man
versteht bei einem Asketen oder Missionar kaum, warum er sich da der

politischen Mode angepaßt hätte. Ja damals war in Rätien, das für seine

E. A. Lowe, Codices Latini Antiquiores 8 (1959) 40, 66 nr. 1162 u. 1163.
Daß die Form des Namens oft wechselt, hat nichts zu sagen. Ein Sigibert taucht
bald als Sigibret oder Sigebreht auf, ist aber immer der gleiche. H. Wartmann,
Urkunden der Abtei St. Gallen I. nr. 381 und II. nr. 452 zu 839 bzw. 857. Ebenso
Sigipret oder Sigibret bei Wartmann II. nr. 717, 731, 743, 746 zu 899-905.
Förstemann Sp. 1320-1321. Einen Klausner Sigebert von St. Denis, der um
740 nach Rom gesandt wurde, erwähnt Th. Schieffer, Winfrid-Bonifatius 1. c.
S. 126.
Piper 1. c. 507-508 (Register). Die vielen Sigeberte in Reichenau fallen auf.
K. Beyerle, Die Kultur der Abtei Reichenau 1925 S. 1150-1151, 1162, 1165,
1173, 1179, 1190, 1201-1202, 1204-1205. In Brescia siehe Valentini, Codice
necrologico-liturgico 1. c. S. 62, 212. zum 9. oder 10. Jh.
Wartmann II. 463-464 (Register).
Piper S. 393 zeigt in Fab. 156, 7 einen Sigiberth auf, der aber späteren Datums ist.

275



Eigenständigkeit fürchtete, alles andere annehmbarer als ein fränkischer
Name. So scheint sich doch aufzudrängen, daß unser Heiliger einen
nationalfränkischen Namen trug, weil er von Franzien kam. Ekkehard IV.
setzt in seiner Großzügigkeit voraus, daß Sigisbert und Placidus aus

Irland kamen, aber er betont eigentlich nur den Aufenthalt im Frankenreich

(Francis immorantur, rénovant Luxovium). Was liegt näher als

daran zu denken, daß Sigisbert von Luxeuil oder dessen Ausstrahlungsgebiet

ausging, besonders nachdem das Kloster unter Abt Waidebert
(629-670) fränkisch geworden war und Wanderprediger nach überallhin
sandte 1r

Man hat die Krypta der 1. Hälfte des 8. Jh., in der die Disentiser

Heiligen ruhten, mit den irischen Mönchszellen in Zusammenhang bringen

wollen. Neuere Forschungen von Hansruedi Sennhauser betonen,
daß diese irischen Zellen zum Wohnen dienten, während hier ein sakraler
Raum vorliegt, der spätantike-frühchristliche Elemente aufweist und

zum Aufbewahren von Reliquien bestimmt war 2. Auch die Verbrüderung
von St. Gallen-Schienen-Disentis-Bobbio von 846 darf man nicht als

Beweis für den direkten Zusammenhang Sigisberts mit Kolumban werten

3. Diese Confraternitas stellt nur die Erweiterung der früheren
ähnlichen Verbrüderung zwischen St. Gallen und Reichenau (800) dar. Die

Hauptachse St. Gallen-Bobbio war durchaus verständlich. Diesen beiden
Klöstern schloß sich Schienen bei Radolfszell am Bodensee an, das erst

um 800 durch den Grafen Scrot von Florenz ins Leben gerufen wurde
und um 830 sich zur eigentlichen Abtei entwickeln konnte. Von Anfang
an waren hier enge Beziehungen mit Italien durch den Eigenkirchen-
herrn gegeben, die uns auch die Verbrüderung verständlich machen 4.

1 Belege bei A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 269, 292-293.
Nur so begreift man die außerordentlich große Verehrung des hl. Martin schon
beim hl. Sigisbert, der offenbar Reliquien des Bischofs von Tours mitbrachte.
Näheres Studien u. Mitteilungen des Benediktinerordens 65 (1953/54) S. 291-293.

2 H. R. Sennhauser, Die kirchliche Architektur der vor- und frühromanischen
Zeit im Gebiete der heutigen Schweiz u. Liechtenstein. I. 264-266 (Manuskript).
Dazu I. Müller, Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter 1964 S. 29-33.

3 Piper S. 142 : conventio inter istud coenobium et alia tria, unum sancti Columbani
Bobii fìuminis gloriosi nomen tenens, alterum Desertinense a vicinitate Alpium
vocabulum trahens, tertium Schinense claro vocabulo lucens. Schon die Kolum-
bansbiographie von Jonas bietet die gleiche Erklärung des Namens Bobbio von
dem Nebenflüßchen der Trebbia. Jonas, Vita Columbani ed. M. Tosi 1965 S. 104.
Die Ableitung von Disentis von desertum ist klar. Schienen scheint der St. Galler
Schreiber von scheinen, mittelhochdeutsch schinen, abzuleiten.

4 K. Schmid in Teilenbachs Studien u. Vorarbeiten zur Geschichte des großfränkischen

u. frühdeutschen Adels 1957 S. 61, 296-298, 304-305.

276



Zwischen St. Gallen-Schienen einerseits und Bobbio anderseits war
Disentis der gegebene geographische und geistige Brückenpfeiler. Im
Süden stellte wiederum Bischof Amalrich von Como (843, 848) ein Mönch

von Bobbio, einen Stützpunkt dar l. Möglich, daß man diese Verbindung
von Disentis nach Bobbio umso lieber aufnahm, als man noch wußte
oder ahnte, daß einst St. Sigisbert in diesen Ideenkreis hineingehörte.
Dies umso mehr, als in Disentis die beiden rätischen Heiligen Placidus
und Sigisbert das Andenken des späteren eigentlichen Klostergründers
und Bischofs St. Ursizin ganz überstrahlten. Letzterer erhielt erst im
17. Jh. einen liturgischen Kult. Es verhält sich hier in Disentis genau wie
in St. Gallen, wo der Irenheilige den Alemannen St. Otmar fast ganz
überspielte 2.

Es würde hier zu weit führen, die Entwicklung der Zelle Sigisberts zu
einem Kloster eingehend zu behandeln. Im Liber Confraternitatum von
Reichenau steht nicht Sigisbert, sondern Ursicinus episcopus an der

Spitze der verstorbenen Disentiser Mönche, genau so wie in Reichenau
Bischof Pirmin und in St. Gallen Otmar. Auch nach der Passio Placidi
aus dem Ende des 12. Jh. spielte Ursicinus in der Entwicklung der Abtei
eine entscheidende Rolle, möglicherweise sogar in Verbindung mit der
fränkischen Obergewalt3. Wahrscheinlich gehörte er in die damalige
Pirminsbewegung hinein, dann versteht man erst, warum Pfäfers wie
Disentis Abtsbischöfe bzw. Klosterbischöfe aufwiesen. Pirmin selbst

neigt im wesentlichen zur benediktinischen Richtung, nur noch ganz
wenig berührt von der Einrichtung der régula mixta 4. Vollends war
Disentis ein Benediktinerkloster, als es sich mit Reichenau Anfang des

9. Jh. (800-810) verband, denn bei den Benediktinerklöstern stehen
immer die Bezeichnungen Monasterium und Nomina Fratrum, während
bei den Kanonikerinstitutionen stets In civitate und Nomina Canonicorum

zu lesen ist (Konstanz, Basel, Straßburg, Lyon) 5.

1 C. Cipolla, Codice diplomatico del Monastero di S. Colombano di Bobbio 1 (1918)
28, 142-147, 159-161.

2 J. Duft, Sankt Otmar in Kult und Kunst 1965 S. 46.
3 Über Ursizin siehe Schweiz. Zs. f. Geschichte 2 (1952) 1-9. Zum Text der Passio

Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte 46 (1952) 172.
4 Zur benediktinischen Komponente Pirmins zuletzt Gesammelte Aufsätze zur

Kulturgeschichte Spaniens 20 (1962) 265-266 (Festschrift Schreiber).
5 Piper S. 154-155, 247-249, 257.

277



4. Deicolus

Zu unseren Beispielen gehört auch der hl. Deicolus, dessen Existenz
durch die Vita des hl. Germanus von Grandval (f ca. 675) gesichert ist.
Diese Lebensbeschreibung, die bald nach dem Tode des Heiligen von
Bobolen geschrieben wurde, ist dem Abt Ingofrid von Luxeuil, dem

Nachfolger Waideberts (f 670) gewidmet, aber auch zwei andern Äbten,
unter denen sich Deicolus befindetl. Unter dem lateinischen Namen
könnte ein irischer Name mit der gleichen Bedeutung verborgen sein 2.

Er war wohl der Gründer des elsässischen Klosters Lüders (Lutra, Lure),
das nicht so weit von Luxeuil entfernt ist. Das vernehmen wir freilich
erst durch seine Vita, die aber nicht früher als im letzten Viertel des

10. Jh. in Lüders selbst durch Werdolf geschrieben wurde 3. Sie
überbietet sich aber in Erfindungen, indem sie Deicolus zu einem persönlichen
Begleiter des hl. Kolumban und einem leiblichen Bruder des hl. Gallus
machte. Angeblich wegen seiner Gebrechlichkeit konnte Deicolus dem

hl. Kolumban nicht ins Exil folgen, errichtete dann eine Eremitage,
machte sich die Weltgeistlichen zu Gegnern, wird von den Grundherren
entmannt, erhält dafür als Sühne ein Grundstück. Damit ist die Gründung

von Lüders eingeleitet. Daß er dann die Abtswürde seinem Schüler
Kolumban übertrug, verrät bereits die Zeit der Abfassung der Vita, die
Reform von Cluny und Fruttuaria 4. Der Heilige gehört bestimmt in
die kolumbanische Bewegung, hat aber erst in der 2. Hälfte des 7. Jh.
seine Wirksamkeit entfaltet. Seine Vita nährte sich nur allzuviel an

derjenigen des hl. Kolumban und des hl. Gallus. Sie gehört in eine Linie
mit Ekkehard IV.

1 Vita Germani Abbatis Grandivallensis. MGH SS. rer. merov. 5 (1910) 25-40.
2 Prof. J. Bieler, Dublin, macht auf Columba Taube und Céili Dé Freund

Gottes aufmerksam. Über die letzteren, die sog. Culdeer, siehe W. Delius,
Geschichte der irischen Kirche bis zum 12. Jh. 1954 S. 92-95.

3 Vita Deicoli in den Acta SS. Jan. 2, (1643) 199-210; Mabillon, Acta SS. Ben. 2

(1669) 102-116; Die Ausgabe von Waitz in den MGH SS. 15 (1888 bzw. 1963)
674-682 enthält die eigentliche Vita nicht.

4 Siehe darüber Zinzius in der Zeitschrift für Kirchengeschichte 46 (1928) 389 ff.,
ferner Wattenbach-Levison, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter.
1. Heft, Von den Anfängen bis zur Herrschaft der Karolinger 1952 S. 136-137,
dazu G. Schreiber, Iroschottische u. angelsächsische Wanderkulte in West-
phalen. Westfalia Sacra 2 (1950) 27-28. M. Koch, Sankt Fridolin u. sein Biograph
Balther 1959 S. 140.

278



5. Fridolin

In unseren Kreis gehört auch der hl. Fridolin, über den uns erst Balther
in der 2. Hälfte des 10. Jh. in einer ausführlichen Vita berichtet. Die
Herkunft des Heiligen und seine Jugendzeit schildert uns der Hagiograph
in den ersten Kapiteln. Er beginnt seine Ausführungen mit dem Satz:
«Beatus Fridolinus ex extremis partibus inferioris Scottie oriundus esse

non ambigitur». Die Schilderung ist so allgemein und anhand von
Bibelzitaten moralisierend, daß sich ein Zweifel geradezu aufdrängen muß 1.

Besonders scheint der Name dagegen zu sprechen. Einen solchen gibt
es im keltischen Sprachschatz nicht. Auch sagt ja Balther in der

Einleitung zu seinem Opus, daß der eigentliche Name Fridoldo geheißen

habe, ein zweifellos germanischer Name 2. In den karolingischen
Verbrüderungslisten finden wir Fridoldo (bzw. Fridoin, Fridolf, Fridolt) im
Räume von Corbie-Straßburg-Reichenau 3. Es verhält sich hier wie bei

Sigisbert. Noch kein einziger sicherer Fall liegt vor, daß ein Ire einen

fränkischen Namen angenommen hätte.
Fridolin scheint eher aus dem Frankenreich herzustammen.

Beziehungen zu Chlodwig II. (f 657), einem eifrigen Förderer der klösterlichen

Gründungen, können aus der Vita herausgelesen werden, vielleicht auch

gewisse Zusammenhänge mit Poitiers, die hinwiederum weiter nach

Säckingen gehen. Die Hilarius-Verehrung stellt die Verbindung dar.

Jedenfalls kann Fridolin als Gründer von Säckingen gelten, wo er auch

begraben wurde. Wir haben somit einen fränkischen Heiligen des 7. Jh.

vor uns, der mit der Kolumbansbewegung direkt keinen sichtbaren

Zusammenhang hatte, jedoch später im 10. Jh. literarisch damit verbunden
wurde 4.

MGH SS. rer. merov. 3 (1896) 350-369, bes. 355.
M. Koch, Sankt Fridolin und sein Biograph Balther 1959 S. 50-111, bes. 53-55.
Zustimmend dazu H. Büttner in der Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 10 (1960)
101-102, ferner J. Hennig im Archiv für Liturgiewissenschaft 1962 S. 573-574.
MHG Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884 S. 445. Manche Belege sind zu
spät oder zu unsicher. Der Name Fridolin selbst kommt in den Confraternitates
nie vor.
Koch 119-128.

279



6. CORBINIAN

Einen interessanten Fall stellt der hl. Corbinian dar. Seine Vita schrieb
Bischof Arbeo von Freising (764/65 - 782/83) l. Der Vater des Heiligen
war ein fränkischer Edeling Waltkis, die Mutter hieß Corbiniana. Der
Sohn erhielt den Namen des Vaters, aber nach dessen Tod gab ihm die

Mutter ihren Namen Corbinian (Kap. 1). Corbinian(a) wurde als

keltischer Name angesprochen. So verstünde man, warum dann der Ire
Vergil von Salzburg die Vita des Heiligen erbat, wie der Prolog Arbeos

zeigt. Ebenso würde hineinpassen, daß Corbinian den Tadel oder das

Schimpfwort erhielt: «Brittanorum origine ortus» (Kap. 26) 2. Dieser
Vorwurf wurde nämlich den Iren in der bonifazianischen Zeit gemacht,
weil sie sich Freiheiten gegenüber dem zuständigen Episcopat
herausnahmen, gelegentlich auch wirkliche Häresien befürworteten wie den

Pelagianismus, ferner auch sonst oft kirchenrechtliche oder rituelle
Fragen zu sehr betonten 3. Jedenfalls muß man die keltische Abstammung

von Corbinian in Erwägung ziehen. Aber die Möglichkeit besteht
immer noch, daß der Name gallorömisch war. Zusammensetzungen mit
Corb sind in Nordfrankreich nicht so selten (z. B. Corbie) 4. Dafür würde
auch die Tatsache sprechen, daß die beiden einzigen Mönchsnamen der

karolingischen Zeit um 800 dem Frankenreiche angehörten, nämlich
Corbino in Ebersmünster bei Schlettstadt und Corbino im Kreuzkloster
zu Meaux bei Paris 5. Auch der Vorwurf eines Iren würde so verständlich

bleiben, und zwar in dem Sinne: «Er benimmt sich wie ein häretischer

Ire.»
Corbinian war zuerst in der Gegend von Chartres-Paris tätig, dann

gab ihm der bayrische Herzog Grimoald den Boden zu einer Gründung

1 MGH SS. rer. germ, in usum Scholarum, Arbeonis Ep. Frisingensis Vitae Sanctorum
Haimhrammi et Corbiniani ed. B. Krusch 1920 S. 137, 189.

2 Arbeonis Vitae 1. c. S. 218, dazu R. Bauerreiss, Kirchengcschichte Bayerns 1

(1949) 41-42.
3 H. Löwe, Ein literarischer Widersacher des Bonifatius: Virgil von Salzburg und

die Kosmographie des Aethicus Ister. 1951 S. 61-63, mit besonderem Hinweis
auf den Brief Gregors II. von 738 an die Bischöfe von Bayern und Alemannien,
worin vor dem Verhalten venientium Brittonum vel falsorum sacerdotum
haereticorum gewarnt wird.

4 A. M. Zimmermann, Der hl. Korbinian. Jahresbericht der Bayerischen
Benediktiner-Akademie 3 (1924) 1-19, bes. 4. H. Löwe läßt die Frage, ob Corbinian
bretonischer Herkunft war, offen. Siehe Widersacher S. 24, 87, ferner Corbinians
Romreisen, in Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte 16 (1951/52) 409-420,
bes. 410-411.

5 MGH Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884 S. 223, 237.

280



in Kains (bei Mais-Meran). Der Heilige scheint aber trotzdem in Freising
beim Herzog seinen Aufenthalt genommen zu haben, geriet jedoch mit
ihm wegen der unrechtmäßigen Ehe mit Pilitrud in Konflikt, konnte
aber nach dessen Tod wieder nach Freising zurückkehren. Corbinian
ließ sich in der Zenoburg bei Meran beim Grabe des von ihm hochverehrten

hl. Valentin beisetzen. Bischof Arbeo holte jedoch den Leichnam

nach Freising 1.

7. Rupert

Von Corbinian gehen wir zu Rupert über, über den die Gesta Hrod-
berti berichten2. Er stammte wohl aus dem um Worms ansässigen
rheinfränkischen Grafengeschlechte der Robertiner, die mit den Karolingern
verwandt waren. Um 700 mag er nach Bayern gekommen sein, wo er
nicht ohne Hilfe des Bayernherzogs Theodo das Kloster St. Peter in
Salzburg gründete. Ausdrücklich nennt ihn das Salzburger Totenbuch:
«Hrodperhtus episcopus et abbas»3. Er wirkte hier nicht eigentlich als

Landesbischof, wohl aber als «Klosterbischof nach irischer Art ohne
festumrisscne Diözese» (J. Wodka) 4. Auf Rupert folgten noch einige
Abtsbischöfe, die in der gleichen Weise tätig waren. Erst Bonifatius
bezeichnete 739 dem damaligen Salzburger Abtsbischof Johannes die
Grenzen seines Sprengeis genauer. Der Nachfolger des Johannes, der
Ire Virgil, erbaute 774 einen eigenen Dom, worin er die Gebeine Ruperts
beisetzte. Damit eröffnete er dessen Kult und stellte sich gleichzeitig
als dessen geistiger Nachfolger vor. Er ließ sich auch 767 kanonisch zum
Bischof weihen, um nicht mehr den Vorwurf der «Häresie» auf sich
nehmen zu müssen 5. Bistum und Abtei wurden erst 987 getrennt, aber

erst Bischof Konrad I. erbaute 1110 eine eigene Residenz 6. Damit hatte
eine an sich irische Institution ein Ende gefunden. Wir haben also einen

Rheinfranken mit irischen Verfassungstraditionen vor uns.

1 Siehe die Zusammenfassung und Literatur von R. Bauerreiss im Lexikon für
Theologie und Kirche 6 (1961) 550-551.

2 MGH SS. rer. merov. 6 (1913) 140-162.
3 MGH Necr. Germ. 2 (1904) 18. Zur Darstellung von A. Hauck, Kirchengeschichte

Deutschlands 1 (1922) 349 f. 352 ist jetzt auch R. Bauerreiss, Kirchengeschichte
Bayerns 1 (1949) 48-49 zu vergleichen.

4 Lexikon f. Theologie u. Kirche 9 (1964) 106-107.
5 H. Löwe, Ein literarischer Widersacher des Bonifatius: Virgil von Salzburg 1951

S. 33, 62.
6 Lexikon f. Theologie u. Kirche 9 (1964) 285-286.

20 281



8. RODING

Roding, oder wie der alte Name lautet Chraudingus, lebte Ende des

7. Jh. und gründete das Kloster Beaulieu-en-Argonne im Bistum Verdun.
Daß er ein Franke war, ergibt sich schon aus dem Namen. Chrodin ist
schon im 6. Jahrhundert durch Gregor von Tours, Venantius Fortunatus
und die Fredegar-Chronik belegt, Hroding im 7. Jh. Für das 8. Jh. sind
besonders Belege aus dem Umkreis von Lorsch und St. Gallen sprechend.
Im Reichenauer Verbrüderungsbuche aus der Zeit um 800 finden wir
den Namen (Hrodingus, Hruodinc usw.) in den folgenden Klöstern
vertreten: Rebais, Lorsch, Fulda, dann Murbach, Kempten, Chiemseel.
Es scheint deshalb gar kein Zweifel möglich, daß es sich um einen
fränkischen Namen handelt. Erst durch die Vita von Richard von St. Vanne

(f 1046) wurde der Heilige zum Kolumbansjünger und Iren gestempelt2.
Nur allgemein geistige Einwirkungen können bei Roding angeführt,
vielleicht aber Einfluß von Luxeuil diskutiert werden.

9. RÜCKBLICK

Selbstverständlich gibt es noch andere Heilige, vor allem des Frankenreiches,

die früher oder später mit mehr oder weniger Grund zum
kolumbanischen Kreise geschlagen wurden. Es sei hier an Himerius erinnert,
den man mit M. Besson am ehesten dem 7. oder 8. Jh. zuweisen kann 3.

Auch die hl. Fara gehört hierher, wie überhaupt noch viele andere

Heilige. Aber das würde eine große Studie für sich bedeuten, die sich
teilweise auf eine weitentfernte Forschungsliteratur erstrecken müßte,
was nicht unsere Absicht sein kann. Wir besitzen übrigens eine einigermaßen

gute Übersicht über die fraglichen Persönlichkeiten 4. Es muß

uns hier genügen, die obgenannten acht Heiligen genauer ins Auge gefaßt
zu haben.

1 E. Förstemann, Altdeutsches Namenbuch 1900 Sp. 887-888, dort auch die
Namen des Reichenauer Verbrüderungsbuches. Bemerkenswert ist, daß sich im
Pfäferser Liber Confraternitatis nur ein einziger späterer Beleg findet.

2 Die Literatur bei Koch 1. c. S. 140. Schon A. Hauck, Kirchengeschichte Deutsch
lands 1 (1922) 283 betrachtete die Vita als wertlos. Vgl. Sidonius bei Koch 1. c.
S. 145.

3 M. Besson, Contribution à l'histoire du diocèse de Lausanne sous la domination
franque 1908 S. 97,101-103,108,118, dazu Lex. f. Theologie undKirche 5 (1960) 351.

4 Koch 137-153.

282



Aus diesen Belegen ergibt sich bereits ein zweifaches Ergebnis, ein

historisches und ein historiographisches. Erstens einmal ein geschichtliches

Factum. Alle diese Persönlichkeiten haben wirklich mit Kolumban
etwas zu tun, aber nur mittelbar und allgemein. St. Kilian war noch ein

Ire und lebte im 7. Jh., ist also irgendwie noch von der kolumbanischen

Bewegung berührt, jedenfalls ermuntert. Da unser großer Irenabt zuerst

im Frankenreiche wirkte, ist es ganz selbstverständlich, daß dort seine

Ideen und sein Vorbild nachwirkten. Noch dem 7. Jh. sind Deicolus,
Fridolin und Roding zuzuweisen, deren Geschichte man sich nur auf dem

kolumbanischen Hintergrund denken kann. Schon deutlicher muß
St. Sigisbert mit dem Ausstrahlungszentrum Luxeuil verbunden werden,
der zu Anfang des 8. Jh. lebte. Ebenfalls aus dem Frankenreich, näher-

hin der Rheingegend, stammte Rupert, der aber sicher in die irische

Tradition hineingehört, wie seine doppelte Eigenschaft als Abt und
Bischof in Salzburg darlegt. Noch ein Zeitgenosse Ruperts ist Corbinian,
dessen Vater Waltkis sicher Franke war, dessen Mutter Corbiniana
jedoch aus Nordfrankreich stammen könnte. Corbinian wirkte ganz so

wie ein irischer Wanderbischof und Missionsapostel am bayrischen Hof
zu Freising. Wie Corbinian gehört auch Magnus in das 8. Jh. Er war
nach allem kein Franke, sondern ein Romane, wahrscheinlich Rätoromane.

Irgendwie scheint er von der Missionswelle Kolumbans berührt
worden zu sein. Es handelt sich also stets um mittelbare Schüler, um
Persönlichkeiten, die man nicht in die bonifazianische und pirminische
Geisteswelt und Organisation versetzen kann.

Aus unserem Rundgang ergibt sich zweitens ein historiographisches

Ergebnis. Obwohl es sich stets nur um geistige, nicht persönliche
Anhänger handelt, versetzte sie doch die frühe Geschichtsschreibung in
die Begleitschaft und Umgebung des Heiligen und datierte sie damit um
1-2 Jahrhunderte zu früh. Wir können hier deutlich zwei historiographische

Schichten feststellen. Zunächst die karolingische Renaissance

im Verlaufe des 9. Jh., die Kilian und Magnus zu unmittelbaren
Begleitern Kolumbans machte (Passio maior Kilians und Vita Magni IL).
Noch mehr vergrößerte die ottonische Renaissance in der 2. Hälfte des

10. und Anfang des 11. Jh. die Zahl der Kolumbansschüler. Hierzu
dürfen wir die Viten zählen, die Bischof Werdolf über Deicolus, die
Balther über Fridolin, Richard von St. Vanne über Roding geschrieben
haben. Last not least gehört auch Ekkehard IV. mit seinem Gedichte

hierher, in welchem er Sigisbert diesem Kreise anwies.

283



Aus diesen Gegebenheiten fällt ein sympathisches Licht auf die Gestalt
des hl. Kolumban. Nicht der persönlich-menschliche Kontakt, nicht die

Befolgung seiner Regel, sondern einfach die Gewalt seiner Gesamtpersönlichkeit,

die Zugkraft seiner christlich-monastischen Ideen, sein

charismatisches Auftreten machte auch nach seinem Tode noch einen

großen Eindruck. Das ist umso merkwürdiger, weil ja auf die
kolumbanische Bewegung die pirminische und bonifazianische Mission folgte.
Besonders die angelsächsischen Glaubensboten und Sittenerneuerer
zeichneten sich durch eine durchdachte und großzügige Organisation
aus, die ganz römisch-kirchlich und sachlich-juristisch gedacht war und
sehr nachhaltig wirkte. Aber auch sie vermochte in keiner Weise das

Andenken des großen Irenabtes zu verwischen. Das kam daher, daß man
eine charismatisch begabte und in jeder Hinsicht originelle Persönlichkeit

weniger vergaß als zahlreiche andere Exponenten einer großen

Gesamt-Organisation.
Zu diesem Erfolge trug aber der Umstand bei, daß auch die indirekt

kolumbanischen Zellen fast immer später noch weiterlebten. Füssen und
Disentis, Lüders und Salzburg sowie Beaulieu sind Benediktinerklöster
geworden; Disentis und Salzburg bestehen heute noch. Säckingen wurde
ein Damenstift. Auch Bistümer entwickelten sich aus posthum
kolumbanischen Zellen, so Wrürzburg (Kilian) und Salzburg (Rupert) sowie

Freising (Corbinian). Freilich war es St. Bonifaz vorbehalten, diese

Diözesanbildungen fest zu gründen und klar abzugrenzen. Aber die

Anfänge aller dieser Schöpfungen gehen doch auf den Abt von Bobbio
zurück. Er war die ragende Gestalt, die auch in der späteren Entwicklung
und Geschichtsschreibung weiter leuchtete. Der Samen, den Kolumban
im mittleren Europa ausgestreut hatte, trug hundertfältige Furcht.

284


	Zum geistigen Einfluss der kolumbanischen Bewegung im mittleren Europa

