Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 59 (1965)

Artikel: Zum geistigen Einfluss der kolumbanischen Bewegung im mittleren
Europa

Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-128944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

P. ISO MULLER OSB

ZUM GEISTIGEN EINFLUSS
DER KOLUMBANISCHEN BEWEGUNG
IM MITTLEREN EUROPA

Peractis itaque annorum multorum in monasterio circulis coepit pere-
grinationem desiderare, so schreibt Jonas, der Biograph von St. Ko-
lumban. Der Zug in die Einsamkeit und Ferne, die peregrinatio pro
Christo, war in der kolumbanischen Bewegung allgemein . Auch nach
dem Tode des Heiligen bezauberte dieser Gedanke nicht nur seine per-
sonlichen Schiiler und direkten Zeitgenossen, sondern faszinierte auch
noch nach einem Sidkulum nicht wenige religiés gesinnte Menschen.
Ohne es oft zu wollen oder auch nur vorauszusehen, entstanden aus dieser
zweiten kolumbanischen Bewegung Zellen, die sich fast ganz von selbst
zu Klostern entwickelten, beinahe immer zu Benediktinerklostern, die
dann durch Jahrhunderte die bewohnte Landschaft und die weiteren
Kontaktzonen urbar machten und die ankommenden Bewohner religids
betreuten. Schon vor einem halben Jahrhundert hat Dom L. Gougaud
auf diese Tatsache hingewiesen, die wir heute mit neueren Belegen und
Methoden weiter ins Licht setzen kénnen 2.

Es ist hier nicht der Ort, alle diesbeziiglichen hagiographischen Fille
der Reihe nach durchzunehmen, es muf3 gentigen, einige typische Tra-

! Jonas (7. Jh.), Vitae Columbani abbatis discipulorumque eius. Lib. 1. cap. 4
MGH SS. rer. merov. 4 (1902) 70. Dazu H. v. CAMPENHAUSEN, Die asketische
Heimatlosigkeit im altkirchlichen u. frithmittelalterlichen Ménchtum 1930 S. 16 ff.
und W. GobpEL, Irisches Beten im frithen Mittelalter. Zeitschrift fiir katholische
Theologie 85 (1963) 317, 416, 420, 437.

L. Gougaup, Les surnuméraires de 1’émigration scottique VIe-VIIIC. s. Revue
Bénédictine 43 (1931) 296-302. Bibliographische Hinweise auch bei M. Kocs,
Sankt Fridolin und sein Biograph Balther 1959 S. 137-153.

]

19 265



ditionen hervorzuheben. Dabei gehen wir zunichst von der H agibgmphie
Ekkehards IV . aus. Dieser St. Galler Moénch, der von ca. 980 bis ca. 1060
lebte, iibersetzte die Taten des hl. Gallus, die der Ménch Ratpert (gest.
nach 884) in deutscher Sprache gedichtet hatte, ins Lateinische und er-
zdhlt uns zunichst folgendes:

Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theodorus,
Chiliano socio, post functo sacerdotio

Gallos pervagantur, Francis immorantur,
Renovant Luxovium in Christi caulas ovium.

Man kann sich durchaus vorstellen, dal diese Strophe einigermafllen
seiner Vorlage entsprach. Unermiidlicher Eifer, das Niedergeschriebene
zu erweitern und zu feilen, trieb den klosterlichen Literaten an, bestindig
an seinen Versuchen zu dndern. Eine zweite Redaktion aus seiner Hand
gibt bereits eine andere Version:

Columbanus, Gallus, Magnoaldus et Theodorus,
Sigisbertus Placidus cum plurimis complicibus
Francis immorantur, nimis honorantur,
Renovant Luxovium in Christi caulas ovium.

SchlieBlich anderte der St. Galler Berichterstatter noch ein drittesmal:

Columbanus, Gallus, Magnus, Chilian et Theodorus
Sigisbertus Placitus cum plurimis complicibus etc. 1.

Wir sehen, wie der Kreis um Kolumban und Gallus immer groBer wird.
Schon in der ersten Strophe unterscheidet er nicht mehr genau zwischen
eigentlichen Kolumbansbegleitern (Gallus) und Iren schlechthin (Kilian),
in der zweiten Strophe nimmt er Placidus und Sigisbert hinzu, in der
dritten wirft er das Netz noch weiter aus und beansprucht fiir seinen
Fischfang iiberhaupt weitere Missiondre, mogen sie ihm bekannt oder
unbekannt sein (cum plurimis complicibus). Man sieht, wie der St. Galler
Monch die Perspektive verkiirzt und in freier Weise vordatiert, wie das
bei einem Gedicht, das in poetischer Lizenz groBziigig vorgehen und
keine chronologischen und topographischen Einzelheiten bieten will,
ganz begreiflich ist. Dieses Vorgehen Ekkehards ist dann {iberhaupt
typisch fiir die chronistische Erfassung der kolumbanischen Bewegung,
aber daBl sie auch einen richtigen Kern, eine wahrhaft historisch zu

1 J. EgL1, Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. nebst den kleineren Dichtun-
gen 1909, S. 383. Dazu I. MULLER, Die Anfinge von Disentis 1931 S. 122-125.

266



nennende Verbindung aufzeigt, das miissen wir auch zugeben. Es sei
uns daher gestattet, zuerst die drei hauptsidchlichsten Figuren des vierten
Ekkehard, ndmlich Magnus, Kilian und Sigisbert wenn auch nicht aus-
fiihrlich, so doch einigermaBen ins Licht zu setzen.

1. MAGNUS

Als Ekkehard zuerst Magnoald und dann erst in der dritten Version
Magnus schrieb, da war er nur der Popularisator einer damals schon
verbreiteten Ansicht. Bereits die dlteste Vita von ca. 770-800, die uns
aber nur in der Bearbeitung Emmerichs aus der Mitte des 9. Jh. vorliegt,
machte aus dem Kleriker Maginold (Maginald, Magnoald) der Gallus-
viten einen Magnus. Aber diese Magnusvita benutzte nicht nur die
Gallusvita von Walafrid (1 849), sondern auch die Kolumbansvita von
Jonas (vollendet Mitte 7. Jh.), und zwar inhaltlich und formell. Danach
hat schon St. Kolumban dem Magnoéld den neuen symbolischen Namen
Magnus gegeben!. Dann bezeichnete das Martyrologium von Notker
von 896 den hl. Magnus als discipulus et comes beati Galli 2.

All dies schildert uns aber die Vita nur deshalb, weil sie irgendwie vom
geistigen Zusammenhang mit Kolumban-Gallus iiberzeugt war. Statt
der sachlichen Verbundenheit gibt sie jedoch eine personale Gleich-
zeitigkeit. Sie bietet aber auch da und dort brauchbare chronologische
und topographische Anhaltspunkte fiir das Leben des Heiligen, so die
Nachricht, daB Bischof Wikterp, der damals von dem bischéflichen Augs-
burg verdringt worden war, Magnus zu den Bewohnern des Lechgebietes
sandte, wo offenbar das Christentum noch nicht tiefe Wurzeln gefa3t
hatte. Dort griindete der Heilige eine Zelle in Fiissen, wo er auch wahr-
scheinlich 772 starb. Aus Fiissen entwickelte sich ein Kloster, das fiir
den Allgdau ebenso wichtig ist wie Reichenau fiir Alemannien 3.

1 M. H. GoLpast, Rerum Alamannicarum Scriptores 1 (1661) 190, 193. Dazu
Ep. GEBELE, Der hl. Magnus von Fissen. Diss. phil. Miinchen 1953 (Maschinen-
schrift in der Universitdtsbibl. Miinchen) S. 35.

2 Zum ganzen Problem siehe M. CoENs in Analecta Bollandiana 81 (1963) 159-
227, 321-332. und R. BAUERREISs in den Studien und Mitteilungen des Benedik-
tinerordens 75 (1964) 168-170, 177-182.

3 K. Scamip, Bischof Wikterp in Epfach in: Studien zu Abodiacum-Epfach ed.
J. Werner 1964 S. 99-139, bes. 112-114, 127-128. Dazu VOLKERT-ZOEPFL, Die
Regesten der Bischiéfe von Augsburg I. 1 (1955) 17-19 und Fr. ZoeprrL, Das
Bistum Augsburg u. seine Bischéfe im Mittelalter 1955 S. 23-26. In anderer Weise
BAUERREISS 1. c. 177-182.

267



Woher stammt nun der hl. Magnus? Man deutet den Namen Magnus
so, daB man an eine Lautangleichung (nicht Ubersetzung) an Maginald
dachte, so wie Callec zu Gallus, Chilena zu Kilian, Feirgil zu Virgil wurde!.
Aber das hat Schwierigkeiten, weil nach allem Maginald (Magnoald),
so wie der Name uns in den Gallusviten iiberliefert wird, nicht identisch
1st mit dem Magnus, der uns als der Held der Vita Magni aus dem Ende
des 8. Jh. entgegentritt. Wir haben es hier mit einer der vielen irrigen
Identifikationen zu tun, die schon aus chronologischen Griinden nicht
moglich sind. Aber auch die Zuriickfithrung von Magnus auf den Namen
Maginald ist wegen der ganz verschiedenen Endung nicht wahrschein-
lich. Das Suffix -ald ist im frankischen Gebiete ohne Schwierigkeit aus-
zusprechen, wahrend die Endung von Callec ungebrduchlich war. Aber
auch gesetzt, es sei doch so, dann miilten wir wieder weiter fragen,
woher denn eigentlich der Name Magnus kommt.

Iren tragen entweder einen irischen Nationalnamen oder dann einen
biblischen bzw. lateinischen Namen. Der Wiirzburger Inkluse Moel-
Bridge nannte sich Marianus Scotus, Moengal in St. Gallen Marcellus,
Flaithemel in Reichenau Notus oder dann auch alemannisiert Flatamar.
Eusebius auf dem Victorsberg war Ire, ohne da3 wir wissen, ob er vorher
anders geheiBen hat. Aber wir erfahren dies aus guten Quellen 2. Bei
Magnus ist dies aber nicht der Fall. Der Name weist eher auf einen roma-
nischen Trager hin. Aber die romanischen Namen ihrerseits waren fast
insgesamt christliche Deutungsnamen oder dann Namen von Heiligen.
Das trifft auch hier zu, denn es existierte ein frithchristlicher Martyrer
Magnus, der sein Kultzentrum in Mittelitalien hatte und dessen Fest
am 10. August auch in die Sakramentarien iiberging 3. Auch in Ritien
feierte man in karolingischer Zeit diesen Martyrer *. Wenn wir nun der
Herkunft des Fiissener Heiligen auf die Spur kommen wollen, miissen
wir das Verbreitungsgebiet dieses Namens im 8. und 9. Jh. abstecken,

! R. Bauerreiss, Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949) 45-46.

Zum irischen Namensproblem s. M. FORSTER im Archiv {. das Studium der neueren

Sprachen und Literatur 136 (1917) 289-290. K. BEYERLE, Kultur der Reichenau 2

(1925) 1165. Jou. DuFT in der Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956)

254-255 sowie 51 (1957) 147-150, wo auf den anffallend geringen irischen Einflull

auf St. Gallen aufmerksam gemacht wird.

3 Das Nihere in Lexikon f. Theologie u. Kirche 6 (1961) 1286. Dazu E. MUNDING,
Die Kalendarien von St. Gallen, Untersuchungen 1951 S. 92.

+ K. MoHLBERG, Das frinkische Sacramentarium Gelasianum 1939 S. 170 (rdtische
Handschrift aus Chur in St. Gallen um 800).

(]

268



soweit dies moglich ist. Unsichere und undatierbare Namen lassen wir
weg. In erster Linie stiitzen wir uns auf die Libri Confraternitatum von
Reichenau, St. Gallen und Pfifers, ferner auch auf diejenigen von Brescia
(Kloster S. Giulia) 1. Einige wenige Namen bieten uns auch die St. Galler
Urkunden 2. Nach diesen Quellen kommt in karolingischer Zeit der Name
Magnus im Umkreis von folgenden Klostern oder Kanonikaten oder
Gerichtsstiatten vor: Nonantula, Miistair, Pfiafers, Grabs, Rankweil,
Reichenau, Augsburg. Das weibliche Gegenstiick, ndmlich Magna, kén-
nen wir mehrmals im Frauenkloster S. Giulia in Brescia und im Wohl-
tdaterkreis von Pfifers finden. Daraus ergibt sich, dafl das Hauptzentrum
der Magnus-Namen in Ritien liegt, daB aber noch AuBlenposten im lan-
gobardischen Oberitalien wie im alemannischen Augsburg anzutreffen
sind. Aber diese peripherischen Belegstellen nehmen sich wie isolierte
Posten aus.

Die Romanitas Raetiae miissen wir noch besonders begriinden. Seit dem
5/6. Jh. nahmen die germanischen Namen immer mehr auf dem roma-
nischen Gebiete zu, sodal selbst Romanen sich ebenfalls germanische
Modenamen gaben. Diejenigen aber, die bei ihrer Tradition blieben,
bewahrten ihren angestammten lateinisch-romanischen Namencharakter.
Besonders in Ritien blieben die romanischen Namen noch bis in die
Mitte des 9. Jh. hinein bestehen, weil dieses Land eine besonders kon-
servative Einstellung zeigte, in politischer wie sprachlicher und kul-
tureller Hinsicht 3. So wird man in Magnus im 8. Jh. doch wohl einen
Romanen sehen diirfen, ja man hat in ihm einen Rdtoromanen vermutet,
weil eben die romanischen Namen besonders hier so lange lebendig
blieben *.

! MGH Libri Confraternitatum 1884 S. 476 (Register). Codice necrologico-liturgico
di S. Salvatore o S. Giulia in Brescia 1887 p. 301 (Register).

2 H. WaARrRTMANN, Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen 1 (1863) 244, 270; 2 (1866)
22, 115-116, 318-319.

3 Dazu I. MULLER, Die Anfinge von Disentis 1931 S. 53-54 sowie H. BUTTNER in:
Frithmittelalterliches Christentum u. frinkischer Staat zwischen Hochrhein und
Alpen 1961 S. 48 Anm. 1. Der ProzeB der «Germanisierung» 1at sich in Rétien
am besten an den Namen der Victoriden ablesen, worauf schon R. v. Planta in
A. HELBOK, Regesten von Vorarlberg u. Liechtenstein 1 (1920) 96-97 hingewiesen
hat.

* Fr. ZoeEPFL, Das Bistum Augsburg u. seine Bischéfe im Mittelalter 1955 S. 25.
Gebele nahm zwar keinen Alemannen, wohl aber einen Walchen oder Iren an.
GEBELE 1. ¢c. 62-92 iuiber die historischen und legendiren Bestandteile der Vita
S. Magni.

269



Wir kommen nun zum Schlusse, daB Magnus aus Ritien stammte
oder doch irgendwie mit Rétien zusammenhing, dann auszog ins Gebiet
von Augsburg und spiter im Allgdu wirkte, der noch wenig christiani-
siert war . In gewisser Hinsicht scheint er ein isolierter Missionir ge-
wesen zu sein, doch auch diese Aufgabe lag irgendwie im Sinne der Zeit
und seines Jahrhunderts. Da Beziehungen mit Pirmin und Bonifaz
fehlen, wird man umso eher dem Grundgedanken des Biographen des
8/9. Jh. Glauben schenken, daB der Heilige mit der kolumbanischen
Bewegung zusammenhing. Gewisse Erzihlungen der Vita, so wie Magnus
gegen Schlangen mit dem Kreuze voranging usw. miissen nicht, aber
konnen auf irgendwelche wirkliche Begebenheiten zuriickgreifen, die an
irisches Auftreten erinnern 2. Aufs Ganze gesehen, kann man sich das
Magnusleben am ehesten auf dem Hintergrunde der eindrucksvollen
irischen Missionédre denken.

2. KILIAN

Ekkehard IV. zitiert in seinem Gedicht nach Magnus gleich Kilian,
und zwar mit der alemannischen Namensform: Chilian. Der eigentliche
Name Killena zeigt schon, daB der Heilige tatsiachlich aus Irland stammte,
dann als irischer Wanderbischof und Glaubensbote zusammen mit
Kolonat und Totnan wirkte, um seine Tage in Wiirzburg zu beschlieBen.
Dort hielt er dem thiiringischen Herzog Gozbert seine unrechtmifige
Ehe vor, weshalb ihn dessen Gemahlin umbringen lieB. Nach der Be-
rechnung eines Wiirzburger Chronisten des 11. Jh. geschah dies im Jahre
688, auf alle Fille vor Beginn des 8. Jh. 3. Die Erhebung der Gebeine
752 und noch mehr deren Ubertragung in den Salvator-Dom 788, an der
Karl d. Gr. personlich in Wiirzburg teilnahm, trug wesentlich dazu bei,
daB sich der Kult im Frankenreiche verbreitete *.

Die Quellen zu seinem Leben bieten zwei Viten. Die Passio minor, die
verschiedentlich datiert wird, da die einen Forscher mit Levison an das

! Fur Ritien als Heimat des hl. Magnus tritt auch neuestens R. BAUERREISS in
den Studien u. Mitteilungen OSB 75 (1964) 179-182 ein.

2 Vgl. Gorpastl.c. S.196 Lib. II. cap. III. Irische Missionsgewohnheiten des
hl. Magnus nimmt FRr. ZoEpFL, Das Bistum Augsburg und seine Bischofe im
Mittelalter 1955 S. 25 Anm. 2 an.

3 JoacHiM DIENEMANN, Der Kult des hl. Kilian im 8. und 9. Jh. 1955 S. 188-192
und bes. iiber die irische Abstammung S. 197 {.

¢ DIENEMANN 265 f.

270



Jahr 840 denken, die andern mit Dienemann sie ins Jahr 788 verlegen.
Jedenfalls besitzt sie einigen Wert, wenn auch nicht alles vertrauens-
wiirdig erscheint . In der 2. Hilfte des 9. Jh. folgte die Passio maior,
die am Hofe Ludwigs des Deutschen entstand 2.

Ekkehard muBte sich gar nicht viel iiber Kilian umsehen, sein Kult,
seine Vita, alles hatte schon vorher in St. Gallen Eingang gefunden. So
steht Ekkehards Zeugnis nicht am Anfang, sondern am Schlusse einer
Traditionsreihe. Im Steinachkloster interessierte man sich von Anfang
an um den Stammesvetter des hl. Gallus. Zuerst kam der Name wohl
in dem von Rhaban 842-854 verfaBten Martyrologium in der 2. Hilfte
des 9. Jh. nach dem Otmarskloster. Auch das Bedamartyrologium mit
dem Nachtrag tiber Kilian mag etwa zur gleichen Zeit nach St. Gallen
gelangt sein 3. Notker widmete dem Heiligen in seinem 896 verfaBten
Martyrologium nicht nur einen stichwortartigen Eintrag, sondern fast
eine Kurzbiographie *. Die Passio minor befindet sich schon im gleichen
Sdakulum im berithmten Kloster 5. Aber erst die Passio maior (Kap. 2
und 6) aus der 2. Hilfte des 9. Jh. machte Kilian zum Zeitgenossen von
Kolumban. Danach hitte Kilian nach dem Besuche von Rom Kolumban
in Italien zuriickgelassen, nachdem er vorher den fieberkranken Gallus
in Alemannien verloren hatte 6. Schon chronologisch ist diese Verbindung
unmoglich, da Kolumban am Anfang und Gallus in der Mitte des 7. Jh.
starb 7. Auch die literarische Verflechtung in die Kiliansvita hinein ist
so schlecht als nur méglich hergestellt und verrdt auf den ersten Blick
ihre spiatere Entstehung.

I MGH SS rer. merov. 5 (1910) 711-728, auch enthalten in F. EMMERICH, Der

hl. Kilian 1896 S. 3-10, deutsch in Herbipolis jubilans 1952 S. 1-4. Zur Datierung

vergleiche man DIENEMANN S. 111-192, 266-271 und dazu Lexikon fiir Theologie

und Kirche 6 (1961) 143-144.

EmMERICH S. 11-25, deutsch in Herbipolis jubilans 5-12. Zur Datierung DIENE-

MANN 50.

3 DIENEMANN 14-15, 17-19.

+ DiENEMANN 20, 227.

5 DIENEMANN 51, 226 ff. Dazu freundl. Mitt. von Stiftsbibliothekar Dr. J. DuFT:
« Wir besitzen von der Passio des hl. Kilian nur die eine Fassung: Fuit vir vitae
venerabilis, und zwar in dem hier im 9/10. Jh. geschriebenen Codex 566 pag.
213 ff.» (Brief vom 11. Juni 1965.)

¢ EMMERICH S. 12, 14 und Herbipolis jubilans S. 5-6.

7 Herbipolis jubilans S. 18.

[ ]

271



3. SIGISBERT

Beim hl. Sigisbert konnte sich Ekkehard nicht auf eine Vita berufen,
soviel wir wenigstens wissen, immerhin aber auf eine lebendige Tradition,
die freilich weder unmittelbar noch mittelbar etwas von dem kolum-
banischen Zusammenhang berichtete. Diese lebendige Uberlieferung
haben wir in einer Sequenz aus der 2. Hilfte des 10. Jh., die den hl. Sigis-
bert als confessor bezeichnet, hingegen seinen Freund Placidus als Mar-
tyrer, den der impius tyrannus Victor nequissimus martyrizavit, cum
tyrannidem pessimam undique extendisset in Domini christicolas et
trucidaret 1. Diese Charakteristik stimmt mit der Vita S. Galli des 9. Jh.
iiberein, die berichtet, Prases Victor habe auf St. Gallen einen Angriff
gemacht, um die Reliquien des Gallus zu entwenden und sie nach Chur
zu iiberfithren 2. Die Sequenzen aus der 2. Hélfte des 10. und die Hymnen
aus der 1. Hilfte des 11. Jh. geben das gleiche Bild. Das stimmt wiederum
iiberein mit der sog. Schenkung des Bischofs Tello von Chur aus dem
Jahre 765, die erstens einmal Victor als den Vater Tellos erweist, dann
zweltens den Siithnecharakter der Schenkung auffillig betont, ferner
drittens sehr wahrscheinlich aus zwei Urkunden besteht, wovon eine
direkt von Prdses Victor stammen konnte 3. Ergianzend tritt nun hier
die Placidus-Vita aus dem Ende des 12. Jh. ein, die ebenfalls Prises
Victor, den Vater Tellos, als den Mérder des hl. Placidus hinstellt 4.
Prises Victor hat in der geschichtlichen Uberlieferung ein Doppelgesicht
erhalten, einerseits ist er durch die Schenkung an Disentis (direkt oder
indirekt) und durch eine Nennung im Reichenauer Verbriiderungsbuch
(Victor comes, Tello comes), veranla8t durch die Verdienste Tellos,
positiv zu werten, anderseits infolge seines Verhaltens gegen Disentis
und St. Gallen negativ. Dieses Zwielicht ist typisch fiir frihmittelalter-
liche Verhiltnisse, man vergleiche nur die Geschichte des hl. Sigismund
(Moérder und Heiliger). Ahnlich war auch Herzog Burchard II. (1 926)

! I. MULLER, Ritische Sequenzen aus der Notkerschule. Biindner Monatsblatt
1959 S. 264-276. Uber die politischen Motive zu diesem Morde siehe Zs. {. Schweiz.
Kirchengeschichte 46 (1952) 269-270.

2 St. Galler Mitteilungen 12 (1870) 72-74. Kap. 52-53. Dazu zuletzt I. MULLER, Die
churriatische Wallfahrt im Mittelalter 1964 S. 9.

3 Dariiber Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 1 (1951) 491-496; 2 (1952) 1-9, 21-40,
ferner Studien u. Mitteilungen des Benediktinerordens 71 (1961) 27.

* Text in Zs. f. Schweizerische Kirchengeschichte 46 (1952) 161-180, 257-278, dazu
Biindner Monatsblatt 1959 S. 276.

272



Bedriicker und Verehrer von Zurzach 1. Wie sehen also, daB die Quellen
des 8.-12. Jh., angefangen von dem Tello-Testamente bis zur Placidus-
vita, auf diesen Prises Victor konvergieren. Einen anderen kennen wir
nicht. Es ist methodisch merkwiirdig, wenn man den Ahnen der Victori-
den, den clarissimus proavus, dessen Name nicht bekannt ist, dessen
Attribut clarissimus aber in die Ostgotenzeit des 6. Jh. weist, einfach
als den Morder des hl. Placidus erkldrt, ohne auch nur irgendwie auf alle
anderen Quellen, wie sie oben genannt sind, Riicksicht zu nehmen 2.

Bei der zitierten Passio S. Placidi sehen wir aber bereits, wie sich
echte und unechte Ziige vermischen. Einerseits bezeichnet sie Victor
als den Vater Tellos (Kap. IX), anderseits macht sie Sigisbert, an den
sich Placidus anschloB, zum Reisebegleiter Kolumbans, und zwar offen-
sichtlich durch einen salto mortale vom Patrozinium der Kolumbans-
kirche in Ursern auf die Anwesenheit des Heiligen (Kap. I1.). Danach
wire der Irenabt zuerst nach Ursern gekommen, wo er angeblich eine
Kirche errichtet hitte (construxisse fertur), hitte dort Sigisbert zuriick-
gelassen, wire dann aber selbst mit Gallus weiter nach Schwaben ge-
gangen (in Sueuiam). DalB dieser Reiseroute viele fragliche Elemente
beigemischt sind, braucht kaum erwihnt zu werden. Aber die Passio
hatte keinen EinfluB auf die Verse Ekkehards, schon deshalb welil sie
erst spdter in dieser ausfiihrlichen Form vorliegt, dann aber auch, weil
der St. Galler Dichter ja nur in einer Korrektur seines Poems die Disen-
tiser Heiligen allgemein ohne jegliche Begriindung erwidhnt. Aber so
etwa um die Jahrtausendwende mag die Verbindung zwischen Kolumban
und Sigisbert langsam ihren Anfang genommen haben. Man wird sagen
miissen, daB diese Verkniipfung zwar zu weit ging, aber doch irgendwie
vielleicht in der Tradition haftete, d. h. in der Ahnung, daB Sigisbert
der vorbenediktinischen Entwicklung angehorte. Zu mindest darf sie
als zwar spatere aber doch nach dem damaligen Stande der Geschichts-
schreibung (eine Forschung in unserem heutigen Sinne gab es nicht) als
verniinftige Verbindung zwischen der landschaftlichen und der gesam-
ten Geschichte angesehen werden.

DaB die direkte Anndherung Sigisberts an Kolumban zweifelhaft ist,
zeigt schon der Name des Heiligen. Sigisbert (Sigibert) ist ohne Zweifel

1" A. REINLE, Die hl. Verena von Zurzach 1948 S. 49-50, 62 (Bericht des Mirakel-
buches aus dem Anfang des 11. Jh.). Dazu P. KLAul, Ausgewihlte Schriften
1965 S. 42.

2 Zur Genealogie der Victoriden Zs. f. Schweiz. Geschichte 19 (1939) 337-368 sowie
E. MEYER-MARTHALER, Ritien im frithen Mittelalter 1948 S. 33-34.

273



zum althochdeutschen sigu = Sieg zu stellen !. Wie kein anderer Name,
vielleicht Chlodwig und dhnliche ausgenommen, bedeutet er ein national-
frankisches Charakteristikum, ein merowingisches Signum. Nicht weniger
als drei Konige trugen diesen Namen, so Sigibert I. von Auster, gestorben
576, dann dessen Enkel Sigibert II. gestorben 613, und endlich dessen
Verwandter Sigibert I11. geboren als Sohn Kénig Dagoberts I. (623-639).
Mit seinem Namen ist die Griindung der Cella Cugnon, der Abteien
Stablo, Malmédy und St. Martin in Metz verbunden. Auch Beziehungen
mit dem Papsttum fehlen nicht. Er starb 656 in Metz, wo er sein Grab
fand. Als Volksheiliger erfreute er sich eines sehr groBen Ansehens. Alle
diese drei Konige begegnen uns in der frithen frinkischen Geschichte oft
und oft 2.

Freilich gab es auch einen Konig Sigbert in Ostanglien, der wiahrend
der Regierung seines Bruders Earpwald nach Gallien verbannt wurde
und dort die Taufe erhielt. Um 631 bestieg er den ostanglischen Kénigs-
thron und forderte eifrig die Christianisierung und Kultivierung seines
Landes. Nach seiner Resignation lebte er als Ménch und kam bei einem
Einfall des K6nigs Pendas von Mercien um 637 ums Leben 3. Aber es
kann sich in unserem Falle nicht um eine Einwirkung der Angelsachsen
handeln, deren Land ja viel zu entfernt war, sondern um einen Einflul
des angrenzenden bzw. herrschenden Frankenreiches. Ferner erfahren
wir nie, daB auch nur ein Chronist oder auch nur ein neuerer Geschichts-
schreiber den Disentiser Sigisbert irgendwie als Angelsachsen ange-
sprochen habe.

Von den Koénigen gehen wir zu den Ménchen und Laien dieses Namens
iiber. So schrieb Winfrid-Bonifatius zu Anfang des 8. Jh. im siideng-
lischen Kloster Nursling einen Brief an einen Sigebert, den wir sonst
nicht kennen . Ein Schreiber oder Biicherliebhaber Sigibert lebte im

! E. FORSTEMANN, Altdeutsches Namenbuch 1900 Sp. 1317.

2 Vgl. etwa GREGORII TURONENSsIS, Historiarum Libri Decem ed. R. BUCHNER.
Bd. IT (ohne Jahresangabe) S. 459 (Register), oder MGH SS. rer. merov. 4 (1902)
794. Dazu A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 559 (Dynastie-
tafel), 581 (Register), ferner iiber Sigisbert III. jetzt Lexikon fiir Theologie und
Kirche 9 (1964) 747-748.

3 Uber ihn MGH SS. rer. merov. 4 (1902) 423, 437, 440-441, dazu BEDa, Historia
Ecclesiastica II. 15 u. III. 18 in Migne, Patr. Lat. 95 Sp. 144 ff. Kurze Orien-
tierung im Lex. f. Theologie u. Kirche 9 (1964) 746. Die Frage, woher dieser und
andere dhnliche Namen kamen, ist ein Problem fiir sich, das wir hier nicht
erdértern kénnen.

* TH. ScHIEFFER, Winfrid-Bonifatius u. die christliche Grundlegung Europas. 1954
S. 107.

274



8. Jh. auch in Koéln, wo er sich in zwei Codices einschrieb, von denen der
eine um 600 in Frankreich entstanden war, der andere aber zu Anfang
des 8. Jh. in Northumberland. Beide Handschriften waren schon im
8. Jh. in Kéln und enthielten kirchenrechtliche Texte 1.

Im 8. und 9. Jh. begegnen wir iiber hundert Belegstellen fiir diesen
Namen, mag es sich nun um die gleiche Person handeln oder nicht 2.
Schon Forstemann hat Beispiele dafiir von Paris und Reims bis Wiirzburg
und Salzburg erbracht 3. Die Verbriiderungslisten von St. Gallen und
Reichenau melden uns solche Namenstriger aus allen Richtungen der
Windrose, in den Klgstern Nonantula und Brescia ebenso wie in Chiemsee
und Fulda. Der Kreis um St. Gallen und Reichenau liebte diesen Namen *.
Die St. Galler Urkunden, die sich auf den ostschweizerischen und siid-
deutschen Raum beziehen, sind wahrlich nicht arm an Hinweisen 3. Aus
all diesen Gegebenheiten muB3 man schlieBen, daB auch ein Sigbert
oder Sigisbert um 700 herum aus dem Frankenreiche oder doch zum
wenigsten aus dessen Kontaktzonen hergekommen ist.

Es fillt auf, daB der Name Sigisbert im eigentlich ratischen Gebiete,
das man durch das «Viereck» Pfifers-Miistair, Chur-Disentis abstecken
kann, in der frithmittelalterlichen Zeit vollstindig fehlt. Umsonst durch-
geht man das Pfiferser Verbriiderungsbuch und die sog. Durrer-Urkun-
den von Chur-Miistair 8. Also kam der Heilige aus der Fremde, aus dem
geistigen Raume der Peregrinatio pro Christo. Dem Charakter des
Namens nach kann Sigisbert nicht irisch sein, da nie ein Ire einen frin-
kischen Namen annahm (siehe oben unter Magnus). Ein Romane unter
dem onomastischen Kleide eines Franken wire moglich, aber man ver-
steht bei einem Asketen oder Missionar kaum, warum er sich da der
politischen Mode angepaBt hitte. Ja damals war in Rétien, das fiir seine

1 E. A. Lowe, Codices Latini Antiquiores 8 (1959) 40, 66 nr. 1162 u. 1163.

DaB die Form des Namens oft wechselt, hat nichts zu sagen. Ein Sigibert taucht

bald als Sigibret oder Sigebreht auf, ist aber immer der gleiche. H. WARTMANN,

Urkunden der Abtei St. Gallen I. nr. 381 und II. nr. 452 zu 839 bzw. 857. Ebenso

Sigipret oder Sigibret bei WARTMANN II. nr. 717, 731, 743, 746 zu 899-905.

3 FOrRSTEMANN Sp. 1320-1321. Einen Klausner Sigebert von St. Denis, der um
740 nach Rom gesandt wurde, erwihnt TH. ScHIEFFER, Winfrid-Bonifatius 1. c.
5. 126.

* PrpeEr L. c. 507-508 (Register). Die vielen Sigeberte in Reichenau fallen auf.
K. BEYERLE, Die Kultur der Abtei Reichenau 1925 S. 1150-1151, 1162, 1165,
1173, 1179, 1190, 1201-1202, 1204-1205. In Brescia siehe VALENTINI, Codice
necrologico-liturgico 1. c. S. 62, 212. zum 9. oder 10. Jh.

> WARTMANN II. 463-464 (Register).

¢ P1pER S. 393 zeigt in Fab. 156, 7 einen Sigiberth auf, der aber spiteren Datums ist.

275

[ ]



Eigenstindigkeit fiirchtete, alles andere annehmbarer als ein frankischer
Name. So scheint sich doch aufzudriangen, daB unser Heiliger einen natio-
nalfrinkischen Namen trug, weil er von Franzien kam. Ekkehard IV.
setzt in seiner GroBziigigkeit voraus, daB Sigisbert und Placidus aus
Irland kamen, aber er betont eigentlich nur den Aufenthalt im Franken-
reich (Francis immorantur, renovant Luxovium). Was liegt nidher als
daran zu denken, daB Sigisbert von Luxeuil oder dessen Ausstrahlungs-
gebiet ausging, besonders nachdem das Kloster unter Abt Waldebert
(629-670) frankisch geworden war und Wanderprediger nach iiberallhin
sandte 1?

Man hat die Krypta der 1. Hélfte des 8. Jh., in der die Disentiser
Heiligen ruhten, mit den irischen Ménchszellen in Zusammenhang brin-
gen wollen. Neuere Forschungen von Hansruedi Sennhauser betonen,
daB diese irischen Zellen zum Wohnen dienten, wihrend hier ein sakraler
Raum vorliegt, der spitantike-frithchristliche Elemente aufweist und
zum Aufbewahren von Reliquien bestimmt war 2. Auch die Verbriiderung
von St. Gallen-Schienen-Disentis-Bobbio von 846 darf man nicht als
Beweis fiir den direkten Zusammenhang Sigisberts mit Kolumban wer-
ten 3. Diese Confraternitas stellt nur die Erweiterung der fritheren dhn-
lichen Verbriiderung zwischen St. Gallen und Reichenau (800) dar. Die
Hauptachse St. Gallen-Bobbio war durchaus verstandlich. Diesen beiden
Klostern schloB sich Schienen bei Radolfszell am Bodensee an, das erst
um 800 durch den Grafen Scrot von Florenz ins Leben gerufen wurde
und um 830 sich zur eigentlichen Abtei entwickeln konnte. Von Anfang
an waren hier enge Beziehungen mit Italien durch den Eigenkirchen-
herrn gegeben, die uns auch die Verbriiderung verstindlich machen *.

! Belege bei A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 269, 292-293.
Nur so begreift man die auBerordentlich groBe Verehrung des hl. Martin schon
beim hl. Sigisbert, der offenbar Reliquien des Bischofs von Tours mitbrachte.
Niheres Studien u. Mitteilungen des Benediktinerordens 65 (1953/54) S. 291-293.

2 H. R. SENNHAUSER, Die kirchliche Architektur der vor- und frithromanischen
Zeit im Gebiete der heutigen Schweiz u. Liechtenstein. I. 264-266 (Manuskript).
Dazu I. MULLER, Die churriatische Wallfahrt im Mittelalter 1964 S. 29-33.

3 PIPER S. 142: conventio inter istud coenobium et alia tria, unum sancti Columbani
Bobii fluminis gloriosi nomen tenens, alterum Desertinense a vicinitate Alpium
vacabulum trahens, tertium Schinense claro vocabulo lucens. Schon die Kolum-
bansbiographie von Jonas bietet die gleiche Erklirung des Namens Bobbio von
dem NebenfliiBchen der Trebbia. Jonas, Vita Columbani ed. M. Tosi 1965 S. 104.
Die Ableitung von Disentis von desertum ist klar. Schienen scheint der St. Galler
Schreiber von scheinen, mittelhochdeutsch schinen, abzuleiten.

* K. ScamID in Tellenbachs Studien u. Vorarbeiten zur Geschichte des groGfrin-
kischen u. frithdeutschen Adels 1957 S. 61, 296-298, 304-305.

276



Zwischen St. Gallen-Schienen einerseits und Bobbio anderseits war
Disentis der gegebene geographische und geistige Briickenpfeiler. Im
Siiden stellte wiederum Bischof Amalrich von Como (843, 848) ein Ménch
von Bobbio, einen Stiitzpunkt dar !. Moglich, daB man diese Verbindung
von Disentis nach Bobbio umso lieber aufnahm, als man noch wuBlte
oder ahnte, daB einst St. Sigisbert in diesen Ideenkreis hineingehdrte.
Dies umso mehr, als in Disentis die beiden riatischen Heiligen Placidus
und Sigisbert das Andenken des spiteren eigentlichen Klostergriinders
und Bischofs St. Ursizin ganz iiberstrahlten. Letzterer erhielt erst im
17. Jh. einen liturgischen Kult. Es verhdlt sich hier in Disentis genau wie
in St. Gallen, wo der Irenheilige den Alemannen St. Otmar fast ganz
tiberspielte 2.

Es wiirde hier zu weit fithren, die Entwicklung der Zelle Sigisberts zu
einem Kloster eingehend zu behandeln. Im Liber Confraternitatum von
Reichenau steht nicht Sigisbert, sondern Ursicinus episcopus an der
Spitze der verstorbenen Disentiser Ménche, genau so wie in Reichenau
Bischof Pirmin und in St. Gallen Otmar. Auch nach der Passio Placidi
aus dem Ende des 12. Jh. spielte Ursicinus in der Entwicklung der Abtei
eine entscheidende Rolle, moglicherweise sogar in Verbindung mit der
frankischen Obergewalt 3. Wahrscheinlich gehérte er in die damalige
Pirminsbewegung hinein, dann versteht man erst, warum Pfifers wie
Disentis Abtsbischéfe bzw. Klosterbischéfe aufwiesen. Pirmin selbst
neigt im wesentlichen zur benediktinischen Richtung, nur noch ganz
wenig beriihrt von der Einrichtung der regula mixta ¢. Vollends war
Disentis ein Benediktinerkloster, als es sich mit Reichenau Anfang des
9. Jh. (800-810) verband, denn bei den Benediktinerklostern stehen
immer die Bezeichnungen Monasterium und Nomina Fratrum, wihrend
bei den Kanonikerinstitutionen stets In civitate und Nomina Canoni-
corum zu lesen ist (Konstanz, Basel, Straburg, Lyon) 3.

I C. Crporra, Codice diplomatico del Monastero di S. Colombano di Bobbio 1 (1918)
28, 142-147, 159-161.

2 J. DuFt, Sankt Otmar in Kult und Kunst 1965 S. 46.

3 Uber Ursizin siehe Schweiz. Zs. f. Geschichte 2 (1952) 1-9. Zum Text der Passio
Zs. . Schweiz. Kirchengeschichte 46 (1952) 172.

4 Zur benediktinischen Komponente Pirmins zuletzt Gesammelte Aufsitze zur
Kulturgeschichte Spaniens 20 (1962) 265-266 (Festschrift Schreiber).

5 PIPER S. 154-155, 247-249, 257.

277



4, DEICOLUS

Zu unseren Beispielen gehort auch der hl. Deicolus, dessen Existenz
durch die Vita des hl. Germanus von Grandval (1 ca. 675) gesichert ist.
Diese Lebensbeschreibung, die bald nach dem Tode des Heiligen von
Bobolen geschrieben wurde, ist dem Abt Ingofrid von Luxeuil, dem
Nachfolger Waldeberts (+ 670) gewidmet, aber auch zwei andern Abten,
unter denen sich Deicolus befindet !. Unter dem lateinischen Namen
konnte ein irischer Name mit der gleichen Bedeutung verborgen sein 2.
Er war wohl der Griinder des elsdssischen Klosters Liiders (Lutra, Lure),
das nicht so weit von Luxeuil entfernt ist. Das vernehmen wir freilich
erst durch seine Vita, die aber nicht friither als im letzten Viertel des
10. Jh. in Liiders selbst durch Werdolf geschrieben wurde 3. Sie iiber-
bietet sich aber in Erfindungen, indem sie Deicolus zu einem persénlichen
Begleiter des hl. Kolumban und einem leiblichen Bruder des hl. Gallus
machte. Angeblich wegen seiner Gebrechlichkeit konnte Deicolus dem
hl. Kolumban nicht ins Exil folgen, errichtete dann eine Eremitage,
machte sich die Weltgeistlichen zu Gegnern, wird von den Grundherren
entmannt, erhalt dafiir als Sithne ein Grundstiick. Damit ist die Griin-
dung von Liiders eingeleitet. DaB er dann die Abtswiirde seinem Schiiler
Kolumban {iibertrug, verriat bereits die Zeit der Abfassung der Vita, die
Reform von Cluny und Fruttuara #. Der Heilige gehort bestimmt in
die kolumbanische Bewegung, hat aber erst in der 2. Hilfte des 7. Jh.
seine Wirksamkeit entfaltet. Seine Vita ndhrte sich nur allzuviel an
derjenigen des hl. Kolumban und des hl. Gallus. Sie gehort in eine Linie
mit Ekkehard IV.

1 Vita Germani Abbatis Grandivallensis. MGH SS. rer. merov. 5 (1910) 25-40.

Prof. J. B1ELER, Dublin, macht auf Columba = Taube und Céili Dé = Freund

Gottes aufmerksam. Uber die letzteren, die sog. Culdeer, sieche W. DELIUS, Ge-

schichte der irischen Kirche bis zum 12. Jh. 1954 S. 92-95.

3 Vita Deicoli in den Acta SS. Jan. 2, (1643) 199-210; Mabillon, Acta SS. Ben. 2
(1669) 102-116; Die Ausgabe von WaIrz in den MGH SS. 15 (1888 bzw. 1963)
674-682 enthilt die eigentliche Vita nicht.

* Siehe dariiber ZiNzius in der Zeitschrift fir Kirchengeschichte 46 (1928) 389 ff.,
ferner Wattenbach-Levison, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter.
i. Heit, Von den Anfingen bis zur Herrschaft der Karolinger 1952 S. 136-137,
dazu G. ScHREIBER, Iroschottische u. angelsichsische Wanderkulte in West-
phalen. Westfalia Sacra 2 (1950) 27-28. M. KocH, Sankt Fridolin u. sein Biograph
Balther 1959 S. 140.

(8]

278



5. FRIDOLIN

In unseren Kreis gehort auch der kl. Fridolin, iiber den uns erst Balther
in der 2. Hilfte des 10. Jh. in einer ausfiihrlichen Vita berichtet. Die
Herkunft des Heiligen und seine Jugendzeit schildert uns der Hagiograph
in den ersten Kapiteln. Er beginnt seine Ausfiihrungen mit dem Satz:
«Beatus Fridolinus ex extremis partibus inferioris Scottie oriundus esse
non ambigitur». Die Schilderung ist so allgemein und anhand von Bibel-
zitaten moralisierend, daB sich ein Zweifel geradezu aufdraingen muB .
Besonders scheint der Name dagegen zu sprechen. Einen solchen gibt
es im keltischen Sprachschatz nicht. Auch sagt ja Balther in der Ein-
leitung zu seinem Opus, daB der eigentliche Name Fridoldo geheiBlen
habe, ein zweifellos germanischer Name 2. In den karolingischen Ver-
briiderungslisten finden wir Fridoldo (bzw. Fridoin, Fridolf, Fridolt) im
Raume von Corbie-StraBburg-Reichenau 3. Es verhilt sich hier wie bel
Sigisbert. Noch kein einziger sicherer Fall liegt vor, daB ein Ire einen
frinkischen Namen angenommen hitte.

Fridolin scheint eher aus dem Frankenreich herzustammen. Bezie-
hungen zu Chlodwig II. (+ 657), einem eifrigen Forderer der klosterlichen
Griindungen, kénnen aus der Vita herausgelesen werden, vielleicht auch
gewisse Zusammenhinge mit Poitiers, die hinwiederum weiter nach
Sickingen gehen. Die Hilarius-Verehrung stellt die Verbindung dar.
Jedenfalls kann Fridolin als Griinder von Sickingen gelten, wo er auch
begraben wurde. Wir haben somit einen friankischen Heiligen des 7. Jh.
vor uns, der mit der Kolumbansbewegung direkt keinen sichtbaren Zu-
sammenhang hatte, jedoch spiter im 10. Jh. literarisch damit verbunden
wurde *.

! MGH SS. rer. merov. 3 (1896) 350-369, bes. 355.

M. KocH, Sankt Fridolin und sein Biograph Balther 1959 S. 50-111, bes. 53-55.

Zustimmend dazu H. BUTTNER in der Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 10 (1960)

101-102, ferner J. HENNIG im Archiv fiir Liturgiewissenschaft 1962 S. 573-574.

3 MHG Libri Confraternitatum ed. P. PIpEr 1884 S. 445. Manche Belege sind zu
spat oder zu unsicher. Der Name Fridolin selbst kommt in den Confraternitates

nie vor.
+ Kocu 119-128.

(]

279



6. CORBINIAN

Einen interessanten Fall stellt der Al. Corbinian dar. Seine Vita schrieb
Bischof Arbeo von Freising (764/65 - 782/83) . Der Vater des Heiligen
war ein friankischer Edeling Waltkis, die Mutter hieB Corbiniana. Der
Sohn erhielt den Namen des Vaters, aber nach dessen Tod gab ihm die
Mutter ihren Namen Corbinian (Kap. 1). Corbinian(a) wurde als kel-
tischer Name angesprochen. So verstiinde man, warum dann der Ire
Vergil von Salzburg die Vita des Heiligen erbat, wie der Prolog Arbeos
zeigt. Ebenso wiirde hineinpassen, dal Corbinian den Tadel oder das
Schimpfwort erhielt: «Brittanorum origine ortus» (Kap. 26) 2. Dieser
Vorwurf wurde namlich den Iren in der bonifazianischen Zeit gemacht,
weil sie sich Freiheiten gegeniiber dem zustidndigen Episcopat heraus-
nahmen, gelegentlich auch wirkliche Hiresien befiirworteten wie den
Pelagianismus, ferner auch sonst oft kirchenrechtliche oder rituelle
Fragen zu sehr betonten 3. Jedenfalls muB man die keltische Abstam-
mung von Corbinian in Erwidgung ziehen. Aber die Moglichkeit besteht
immer noch, daB der Name gallorémisch war. Zusammensetzungen mit
Corb sind in Nordfrankreich nicht so selten (z. B. Corbie) *. Dafiir wiirde
auch die Tatsache sprechen, daB die beiden einzigen Ménchsnamen der
karolingischen Zeit um 800 dem Frankenreiche angehtrten, namlich
Corbino in Ebersmiinster bei Schlettstadt und Corbino im Kreuzkloster
zu Meaux bel Paris 5. Auch der Vorwurf eines Iren wiirde so verstind-
lich bleiben, und zwar in dem Sinne: «Er benimmt sich wie ein héireti-
scher Ire.»

Corbinian war zuerst in der Gegend von Chartres-Paris tdtig, dann
gab ihm der bayrische Herzog Grimoald den Boden zu einer Griindung

! MGH SS. rer. germ. in usum Scholarum, Arbeonis Ep. Frisingensis Vitae Sanctorum

Haimhrammi et Corbiniani ed. B. KruscH 1920 S. 137, 189.

Arbeonis Vitae 1. c. S. 218, dazu R. Bauerreiss, Kirchengeschichte Bayerns 1

(1949) 41-42.

3 H. Lowe, Ein literarischer Widersacher des Bonifatius: Virgil von Salzburg und
die Kosmographie des Aethicus Ister. 1951 S.61-63, mit besonderem Hinweis
auf den Brief Gregors II. von 738 an die Bischéfe von Bayern und Alemannien,
worin vor dem Verhalten venientium Brittonum vel falsorum sacerdotum haere-
ticorum gewarnt wird.

4+ A.M. ZiMmMERMANN, Der hl. Korbinian. Jahresbericht der Bayerischen Benedik-
tiner-Akademie 3 (1924) 1-19, bes. 4. H. Lowe lif3t die Frage, ob Corbinian
bretonischer Herkunft war, offen. Sieche Widersacher S. 24, 87, ferner Corbinians
Romreisen, in Zeitschrift fiir bayerische Landesgeschichte 16 (1951/52) 409-420,
bes. 410-411.

5> MGH Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884 S. 223, 237.

r

280



in Kains (be1l Mais-Meran). Der Heilige scheint aber trotzdem in Freising
beim Herzog seinen Aufenthalt genommen zu haben, geriet jedoch mit
ithm wegen der unrechtmiBigen Ehe mit Pilitrud in Konflikt, konnte
aber nach dessen Tod wieder nach Freising zuriickkehren. Corbinian
lieB sich in der Zenoburg bei Meran beim Grabe des von ihm hochver-
ehrten hl. Valentin beisetzen. Bischof Arbeo holte jedoch den Leich-
nam nach Freising 1.

7. RUPERT

Von Corbinian gehen wir zu Rupert iiber, tiber den die Gesta Hrod-
berti berichten 2. Er stammte wohl aus dem um Worms ansissigen rhein-
frinkischen Grafengeschlechte der Robertiner, die mit den Karolingern
verwandt waren. Um 700 mag er nach Bayern gekommen sein, wo er
nicht ohne Hilfe des Bayernherzogs Theodo das Kloster St. Peter in
Salzburg griindete. Ausdriicklich nennt ihn das Salzburger Totenbuch:
«Hrodperhtus episcopus et abbas» 3. Er wirkte hier nicht eigentlich als
Landesbischof, wohl aber als «Klosterbischof nach irischer Art ohne
festumrissene Didzese» (J. Wodka) . Auf Rupert folgten noch einige
Abtsbischofe, die in der gleichen Weise tdtig waren. Erst Bonifatius
bezeichnete 739 dem damaligen Salzburger Abtsbischof Johannes die
Grenzen seines Sprengels genauer. Der Nachfolger des Johannes, der
Ire Virgil, erbaute 774 einen eigenen Dom, worin er die Gebeine Ruperts
beisetzte. Damit eroffnete er dessen Kult und stellte sich gleichzeitig
als dessen geistiger Nachfolger vor. Er lie3 sich auch 767 kanonisch zum
Bischof weihen, um nicht mehr den Vorwurf der «Hiresie» auf sich
nehmen zu miissen 5. Bistum und Abtei wurden erst 987 getrennt, aber
erst Bischof Konrad I. erbaute 1110 eine eigene Residenz ®. Damit hatte
eine an sich irische Institution ein Ende gefunden. Wir haben also einen
Rheinfranken mit irischen Verfassungstraditionen vor uns.

! Siehe die Zusammenfassung und Literatur von R. BAUERREIss im Lexikon fiir

Theologie und Kirche 6 (1961) 550-551.

MGH SS. rer. merov. 6 (1913) 140-162.

3 MGH Necr. Germ. 2 (1904) 18. Zur Darstellung von A. Hauck, Kirchengeschichte
Deutschlands 1 (1922) 349 f. 352 ist jetzt auch R. BAUERREIss, Kirchengeschichte
Bayerns 1 (1949) 48-49 zu vergleichen.

* Lexikon f. Theologie u. Kirche 9 (1964) 106-107.

3> H. L6we, Ein literarischer Widersacher des Bonifatius: Virgil von Salzburg 1951
S. 33, 62.

6 Lexikon f. Theologie u. Kirche 9 (1964) 285-286.

20 281

[



8. RopiNnG

Roding, oder wie der alte Name lautet Chraudingus, lebte Ende des
7. Jh. und griindete das Kloster Beaulieu-en-Argonne im Bistum Verdun.
DaB er ein Franke war, ergibt sich schon aus dem Namen. Chrodin ist
schon im 6. Jahrhundert durch Gregor von Tours, Venantius Fortunatus
und die Fredegar-Chronik belegt, Hroding im 7. Jh. Fiir das 8. Jh. sind
besonders Belege aus dem Umkreis von Lorsch und St. Gallen sprechend.
Im Reichenauer Verbriiderungsbuche aus der Zeit um 800 finden wir
den Namen (Hrodingus, Hruodinc usw.) in den folgenden Klostern ver-
treten: Rebais, Lorsch, Fulda, dann Murbach, Kempten, Chiemsee 1.
Es scheint deshalb gar kein Zweifel moglich, dal3 es sich um einen frin-
kischen Namen handelt. Erst durch die Vita von Richard von St. Vanne
(1 1046) wurde der Heilige zum Kolumbansjiinger und Iren gestempelt 2.
Nur allgemein geistige Einwirkungen kénnen bei Roding angefiihrt,
vielleicht aber EinfluB von Luxeuil diskutiert werden.

9. RUCKBLICK

Selbstverstandlich gibt es noch andere Heilige, vor allem des Franken-
reiches, die frither oder spiater mit mehr oder weniger Grund zum kolum-
banischen Kreise geschlagen wurden. Es sei hier an Himerius erinnert,
den man mit M. Besson am ehesten dem 7. oder 8. Jh. zuweisen kann 3.
Auch die hl. Fara gehort hierher, wie iiberhaupt noch viele andere
Heilige. Aber das wiirde eine groBe Studie fiir sich bedeuten, die sich
teilweise auf eine weitentfernte Forschungsliteratur erstrecken miiBte,
was nicht unsere Absicht sein kann. Wir besitzen iibrigens eine einiger-
maBen gute Ubersicht iiber die fraglichen Persénlichkeiten . Es muB
uns hier geniigen, die obgenannten acht Heiligen genauer ins Auge gefaBt
zu haben.

1 E. FORSTEMANN, Altdeutsches Namenbuch 1900 Sp. 887-888, dort auch die
Namen des Reichenauer Verbriidderungsbuches. Bemerkenswert ist, daB sich im
Pfiferser Liber Confraternitatis nur ein einziger spiterer Beleg findet.

Die Literatur bei KocHI. c. S. 140. Schon A. Hauck, Kirchengeschichte Deutsch-
lands 1 (1922) 283 betrachtete die Vita als wertlos. Vgl. SiponN1us bei Koch 1. c.
S. 145.

M. BessoN, Contribution A ’histoire du diocése de Lausanne sous la domination
franque 1908 S.97,101-103,108, 118, dazu Lex. f. Theologie und Kirche 5 (1960) 351.
Kocn 137-153.

(=)

w

FS

282



Aus diesen Belegen ergibt sich bereits ein zweifaches Ergebnis, ein
historisches und ein historiographisches. Erstens einmal ein geschicht-
liches Factum. Alle diese Personlichkeiten haben wirklich mit Kolumban
etwas zu tun, aber nur mittelbar und allgemein. St. Kilian war noch ein
Ire und lebte im 7. Jh., ist also irgendwie noch von der kolumbanischen
Bewegung beriihrt, jedenfalls ermuntert. Da unser groBer Irenabt zuerst
im Frankenreiche wirkte, ist es ganz selbstverstindlich, daB dort seine
Ideen und sein Vorbild nachwirkten. Noch dem 7. Jh. sind Deicolus,
Fridolin und Roding zuzuweisen, deren Geschichte man sich nur auf dem
kolumbanischen Hintergrund denken kann. Schon deutlicher muf
St. Sigisbert mit dem Ausstrahlungszentrum Luxeuil verbunden werden,
der zu Anfang des 8. Jh. lebte. Ebenfalls aus dem Frankenreich, niher-
hin der Rheingegend, stammte Rupert, der aber sicher in die irische
Tradition hineingehort, wie seine doppelte Eigenschaft als Abt und Bi-
schof in Salzburg darlegt. Noch ein Zeitgenosse Ruperts ist Corbinian,
dessen Vater Waltkis sicher Franke war, dessen Mutter Corbiniana je-
doch aus Nordfrankreich stammen koénnte. Corbinian wirkte ganz so
wie ein irischer Wanderbischof und Missionsapostel am bayrischen Hof
zu Freising. Wie Corbinian gehért auch Magnus in das 8. Jh. Er war
nach allem kein Franke, sondern ein Romane, wahrscheinlich Rédtoro-
mane. Irgendwie scheint er von der Missionswelle Kolumbans beriihrt
worden zu sein. Es handelt sich also stets um mittelbare Schiiler, um
Personlichkeiten, die man nicht in die bonifazianische und pirminische
Geisteswelt und Organisation versetzen kann.

Aus unserem Rundgang ergibt sich zweitens ein historiographisches
Ergebnis. Obwohl es sich stets nur um geistige, nicht persénliche An-
hinger handelt, versetzte sie doch die frithe Geschichtsschreibung in
die Begleitschaft und Umgebung des Heiligen und datierte sie damit um
1-2 Jahrhunderte zu frith. Wir kénnen hier deutlich zwei historiogra-
phische Schichten feststellen. Zundchst die karolingische Renaissance
im Verlaufe des 9. Jh., die Kilian und Magnus zu unmittelbaren Be-
gleitern Kolumbans machte (Passio maior Kilians und Vita Magni I1.).
Noch mehr vergroBerte die ottonische Renaissance in der 2. Hilfte des
10. und Anfang des 11. Jh. die Zahl der Kolumbansschiiler. Hierzu
diirfen wir die Viten zidhlen, die Bischof Werdolf iiber Deicolus, die
Balther iiber Fridolin, Richard von St. Vanne iiber Roding geschrieben
haben. Last not least gehort auch Ekkehard IV. mit seinem Gedichte
hierher, in welchem er Sigisbert diesem Kreise anwies.

283



Aus diesen Gegebenheiten fillt ein sympathisches Licht auf die Gestalt
des Al. Kolumban. Nicht der persénlich-menschliche Kontakt, nicht die
Befolgung seiner Regel, sondern einfach die Gewalt seiner Gesamtper-
sonlichkeit, die Zugkraft seiner christlich-monastischen Ideen, sein
charismatisches Auftreten machte auch nach seinem Tode noch einen
groBen Eindruck. Das ist umso merkwiirdiger, weil ja auf die kolum-
banische Bewegung die pirminische und bonifazianische Mission folgte.
Besonders die angelsichsischen Glaubensboten und Sittenerneuerer
zeichneten sich durch eine durchdachte und groBziigige Organisation
aus, die ganz romisch-kirchlich und sachlich-juristisch gedacht war und
sehr nachhaltig wirkte. Aber auch sie vermochte in keiner Weise das
Andenken des groflen Irenabtes zu verwischen. Das kam daher, dafl man
eine charismatisch begabte und in jeder Hinsicht originelle Personlich-
keit weniger vergall als zahlreiche andere Exponenten einer grollen
Gesamt-Organisation.

Zu diesem Erfolge trug aber der Umstand bei, daB auch die indirekt
kolumbanischen Zellen fast immer spdter noch weiterlebten. Fiissen und
Disentis, Liiders und Salzburg sowie Beaulieu sind Benediktinerkléster
geworden; Disentis und Salzburg bestehen heute noch. Sackingen wurde
ein Damenstift. Auch Bistiimer entwickelten sich aus posthum kolum-
banischen Zellen, so Wiirzburg (Kilian) und Salzburg (Rupert) sowie
Freising (Corbinian). Freilich war es St. Bonifaz vorbehalten, diese
Di6zesanbildungen fest zu griinden und klar abzugrenzen. Aber die
Anfinge aller dieser Schopfungen gehen doch auf den Abt von Bobbio
zuriick. Er war die ragende Gestalt, die auch in der spiteren Entwicklung
und Geschichtsschreibung weiter leuchtete. Der Samen, den Kolumban
im mittleren Europa ausgestreut hatte, trug hundertfaltige FFurcht.

284



	Zum geistigen Einfluss der kolumbanischen Bewegung im mittleren Europa

