
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 59 (1965)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Etudes d'histoire du droit canonique dédiées à Gabriel Le Bras. 2 Bde.
Sirey, Paris 1965. xxxix u. 1491 S.

Gabriel Le Bras ist Ehrendekan der juristischen Fakultät Paris, an der er
von 1929-1931 Pandektenrecht und von 1931-1965 Geschichte des Kirchenrechts

lehrte. Das Verzeichnis seiner Veröffentlichungen, das dieser Festgabe

vorausgesetzt ist, umfaßt vor allem Werke zum Kirchenrecht und seiner

Geschichte, zur Kirchengeschichte, Soziologie, Rcligionsgeographie, zur
allgemeinen end römischen Rechtsgeschichte, aber auch zur allgemeinen
Geschichte, zu Philosophie, Pädagogik, Kunst u. a. Die vorliegende Festgabe

umfaßt 80 Beiträge von französischen und ausländischen Gelehrten
zum Thema der kirchlichen Rechtsgeschichte, wobei einzelne Beiträge über
diese hinausgreifen. Vier große Gebiete werden behandelt: Quellen des
kanonischen Rechts, Staatskirchenrecht, Verhältnis des kanonischen zum
römischen Recht im Mittelalter und Fragen, die der Codex iuris canonici
unter den Titel «De rebus» zusammenfaßt.

Bei den Rechtsquellenfragen steht das Mittelalter im Vordergrund, vor
allem in Aufsätzen zum Decretum Gratiani (Jean Bernhard, Antonio Garcia
v Garcia, Jean Gandement), zu dem in Spanien neue Manuskripte gefunden
wurden, aber auch der verschiedenen kanonischen Quellen des 12.-15.
Jahrhunderts. Auch das Ordensrecht der Benediktiner (Jacques Hourlier), der
Zisterzienser (Bernhard Lucet) und der Kongregation von Saint-Maur
(Robert Lemoine) wird behandelt. Neben Aspekten der englischen Diözesan-
gesetzgebung im 13. Jahrhundert und des Provinzialkapitels von Canterbury
(C. R. Cheney, E. Kemp) stehen Fragen der französischen Kirchenrechtsgeschichte

im Vordergrund, wie etwa das Provinzialkonzil von Bordeaux
von 1528, die Synoden der Diözese Paris von 1715-1790, Etienne Baluze,
die kirchenrechtlichen Bestände der Bibliothek des Kardinals Richelieu
(Georges Hourlier, R. Besnier, Jacqueline Rausbaud, Jean Portemer). Dazu
kommen Beiträge über die Lehrtätigkeit an der Juristenfakultät von Krakow
(Adam Vetulani), der Stellung des Thomas von Aquin zu den Geschichtsquellen

(Michael Villey) u. a.
Das Verhältnis von Kirche und Staat behandeln 23 Beiträge. Auch hier

ist der Rahmen weitgesteckt. Er reicht von der Intervention des
Theodosius am 2. Konzil von Konstantinopel 381 (René Metz) über das
Papstwahldekret Nikolaus II. aus dem Jahre 1059 (Hans Erich Feine) bis zum
napoleonischen Konkordat zur Zeit der dritten Republik (Pierre Andrieu-

237



Guitrancourt). Verschiedene Aufsätze sind staatskirchlichen Fragen Frankreichs,

Italiens und Belgiens gewidmet, einer zeigt die Stellung der christlichen

Kirche in Ländern des Islams, vor allem in Marokko seit dem 12.
Jahrhundert (Guillaume Matringe), andere greifen Spezialfragen auf wie die
Religionsfreiheit oder die Stellung von Kirche und Staat zum Spitalproblem
im 16. Jahrhundert (Orio Giacchi, Jean Imbert). Besondere Beiträge
umreißen die Stellung des hl. Ambrosius, Marsilius von Padua, Wilhelm Ockham
Berthaud de Saint-Denys, Stefano di Tournai, Hugo di S. Vittore, Wilhelmus
Vasco und von Innozenz III. zu einzelnen staatskirchenrechtlichen Fragen.

Die 14 Aufsätze über das Verhältnis des kanonischen Rechts zum römische),
Recht im Mittelalter sind zum Teil auch eine Konfrontierung von Theologie
und Iurisprudenz, wie z. B. der Beitrag «Officium» von M.-D. Chenu zeigt,
andererseits belegen sie das starke Ineinandergreifen bzw. die Durchdringung
des kanonischen Rechts mit römischrechtlichem Gedankengut; das wird z. B.
deutlich in den Studien über die Bezeichnung «Utrumque ius», das
Testamentsrecht oder die beiden Rechte in Italien (Pierre Legendre, Guilio
Vismara, Pietro Vaccari) u.a.

Der vierte Themenkreis umschließt Person, Familie und Gesellschaft in der
Kirche, örtlich reicht er über Senegal, dessen Christentum und überliefertes
Recht ein Aufsatz behandelt (Michel Alliot), über Byzanz mit Spezialfragen
aus dem Testamentsrecht (Jehan de Malafosse) nach Europa und vor allem
nach Frankreich. Zeitlich erstreckt er sich von Paulus über das Konzil von
Vanne 465 (B. Blumenkranz) ins Mittelalter bis zur Hochzeit des Herzogs
von Guise und deren juristischen Nachwirkungen im Jahre 1700 (Bernard
Perrin). Sachlich stehen eherechtliche Fragen im Vordergrund. So werden
behandelt des hl. Paulus Stellung zur Ehe (Brejon de Laverquée), Quellen
eherechtlicher Doktrin (Stanislas Giet), eine Ehedispens aus dem 14.
Jahrhundert (Juliette M. Turlan), die Segnung der zweiten Ehe (G. Mollat) und
die Stellung des Offizialates von Paris zu Familienfragen im 14. Jahrhundert
(Jean-Philippe Levy). Den Schweizer Leser wird im Beitrag über den hl. Ludwig

und die Translation von Heiligenleibern (Louis Carolus-Barré) vor allem
die Überführung von 24 Thebäerreliquien von St. Maurice nach Senlis
interessieren und die daran anknüpfende Errichtung einer von St-Maurice
abhängigen Priorei mit 13 Chorherren in der Nähe von Paris. Aber auch
der Aufsatz von Erich Genzmer über Kleriker als Bernfsjuristen im späten
Mittelalter berührt Schweizer Verhältnisse, während die Darstellung der
Arbeitsverhältnisse beim Kathedralenbau im mittelalterlichen Frankreich
(Marcel David) auch bei uns seine Parallelen haben dürfte. Daneben werden
verschiedene andere Spezialfragen behandelt wie z. B. die bis heute wenig
erforschte Rechtsstellung der Pilger (F. Garrisson). Louis Carlen

Giuseppe Alberigo, Lo sviluppo della dottrina sui poteri nella Chiesa universale.

Momenti essenziali tra il XVI e il XIX secolo (Testi e ricerche di scienze
religiose, 1), Herder, Roma 1964. p. vm-464.

Èancora molto vivo il ricordo del laborioso iter conciliare che condusse
alla promulgazione della Costituzione dogmatica «De Ecclesia» il 21 novem-

238



bre 1964. Ed è altresì ben conosciuto il dibattito - talora sereno ed oggettivo,
ma talvolta appassionato ed anche molto vivace - che i padri del Concilio
affrontarono intorno al terzo capitolo di detta costituzione che tratta dello
assetto gerarchico della chiesa e, in modo particolare, dell'episcopato.
Allora, se da una parte, giornalisti teologicamente poco preparati o addirittura

sprovvisti rilevarono, con evidente compiacenza, i sintomi di un processo

di democratizzazione della chiesa cattolica e teologi di formazione prevalentemente

sistematica tardavano a vedere nella loro totalità o nei particolari
i termini esatti e i postulati del problema, dall'altra, gli storici della chiesa,
abituati al metodo critico della verifica continua delle affermazioni correnti,
non poterono che salutare con gioia la definizione del Vaticano II attinente
la collegialità episcopale. Per essere giusti però occorre anche dire che, al
momento dei dibattiti conciliari, la produzione di studi storici sull'argomento
era piuttosto scarsa per non dire inesistente e questo fatto influì senza dubbio
negativamente sul corso delle discussioni, favorendo anzi quella confusione
di idee e di concetti che lasciavano perplessi i teologi più sensibili. È per
questo motivo che un lavoro come quello del Professore G. Alberigo avrebbe
dovuto vedere la luce qualche tempo prima dell'inizio del Concilio, perché
allora sarebbe apparso chiaramente che la collegialità dei vescovi non era
una novità, ma bensi la logica conseguenza della definizione del primato
papale già acquisita al Vaticano I.

Il pregevole studio che abbiamo il compito di recensire inaugura una
collezione scientifica - «Testi e ricerche di scienze religiose» - pubblicata dalla
casa editrice Herder a cura dell'Istituto per le scienze religiose di Bologna.
L'Autore, indubbiamente uno dei più preparati nel campo della storia e

della teologia conciliari del medioevo e dell'epoca moderna, ci offre qui una
panoramica forzatamente limitata, ma precisa, dello stato della dottrina
sui poteri nella chiesa universale tra il XVI e il XIX secolo, cioè grosso modo
tra il Concilio di Trento e il Vaticano I.

In un primo capitolo (che risulta essere l'ampliamento di una relazione
svolta al congresso celebrativo del quarto centenario della chiusura del
Concilio tridentino e occupa le pagine 11-101), vengono esaminati i poteri
dei vescovi secondo i padri del Concilio di Trento. Il risultato di questa
accurata inchiesta rivela che la sentenza comune di quei padri (anche se

questa si trova più in uno «stadio di convincimento che di tesi propriamente
formulata») è che «ad ogni vescovo venga conferita con la consacrazione,
e solo per effetto della consacrazione, una certa potestà pastorale
extrasacramentale sovranaturale nei confronti della chiesa universale» (p. 95),
e che, d'altronde, solo una esigua minoranza sostiene la tesi «secondo cui
viene conferita immediatamente da Dio al vescovo la giurisdizione sulla
chiesa particolare» p. 95).

La vecchia e spinosa questione dei vescovi titolari (che l'A. discute nel
secondo capitolo, pp. 103-178) non contribuì certo a fare decantare i concetti -
già così confusi nella mente di quei padri conciliari - di «chiesa universale»
e «chiesa particolare». I vescovi titolari, ci si chiedeva, hanno un vero ed
effettivo potere nella chiesa, oppure sono soltanto - come sarcasticamente li
qualificava il card, di Guisa - dei parassiti da eliminare: «deleantur igitur

239



larvae istae ab ecclesia Dei»? Anche se alla fine degli accesi dibattiti essi

poterono tranquillamente continuare a sedere in aula accanto ai vescovi
residenziali, tuttavia l'aspra polemica a cui avevano dato occasione non
restò senza lasciare degli strascichi e, se non altro, denotò in modo
inequivocabile l'incertezza dei concetti-base di potestas ordinis e potestas iuris-
didionis.

Anzi tale stato di cose perdurò anche nella teologia post-tridentina, come
si può scoprire dalla disamina che l'A. conduce sulla dottrina dei grandi
nomi di Suarez, Petau, Petrus Aurelius e Jean Duvergier (cfr. capitolo terzo,
pp. 179-220), mentre una chiarificazione del problema sembra intervenire
nel secolo XVIII, quando cioè la ecclesiologia tenta finalmente un ritorno
alle fonti con l'abate benedettino Martin Gerbert, col domenicano della
Minerva E. D. Cristianopulo, il veronese Ballerini, il Mamachi e i gesuiti
F. A. Zaccaria e G. V. Bolgeni i quali, pur essendo convinti assertori della
suprema potestà del papa, riescono tuttavia a mettere in luce il rapporto
vitale che deve legare il successore di Pietro coi successori degli apostoli,
riallacciandosi così direttamente alla viva tradizione patristica e anticipando
la definizione del Vaticano IL L'analisi delle posizioni di questi teologi (che

riempie la parte più notevole e interessante dell'opera, p. 221-348) permette
di accertare l'esistenza di una ininterrotta tradizione dottrinale riguardo
al potere episcopale nella chiesa universale, anche là dove meno ce l'avremmo
aspettato, e cioè in teologi di cosiddetta fede «romana» quali appunto erano
un Cristianopulo, un Bolgenio - non geograficamente, ma spiritualmente -
un Martin Gerbert.

Negli ultimi due capitoli (pp. 349-413; 415-54), l'A. studia gli sviluppi
della dottrina della collegialità episcopale prima e dopo il Concilio Vaticano
I, facendoci assistere ad un irrigidimento di posizioni, soprattutto da parte
di canonisti come il Cappellari (il futuro papa Gregorio XVI), il Devoti, il
Bouix, il Phillips, il Palmieri, il Wernz stesso ecc. quantunque voci favorevoli

alla tesi sostenuta dal Bolgeni non mancassero neppure al Vativano I,
come dimostrano i nomi di Zinelli, Gasser e Kleutgen. Così con il XIX secolo -
conclude l'Alberigo - «si ha una fase di ripiegamento I teologi lasciano
il posto ai canonisti, i quali sono per se stessi più esposti alle suggestioni
autoritarie che trovano tante simpatie nel mondo cattolico» (p. 390). Questa
affermazione, mi sembra, può offrire un aiuto per una valutazione critica della
intera opera del dotto professore di Bologna. Infatti se è vero che l'ecclesiologia

appartiene di diritto alla teologia e che quindi è sempre pericoloso
che i giuristi prevalgano sui teologi, è però altrettanto vero che un'esposizione

storica deve cercare di mantenersi il più possibile sul filo
dell'oggettività e che non si può esprimere dei guidizi di valore in modo tale da
manifestare le proprie (anche se legittime) preferenze. A questo riguardo
parlare di un lavoro a tesi sarebbe ingiustificato e oltrepasserebbe sicuramente

le intenzioni dell'Autore, però mi pare che l'Alberigo, sia pure inconsciamente,

sia arrivato a concentrare due libri in uno; cioè uno studio analitico
di storia dottrinale sui poteri nella chiesa universale, e un altro che vorrebbe
bensì essere di valutazione critica, ma che in realtà assume spesso una
colorazione la quale, a tratti, è palesemente polemica. Questo appunto

240



critico, assieme a qualche altro rilievo di scarsa entità (vedi per es. a p. 400,
dove il Suarez si vede affibbiato il titolo di «Dottor Sottile»!) non toglie nulla
alla validità del lavoro di G. Alberigo e ci fa anzi attendere con impazienza
lo studio da lui annunciato sullo stesso problema tra il secolo XI e il XVI, al
quale, secondo il nostro modesto parere (e non solo per ragioni cronologiche),
sarebbe forse stato meglio concedere la precedenza.

Riccardo Quadri OFMCap.

Alfred Albrecht: Koordination von Staat und Kirche in der Demokratie.
Herder, Freiburg-Basel-Wien 1965. 310 S.

Die vorliegende juri. tische Frankfurter Dissertation interessiert den
kirchengeschichtlich orientierten Leser, weil Übereinkommen zwischen
Kirche und Staat über den Rechtsstatus der Kirche innerhalb des
Staatsverbandes zu den immer wieder auftretenden Versuchen gehören, das
Verhältnis zwischen diesen beiden Partnern zu lösen und zu regeln. Dazu sind
solche Versuche, die in der nachreformatorischen Situation stets im Schatten
der staatlichen Kirchenhoheit standen, nicht ohne Problematik. Im
geschichtlichen Geschehen wirkten sie sich verschieden aus. Das wird aus der
historischen Einleitung des Buches deutlich, die in einem ausgezeichneten
Querschnitt den Wandel der Auffassungen bei Kirche und Staat in ihrer
gegenseitigen Koordination zeigt und den Dialog zwischen der Kanonistik
und weltlichen Jurisprudenz aufreißt.

Der Verfasser bestimmt generell die allgemeinen Grundsätze einer
Koordinationsordnung zwischen der katholischen Kirche und dem freiheitlich-
demokratischen Staat, um dann die Frage zu lösen, ob sich Kirche und
Staat auf eine koordinationsrechtliche Ordnung ihrer Beziehungen einigen
können. Daran schließt sich die Untersuchung der rechtlichen Verwirklichung

des Koordinationsprinzips.
Einzelne Fragen zwingen den Verfasser immer wieder, auf staatsrechtliche

und kirchenrechtliche Erlasse und Abkommen der Vergangenheit
zurückzugreifen. Der Schwerpunkt der zweifellos überdurchschnittlichen Dissertation

liegt jedoch auf juristischem Boden. Louis Carlen

Lothar Schoppe: Konkordate seit 1800. Originaltext und deutsche
Übersetzung der geltenden Konkordate. Alfred Metzner Verlag, Frankfurt a. M./
Berlin 1964. xxxvn u. 584 S.

In einer klaren und trefflichen Einführung behandelt der Herausgeber
zuerst Begriff und Bezeichnung «Konkordat», dessen Abschluß, Form, Dauer,
Sprache und Inhalt. Ebenso stellt er die herrschenden Auffassungen zur
Rechtsnatur der Konkordate einander gegenüber ; es handelt sich im Wesentlichen

um die Privilegien-Legal- und Vertragstheorie. Die Vertragstheorie,
nach der sich Kirche und Staat beim Abschluß des Konkordats gleichberechtigt

gegenüberstehen, ist die heute herrschende Auffassung. Kurz erläutert
werden Geschichte und Zweck der Konkordate, mit denen Kirche und Staat
das Verhältnis zueinander in allen oder in einigen beide Parteien interessierenden

Punkten rechtlich ordnen wollen. Tafeln bringen eine Übersicht über
die Konkordatsbeschlüsse seit 1098-1962 und die Pontifikate seit 1800.

17 241



Eine vierzigseitige internationale Bibliographie öffnet den Weg zu allen
Fragen der Konkordate und ihres Inhaltes. Die Bibliographie ist nach
Sachfragen und nach Ländern gegliedert. Eigens gearbeitete Tabellen bieten
den Inhalt der Konkordate zum Vergleich und ein gutes Sachregister
erleichtert den Zugang zum ganzen Werk.

Dessen Hauptteil umfaßt nach Ländern geordnet und gegliedert nach der
historischen Reihenfolge den Text der Konkordate und ähnlicher
Vereinbarungen, die seit 1800 zwischen dem Heiligen Stuhl und einzelnen Staaten
abgeschlossen wurden und heute noch von Bedeutung sind. Auf Abkommen,
die heute von geringerer Bedeutung sind, wird mit Vermerken über Quellen,
Abdruckstellen und Übersetzungen hingewiesen.

A. Giannini und J. M. Rcstrepo haben die Konkordate unter einzelnen
Pontifikaten zusammengestellt (1929/1939/1934), andere gaben nur
Konkordate einzelner Länder heraus, wie z. B. E. Brazao (1941 Portugal),
N. Hilling und J. Wenner (1918 und 1957 Deutschland) und die «Patti
Latteranensi» (1946 Italien). Die Konkordatssammlungen von E. Münch
(1830/31) und V. Nussi (1870) sind vollständig veraltet, jene von A. Mercati
und A. Perugini (1954 und 1950) bringen Konkordate nur in den amtlichen
Sprachen, bei mehreren amtlichen Fassungen vielfach nur in einer von ihnen.
Gegenüber allen diesen Ausgaben hat die vorliegende den Vorteil, daß sie

die Konkordate seit 1800 wohl vollständig erfaßt, daß sie sämtliche amtlichen
Fassungen bringt und zu allen fremdsprachigen Verträgen eine deutsche
Übersetzung beifügt. Die Übersetzung ist sorgfältig bearbeitet; weder der
Sprachbeflissene noch der Jurist kann an ihr etwas aussetzen.

Auf 35 Seiten geben Quellen einen überblick über das Verhältnis von Bund
und Kantonen der Schweiz zum Heiligen Stuhl. Die Übereinkünfte auf
Bundesebene betreffen die Einverleibung der bündnerischen Gemeinden
Poschiavo und Brusio in das Bistum Chur (1869), die kirchlichen Verhältnisse
im Bistum Basel (1884) und im Kanton Tessin (1884, 1889). Daran reihen sich
Übereinkommen der Kantone Aargau, Basel-Land, Bern, Freiburg, St. Gallen,
Luzern, Tessin und Thurgau mit dem Vatikan. Es ist eine treffliche Quellen-
sammlung zum Verhältnis von Kirche und Staat in der Schweiz, die eine
willkommene Ergänzung zu Lamperts dreibändigem Standardwerk über
«Kirche und Staat in der Schweiz» ist.

Neben dem Nutzen, den eine solche thematisch gebundene Quellensammlung

an sich hat, bietet sie eine wertvolle Grundlage für die Rechtsvergleichung.

Darüber hinaus aber gibt sie ein Bild von der umfassenden
internationalen Tätigkeit des Vatikans auf Völker- und staatsrechtlichem Gebiet.
Die Ausgabe verdient alle Anerkennung. Louis Carlen

Auctarium chartularü universitatis Parisiensis. Produxerunt Astricus
L. Gabriel et Gray C Boyce, t. VI: Liber reeeptorum nationis Alemanniae.
Tomus unicus. Apud Maicellum Didier, Parisiis 1964. liv-744 Sp.-Register
S. 751-837.

Es gibt gegenwärtig wohl nur wenige Gelehrte, die sich in so intensiver
Forschertätigkeit der Erschließung der Quellen zur Geschichte der
Universitäten widmen, wie den Leiter des Instituts für mittelalterliche Ge-

242



schichte an der Universität Notre Dame in Indiana, Astrik L. Gabriel. Ihm
und dem Gelehrten Gray C. Boyce verdanken wir die Fortführung der
monumentalen Reihe des Auctarium chartularii universitatis Parisiensis. Es
darf wohl daran erinnert werden, daß vorerst das Chartularium von Heinrich
Denifle 1889-1897 in vier Bänden herausgegeben wurde, die den Zeitraum
von 1200-1452 umfaßten. In Zusammenarbeit mit Emile Châtelain brachte
Denifle 1894-1897 noch 2 Bände heraus mit der Bearbeitung der Bücher der
Prokuratoren der englischen Nation für die Jahre 1333-1466. Dann folgte
ein längerer Unterbruch. Der dritte Band des Auctarium erschien erst 1935
und wurde vom bedeutenden Paläographen Charles Samaran, der
hochbetagt noch lebt, und dem verstorbenen Bibliothekar Emile van Moë
betreut. Dieser Band erschloß den Liber procuratorum nationis Alemanniae
reichend von 1466-1492. Es folgten noch, von denselben Gelehrten bearbeitet,
die Editionen des 4. Bandes (1938: Liber proc. nationis Picardiae 1476-1486)
und des 5. Bandes (1942, Liber proc. nationis Gallicanae 1443-1456). Man
mag daraus erkennen, welche bedeutende Aufgabe die Edition der so wichtigen

Quellen zur Geschichte der Universität Paris als Ganzes darstellt und
man freut sich daher doppelt, daß die Fortführung des großen Unternehmens
im Zeichen enger Zusammenarbeit amerikanischer mit französischen
Gelehrten steht.

Der vorliegende Band stellt, wie man sieht, gleichsam eine sehr wichtige
Ergänzung zum dritten Band dar. Nur wird man beachten, daß er mit den
Rechnungsablagen der Einnehmer der Nation bereits im September 1425,
also rund 4 Jahrzehnte früher, einsetzt und zwei Jahre später, mit dem
Jahr 1493-94 endet. In einer aufschlußreichen Einleitung, die auch separat
erschienen ist, betont Gabriel einmal mehr, daß eine Immatrikulation, wie
an deutschen Universitäten, in Paris nicht üblich war, sondern daß die
Studenten bei Bewerbung um die Grade vorerst die Gebühren bezahlen mußten,
weshalb ihre Namen eingetragen wurden, so auch nach einem formellen
Beschluß von 1461. Die Zahl der Baccalaurei belief sich von 1425-1494 auf
1535, jene der Lizenziaten auf 1036, so nach dem Liber reeeptorum. Wir
erfahren übrigens auch sonst viel Wissenswertes: über Studenten, die zum
Bischofsamt aufstiegen, über Wahl und Stellung des Rektors, der nur 3

Monate im Amt blieb, mit einer Tabelle sämtlicher Rektoren, schließlich auch
über das Amt des Receptors der Nation, wieder mit einer Tabelle sämtlicher
Receptoren, unter denen sich auch einige Schweizer befinden, als berühmtester

Joh. Heylin vom Stein. Schließlich handelt die Einleitung auch von
den Examensgebühren, die mancher nicht gerne bezahlte, sodaß Betrügereien
nicht fehlten (XL). Dabei mußte natürlich auch der Pedell befriedigt werden ;

auch die Inhaber dieses Amtes werden uns in einer Übersicht vorgeführt.
Im übrigen gelingen Gabriel manche interessante Feststellungen, so die
Namen bisher unbekannter Tabernen. Wer von den Studenten sich als arm
ausgab, mußte es eidlich beschwören. Es ist überaus bemerkenswert, daß
mehr als die Hälfte der Baccalaurei gar keine oder dann die niederste Taxe
bezahlten. Mit Recht bekämpft daher Gabriel die einst nur zu oft vertretene
Anschauung, als wäre auch das akademische Studium den höheren oder
doch bemittelten Ständen vorbehalten gewesen.

243



Den reichen Inhalt der Texte in gültiger Weise zu umschreiben, hält
schwer. Man muß vorerst beachten, daß die Receptoren der Nation nicht
bloß über Einnahmen, sondern auch über Ausgaben Rechnung führten und
ablegen mußten. Während die Einnahmen im wesentlichen auf den
Promotionsgebühren beruhten, entfielen die Ausgaben auf die mannigfachsten
Zwecke. Namentlich beziehen sich bedeutende Aufwendungen auf die Feier
der Feste, u. a. der Nation selbst, für die hl. Messe, die assistierenden Kleriker

und Diener, den Organisten, das Festessen der Examinatoren, für Kerzen
und Fackeln des Apothekers u. a. m. (vgl. etwa 623-625). Man vergaß auch
der Verstorbenen nicht (395). Man darf wohl sagen, daß hier aufschlußreiche
Nachrichten über das kirchliche Leben der Nation geboten werden. Natürlich

kommen auch die Spenden (Distribuciones) an die Offiziale der Universität
und Nation hinzu.

Wer nun die Erläuterungen zu den Texten näher überprüft, erkennt
sogleich, daß die Bearbeiter sich bemühten, die Immatrikulationen sehr vieler
Studenten an anderen Universitäten namhaft zu machen. Gabriel bemerkt
in der Einleitung einmal kurz, daß aus der Diözese Basel in den Jahren 1461-
1494 20 Studenten nach Paris zogen, ihrer 19 aber von Paris nach Basel

(LI f.). Daß der Besuch mehrerer Universitäten relativ häufig war, ist
bekannt. G. bringt einige auffällige Beispiele. Relativ stark war der Besuch
aus dem Bistum Konstanz. Die so bedeutsamen Quellen für die Personen-
und Pfarreigeschichte des Bistums, die uns Manfred Krebs erschloß : Die
Investiturprotokolle (Beil. z. Freiburger Diôzesanarchiv 66-74, 1938-1954)
und die Annatenregister (1. c. 76-77, 1956-57) erlauben einen Vergleich des

Namenmaterials, der eine auffallend hohe Zahl von Pariser Studenten, die
später in der Seelsorge tätig waren oder doch Geistliche wurden, erbringt.
Manche Persönlichkeiten sind bekannt, wie etwa der Gegner Zwinglis in
Luzern, Johannes Bodler (1491 Pfr. in Weggis), Ludwig Läubli, Ludw. Zukäs
(1487 Pfr. in Horw) usw. Ein Mann wie Jakob Philippi, 1466 zum Kaplan
der Nation gewählt, noch 1467 in diesem Amt, wird 1472 Pfarrer in Feldkirch

(BA Staufen), das er 1474 resignierte. Es ist leider nicht möglich, hier
auf weitere Beispiele einzugehen. Tatsache ist, daß ein erheblicher Teil der
Pariser Studenten aus der Diözese Konstanz sich auf Grund der genannten
Quellen als Geistliche nachweisen lassen. Dabei ist die Identität erst noch
nicht so leicht erkennbar, weil die Schreibweise des Namens mehr oder weniger

wechselt. Andreas Sender (Auct. 625) ist kein anderer als der nachmalige
Rektor der Schule in Zofingen, Andreas Zehender. So drängt sich als
Grundgedanke die Erkenntnis auf, daß die Universität Paris auf den Klerus im
süddeutschen Raum und in der Eidgenossenschaft einen weit stärkeren
Einfluß ausgestrahlt hat als man vorerst annehmen würde, was im Hinblick
auf den Humanismus wohl beachtet werden muß.

Die Bearbeitung des Textes stellt keine leichte Aufgabe dar. Erfahrungsgemäß

ist die richtige Entzifferung der Eigennamen selbst für den Kundigen
oft mit besonderen Schwierigkeiten verbunden. Einer ungewöhnlichen und
mühevollen Arbeit bedarf es, um Irrtümer zu vermeiden. Die Edition darf
wohl auch in dieser Hinsicht Anspruch auf volle Anerkennung finden
(Druckversehen : S. 307, 49 lies sanctum st. santum, S. 309, 42, nach Photokopie

244



LII f., ist postea st. propterea zu lesen, S. 633, 21 lies computum st. com-
potum). Hoffen wir, daß die Fortsetzung dieser bedeutenden Publikationsreihe

rascher voranschreiten kann und den Anstoß zur erneuten Erforschung
der vorreformatorischen Bildungsgeschichte gibt. Oskar Vasella

Die Matrikel der Universität Innsbruck. 2. Bd.: Matricula theologica.
1. Teil: 1671-1700. Hrg. vom Universitätsarchiv, bearb. von Johann
Kollmann. Universitätsverlag Wagner, Innsbruck 1965. cxv-223 S. br. 480 Sch.

Die Bearbeitung der Matrikel der Universität Innsbruck verzeichnet mit
diesem Bande einen überaus erfreulichen Fortsehritt. Die Edition der Matrikel

der philosophischen Fakultät gelangte mit dem 3. Teil, umfassend die
Jahre 1736-1754, zum Abschluß. Die 3. Abteilung ist, wie Franz Huter, der
verdiente Leiter des Universitätsarchivs, schon früher ankündigte, der
Hauptmatrikel von 1755 weg vorbehalten (s. unsere Besprechung: Schweiz.
Zs. f. Gesch. 13, 1963, 538-545, bes. 541).

Bedenkt man, daß die theologische Fakultät für den kurzen Zeitraum
von 3 Jahrzehnten die Namen von 1575 Studenten verzeichnet, dann wird
man auch dieser Hochschule eine nicht geringe Bedeutung für die
Bildungsgeschichte zuschreiben. Trotzdem, so scheint uns, liegt der eigentümliche
Charakter dieser Hochschule nicht allein in der betont katholischen
Ausrichtung auch der theologischen Fakultät, an der die Jesuiten von den 5

Lehrstühlen drei besetzten und den maßgebenden Einfluß ausübten, sondern
ebenso sehr in ihrer Rolle als Ausbildungsstätte für den Seelsorgeklerus. Noch
fehlten damals in zahlreichen Diözesen, so auch der Schweiz, die Seminarien.
Es fällt übrigens auf, daß der Theologe Michael Schmidhofer aus dem
tirolischen Morter, Augustiner Chorherr in Bavern, 1723 sich zur Stiftung eines
Knabenseminars in Glurns anerbot, das Ordinariat von Chur dagegen die
Schule zu schließen befahl, aus welchen Gründen, ist leider nicht ersichtlich
(vgl. 1278 Anm.).

Angesichts dieser Sachlage versteht man, daß in diesem Zeitraum relativ
wenige Doktorate begegnen; nach der Tabelle 1 (LXXI) wurden 23
Studierende zum Doktor promoviert. Das waren 1.2% (Baccalaurei 4. 3 %,
Lizenziate 2. 4 %). Nun muß man bedenken, daß für das Doktorat ein Alter
von 25 Jahren und die Priesterweihe erforderlich waren. Das Lizenziat konnte
erst nach dem 4. Studienjahr in der Fakultät erworben werden und setzte
selbstverständlich dasBakkalaureat der theologischen und den Magister der
philosophischen Fakultät voraus. Die Kosten der Promotion betrugen, die
unteren Grade inbegriffen, 124 fl. 24 kr., in Dillingen nur 63 fl., in Ingolstadt
dagegen für das Doktorat allein etwas über 262 fl.

Eine andere Eigentümlichkeit der Innsbrucker Universität stellt der hohe
Anteil des Ordensklerus innerhalb der theologischen Fakultät dar. Stark
vertreten waren die Franziskaner (61), ansehnlich war auch die Zahl der
Kapuziner und anderer Orden. Insgesamt verzeichnet die Tabelle 12 (XCVI f.)
289 Mitglieder der verschiedensten Orden. Es darf übrigens dem Bearbeiter
nachgerühmt werden, daß er in den Tabellen, die den Blick des Lesers sofort

245



auf sich ziehen, sehr viele Aspekte der Entwicklung und des Charakters der
Hochschule sichtbar macht.

Auf die Anlage der Ausgabe wiesen wir schon früher hin. Die alphabetische
Reihenfolge ist hier natürlich beibehalten. Von Jahr zu Jahr wurden in die
Matrikel die Vermerke über Fleiß und Fortgang der Studien des Immatrikulierten

eingetragen, oft von verschiedenen Händen. So heißt es etwa vom
Uznacher Studenten Kaspar Hüppi, daß er nach Wien gegangen sei «cum
parum bona fama». Aber dann war er in den theologischen Studien «diligen-
tissimus» (833). Der Solothurner Jos. Gg. Friedr. Buri, Lizenziat der Theologie,

erhielt das Prädikat «excellentissimus» (238). Manche mochten im Besuch
der Vorlesungen nachlässig sein oder sie gar häufig schwänzen, so heißt es
einmal «in lectione rarus» (794). Es ist wohl ein seltener Fall einer robusteren
Schlägerei, wenn einer seinen Mitstudenten verwundet (816). Ausnahmsweise
begegnet ein Konvertit: Jakob Porzelius aus Lindau, der zuvor in Straßburg
«apud Lutheranos» studiert hatte (236). Auch einzelne Beispiele von Missionären

in Indien tauchen auf (439, 1021). Nur schade, daß im Register die
Stichworte Konversionen und Missionen fehlen, während andere, wie obiit,
aufgenommen wurden.

Was diesen Band jedoch über alles andere besonders auszeichnet, sind
die ganz dichten biographischen Notizen zu den Inskribierten. Das ist der
Ertrag der persönlichen Forschungen, die Kollmann mit Umsicht und
ungewöhnlichem Fleiß vor allem in den entsprechenden geistlichen Archiven
und Ordensarchiven durchgeführt hat. Es mögen u. a. die Diözesanarchive
von Augsburg, Brixen, Chur, Freiburg i. Br. und Trient genannt sein. Was
dabei an Daten festgestellt werden konnte, wurde im Namenregister
sorgfältig hineinverarbeitet. Sehr viele Hinweise des Registers beziehen sich
daher auf den Anmerkungsteil, was der Benutzer beachten muß.

Die große Bedeutung der Matrikel als Quelle für die schweizerische
Kirchcngeschichte läßt sich schon nach dem Gesagten nicht mehr verkennen.
Die Übersicht über die Zahl der Studenten aus der Schweiz und Liechtenstein

(41) gibt nur einen ersten Hinweis (Vandans gehört allerdings zum
Vorarlberg, wie das Register richtig vermerkt. In dieser Liste begegnen einige
orthographische Ungenauigkeiten). Doch darf man nicht vergessen, daß
damals die Diözese Chur einen ansehnlichen Teil des Vorarlbergs und Tirols
umfaßte, sodaß die Theologiestudenten aus diesem Bistum die Zahl 99
erreichen. Schließlich muß erneut hervorgehoben werden, daß unter den
Professoren sich einzelne Schweizer finden, wie Franz Roll aus Bernau im Aargau
der zeitweise auch Rektor der Kollegien in Luzern und Konstanz und
Professor in Dillingen und Ingolstadt war.

Es ist wohl überflüssig eigens zu betonen, daß Kollmann in seiner ausführlichen

Einleitung alles bietet, was sich der Leser für die genauere Kenntnis
der besonderen Struktur und Entwicklung der Fakultät wünschen kann.
Mit dem aufrichtigen Dank für die so gründlich gestaltete und ungemein
fleißige Edition an den Bearbeiter und die fördernden Instanzen verbindet
sich die Hoffnung auf einen baldigen Abschluß wenigstens der Fakultätsmatrikeln.

Oskar Vasella

246



Walter Müller: Die Offnungen der Fürstabtei St. Gallen. Ein Beitrag zur
Weistumsforschung. Fehr'sche Buchhandlung, St. Gallen 1964. - Mitteilungen
zur vaterländischen Geschichte. Hrg. vom Histor. Verein des Kt. St. Gallen.

XLiii-208 S.

Jede Beschäftigung mit den spätmittelalterlichen Rechtsverhältnissen
des Gallusstifts führe zu den Offnungen der st. gallischen Niedergerichte,
schreibt der Verfasser in seinem Vorwort. Er tritt dafür auch den Nachweis
an. In den Grundlagen setzt er sich mit Begriff und Entwicklung von Offnen
und Öffnung auseinander, gibt dazu einen Abriß über die Forschungen und
deren Ergebnisse im Gebiet der Weistümer. Auf Grund der sich bietenden
Lage wird die Frage gestellt, ob die Zielsetzung bei der Herausgabe der
Weistümer nicht neu zu überdenken wäre. Wer sich irgendwie mit den
Ortsstatuten befaßte, wird mit dem Hinweis einig gehen, daß solche
Rechtssatzungen in Zusammenhang gesetzt werden müssen oder sollten mit andern
Quellen und mit der allgemeinen Rechtsgeschichte. - Die Entwicklung des

Rechts der Niedergerichte, aber auch deren Zentralisation, ihre Niederschrift

und Beurkundung und der offene oder stille Kampf zwischen Kloster
und Untertanen gibt lehrreiche Aufschlüsse. Besonders der Einfluß der
vorreformatorischen, jener der Reformations- und der Nachreformationszeit
ist gerade für Leser aus Gegenden, in welchen solche Einwirkungen wenig
oder kaum feststellbar sind, sehr interessant. Allgemeiner ist schon die
Bedeutung, die eine Kanzlei haben kann, wo juristisch gut geschulte Männer
in Inhalt und Form der Rechtssatzungen römischrechtliche und kanonistische
Auffassungen hineintragen, ohne daß sie eigentlich zu stark zu Tage treten.
Man liest auch mit Interesse, wie die Untertanen den Rechtssätzen zuerst
argwöhnisch und daher ablehnend gegenüberstanden, später aber sich darauf
stützten, als es zu Übergriffen des Absolutismus kommen wollte. Der
obrigkeitliche Amts- und Polizeistaat mit den Landsatzungen und Mandaten
vermochte die Offnungen und das in ihnen Geregelte nicht zu unterdrücken,
aber auch in St. Gallen ging das Recht in der neuen Zeit neue Wege. In einer
Abfolge von Untersuchungen lesen wir vom Inhalt nach Herkunft, Art und
Geltungsbereich der Offnungen, die als echte Kinder des spätem Mittelalters
vorgestellt und untersucht werden: Klosterherrschaft und Gotteshausleute;
Niedergericht; Frevler und Bußen; Hofgenossenschaft, Dorfgemeinde und
bäuerliche Wirtschaft. Der Abschnitt D : Die St. Galler Offnungen im
Vergleich mit den Rechtsquellen benachbarter Gebiete und Herrschaften erinnert
uns an das weitgehend noch nicht untersuchte Gebiet der Rechtsquellen,
wie sie in dieser Arbeit behandelt werden, in andern Kantonen, auch im
benachbarten Ausland. Man denkt da speziell an die Statuten Oberitaliens,
gerade in unserer Nachbarschaft, wo wir schon im beginnenden 14.
Jahrhundert Dorfrechte antreffen, die sich als ab antiquissimis temporibus
datierend bezeichnen und Fundgruben darstellen für so ziemlich alles, was
man über das Dorfleben wissen kann und will. An dies denkt man auch beim
weitern Kapitel E: Die Ergebnisse im Spiegel der Weistumsforschung, wo
das noch Ungewisse und wo die Probleme behandelt werden. Dankbar ist
man dem Verfasser für das im Anhang enthaltene Verzeichnis der st. galli-

247



sehen Niedergerichte und ihrer Offnungen seit der Mitte des 15. Jahrhunderts
und der zum Vergleich beigezogenen Hofrödel und Offnungen benachbarter
Gebiete und Herrschaften.

Was Müller Positives gefunden und mitgeteilt hat, sei uns Ansporn, die
Forschung weiter zu betreiben, und was es noch an Unvollkommenem geben
mag, so eben die noch nicht gesammelten und noch nicht ausgewerteten
Quellen, möge Anreiz bieten, den vielerorts guten Willen in die Wirklichkeit
umzusetzen.

Auch wenn man am andern Ende der Schweiz lebt, immerhin als
Nachkomme von Leuten, die auch unter dem Krummstab dienten, und gerade
andere Rechtsinstitutionen kennt, liest man die vorliegende Arbeit mit
Gewinn, dies umsomehr, als sie auch lesbar geschrieben ist. Dem Verfasser
sei gedankt und eine große Lesergemeinde gewünscht. Jos. Bielander

Quellen zur Geschichte der Täufer XI: Österreich 1. Teil. Bearb. von Grefe
Mecenseffy. Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh 1964. XVI-402 S. - Quellen

und Forschungen zur Reformationsgeschichte Bd. 31. - Ganzleinen
DM46.

Die Kriegsverhältnisse haben die Vollendung auch dieses wissenschaftlichen

Unternehmens um manche Jahre verzögert. Der Plan zur Herausgabe
der österreichischen Akten zur Geschichte der Täufer reicht ins Jahr 1929
zurück. Der nachmalige Religionsprofessor in Graz, Dr. Paul Dedic, wurde
mit der Edition betraut, verschied aber 1950. Seine Forschungen im
Landesregierungsarchiv in Innsbruck konnte er nicht mehr abschließen. Nicht
berücksichtigt sind gerade die für die Eidgenossenschaft wichtigen Gebiete:
Salzburg, Tirol und Vorarlberg, deren Akten einem 2. Band vorbehalten
bleiben sollen. Weggelassen ist das Burgenland, einbezogen dagegen der
damals bayerische, heute österreichische Innkreis, weshalb sich im Bande
nicht unbedeutende Stücke aus dem Archiv des Passauer Hochstifts finden.
Leider sind die Akten des inzwischen zerstörten Archivs des Bundesministeriums

für Unterricht in Wien nur mehr in Abschriften von Dr. Dedic
erhalten. Sie mußten daher teilweise in moderner Form wiedergegeben werden.

Verluste erheblicher Art sind übrigens auch in Kärnten eingetreten.
Die Bearbeiterin, selbst durch ihre berufliche Inanspruchnahme in der

Erfüllung ihrer Aufgabe längere Zeit behindert, überprüfte die Abschriften
sorgfältig auf Grund der Originale und ergänzte die Nachforschungen in
zahlreichen Archivbesuchen. Sie sicherte sich auch die Mithilfe von Germanisten

zur Bereinigung der nicht immer leicht verständlichen Texte. Nach
dem Vorbild anderer Editoren nahm sie sich die Mühe, personen- und
ortsgeschichtliche sowie sachliche Erklärungen zu geben, wofür der mit den
Landesverbällnissen weniger Vertraute nur dankbar sein kann

Die Sammlung umfaßt 299 Nummern, die bis 1625 reichen. Aber der
Großteil der Aktenstücke entfällt auf die Jahre von 1527 bis 1531, dem
17. Jahrhundert gehören nur mehr 15 Dokumente an. Wer den Band rasch
durchgeht, kann die ansehnliche Zahl von Mandaten Ferdinands I. nicht
übersehen. Er wird das Postulat der Editorin dann sehr wohl verstehen,

248



die den dringenden Wunsch nach einer systematischen Ausgabe aller
religiös-kirchlichen Mandate Ferdinands I. ausspricht. Hier beschränkt sich
Mecenseffy natürlich auf jene Mandate, die sich auf die Täufer beziehen.
Es liegt in der Natur dieser Edition, daß nicht alles, was geboten wird,
unbekannt war. Manches aufschlußreiche Aktenstück findet sich bei älteren
Forschern wie A. Nicoladoni und J. Loserth (vgl. No. 10: Aussagen gefangener

Täufer, No. 23 betr. Glaubensanschauungen gefangener Täufer, No. 77-
80: Protokolle von Verhören). Trotzdem bietet der Band immer noch viel
Neues, das die Aufmerksamkeit des Lesers auf sich zieht. Wir meinen hier
freilich weniger jene langwierigen Auseinandersetzungen, die sich mit dem
Verfügungsrecht über eingezogene oder verkaufte Güter von Täufern
verknüpfen, wofür etwa der Streit um den Nachlaß Thomas Tanzers ein gutes
Beispiel darstellt (vgl. 178, 181, 183-87 usw., dazu 100-104 usw.). Stärker
beeindruckt das Widerspiel in der Haltung Ferdinands I. als Landesherr
und seiner Amtsleute sowie der städtischen Räte. Wieviel besagt doch der
Vorschlag der steirischen Landstände vom 12. Jan. 1528 auf Einberufung
eines «freyen concilia oder aufs wenigst ainer nacionalversammlung
teutscher nacion», die angesichts der sich so rasch verbreitenden Irrlehren und
Sekten als dringend empfunden wird (No. 34). Da den Mandaten Ferdinands
nicht so nachgelebt wird, wie es nötig wäre, halten diese Landstände eine

Einigung über die Maßnahmen gegen die Täufer auf einem allgemeinen
Landestag für erforderlich.

Wer sich das erste allgemeine Mandat Ferdinands I. vom 20. Aug. 1527

(No. 3) mit der ganzen Skala von Strafen für die verschiedenen Verstöße
gegen den katholischen Glauben vergegenwärtigt und dann einigermaßen
überschaut, wie sich in der Folge die untergeordneten Obrigkeiten äußern,
erkennt bald, daß in der Praxis oft andere Wege beschritten wurden. Der
Härte der Strafen, wie sie der König ins Auge faßte, wich zwangsläufig
größere Milde. Nicht nur daß er selbst einmal verfügte, stillende Mütter
und schwangere Frauen sollten, sofern sie sich bekehrten, gegen Bürgschaft
nach Hause entlassen werden (No. 30, vgl. dazu No. 41), sondern weit wichtiger

war die Tatsache, daß Ferdinand I. am 4. Febr. 1528 grundsätzlich
entschied, daß den Täufern zur Umkehr im Glauben eine Frist von 2 Monaten
einzuräumen sei (No. 39). Unter den Täufern fanden sich, wie die Amtsleute
oft erklärten, sehr viele schlichte, einfältige Leute, die sich ihres Verschuldens

nicht bewußt waren. Verführer und Verführte mußten auseinandergehalten

werden. Man hoffte daher, manche Täufer mittels Belehrung durch
gebildete Priester bekehren zu können (vgl. bes. No. 169 f., 174). In einzelnen
Fällen gelang das (No. 65., 70 f., dazu Mandat Ferdinands No. 120). Allein
diese Erfolge waren gemessen am Umfang der Bewegung doch bescheiden,
selbst wenn man die relativ nicht seltenen Fälle von Widerrufen und
Urfehden einbezieht (s. u. a. No. 56-59, 67 f.). Den Bekehrten wurde es auch
nicht sonderlich leicht gemacht. Die Visitatoren erklärten einmal, daß vielen,
die sich bekehren wollten, das Einholen der Absolution bei der Kurie in
Passau zu beschwerlich sei (No. 96, dazu No. 105 die Rechtfertigung des

Administrators des Bistums). Wer sich bekehren ließ, mußte eidlich
beschwören, seinem Glauben nicht mehr untreu zu werden. Nach dem Empfang

249



der Sakramente war er verpflichtet, öffentlich in der Kirche Buße zu tun,
indem er beim Hochamt vor versammeltem Volke mit entblößtem Haupt,
barfuß, eine nichtbrennende Kerze in der Hand, erschien und hierauf nach
seinem Bekenntnis vom Priester in die Gemeinschaft der Gläubigen wieder
aufgenommen und mit angezündeter Kerze in die Kirche geführt wurde.
Noch mußte er bis zum Ende des Hochamts am Altar kniend verbleiben,
während der Geistliche seine reumütige Umkehr öffentlich verkündete (vgl.
No. 78). Es ist übrigens beachtenswert, daß nach einem Bericht an die
Regierung von Wien von 33 Täufern beiderlei Geschlechts sich kaum vier
fanden, die 40 jährig waren (No. 87).

Eine Verschärfung in der Verfolgung der Täufer trat infolge der Vorgänge
in Münster ein. Man sei hierin zu nachlässig gewesen, deshalb hätte es zu
solcher Gefährdung jeglicher Obrigkeit kommen können, betoni das Mandat
Ferdinands vom 5. April 1534 (No. 210, dazu 209). Ohne Zweifel spielte aber
auch die Türkengefahr hinein (vgl. das Schreiben Ferdinands an die Räte
von Krems und Stein No. 72). Die Gefahr neuer Rück- und Zuwanderung
zahlreicher Täufer beleuchtet auch der Umstand, daß manche den Wasserweg

über die Donau benützten, offenbar, um sich der Kontrolle besser
entziehen zu können.

Die Täufer unter sieh kommen kaum einmal zu Wort. Wir sind nur einem
persönlichen Schreiben eines Täufers aus Mähren von 1539 begegnet (No.
222). Aber es schimmern in manchem Stück menschlich ergreifende Züge
durch, so namentlich in der Eingabe der Frau des bekehrten Täufers Kaspar
Maler an den Rat von Graz von 1530 mit der Bitte, ihr nicht das Haus
niederzureißen, da sie sonst mit ihren Kleinkindern in bittere Not geriete (No. 160).

Die Reformatoren bleiben nicht unerwähnt. Es ist auffallend, wie im
Mandat Ferdinands vom 20. Aug. 1527, das, wie man glaubt, von Dr. Fabri
verfaßt ist, Karlstadt, Zwingli und Oekolampad in einem Zug genannt werden

(S. 5). Zwinglis Name begegnet auch in Aussagen einzelner Täufer (S. 18,
21). Welche Bedeutung der Äußerung Ferdinands zuzumessen ist, wenn er
von Hans Hut spricht, der «durch sein verfuerisch zwinglisch ketzerisch pöß
leeren» (S. 14, ähnlich 15) das Volk vom Glauben abwendig gemacht habe,
ist wohl nicht ohne weiteres zu klären. Schade ist aber, daß im sonst
sorgfältigen Personenregister das Adjektiv zwinglisch unter Zwingli nicht
berücksichtigt wurde. Das sehr ausführliche Sachregister wird dem Benutzer
den Reichtum des Bandes erst recht erschließen. Oskar Vasella

Fritz Schmidt-Clausing: Zwingli. Sammlung Göschen Bd. 1219. Walter
de Gruyter & Co. Berlin 1965. 119 S. DM 3.60.

Es fällt uns nicht leicht, dieser knappen Darstellung gerecht zu werden.
Der letzte 3. Teil, überschrieben: Zwingli, der Theologe des Hl. Geistes,
bringt das wichtigste Anliegen Schmidts zum Ausdruck, also ein spezifisch
theologisches Problem. Ob die gebotene Interpretation in allem zutreffend
ist, das zu beurteilen müssen wir leider andern überlassen, zumal jeder
Quellenbeleg, von einzelnen Zitaten abgesehen, im Büchlein fehlt. Die Übersicht
über Quellen und Literatur ist kein Ersatz. Ein zweites Anliegen Schmidts

250



ist dies. Er möchte Zwingli als Theologe «entliberalisieren». Völlig ungerechtfertigt

ist das nicht, aber Sch. erklärt (4 f.), daß er «dafür das Recht der
Subjektivität, das alle Zeiten dem Suchenden zugestanden haben, in
Anspruch nimmt, darf vorausgesetzt werden». Niemand wird das Prinzip der
Voraussetzungslosigkeit vertreten wollen, aber es gibt Tatsachen und es gibt
Interpretationsfragen. Der Gefahr, über historische Gegebenheiten
hinwegzusehen, ist Sch. nicht immer entgangen. Man wird ein gewisses Verständnis
dafür aufbringen, daß ihm die historischen Verhältnisse der Eidgenossenschaft

etwas fremd sind, daß er eine Ausdrucksweise wählt, die oft seltsam
wirkt und er manches gar sehr vereinfacht. Das gilt besonders vom 1. Teil:
Zwinglis eidgenössische Welt und Umwelt. Da spricht Sch. vom
«Eidgenössischen Bundesverein» (10, lies Grandson st. Granson), urteilt er kurzerhand,

die Äbte von St. Gallen hätten sich durch Habsucht und Ländergier
ausgezeichnet, nennt er sogar die «Militärherrschaft» der St. Galler Klein-
monarchie. Wie reimt sich die Behauptung, das habe bei Zwingli den Keim
zur Abneigung gegen das Klosterwesen gelegt mit der Tatsache, daß Zwinglis
eigener Bruder Jakob in das Benediktinerkloster zu St. Johann eintrat und
der Schwager der Mutter Zwinglis in Fischingen Abt wurde (11 u. 23). Sehr
fraglich dünkt uns auch die Behauptung, vom Onkel Bartholomäus her sei

Zwingli Humanist geworden (15, 24).
Lieber liest man den 2. Teil; er bietet die Biographie in drei Abschnitten:

Der katholische, der reformatorische und der protestantische Zwingli. In
den Ausführungen über den Humanismus und auch sonst findet man oft
treffende Formulierungen. Eigentlich befriedigt kann man aber nicht sein.
Es begegnen da seltsame Wortprägungen: Kantonalhauptstadt Glarus (30),
Prädikat Monsignore (32), das Wir-Empfinden des eidgenössischen Pfarrers
(37), der katholische Normalpfarrer (38), Normalreformator; Zwingli
erstrebte die Transsubstantiation des eidgenössischen Wir (73).

Was die sachlichen Fragen betrifft, möchten wir auf früher Gesagtes nicht
zurückkommen. Wir beschränken uns auf einzelne Korrekturen. Daß Zwingli
in Gams getauft wurde, ist höchst unwahrscheinlich, da Wildhaus jedenfalls
das Taufrecht besaß (23). Daß erst das Konzil von Trient die Priesterweihe
von einer theologischen Ausbildung abhängig gemacht habe, ist in dieser
absoluten Form insofern irreführend, als das private Studium der Theologie
eine sehr große Rolle spielte und wohl freier gestaltet war. Sehr zweifelhaft ist,
daß Zwingli die mahnende Synodalrede des Basler Bischofs, Christoph
v. Utenheim, gehört hat (29), Andreas Castelberger als alter Invalide
bezeichnet werden kann (40, 62), daß man rundweg sagen darf, Hadrian VI.
habe Zwingli das Kardinalat in Aussicht gestellt (50) hier wiederum die
einseitige Charakteristik Konrad Hofmanns). Die kanonistische Unterscheidung
von peccatum und delictum bzw. crimen entgeht Sch., wenn er von der
Einsiedler Episode Zwinglis meint: «Die nonchalante Feststellung, daß ja niemand
etwas davon gemerkt und daß er im übrigen schon bei Gott um Verzeihung
dafür gebeten habe, stellt den erasmianischen Zwingli vor ...» (43). Domherr

war Zwingli nicht, sondern Chorherr, wozu das Wortspiel Torherr allein
paßt (50). Es ist nicht belegt, daß jährlich 1500 Priesterkinder im Bistum
Konstanz geboren wurden, sondern es wird dies von Seb. Meyer in seiner

251



Flugschrift behauptet (52). Pfr. Joh. Oechsli wurde nicht in Baden verhaftet
(66). Zur Zeit der Badener Disputation war nicht Kardinal Schiner, der
bereits 1522 starb, Bischof von Sitten (69). Daß Zwingli wider Willen Staatsmann

wurde, ist u. E. eine mindestens unbewiesene Behauptung (76). Daß
manche Ergebnisse neuerer Forschungen nicht berücksichtigt erscheinen,
überrascht kaum (vgl. hiezu S. 62 über die Äußerung Simon Stumpfs, S. 77

erwähnt die Hinrichtung Jak. Kaisers, nicht aber jene Abt Schlegels, 78:
Konspiration der kath. Orte mit Österreich, 80: betr. die Opposition gegen
Zwingli).

Man gewinnt einfach den Eindruck, daß das Büchlein eigentlich dem sog.
Pneumatiker Zwingli galt, seine Biographie dagegen nur noch den Anhang
zu diesem wichtigsten Anliegen des Verfassers darstellen sollte, der sich selbst
leider zu wenig überprüfte und das Recht auf Subjektivität etwas zu weit
ausdehnte. Oskar Vasella

André Chèvre: Jacques-Christophe Blarer de Wartensee, prince-évêque
de Bale. Editions de la Bibliothèque jurassienne 5. Delémont 1963. 484 S.

Die Persönlichkeit dieses Basler Bischofs war gewiß nicht völlig
unbekannt. Sie war zu bedeutend, als daß sie nicht schon früh die Aufmerksamkeit

namentlich von Basler Historikern auf sich gezogen hätte. Man erinnert
sich etwa der verschiedenen Abhandlungen des verdienten Kirchenhistorikers

Karl Gauß und vor allem der Freiburger Dissertation von Wilhelm
Brotschi über den Kampf dieses Bischofs um die religiöse Einheit im Fürst-
bistum Basel (1956). Aber es ist und bleibt das Verdienst Chèvres, als erster
die reichen Bestände des fürstbischöflich-baslerischen Archivs in Bern, die
vor nicht langer Zeit nach Pruntrut überführt wurden, so gründlich und
umfassend durchgearbeitet zu haben. Die Bedeutung dieser Quellen erkannte
Chèvre bereits bei der Ausarbeitung seiner Dissertation über das Offizialat
von Basel 1565-1630 (1946). In der Folge zeichnete er in einer Reihe von
Aufsätzen in dieser Zeitschrift das Bild der weitausgreifenden Reformtätigkeit

dieses Kirchenfürsten.
Diese Biographie stellt daher das Ergebnis langjähriger, unermüdlicher

Quellenforschung dar. Demgemäß bemißt sich das Verdienst des Verfassers
und der Wert seines Buches. Wer dieses auch nur mit einiger Aufmerksamkeit

liest, und es liest sich gut, ist erstaunt, wie umfassend, zielbewußt und
im ganzen sehr klug Bischof Blarer seine Regierung führte. Ist es da
verwunderlich, daß in dieser Lebensgeschichte eine Fülle der bemerkenswertesten

Bilder aus der Vergangenheit ersteht, die das politische, kirchliche, ja
selbst das wirtschaftsgeschichtliche Geschehen erhellen Wir glauben nicht,
daß wir aus der Zeit der katholischen Reform in der Schweiz eine ähnlich"
reichhaltige Biographie eines Bischofs besitzen. Nur muß der Rezensent
gestehen, daß eine Auswahl aus dem Gebotenen schwer fällt, denn es wirken
bei der Lektüre zuviele und zu mannigfaltige Eindrücke auf ihn ein.

Was lehrt uns dieses Lebensbild Wie uns scheint ein Mehrfaches : daß
nämlich die katholische Reform vorerst besonders Restitutionspolitik
bedingt, diese spezifisch politische Fragen beinhaltet, und daß diese Restitu-

252



tionspolitik wieder nicht verstanden werden kann ohne den Zusammenhang
mit der Rekatholisierungsabsicht. Rekatholisieren und nach innen gleichzeitig

reformieren, das ist ja das zentrale Anliegen dieses Bischofs. Alles ist
aufs engste verkettet: Restitution der entrissenen oder auch verlorenen
Rechte, Rekatholisierung, wo immer es denkbar erscheint, und intensive
Reform im Sinn der sittlich-religiösen Erneuerung, die zum Teil selbst die
Reform in der Verwaltung des Bistums erfordert.

Unter diesen Aspekten ist das ganze Wirken dieses Kirchenfürsten
beispielhaft. Seine Wahl nimmt der Dreiundreißigjährige nur widerwillig und
bedrängt von den Domherren schließlich an. Diese Bedenken sind angesichts
des argen Zustandes des Bistums nur zu begreiflich. Die Herkunft Blarers
war im Hinblick auf seine Aufgabe nicht ohne Bedeutung. Sein Oheim Diethelm

war der Restaurator der Abtei St. Gallen, dessen Biographie von Anton
Baumann leider ungedruckt geblieben ist. In Konstanz lernte der jugendliche

Kanoniker wohl auch Carlo Borromeo kennen. Hier gehen von einzelnen
Reformfreunden einzelne Vorstöße zur Erneuerung des kirchlichen Lebens
aus. Und schließlich ist auch der Geist seines Lehrers Glarean (S. 15 lies Heinrich,

nicht Jost Loriti), in dessen Burse er Aufnahme gefunden hatte, kaum
ohne Einfluß auf seine geistige Haltung geblieben.

Die Lage des Fürstentums wie der Diözese war überaus schwierig. Ihre
Grenzen deckten sich nicht. Als Landesherr wurde der Bischof im Süden

von Bern, im Norden von Basel eingeengt und bedrängt, und überdies war
die Nordwestecke typisches Durchmarschgebiet für protestantische
Hilfstruppen, die nach Frankreich zogen und oft eine ernste Gefahr darstellten.
Alle diese Umstände zwangen Blarer, sich in einem Bündnis mit den
katholischen Orten der Eidgenossenschaft (1579) Rückhalt zu verschaffen. Nur
so bestand für ihn Aussicht, seine Landesherrschaft wieder zu festigen und
zu erneuern. Allein dieses Bündnis war nur eine Voraussetzung, eine andere
verdient besonders herausgehoben zu werden. Das ist die Tatsache, daß
Bischof Blarer sich eifrigst um die Beschaffung der Rechtstitel bemühte,
um die Restitutionsforderungen rechtlich unterbauen zu können. Es ist
geradezu spannend zu lesen, wie Blarer nach manchen Mühen in Colmar das
Archiv entdeckt, das in der Zeit der Bauernerhebungen dorthin geflüchtet
und sozusagen vergessen worden war (256 f.). Es ist also bei weitem nicht
einfach Machtpolitik im Spiel, sondern wegleitend war das Recht. Bischof
Blarer, der, wie Chèvre sehr schön darlegt (bes. 429 ff.), gut gebildet war
und es verstand, sich auch gut beraten zu lassen, betonte gerade in der
Auseinandersetzung mit der Stadt Basel immer wieder den Rechtsgedanken.
Der berühmte Badener Vertrag von 1585 mit der Stadt Basel stellte einen
Vergleich dar, der die Anerkennung eines Unrechts in sich schloß, mochte das
Ausmaß des Unrechts auch umstritten sein. Freilich handelt es sich um
historisches Recht, d. h. daß Entwicklungen über die Rechtslage hinweg
eingetreten waren und diese nach außen verändert hatten. Das beschwor
Schwierigkeiten herauf, deren der Bischof im südlichen Teil des Fürstbistums
nicht mehr Herr zu werden vermochte. Bei allen Konflikten spielte daher
das Schiedsverfahren eine überaus wichtige Rolle.

Als Landesherr und Bischof war Blarer Realist (vgl. 316). Das zeigt be-

253



sonders eindrucksvoll sein Verhältnis zu Rom und den Nuntien, die
begreiflicherweise die wirkliche Lage nicht immer übersahen. Das Urteil Chèvres
ist hierin, wie in andern Fragen, maßvoll und ausgewogen. Gelegentlich
mochte Blarer hart zugreifen, aber diese Härte floß nicht aus hartem Herzen,
sondern aus einer festen, kompromißlosen religiös-kirchlichen Überzeugung.
Es ist immerhin bemerkenswert, daß im ganzen sein Verhalten gegenüber
den Juden und Täufern weit milder war, als es die allgemeinen Mandate
zugelassen hätten. Seinen Kampf gegen die protestantischen Gemeinden in
seinem Fürstentum gründete in dem auch von ihm strikt befolgten Herrschaf

tsprinzip der Zeit. Und schließlich war Blarer, persönlich anspruchslos,
wie nur wenige Bischöfe seiner Zeit, ein Mann der wirklichen, tiefgreifenden
sittlichen und religiösen Erneuerung. Daß er die kräftige Hilfe der Jesuiten
einsetzte, für die er in Pruntrut so großzügig und zielbewußt das Kollegium
erbaute, das in Kürze ein blühendes Bildungszentrum wurde, beeinträchtigt
seine eigene Leistung keineswegs. Grundlegend für die Reformen sind wie
zumeist die Diözesansynode, die Visitation und der entschiedene Kampf
gegen die Unsitten des Klerus. Wir müssen es uns versagen, darauf näher
einzugehen. Die katholische Reform erweist ihre schöpferische Kraft auch
hier in der Überwindung nieht geringer Widerstände und Schwierigkeiten.

Einiges Wenige sei erwähnt, daß mancher in diesem Buch kaum erwarten
würde. Die Biographie wirkt in jeder Hinsicht anregend, weil sie den Leser
auch auf rechtliche, wirtschaftsgeschichtliche und kulturelle Fragen der
Zeit hinlenkt (Sprachenfrage, Druckereiwesen u. a. m.). Als Reichsfürst und
Verbündeter der Eidgenossenschaft, dies schon als Bürger von St. Gallen,
empfand Bischof Blarer Zweifel über die Vereinbarkeit dieser Doppelstellung.
Die Bindung an das Reich, die ihn veranlaßte, die selbst ihm unangenehme
Türkensteuer zu leisten, war kaum zu umgehen angesichts des Umstandes,
daß sein Bistum ansehnliche Territorien des Reichs umfaßte. Das Reichs-
bewußtsein an sich war allerdings kaum völlig erloschen.

Blarer wagte manche wirtschaftlichen Unternehmungen, um die Gesundung

der Finanzen seines Fürstbistums zu erreichen und auf gesicherten
Grundlagen aufbauen zu können (vgl. 362 ff. über die Eisenindustrie). Nicht
immer war ihm Erfolg beschieden, was Chèvre durchaus nicht verschweigt.
Daß der Versuch zur Ausbeutung einer Thermalquelle scheiterte, weil die
Quelle nach wenigen Jahren plötzlich versiegte, war ein besonderes
Mißgeschick. Sein Ziel, die Entschuldung des Bistums durchzuführen, verfolgte
Blarer mit großer Umsicht. Er hat es auch erreicht.

Dreiunddreißig Jahre währte die Regierung dieses Bischofs. Für das
Fürstbistum Basel war diese Kontinuität in der Leitung ein Glück, aber nicht
weniger der Umstand, daß es im Nachfolger, im Neffen Blarers, Wilhelm
Rink von Baldenstein, einen gleichgesinnten Regenten erhielt. Noch einmal
sei betont, daß diese Biographie ein überaus reichhaltiges Werk darstellt.
Wir vermissen einzig die Angabe der Regierungsjahre im Titel und besonders
ein Orts- und Personenregister (S. 455, 469 lies Staerkle st. Staerckle). Der
Band ist vorzüglich gedruckt, vornehm ausgestattet und bietet eine
sorgfältig gewählte Illustration. Die Auszeichnung des Verfassers mit dem Preis
der Société d'Emulation jurassienne war vollauf verdient. Oskar Vasella

254



Karl Gastgeber: Gottes Wort durch Menschenwort. J. M. Sailer als Erneuerer

der Wortverkündigung. Ein Beitrag zur Geschichte der Kerygmatik seit
dem 18. Jahrhundert. Wiener Beiträge zur Theologie, Bd. VII, hrsg. von
der katholisch-theologischen Fakultät der Universität Wien). Verlag Herder,
Wien 1964. 317 S.

Diese Grazer Habilitationsschrift ist eine Darstellung der Sailerschen
Homiletik, welche das Werk dieses bedeutenden Seelsorgers und
Pastoraltheologen (1751-1832 Bischof v. Regensburg) von dieser Seite her der Gegenwart

nutzbar macht. Den Kern der fünfgliedrigen Abhandlung bilden die
200 Seiten des 3. und 4. Teils, wo die Entwicklung von Sailers homiletischer
Theorie bzw. seine eigene Predigttätigkeit umfassend dargestellt werden.
Voraufgeht im 1. und 2. Teil eine Skizzierung der christlichen Verkündigung
im 18. Jahrhundert und der theologischen Entwicklung Sailers vom Wolff-
Stattlerschen Rationalismus bis zur gemütstiefen Christusmvstik mit dem
Einschlag der Erweckungsbewegung und der Romantik. Den 5. und letzten
Teil bildet ein Ausblick auf die kerygmatische Entwicklung seit Sailer bis
in unsere Tage.

Sauer stand vor einer Situation der Predigt, in welcher inhaltlich der
übernatürliche Offenbarungsgehalt natürlich-ethischen oder gar rein praktischen
Lehren gewichen war, und formal eine hohle Schönrednerei blühte. Er stellte
dem gegenüber eine «materialkerygmatische Neubesinnung» und die
Forderung nach Schlichtheit und Volkstümlichkeit der Rede. Aus diesen
Triebfedern entwickelt er in seinen homiletischen Werken (s. S. 86) eine umfassende

Predigtlehre, welche Gastgeber nach den Gesichtspunkten: Quellen
der Predigt (vor allem «praktisches Schriftforschen»), Wahl des Predigtthemas,

Die homiletische Form der Predigt und : Die Person des Predigers
darstellt.

So wird die Bedeutung Sailers für seine Zeit ersichtlich. Er ist einer der
inneren Überwinder der aufklärerischen Verflachung des Glaubens und gibt
entscheidende Anregungen für ein lebendiges, organisches Kirchenbild wie
für ein lebendiges Schriftverständnis. Auch bezüglich der Liturgie weisen
seine Ideen in die Zukunft (S. 174 ff.). Anderseits wird man sagen müssen,
daß Sailer diese pastorale Lebendigkeit bezahlt hat mit ungenügendem
Verständnis für die Zeitphilosophie, für die wissenschaftliche Exegese und für
den genauen Platz der spekulativen Theologie. Er spricht in dieser Hinsicht
oft recht negativ (vgl. S. 107; 277). Doch darf man auf ihn in seiner
polemischen Situation nicht die Maßstäbe von heute anwenden.

Sailers unmittelbare Erben waren die Tübinger Schule (S. 2S0) und ein
Jahrhundert später der Luzerner Homiletiker Albert Meyenberg. Mit den
Schriften von F. X. Arnold (Tübingen) hat in der Gegenwart schließlich
das «materialkerygmatische Anliegen» seine gültige Formulierung und wirksame

Verfechtung gefunden. Gastgeber schließt seinen Blick in die Gegenwart

mit der ausführlichen Wiedergabe von O. Semmelroths Werk Wirkendes
Wort, Frankfurt 1962.

Diese Arbeit bedeutet für die Homiletik wie für die Pastoralgeschichte
einen großen, wertvollen Dienst. Man wird dank vollständiger Quellenkcnnt-

255



nis und reichhaltiger Literaturangaben gut geführt. Daß es bei einer solchen
Arbeit auch Unebenheiten, Zufälligkeiten in der Behandlung des einen oder
des anderen Punktes gibt, läßt sich nicht vermeiden. Daß Sailer im Grunde
dem Anliegen Barths von einer Sakramentalität der Wortverkündigung
schon gerecht geworden sei (S. 143 f.), dürfte kaum erwiesen sein. Das Werk
ist nicht nur für den Historiker, sondern auch - und darin erfüllt es sein
Versprechen vollauf - für den heutigen Pastoraltheologen und Homiletiker von
großem Wert. Alois Müller

Andreas Lindt: Protestanten - Katholiken - Kulturkampf. Studien zur
Kirchen- und Geistesgesehichte des 19. Jahrhunderts. EVZ-Verlag, Zürich
1963. 196 S.

Auch auf nicht-katholischer Seite vollzieht sich in der Beurteilung des

Kulturkampfes ein großer Wandel. Zeuge davon ist nicht zuletzt auch dieses
Buch. Es ist hervorgewachsen aus Vorlesungen, welche Prof. Dr. A. Gilg
(dem die Schrift auch gewidmet ist) «uns reformierten Theologen an der
Berner Universität, drüben im kleinen christkatholischen Hörsaal» gehalten
und dabei «uns gelehrt hat, auch dem römischen Katholizismus, seinen
Positionen, Fragen und Entwicklungen nicht mit schnellfertigen Urteilen,
sondern in letzter Betroffenheit zu begegnen». Zehn Einzelstudien sind hier
vereinigt und vornehme Gesinnung und eine von aller Polemik freie saubere
Haltung zeichnet sie in erfreulicher Weise aus. Nicht alle Stücke sind von
gleichem wissenschaftlichem Interesse. Grundlage ist durchwegs die
gedruckte Literatur; die so gearbeiteten Aufsätze über das Verhältnis Gotthelfs,

Gottfried Kellers, Jakob Burckhardts zum Katholizismus vermitteln
lesenswerte und anregende Übersichten, und über das Urteil führender
protestantischer Schweizer Theologen (Alexander Schweizer, Alois Biedermann
Alexander Vinet, Rudolf Hagenbach, Friedrich Nippold) erfährt man viel
Neues. Das umfangreichste Teilstück handelt über «Die schweizerische
protestantisch-kirchliche Presse und der Katholizismus in der Kulturkampfzeit».
Zeitungen sind zweifellos eine sehr wichtige Geschichtsquelle, besonders für
ein Geschehen, bei dem - wie im Kulturkampf - ständig so stark an die
öffentliche Meinung appelliert wurde. Eigentlich ausschöpfen läßt sich dieses
Material jedoch nur, wenn es gelingt, unter Beizug von Briefnachlassen die
Autorschaft einflußreicher Artikel zu erfassen. Hier bleibt der Forschung
noch ein weites Feld. Es hat mich überrascht, daß der Verfasser dem Basler
Professor Schnell, der mit Segesser in edler ökumenischer Freundschaft
verbunden war und der sich auch publizistisch stark betätigte, nicht begegnet ist.

Das Wichtigste, was in der Kulturkampf-Forschung zu tun ist, bleibt die
Erschließung der Quellen. Dies gilt insbesondere für das allermerkwürdigste
Phänomen, daß (wie der Verfasser sagt) «die ausgeprägtesten Kulturkämpfer
im schweizerischen Radikalismus selber aus der kath. Kirche stammten»,
über «Ideologie und Politik im schweizerischen Kulturkampf» kann darum
so lange nichts Abschließendes gesagt werden, als die Quellen zur Bildungsund

Geistesgeschichte der in Frage stehenden Personen nicht umfassend
herangezogen sind. Möge die anregende Publikation dazu ein Ansporn sein!

E. Müller-Büchi

256



Beda Mayer von Ebnet, O. F. M. Cap.: Die Briefe des seligen Apollinaris
Morel, O. F. M. Cap. Sonderdruck aus Miscellanea Melchor de Poblad.ra,
Bd. II, Rom 1964. S. 393-425.

Es war ein glücklicher Gedanke, die Briefe des Freiburger Märtyrers
gesamthaft zu veröffentlichen. Der für seine religiöse Überzeugung in der
Karmeliterkirche von Paris gefangen Gehaltene erlitt am 2. September 1792

den Heldentod und wurde 1926 von Pius XI. mit anderen Todesgenossen
selig gesprochen. Erhalten sind nur sieben Briefe, die sich auf die Jahre
1783-1792 verteilen. Die vier älteren beziehen sich auf Ereignisse und
Schwierigkeiten in Bulle und Nidwalden. Brief V-VII stammen aus Paris.
In Brief V an den Redaktor des L'Ami du Roi wird energischer Widerspruch
gegen die Verleumdung erhoben, er, Apollinaris, hätte den Eid auf die
Verfassung (den Konstitutionseid) geleistet (2. Okt. 1791). In Brief VI an Valentin

Jann von Altdorf spricht P. Morel von der bedrohlichen Lage in Frankreich.

Er sieht mit Ruhe und Freude dem Tode in die Augen (27. April 1792).
Brief VII an P. Hermann Martin von Reinach wurde geschrieben, als dem
Verfasser sein Todesurteil bereits bekannt war. In ihm bricht der Jubel über
das bevorstehende Blutzeugnis noch lauter hervor (Mai 1792). Man kann
diese Briefe nicht ohne tiefe Ergriffenheit lesen. Sie dürfen ohne Übertreibung
neben die schönsten Märtyrerakte des frühen Christentums gestellt werden.
P. Apollinaris hat Ignatius von Antiochien und Tertullian gelesen. Der
Herausgeber hat Stellen aus beiden Autoren namhaft gemacht, besonders

aus dem Brief des ersteren an die Römer. Eine Benutzung des Römerbriefes
liegt wahrscheinlich auch in Brief VI, S. 419 letztes Alinea, vor. Vgl.
Ignatius, Brief an die Römer Kap. I. Da Zitate und Gedanken aus Ignatius
Apollinaris spontan in die Feder fließen, muß er sich in jenen vertieft haben.
Zum unstillbaren Verlangen des Märtyrerbischofs von Antiochien nach dem
Tode gesellt sich in den Briefen des Apollinaris der oft wiederholte Osterruf
Alleluja. Der Herausgeber hat die leider wenig zahlreichen Texte nach den
Erfordernissen historischer Editionstechnik eingeleitet, beschrieben, zeitlich

eingeordnet, exakt herausgegeben und kurz kommentiert. Die Zeilen
wären vorteilhaft numeriert worden. Damit gehen diese kostbaren Zeugnisse
in den kritisch gesichteten und edierten Quellenbestand der
Geschichtswissenschaft ein. O. Perler

Johannes Duft: Das Schrifttum der St. Galler Katholiken 1847-1960. Ein
bibliographischer und geistesgeschichtlicher Beitrag zur Geschichte des

Bistums St. Gallen. Verlag der Katholischen Administration, St. Gallen 1964.
200 S.

Die vorliegende Veröffentlichung ist keine Bibliographie im herkömmlichen

Sinn. Denn J. Duft gibt darin kein bloßes Verzeichnis der Publikationen

der Katholiken des Bistums St. Gallen, sondern er versucht, die
wechselseitigen Beziehungen zwischen den Zeitströmungen und dem Schrifttum

seit der Gründung des Bistums bis zur Gegenwart anzudeuten, um auf
diese Weise einen Beitrag zu dessen Geschichte vom geistesgeschichtlichen
Standpunkt aus zu bieten. Auf einen kurzen chronologischen Abriß der Zeit-

18 257



Strömungen im 19. und 20. Jahrhundert folgt eine zusammenhängende
Darstellung des Schrifttums, die in folgende Kapitel gegliedert ist: 1.
Zeitgeschichte und Zeitfragen. 2. Geschichte der Vergangenheit. 3. Philosophie
und Theologie. 4. Seelsorge. 5. Schule und Religionsunterricht. 6. Erbauung
und Belehrung. 7. Volkswohl und Fürsorge. 8. Sozialpolitik. 9. Recht,
Wirtschaft und Naturwissenschaften. 10. Literatur, Kunst und Musik.

Für den Historiker von großem Interesse ist die eingehende Beschäftigung
mit der Geschichte. D. führt hierfür namhafte Gründe an, wie die Angriffe
auf die Katholiken in religiösen Belangen, ihre Kämpfe um politische Rechte
und nicht zuletzt die überaus reichen Quellenbestände des Stiftsarchivs und
der Stiftsbibliothek in St. Gallen. Unter den historischen Publikationen
stehen denn auch die Beiträge zur Klostergeschichte, neben den regional-
und ortsgeschichtlichen Veröffentlichungen, an erster Stelle.

Ein letzter kurzer Abschnitt über die Literaturträger zeigt, wie auch
einige Bischöfe publizistisch hervortraten, und beleuchtet hernach das
Schrifttum der Priester. Bei den Laien stehen die Doktordissertationen im
Vordergrund. - Das Schrifttum von Autoren, die, aus andern Kantonen
gebürtig, sich im Bistum niederließen, (z. B. Kantonsschullehrer), ist ebenfalls

erwähnt. Dagegen sind Veröffentlichungen von St. Galler Katholiken,
die schon seit Jahren außerhalb des Bistums leben, nicht berücksichtigt.
Das Orts- und das Personenregister, in dem die Autoren mit den Lebensdaten

verzeichnet sind, verleihen diesem Werk einen dokumentarischen Wert.
Hellmut Gutzwiller

Manfred E. Welti: Der Basler Buchdruck und Britannien. Basler Beiträge
zur Geschichtswissenschaft Bd. 93. Helbing & Lichtenhahn, Basel 1964.
xni-291 S.

Die Bedeutung Basels im 16. Jh. als Druckerstadt und Verlagsort ist in
den allgemeinen Umrissen gut bekannt, im einzelnen bedarf es aber noch
einer minutiösen Erforschung der vielen Druckerzeugnisse, um die geistigen
Hintergründe zu erkennen, die für die Aufnahme der Werke in die
Verlagsprogramme und somit zur Verbreitung neuer Ideen maßgebend waren. Den
wichtigen Untersuchungen von Friedrich Luchsinger und Peter Bietenholz
über die Vermittlung italienischen Denkens durch die Basler Offizinen schließt
sich als weitere Dissertation aus dem Kaegi-Seminar die vorliegende Studie
an, in welcher der Vf. der «Rezeption britischen Gedankenguts in den Basler
Pressen von den Anfängen bis zum Beginn des 17. Jhs.» nachgeht.

Mit dieser geistesgeschichtlichen Zielsetzung bietet der Vf. weit mehr als
einen Katalog sämtlicher in Basel gedruckten Werke englischer, schottischer
und irischer Autoren. Er stellt gleich zu Beginn seiner Arbeit sowohl eine
chronologische Weite als auch eine thematische Enge der rezipierten Anglica
fest. Neben einigen in einer ersten Hauptgruppe zusammengestellten Werken
der Patristik und Scholastik, so vor allem Herwagens Edition der Opera
Bedae von 1563, dogmatischen und mystischen Schriften, Kommentarienwerken

und Predigtliteratur, bringt der zweite, mit einem Überblick über
die englisch-baslerischen Beziehungen zur Zeit des Erasmus eingeleitete

258



Hauptteil die sogen. Humanistica, insbesondere eine Besprechung der Morus-
Ausgabe, sowie der Editionen grammatischer, pädagogischer und
medizinisch-naturwissenschaftlicher Werke. Der dritte Hauptteil sodann führt
in das Zentrum der Rezeptionsgeschichte, indem hier zunächst das Verhältnis

baslerischer Reformatoren und Humanisten zum England Eduards VI.
besprochen wird und anschließend die publizistische Tätigkeit der zur Zeit
der blutigen Gegenreformation Maria Tudors nach Basel geflüchteten
Reformierten, die im Clarakloster eine eigentliche Emigrantenkolonie gebildet
haben, untersucht wird. In diesem Zusammenhang werden die Beziehungen
der Basler Orthodoxie (z. B. eines Polanus oder eines J. J. Grynaeus) zum
englischen Frühpuritanismus aufgehellt.

Die Arbeit behandelt in durchdringender Weise und vollständig das
umschriebene Problem. Etwas störend wirkt allein die preziose Sprache des Vfs,
was aber das Lob über die schöne Studie nicht schmälern kann.

Pascal Ladner

HINWEISE

Lorsch und St. Gallen in der Frühzeit. Zwei Vorträge von Heinrich Büttner
und Johannes Duft. (Hrsg. vom Konstanzer Arbeitskreis für mittelalterliche
Geschichte. Jan Thorbecke Verlag, Konstanz/Stuttgart 1965. 45 S.) - Was
Büttner in der knappen Studie Lorsch und St. Gallen vorlegt, ist weniger ein
Kapitel der Geschichte von Lorsch und St. Gallen als vielmehr eine wertende
Betrachtung dieser beiden klösterlichen Institutionen hauptsächlich im
Gesamtzusammenhang der karolingischen Reichspolitik. Es geht dabei
nicht um Einzelheiten, die für beide Klöster bestens bekannt sind, sondern
um die Heraushebung des Typischen. Im Falle von Lorsch besteht dies in
der Tatsache eines planvoll gegründeten Eigenklosters einer führenden
Familie des fränkischen Reichsadels, das noch im 8. Jh. aus der eigenkirchlichen

Sphäre herausgehoben und Reichskloster wird, was besonders zur
Zeit Karls d. Gr. die große Zahl von Schenkungen sowie deren Umfang und
weite Streuung ohne Rücksicht auf Diözesangrenzen verdeutlicht. - St. Gallen

anderseits zeigt das typische Bild eines alemannischen Klosters, das aus
kleinen Anfängen als Erinnerungs- und Grabstätte emporgewachsen ist und
faktisch erst 854 Reichskloster wird, als nämlich Ludwig d. Dt. im
alemannischen Raum tätig wird, was sogleich einen erheblichen Anstieg der
Schenkungen zur Folge hat, die aber trotzdem im Rahmen des Bistums
Konstanz beschränkt bleiben. Das Kernstück der überaus feinen Abhandlung
Die Klosterbibliotheken von Lorsch und St. Gallen als Quelle mittelalterlicher
Bildungsgeschichte des verdienten Stiftsbibliothekars bildet die aus den
Katalogen des 9./10. Jhs. gewonnene Zusammenstellung der antiken und
spätantiken Schriftsteller in den Klosterbibliotheken von Lorsch und St. Gal-

259



len, die ergibt, daß neben einem Grundstock von 42 in beiden Klöstern
vorhandenen Werken St. Gallen 13, Lorsch hingegen 45 Autoren besitzt, die
jeweils im andern Kloster nicht nachzuweisen sind. - Neben diesem
Hauptproblem bespricht der Vf. sowohl die Frage der Bildungsreform Karls d. Gr.
und seines Hofkreises, wie sie sich an den Handschriften ablesen läßt, als
auch die Geschichte der Bibliotheken von Lorsch und St. Gallen und ihre
wissenschaftliche Erschließung. Pascal Ladner

Heinrich Büttner : Heinrichs I. Südwest- und Westpolitik. (Hrsg. vom
Konstanzer Arbeitskreis für mittelalterliche Geschichte. Jan Thorbecke Verlag,
Konstanz/Stuttgart 1964. 96 S.) - Wie B. eingangs seiner Studie selber
feststellt, sind die darin behandelten Fragen «sowohl für Lothringen wie für
Schwaben und Burgund schon öfter und ausführlich jeweils als Einzelausschnitte

dargestellt worden». Trotzdem scheinen in dieser gründlichen und
übrigens auch sehr praktischen Übersicht der gesamten Politik Heinrichs I.
im Gebiet von den Alpen über den Maas- und Moselraum bis zur Rhein-
mündung wenig beachtete Zusammenhänge auf, so daß man das Bändchen
dankbar neben den größeren Darstellungen benützen wird.

Pascal Ladner

Enzo Carli: Pienza. Die Umgestaltung Corsignanos durch den Bauherrn
Pius II. (Vorträge der Aeneas-Silvius-Stiftung an der Universität Basel,
Heft 3. Helbing & Lichtenhahn, Basel/Stuttgart 1965, 40 S. u. 15 Tf.). - Der
3. Vortrag der Aeneas-Silvius-Stiftung ist dem Geburtsort des Papstes
Pius II. gewidmet, dem kleinen Corsignano in der Toscana, das der Papst
seit 1459 mit einer neuen Kathedrale und mit Palästen zu einer neuen Stadt,
Pienza, ausbauen ließ. Der Vf. schildert anschaulich die entsprechenden
Baugeschichten, wobei vor allem bei derjenigen der Kathedralkirche der
persönliche Anteil des Papstes bei der Planung, angeregt durch seine Kenntnis

der deutschen gotischen Hallenkirchen, zur Sprache kommt. Die
beigegebenen Tafeln veranschaulichen den Text auf das Schönste. Besonders
hervorzuheben ist die ausgezeichnete Übersetzung des italienischen Textes
durch die bekannte Piccolomini-Forscherin Berthe Widmer.

Pascal Ladner

Zum 60. Geburtstag des Leiters des Historischen Institutes der Kapuziner
in Rom, des Verfassers der Geschichte des Kapuzinerordens und Editors der
ältesten Ordenschroniken, sind in der Reihe Bibliotheca Seraphico-Capuccina
die Bände 23 und 24 als Festgabe Miscellanea Melchor de Pobladura, Roma
1964, erschienen. Die 43 Beiträge befassen sich mit der Gestalt des heiligen
Franziskus von Assisi, mit der Geschichte der franziskanischen Theologie,
des Franziskanerordens und des Kapuzinerordens im besondern. Ohne
Anspruch auf Vollständigkeit zu machen, möchten wir einige Hinweise geben,
welche die schweizerische Kirchengeschichte berühren. P. Servus von Sint
Anthonis untersucht die pseudobonaventurianische «Symbolica theologia»,
zwischen 1274 und 1294 entstanden, in zwei Handschriften in Toulouse und
Basel (Universitätsbibliothek A VI 34) enthalten (I 173-195). Der Freiburger

260



Ordinarius für Kirchengeschichte, P. G. G. Meersseman 0. P., ediert einen
kalendarisch geordneten Ablaßkatalog der Bettelorden aus dem 15. Jhd.
nach einer Brüsseler Handschrift (I 317-333). P. Willibrord Lampen stellt
eine Reihe wertvoller Nachrichten zur Verehrung der hl. Anna im
Franziskanerorden zusammen (I 447-463). P. Emilio de Sollana befaßt sich mit den
gestochenen Darstellungen des «Arbor Scraphicus», Heilige, Selige, Diener
Gottes und berühmte Mitglieder der drei franziskanischen Orden in Form
des Lebensbaumes, und seinen literarischen Quellen (I 465-479). Auf Grund
eines Textvergleiches zwischen der Relation Nuntius Paravicinis vom
4. 2. 1588 und der Chronik Mattias da Salò weist P. Rainald Fischer nach,
daß dieser Kapuzinerchronist wie auch der Annalist Boverius in ihren
Berichten über die Anfänge der Schweizer Kapuzinerprovinz auf einem Ende
1588 verfaßten Manuskript Elvetica B beruhen, das zwar verschollen, aber
durch verstreute Inhaltsangaben im Manuskript AC 21 des Generalarchivs
der Kapuziner in Rom einigermaßen rekonstruierbar ist (II 1-10). In der
Arbeit von P. Hadrianus Barak, De influxu philosophiae modernae in scriptores

capuccinos, wird u. a. die philosophiegeschichtliche Stellung des P.
Gervasius Brunck von Breisach (1648-1717) gewürdigt. Der langjährige Lektor
und dreimalige Provinzial der Schweizer Kapuzinerprovinz, dessen
philosophischer und theologischer Cursus lange als Lehrbuch für die Ordensstudien

diente, ist im Gegensatz zu gewissen, besonders französischen Mit-
brüdern, kein Anhänger cartesianischer Lehren, sondern ein Vertreter der
Barockscholastik, der sowohl thomistische als auch skotistische und suare-
zianische Meinungen verficht (II 141-169). Provinzarchivar P. Beda Mayer
veröffentlicht in eingehender Beschreibung und Kommentierung die 7

erhaltenen Briefe des seligen Apollinaris Morel und entwirft anhand dieser
Stellen ein knappes, aber eindrückliches Charakterbild des Kapuzinermärtyrers

in den Tagen der Französischen Revolution (II 393-425). Eine
Bibliographie des Gefeierten leitet die beiden Bände ein (I xv-xxxv), ein ausführliches

Personen- und Ortsregister schließt sie ab (einige Druckfehler, II 403
ist Gervasius von Breisach nicht zu finden). P. Rainald Fischer

Die Schrift von Dagobert D. Runes: The Jew and the Cross (Philosophical
library, New York 1965. 94 S.) wirkt enttäuschend, weil der polemische
Ton zu sehr und in unschöner Weise hervortritt. R. erhebt beinahe von
Anfang an wenig sachliche Anklagen gegen die christlichen Kirchen. Nach
ihm sind bereits die Kirchenväter die geistigen Begründer des christlichen
Antisemitismus gewesen (23), ja er meint, daß der Drachensaat des Hasses
die Ungeheuer von Chrysostomus zu Hitler und von Torquemada zu Chmiel-
nicki entsprossen (65). Dazu paßt, daß Zitate nicht belegt werden. Der Judenhaß

wird ausschließlich den kirchlichen Einflüssen, seitens der Katholiken
wie der Protestanten, zur Last gelegt, wirtschaftliche und andere Gründe
werden kaum erwähnt und die Bemühungen des II. Vatikanums scheinen
R. unbekannt zu sein. Immerhin darf die Frage gestellt werden, ob der
heutige Religionsunterricht den Juden völlig gerecht wird.

Andrea Vasella

261


	Rezensionen = Comptes rendus

