Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 59 (1965)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Rudolf Hernegger: Macht ohne Auftrag. Die Entstehung der Staats- und
Volkskirche. Walter-Verlag, Olten u. Freiburg i. Br. 1963. 477 S.

Inhalt und Zweck dieses umfangreichen Buches koénnen auf folgende
kurze Formeln gebracht werden. 1. Was die Schule Harnacks auf dem Ge-
biete der Dogmenentwicklung zu beweisen versuchte, ndmlich die wesent-
liche Umgestaltung der urspriinglichen Glaubensverkiindung durch die
hellenistische Umwelt, dasselbe bemiiht sich Hernegger in etwas abge-
schwichter Form wenigstens auf dem Gebiet der Staats- und Volkskirche
nachzuweisen. Dabei begibt sich die Theologie bisweilen auf Wege, welche den
Widerspruch herausfordern miissen, etwa des Augustinus in der Frage der
Sakramentenlehre (Kindertaufe!) oder aller rechtgliubigen Theologen, wenn
wir S. 431 lesen: «Die Religion, die das Abendland gepridgt hat, war also
nicht eigentlich die christliche Botschaft, sondern die Synthese von antiker
und christlicher Religion. Dabei ist aber zu beachten, daB die antike Religion
eine solche Vermischung mit einer anderen durchaus vertriagt, wahrend der
christliche Glaube dadurch gerade seine charakteristische Urspriinglichkeit
und Struktur wieder verliert, die ihn von der antiken Religion abgehoben
und unterschieden haben.» Dieses Urteil ist zum mindesten maBlos iiber-
trieben. 2. Entgleisungen, welche mit dem Staatskirchentum unvermeidlich
gegeben waren, werden in der Regel der Kirche als solcher aufgebiirdet. Zum
wenigsten hinterliBt das Buch diesen Eindruck. Die oft leidenschaftliche
Reaktion gegen die despotische Bevormundung durch den Staat von seiten
der berufenen Vertreter der Kirche — man denke an Athanasius, Basilius,
Hilarius, Ambrosius u. a. — wird verschwiegen oder abgeschwicht. Es ist zu
bekannt, daB die Kaiser, um die Einheit des Reiches besorgt, seit Konstantin
die Konzilien einberiefen. Aber iibergangen wird die Tatsache, daB kein
einziger Papst personlich an einer der allgemeinen Synoden teilnahm, was
als Protest gegen die Ubergriffe kaiserlicher Gewalt gedeutet werden muB.
3. Der Verfasser, dessen Belesenheit keineswegs verneint werden soll, hitte
besser getan, durch eindringendes, personliches Studium der urspriinglichen
Quellen ein Bild der Friihkirche zu entwerfen, als «die vielen Mosaikstein-
chen, die Generationen von Gelehrten in miihsamer Forscherarbeit ausge-
graben und gesammelt haben, unter einem bestimmten Aspekt zusammen-
zufassen» (S. 15). Gerade dieser Aspekt bedingt die Auswahl und damit die
Komposition des Mosaiks, das eine Verzerrung der nuancierten historischen
Wirklichkeit und unvergleichlich komplizierteren dogmatischen Wahrheit,

163



kurz des Antlitzes der Kirche bietet. Eine von jeder Bindung an Zeit und Ort
geloste Kirche, die ja nach dem Willen ihres Stifters fiir alle Menschen aller
Zeiten bestimmt ist, wire eine Utopie. Aus der Bindung ergibt sich von selbst
eine gewisse Relativitdat bestimmter kirchlicher Institutionen, die mangelhaft
sein mogen, unter neuen Verhdltnissen iiberpriift, abgedndert, vielleicht
fallen gelassen werden miissen. Aber der Geist, in welchem dieses Buch ge-
schrieben ist, férdert ein solches Unternehmen nicht. Dafiir muB ein objek-
tiverer Mafstab gefunden werden, auch mehr Ehrfurcht vor einer groBen
Vergangenheit obwalten. O. PERLER

Johannes Duft: Sankt Otmar in Kult und Kunst. I. Teil: Der Kult. St. Gal-
len 1965 (105. Neujahrsblatt, herausgegeben vom historischen Verein des
Kantons St. Gallen) S. 1-59.

In dieser schonen, aufschluBreichen, reich dokumentierten, gedriangten
Untersuchung wird erstmals eine Darstellung der Kultgeschichte und
Kultgeographie des ersten Abtes von St. Gallen geboten. Sie ist durch den
1200. Todestag des Gefeierten sowie die Entdeckungen am ersten Grab auf
der Insel Werd und am zweiten in St. Gallen veranlaBt worden. In iibersicht-
lichem Aufbau behandeln die vier Kapitel: Begrdbnis, Translationen und
Reliquien; Erwdhnung in mittelalterlichen Liturgiebiichern; Patrozinien;
Volksglaube und Volksfrommigkeit. Die technisch einwandfreie Aufmachung
wird mit geschmackvoll ausgewdhlten Illustrationen und einer Karte der
Patrozinienorte bereichert. Durch die bereits 1959 erfolgte Herausgabe der
Quellen zum Leben des hl. Otmar und andere St. Gallerstudien war der
Leiter der berithmten Stiftsbibliothek der berufene Mann fiir die vorliegende
Arbeit, welche zumal die Verehrer des Heiligen dankbar entgegennehmen
und die Historiker zu schitzen wissen.

Fir den Raum der alten Didzese Lausanne seien einige Ergidnzungen
angebracht. Folgende nachgesehene Lausanner-Missalien verzeichnen am
16. November das Fest des Heiligen im Kalender oder, bezw. und, im Pro-
prium de sanctis: Universitdtsbibliothek Freiburg (Schweiz): Hs. 159 Bl
2087 (Kalender fehlt) um 1300; Hs. 292 Bl. 171 (Kalendar fehlt, Ende 14. Jh.)
Hs. 156, im Kalendar (Ende 14. Jh.); in den beiden gedruckten Missalien von
1493 und 1522, im Kalendar und im Proprium. Die Notiz ist in Hs. 292 und
in den gedruckten Missalien mit dem Hinweis versehen, das Officium sei
dasselbe wie an den Festen der heiligen Kolumban und Gallus, Name aus-
genommen. Otmar scheint also durch die beiden dlteren irischen Glaubens-
boten in das Kalendar gekommen zu sein.

Sehr problematisch ist die Erkldrung der beiden und einzigen Patrozinien
in Broc und in Schmitten. Der Schutzheilige der urspriinglichen Kirche von
Broc scheint der hl. Blasius gewesen zu sein. Das wahrscheinlich im 11. Jh.
gegriindete Benediktiner-Priorat erkldart immer noch am besten das Patro-
zinium der neuen Kirche (L. Waeber). Fragwiirdig bleibt hingegen die Her-
leitung aus alemannischen Einfliissen, weil die Pfarrei Broc angeblich bis
in das bernische Simmental hineinreichte. Ob der alte Name Othmarswil
fiir Schmitten auf den ersten St. Galler-Abt zuriickgefiihrt werden soll, was
Gremaud, Benzerath und nach ihnen Biichi angenommen haben, ist ebenso

164



fragwiirdig. Benzerath wies die Annahme Gremauds, nach welcher hier
bereits im 9. Jh. eine Otmarskapelle errichtet worden wdire, mit Recht
zuriick, aber ohne eine neue Lésung zu versuchen. Ein mittelalterliches
Jahrzeitbuch mit liturgischem Kalendar der Pfarrei Diidingen, zu welcher
Schmitten bis 1894 gehorte, erwahnt das Fest des hl. Otmar, aber ohne Hin-
weis auf die Otmarskapelle in Schmitten. Ist es nicht wahrscheinlicher, daB
der Ortsname auf einen Grundherrn namens Othmar zuriickgeht, wie dies
fiir andere vom Verfasser S. 36 erwdhnte Fille wie Ottmarsheim 1m oberen
ElsaB (bereits im 9. Jh. bezeugt) zutrifft ? Die spatere Wahl des Patroziniums
wiirde sich aus dem Ortsnamen leicht erkldren. O. PERLER

Old Ireland. Edited by Robert McNally, S. J. Dublin, Gill and Son, 1965.
x1-252 Seiten.

Die Literatur iiber Irland ist machtig angeschwollen. Manches dient der
Propaganda fiir die «griine Insel», die allzu lange unterdriickt war und im
Schatten der Weltgeschichte gestanden ist. Anderes aber — wie die hier
anzuzeigende, wissenschaftlich ausgerichtete Neuerscheinung — interessiert
die Mediaevistik, weil das frithmittelalterliche Irland, selbst bei niichternster
Beurteilung, durch die sprichwértliche «Wanderlust», die typisch irische
Betriebsamkeit, das kompromiBllose Christentum und die geistige Vermittler-
tiatigkeit seiner Emigranten im 6. bis 12. Jh. am Aufbau des Abendlandes
wesentlich mitbeteiligt war. Man ist dankbar fiir jedes ernst gemeinte, von
zustdndigen Forschern (wie es hier der Fall ist) verfate Buch, das die auf
schmaler schriftlicher Quellengrundlage beruhende frithe Geschichte Irlands
zu erhellen versucht; denn immer noch ist manches ungeklart, wahrend
anderes durch freundliche oder feindliche Tendenzen verunklart worden ist.
Da@ irischer EinfluB auf die Angelsachsen und die Franken vorhanden war,
sei indisputabel; wie tief und dauerhaft er war, sei dagegen fraglich, — so
stellt Prof. McNally, bekannt als Mitherausgeber der Zeitschrift « Traditio»,
im Vorwort fest; vielleicht sei aber Irland die erste aller christlichen Nationen
gewesen, die sich als eine individuelle «nation under God» gefiihlt und daraus
gehandelt habe. Die neun Essays dieses Buches mdéchten nun als eine Ein-
leitung zu den verschiedenen Aspekten christlicher Kulturgeschichte Alt-
Irlands dienen. Dazu ist vielleicht zu bemerken, daf3 der allgemein gehaltene
Buchtitel hieriiber zu wenig aussagt, ferner dal3 der Band alle Vor- und Nach-
teile einer Sammelpublikation aufweist: Die Beitrdge sind zwar von kompe-
tenten Autoren (wenn auch nicht immer mit der wiinschbaren Angabe eines
verhdltnismédBig vollstindigen wissenschaftlichen Apparates) geschrieben
worden, bieten also wesentliche Einblicke in das jeweilige Forschungsgebiet;
dagegen sind es nur Einzelgebiete, die zur Behandlung kommen und die
somit keine Gesamtgeschichte bieten, wie es der Titel andrerseits wieder
vermuten lassen konnte.

L. Bieler, Professor fiir Paldographie und Mittellatein in Dublin, uns
auch bekannt durch seinen schénen Band «Irland» in der Reihe «Stdtten des
Geistes» des Urs Graf-Verlags (Olten 1961), behandelt die Chronologie des
hl. Patrick (S. 1-28). Dazu bemerkt er allerdings, daB dieser vor drei Jahren
geschriebene Artikel seine neuesten Erkenntnisse nicht vollstindig wieder-

165



gebe, weshalb er den Leser auf eine bevorstehende «History of Irish Catholi-
cism» vertrostet. — D. O Laoghaire S. J. schreibt iiber die Spiritualitit Alt-
Irlands (S. 29-59), worin die auBergewohnliche Wander- und Missionstitig-
keit der Iren — fiir uns beispielsweise eines hl. Columban — zur Sprache
kommt. Dankbar ist man fiir die zahlreichen (in englischer Sprache wieder-
gegebenen) Quellenbelege aus Viten, Visionen, Gebeten, Gedichten, Hymnen.
(Bei dieser Gelegenheit sei ein Hinweis gestattet auf die heute vergessene,
auch hier nicht zitierte «Geschichte der altirischen Kirche», die der gelehrte
St. Galler Bischof Carl Johann Greith 1867 in Freiburg i. Br. herausgegeben
hat, enthilt sie doch in deutscher Ubersetzung dhnliche, sonst schwer erfal3-
bare Zeugnisse altirischer Spiritualitit.) — J. Hennig, wohnhaft in Basel und den
Lesern dieser Zeitschrift durch manche dhnliche Aufsidtze bekannt, behandelt
die altirische Liturgie (S. 60-89), wobei er auch die in St. Gallen iiberlieferten
Fragmente mitberiicksichtigt. — Prof. J. O’Sullivan, autorisiert durch friihere
monastische Untersuchungen, beschreibt «Old Ireland and her monasticism»
(S. 90-119), also eine fiir Irland hochst typische und aus Irland weithin
verbreitete Lebensform; festlindische Griindungen wie Luxeuil, Bobbio,
einigermafBen auch St. Gallen, schlieBlich die spdteren Schottenkltster be-
weisen es eindriicklichst. Beachtenswert ist die — wenn auch kurze — Gegen-
iiberstellung der columbanischen und der benediktinischen Regel. — Der
Herausgeber R. McNally berichtet anschaulich und beispielreich iiber irische
Schreiber und Gelehrte (S. 120-146). Dabei exemplifiziert er auch mit den
Schreiberspriichen des St. Galler Priscianus (Cod. 904) aus dem 9. Jh. -
Uber die Dichtung im alten Irland schreibt der Dubliner Literaturhistoriker
Prof. J. Carney (S.147-172) gleichfalls mit vielen Belegen in englischer
Ubersetzung. Altirische oder lateinische Originaltexte fehlen im ganzen
Band, der sich anscheinend mehr an ein weiteres gebildetes Publikum
wendet. — Frithe Ausstrahlungen und Beziehungen, nimlich zu Schottland
und Northumbria (S. 173-199) sowie zum westgotischen Spanien (S. 200-227),
behandeln Prof. G. Dunleavy und der in der Isidor-Forschung versierte
J. Hillgarth. — Der Band schlieBt mit einem Aufsatz des genannten J. Carney
iiber Sedulius Scottus (S. 228-250), wobei dessen lateinische Dichtungen
in englischer Ubertragung geboten werden. In Bielers Irland-Buch finden
sich entsprechend schone, deutsch iibersetzte Proben dieses begabten Hof-
poeten im Frankenreich des 9. Jhs., der nun allerdings von der altirischen
Peregrinatio die asketische Strenge zugunsten eines gelehrten Vagantentums
abgestreift hatte. Vielfdltiges, nicht ganz einheitliches Old Ireland, wie es
auch in diesem Sammelband zum Ausdruck kommt! JoHANNES DuUFT

Die religiosen Dichtungen des 11. und 12. Jahrhunderts. Nach ihren Formen
besprochen und herausgegeben von Friedrich Maurer. Tiibingen, Max Nie-
meyer, 1964, xvi-466 p.

Es ist schon lange als ein groBer Mangel sowohl fiir die Germanistik als
auch fiir die Geistesgeschichte im allgemeinen empfunden worden, da seit
den Editionen aus den mittleren Jahrzehnten des vergangenen Jahrhunderts
die religiésen Dichtungen der frithen mittelhochdeutschen Zeit kaum Gegen-

166



stand philologischer Bemiihungen gewesen sind. Umso dankbarer ist man
deshalb fiir das auf drei Bidnde geplante Werk des Freiburger Germanisten.

In einer gewichtigen Einleitung bespricht Maurer zunidchst die Formen
der religiésen Dichtungen des 11. und 12. Jhs,, indem er unter Einbeziehung
des althochdeutschen, lateinischen und altfranzésischen Vergleichsmaterials
zeigt, daB die Langzeilenstrophen die einzige Form der religiésen Dichtungen
des 11. Jhs. darstellen und daB diese Form bis in die Mitte des 12. Jhs. vor-
herrscht. Erst nach 1150/60, mit welchem Datum ein Neubeginn der reli-
giosen Dichtung anzusetzen ist, kommen als neue Form die fortlaufenden
Reimpaare auf. Diese Entwicklung vermag Maurer vor allem durch die Dar-
bietung der Dichtung selbst nachzuweisen, wobei er sich bemiiht, die Form,
den Text und seine Gliederung so wiederzugeben, wie sie in der handschrift-
lichen Uberlieferung stehen.

Die Dichtungen selbst gliedert Maurer in drei Abschnitte: Die Merkdich-
tungen in Langzeilen umfassen den Meregarto, die Idsteiner «Spriiche der
Viter», die mittelfrinkische Reimbibel und den Physiologus; als Lieder in
gleichzeiligen Strophen werden das Memento Mori, die Cantilena Sti. Pauli,
Ezzos Cantilena de Miraculis Christi, die sogen. Summa Theologiae, das Lob
Salomons, das Paternoster, die Dichtung De septem sigillis, das Vorauer
Marienlob, das Melker Marienlied und das Gedicht vom Himmelreich be-
sprochen; und schlieBlich folgen als sequenzartig gebaute Lieder die Historia
Judith, das sogen. Hamburger Jiingste Gericht, Von der babylonischen Ge-
fangenschaft, die Wahrheit, der Arnsteiner Marienleich, die Mariensequenz
von Muri und die Mariensequenz von St. Lambrecht. — Mit jeder einzelnen
dieser Dichtungen setzt sich Maurer kritisch auseinander und begriindet die
vorliegende Editionsweise. Und damit sich der Leser selber ein Urteil bilden
kann, sind dem Band 19 Facsimilia aus den entsprechenden Hss. beigegeben.
Der 2., sich im Druck befindliche Band dieses iiberaus wichtigen und auch
schonen Werkes wird sich mit den Dichtungen in ungleichzeiligen Lang-
zeilenstrophen befassen. PascaL LADNER

Karl- Josef Barbian SVD: Die altdeutschen Symbola. Steyler Verlag (Ver-
offentlichungen des Missionspriesterseminars St. Augustin bei Siegburg 14)
1964, xx-250 p.

Eine fiir die Geschichte der Spiritualitit héchst aufschluBreiche Arbeit
bildet die vorliegende Untersuchung iiber die aus dem 11./12. Jh. iiberlie-
ferten altdeutschen Glaubensbekenntnisse (symbola), weil sie ein wesent-
liches Stiick Dogmengeschichte und damit die Entfaltung der Offenbarungs-
wahrheit im Glaubensverstindnis der Kirche widerspiegelt. Im ersten Teil
seiner Studie bespricht der V{. die erhaltenen Symbola, zeigt ihre lateinischen
und griechischen Quellen auf und faBt die ganze altdeutsche Uberlieferung
in zwei Gruppen zusammen, wobei als Einteilungsprinzip die verschiedene
Struktur des eschatologischen Abschnittes (Artikel von der Wiederkunft
Christi und dem letzten Gericht) zugrunde liegt. Dieser inhaltlichen Differen-
zierung entspricht eine geographische Streuung: in den bairischen Raum
gehoren der 1. Benediktbeurer Glaube, die beiden Glauben aus Schénbachs

167



altdeutschen Predigten, der Kirntner und der Linzer Glaube; aus dem ale-
mannischen Bereich hingegen stammen der 1. und 2. Wessobrunner Glaube,
der Bamberger, der Alemannische, der Siiddeutsche oder Miinchner, der
1., 2. und 3. St. Galler, der Wiener, der Baumgartenberger, der 3. Benedikt-
beurer, der Niederdeutsche und schlieBlich der Heidelberger Glaube. — Im
zweiten Teil zeichnet der V{. mit umfassender Kenntnis den theologiege-
schichtlichen Hintergrund der altdeutschen Glaubensregeln.

Ein ausfiihrliches Namens- und Sachverzeichnis beschlieBt das iiberaus
sorgfdltig gearbeitete Werk. PAascaL LADNER

Alexandre Vidier: L’Historiographie a Saint-Benoit-sur-Loire et les Miracles
de Saint Benoit. Paris, Edition Picard, 1965, 313 p.

Man wird den M6nchen der Abtei Saint-Benoit von Fleury dankbar bleiben,
daB sie die 1898 von der Ecole Nationale des Chartes in Paris angenommene
und bis jetzt unveroffentlichte Diplomarbeit des 1927 verstorbenen General-
inspektors der franz. Archive und Bibliotheken, Alexandre Vidier, in einem
stattlichen Band der Forschung zugidnglich gemacht haben.

Um die im Kloster Saint-Benoit-sur Loire entstandenen Miracula S. Bene-
dicti in ihrem ganzen Gehalt verstehen zu konnen, gibt Vidier zunéchst eine
ausfiihrliche Bestandesaufnahme der ehemaligen Klosterhandschriften —
gleichsam eine Rekonstruktion der mittelalterlichen Klosterbibliothek — um
sich anschlieBend kritisch mit den historischen Erzeugnissen der Moénche
zu beschiftigen. Im einzelnen werden besprochen die Historia Francorum
des Aimoin, die Historia ecclesiastica des Hugo von Fleury, der liber qui
modernorum regum Francorum continet actus des Hugo von Fleury und das
Fragment Paris BN 6190 etc., weiter die Annales Floriacenses, der Abte-
katalog, die Abtegeschichte des Aimoin, das Fragmentum historicum de
tributo Floriacensibus imposito, die Vita Roberti regis von Helgaud, die
Vita Abbonis von Aimoin, die Vita Gauzlini von A ndreas, die Vita S. Judoc
von Isembard, die Vita S. Mauri von Raoul Tortaire und einige politische
Traktate. Dieser historiographische Teil wird mit einer reich kommentierten
Edition der floriazensischen Obituarien abgeschlossen. — Auf Grund dieser
allgemein historischen Arbeiten untersucht Vidier im zweiten Teil seiner
Studie die Miracula, ihre Zusammensetzung, ihre Autoren und ihren Gehalt.
Diese Miracula stellen weit mehr als eine einfache Sammlung von Wunder-
geschichten dar, denn sie enthalten wichtige Nachrichten nicht allein fiir die
Klostergeschichte, sondern sogar fiir die franz. Koénigsgeschichte. — Ein An-
hang bietet die Edition der Annales Floriacenses, diejenige einer franz. Uber-
setzung der Historia Translationis sowie jene von vier weiteren Miracula mit
einer kleinen archiologischen Studie, eine Ubersicht iiber die Streuung floria-
zensischer Handschriften seit 1562 und schlieBlich den Bibliothekskatalog
Fleurys aus dem 11. Jh. — Die Ménche von Fleury haben mit aller Sorgfalt
die inzwischen erschienene Literatur in den Anmerkungen nachgetragen,
sodaB3 der Band, dem ein LebensabriB und ein Werkverzeichnis des Autors
vorangestellt sind, den neuesten und zum gréBten Teil auch abschlieBenden
Forschungsbeitrag iiber dieses Thema darstellt. PascaL LADNER

168



K. Elm: Zisterzienser und Wilhelmiten. — Ein Beitrag zur Wirkungsge-
schichte der Zisterzienserkonstitutionen. SA aus «Citeaux, Commentarii
Cistercienses». 99 S.

Diese hochst aufschluBreiche Arbeit weist nach, daB8 der in der Mitte des
12. Jhs aus einer Eremitengemeinschaft am Grab des hl. Wilhelm von Mala-
valle hervorgegangene Wilhelmitenorden in seiner fast sechshundertjahrigen
Geschichte nie mit den Zisterziensern organisatorisch verbunden war, wie es
eine bereits um die Wende des 13./14. Jhs entstandene legendire Viten-
kompilation vermuten 1d8t, die den Ordenspatron mit dem von Bernhard
v. Clairvaux bekehrten Hz. Wilhelm X. von Aquitanien identifiziert. Die
tatsidchliche Ubereinstimmung der beiden Orden in Verfassung, Liturgie und
Habit hat ihre Ursache vielmehr in der vor 1238 von P. Gregor IX. an-
geordneten Annahme der Benediktinerregel und der Zisterzienserkonsti-
tutionen, welche die bisherige regula St. Wilhelmi ersetzen. — Die Verwandt-
schaft beider Orden ermoglichte es, daB sich im Verlaufe der wilhelmitischen
Ordensgeschichte einige Kloster ohne tiefgreifende Anderung ihrer Lebens-
weise dem Zisterzienserorden anschlieen konnten.

Fiir das Arbeitsgebiet der ZSKG sind besonders die Beziehungen zwischen
dem 1269 gegriindeten aargauischen Wilhelmitenkloster Sion bei Klingnau
und der Zisterzienserabtei Wettingen hervorzuheben, die 1540 durch die
Einsetzung des Priors Johannes Noéthlich von Sion als Abt von Wettingen
begonnen haben und 1557 zur Inkorporation des Wilhelmitenklosters in die
Abtei fiihrten. Erst 1610 konnte Sion seine Unabhédngigkeit wieder erlangen,
bis 1724 das Kloster mit St. Blasien zusammengeschlossen wurde.

PascaL LADNER

Bulletin de I’Institut historique belge de Rome, fasc. XXXV. — Bruxelles-
Rome, 1963. In-8°, 432 p., 39 pl. fr. B. 250.

La plupart des articles publiés par ce fascicule XXXV intéressent 1'his-
toire de 1’Eglise ou de la civilisation chrétienne. Un gros dossier de Charles
Verlinden, L’esclavage en Sicile au Bas Moyen Age (p. 13-114) prépare 1'un
des chapitres du futur T. I1de I’Esclavage dans I’ Europe médiévale, i1l manifeste
la persistance des esclaves, méme chrétiens (Grecs) du XI¢ au XVe siécle.
Toutefois, tandis qu’'au début la majorité des esclaves étaient des Sarrazins,
provenant de la reconquéte (Sicile, Espagne, Baléares), ala fin du XVe siecle,
ils sont noirs et proviennent de la traite par I'intermédiaire des Barbaresques.

Louis Ceyssens, OFM, apporte deux contributions. Dans Le cas Poza au
début du jansénisme (p.191-224), il reprend en détail un épisode dont il a
parlé dans ses Sources relatives aux débuts du jansénisme : les intrigues
durables et efficaces par lesquelles un jésuite espagnol, atteint dans1’un de ses
livres pour deux décrets successifs de 1’'Index, parvint a en empécher long-
temps la promulgation en Espagne et aux Pays-Bas, ce qui donna l’occasion
aux amis de Jansénius de suivre la méme filiere huit ans plus tard. Dans
l’autre, Nouveaux documents sur Emmanuel Schelstraete (p. 331-346), il
ajoute d’importants détails a ceux qu’il avait donnés dans son édition des
lettres de I’ancien préfet de la Vaticane. G. de Schoutheete de Tervarent, Les

12 169



deux Amours. A propos d'un tableauw du Titien a la Galerie Borghése @ Rome
(p. 121-132), il manifeste les origines antiques du théme des deux amours
(divin et profane), que ne représente pas, d’ailleurs, le tableau du Titien.
J. Mogenet, Un ami liégeois d’Holstenius : Henri Dormal (p. 225-242), met en
lumiére quelques beaux traits du caractére d’Holstenius. M. Hoyoux,
Procés de nomination de Jean-Antoine Blavier, évéque suffragant de Liége,
1654-1694 (p. 273-290) et Trois procés de nomination d'abbés de Saint-Trond
(p- 291-330) édite des dossiers de nomination composés par des nonces. Enfin,
L. Jadin nous donne d’aprés un missionnaire du Congo, le P. Cherubino de
Savona, un Apergu de la situation du Congo et rite d’élection des rois en 1775
(p. 347-420). M.-H. Vicaire OP

Ekkehart Fabian: Die Entstehung des Schmalkaldischen Bundes und seiner
Verfassung 1524/28-1531/35. Briick, Philipp von Hessen und Jakob Sturm.
Darstellung und Quellen mit einer Briick-Bibliographie. 2., aufgrund neuer
Quellen vollstindig iiberarbeitete und erweiterte Auflage. Osiandersche
Buchh. Tiibingen 1962. 428 S. (Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte,
Heft 1.)

Die vorliegende Publikation bildet eine stark erweiterte Uberarbeitung
einer Heidelberger Dissertation, die 1956 in 1. Auflage im Umfang von 182
Seiten erschienen ist. F. hat sich dabei die Untersuchung der Entstehung des
Schmalkaldischen Bundes bis zum AbschluB des Griindungsvertrages vom
Februar 1531 und der Genesis der Bundesverfassung von 1533/1535 zum
Ziel gesetzt, ohne Anspruch auf eine erschépfende Darstellung der Anfinge
dieses Bundes zu erheben.

Der erste, der Entstehung des Bundes gewidmete Teil setzt mit dem
Biindnisabkommen von Speyer vom 22. April 1529 ein, dessen Vorgeschichte
F. bis 1524 zuriickverfolgt; denn in ebendiesem Jahr wurde wihrend einer
Tagung der weltlichen Stinde des frinkischen Reichskreises in Windsheim
auf Initiative des Markgrafen Kasimir von Brandenburg-Ansbach zum ersten
Mal der Plan eines Biindnisses der evangelischen Stidnde ins Auge gefaBt.
Nach zahlreichen Zusammenkiinften und Beratungen kam es nach den
Beschliissen des Reichstags zu Speyer daselbst am 22. April 1529 zum Biind-
nisabkommen zwischen Kursachsen, Hessen, StraBburg, Niirnberg und Ulm.
Doch diese Biindnispolitik stieB nach langwierigen Verhandlungen in Niirn-
berg, Rodach, Saalfeld, Marburg, Schleiz und Schwabach auf einer Tagung
in Schmalkalden im Dezember 1529 auf einen unversthnlichen Gegensatz:
wiahrend Kursachsen und Brandenburg-Ansbach die Annahme einer die
Biindnispartner verpflichtenden Bekenntnisformel forderten, bestand Philipp
von Hessen auf einem Biindnis, das auch die zwinglischen Stddte, StraBburg
und Ulm miteinschloB. Erst die Abschiede des Augsburger Reichstages vom
September und Oktober 1530 fiihrten die Mehrheit der Protestierenden
wieder zusammen, die nun, ohne eine iibereinstimmende Formel zu erreichen,
den Abendmahlsstreit doch mildern konnten und auch einhellig das Recht
des Widerstandes gegen den Kaiser in Glaubenssachen, das die Reforma-
toren urspriinglich abgelehnt hatten, bejahten. Der Augsburger Reichstags-

170



abschied vom 19. November 1530 veranlaBte mit seiner Androhung von
Reformationsprozessen die Protestanten Ende Dezember 1530 erneut zu
einer Zusammenkunft, um iiber GegenmaBnahmen gegen solche Prozesse
und gegen die Koénigswahl Ferdinands I. zu beraten. Am 31. Dezember 1530
nahmen Kursachsen, Braunschweig-Liineburg, Braunschweig-Grubenhagen,
Hessen, Anhalt-Bernburg, die Grafen Gebhart und Albrecht von Mansberg-
Hinterhort und die Stidte Magdeburg und Bremen den Schmalkaldischen
Bundesvertrag an.

Sieht F. in diesem Beschlul3 des Schmalkaldischen Bundes die Begriindung
des konfessionellen Foderalismus der Neuzeit, so mochten wir ihn daran
erinnern, daBl Ziirich schon in den vorausgehenden Jahren das Christliche
Burgrecht mit Konstanz (1527), Bern und St. Gallen (1528), Basel (1529) und
anderen Orten abgeschlossen hatte, und daB3 1529 die Christliche Vereinigung
zwischen den V katholischen Orten der Innerschweiz und Osterreich zustande
kam. Mit dem Beitritt der 8 oberdeutschen Reichsstadte StraBburg, Ulm,
Konstanz, Reutlingen, Memmingen, Lindau, Biberach und Isny zum
Schmalkaldischen Bund zu Beginn des Jahres 1531 war der dullere Rahmen
dieses Biindnisses abgeschlossen.

Der zweite Teil der Darstellung wendet sich der Ausarbeitung und dem
AbschluB8 der Bundesverfassung zu. Zwar finden sich, wie F. nachweist,
bereits in den Biindnisentwiirfen von 1529 Verfassungselemente, doch gingen
die Mitglieder des Schmalkaldischen Bundesvertrages erst auf dem Bundestag
zu Schmalkalden (Ende Méarz-Anfang April 1531) an die Ausarbeitung einer
Bundesverfassung. Als Vorlage diente ein Verfassungsentwurf Kursachsens;
die Auseinandersetzung mit diesem Entwurf fithrte zum StraBburger Ver-
fassungsgutachten vom Mai 1531, das die Schaffung von zwei selbstindigen
Bundesteilen mit eigenen Kreisverfassungen vorsah, zu deren oberdeutschem
Bundeskreis die Eidgenossen gewonnen werden sollten. Doch der Wider-
stand der oberdeutschen und niederdeutschen Stiddte gegen diesen Plan
StraBburgs und die Weigerung Kursachsens, die zwinglischen Eidgenossen
in den Bund aufzunehmen, fithrte im Juni 1531 in Frankfurt zum Abbruch
der Verfassungsverhandlungen. Eine von Kursachsen auf Anfang Dezember
1531 nach Nordhausen einberufene Tagung beschlo8, in Abwesenheit der
oberdeutschen Bundesstidte, eine nach fiirstlichen Gesichtspunkten orien-
tierte Verfassung, wogegen die auf dieser Tagung erschienenen Vertreter
der niederdeutschen Bundesstidte protestierten. Weitere Verhandlungen
im Jahre 1532 fiihrten zu keinem Erfolg. Erst duBerer Druck, vor allem die
drohende Haltung des Reichskammergerichts und anderer Gerichte in
Reformationssachen, trieb die Teilnehmer des Schmalkaldischen Bundes-
vertrages zum VerfassungsbeschluB zu Schmalkalden vom 2. Juli 1533. Nach
der Beseitigung der letzten Widerstinde und der Annahme des Verfassungs-
entwurfs durch alle Bundesmitglieder konnte dieser am 23. Dezember 1535
als erste Bundesverfassung ausgefertigt werden. Mit dieser Ausfertigung ist
die Entstehung des Schmalkaldischen Bundes und seiner Verfassung ab-
geschlossen, wenn auch der Beitritt zahlreicher neuer Bundesmitglieder
schon Ende 1526 die Abfassung einer zweiten Bundesverfassung erforderte.
Der Bund selber bildete eine Verteidigungsgemeinschaft evangelischer

171



Fiirsten und Stddte gegeniiber allen Angriffen in Glaubenssachen (ohne die
sonst iibliche Ausnehmung des Kaisers), und zwar in Form eines Lander- und
Stddtebundes im Rahmen des Reichs.

Die ganze Abhandlung zeichnet sich durch griindliche Quellenforschung
und perfekte Kenntnis der einschldgigen Literatur aus. F. hat sich die Miihe
genommen, die endlosen Verhandlungen und Tagungen der Mitglieder des
kiinftigen Glaubensbiindnisses und die Spannungen unter ihnen bis zum
Abschlufl des Bundesvertrages und zur Abfassung der Bundesverfassung zu
verfolgen und dabei auch die fiihrenden Personlichkeiten, wie Philipp von
Hessen, Briick und Jakob Sturm, hervortreten zu lassen. Im Vergleich zur
1. Auflage (1956) ist die Darstellung in der vorliegenden neuen Auflage viel
eingehender. Dagegen ist die stoffliche Gliederung weniger befriedigend:
die Abhandlung gliedert sich in 16 Paragraphen, von denen einige 30 bis
50 Seiten umfassen, ohne weitere Unterteilung; dies erschwert die Ubersicht
iiber den Gang der Entwicklung. Angesichts der unzihligen Tagungen und
Konferenzen und der jeweils zwischen ihnen liegenden Kontaktnahmen und
Ereignisse hidtte eine stirkere Gliederung der einzelnen Paragraphen in
Unterabschnitte die aufeinanderfolgenden Etappen besser hervortreten
lassen; die Darstellung hitte dadurch an Ubersichtlichkeit und Klarheit
bedeutend gewonnen. Um so dankbarer ist man F. fiir die abschlieBende
kurze Zusammenfassung.

Hervorheben mochten wir die zahlreichen «Exkurse», in denen F. zu
Einzelfragen, mit Hinweis auf die erschienene Literatur, kritisch Stellung
nimmt, und die abgedruckten Quellen, die auch den Wortlaut des 1. Schmal-
kaldischen Bundesvertrages von 1531 und der 1. Bundesverfassung von 1535
enthalten.

F. hat mit dieser Monographie einen grundlegenden Beitrag geleistet zur
Biindnispolitik der protestantischen Stinde und Stddte des Reichs, deren
Schwichen deutlich zu Tage treten: unter den evangelischen Fiirstentiimern
und Stidten bestanden nicht nur im dogmatischen, sondern auch im poli-
tischen Bereich Differenzen, so etwa in der verschiedenen Einstellung zur
Frage des Widerstandsrechts gegen den Kaiser. In den langwierigen Ver-
handlungen, die schlieBlich zum Bundesvertrag und zur Bundesverfassung
fithrten, kommt immer wieder der stindische Unterschied zwischen Fiirsten-
tiimern und Stddten zur Geltung. HeLLMuT GUTZWILLER

P. Mauritius Fiirst OSB: Die Wiedererrichtung der Abtei Beinwii und ihre
Verlegung nach Mariastein (1622-1648). Jahrbuch des Historischen Vereins
des Kantons Solothurn 1964. 262 S.

P. Mauritius Fiirst behandelt in seiner Arbeit die wohl entscheidendsten
Jahrzehnte der Mariasteiner Klostergeschichte: die Heranbildung eines
neuen Konventes unter der Administratur des Rheinauer Ménchs P. Urs Buri
und die Translation des Klosters von Beinwil nach Mariastein unter Abt
Fintan Kieffer.

Das Klosterchen Beinwil im solothurnischen Liisseltal war in der Zeit des
Investiturkampfes (1085) entstanden und der Hirsauer Reform verpflichtet.

172



Der Entwicklung der Abtei waren bestimmte Grenzen gesetzt, die zum Teil
durch die abseitige Lage, zum andern Teil durch verschiedene Schicksals-
schlige bedingt waren. 1555 war das Kloster vollstindig ausgestorben.
Damals nahm sich besonders der Rat von Solothurn als Kastvogt des Klosters
an und berief zuerst den Prior von St. Urban zum Administrator von Beinwil.
Diese Administratur wurde von Moénchen aus Einsiedeln fortgesetzt und
ging schlieBlich ans Kloster Rheinau iiber, das in Pater Urs Buri, einen ge-
biirtigen Solothurner, den Erneuerer des Gotteshauses stellte. Das groBe
Verdienst dieses Administrators war es, dal3 er einen lebenskraftigen Konvent
heranbildete. Fand er bei seiner Ankunft 1622 nur einen Pater und zwei
Novizen vor, so konnten nach seinem Tode die sieben Konventualen — 109
Jahre nach dem Tode des letzten Abtes von Beinwil — wieder ein eigenes
Oberhaupt wihlen. In knapp elf Jahren hatte Pater Urs Buri das Kldster-
chen in monastischer, pastoreller und 6konomischer Hinsicht umgestaltet.
Sein Nachfolger, Abt Fintan Kieffer, konnte nun das begonnene Werk
fortsetzen und durch die Ubersiedlung nach Mariastein in der Intention
seines Vorgingers vollenden.

Die Darstellung dieser entscheidenden Jahrzehnte gibt einen anschau-
lichen Einblick in die Sorgen und Noéte einer Monchsgemeinschaft, die auf
der ganzen Linie wieder neu beginnen mubte. Wohl am einfachsten ging es
mit der inneren Reform, da der Administrator aus Rheinau neu beginnen
konnte und mit traditionsbehafteten Widerstinden wenig zu rechnen hatte.
Viel schwieriger gestaltete sich die 6konomische Reform, galt es doch, den
Bauern gegeniiber halb vergessene Rechtstitel wieder geltend zu machen und
den Lebensunterhalt des ohnehin nicht begiiterten Klosters zu sichern.

Sehr viel Geschick erforderte die rechtliche Lage des Klosters von den
beiden Reformoberen. Beinwil war nicht exemt und unterstand der Juris-
diktion des Bischofs von Basel. Dieser Umstand erschwerte dem Kloster
den Eintritt in die schweizerische Benediktinerkongregation, die bisher nur
exemte Kloster in ihre Reihen aufgenommen hatte und natiirlich auch nur
bei exemten ihre Reformbeschliisse reibungslos durchfiihren konnte.

Doch der Bischof von Basel wollte nicht ohne weiteres auf seine bisherigen
Rechte verzichten. Wie der Beitritt zur schweizerischen Benediktiner-
kongregation hatte auch die Verlegung von Beinwil nach Mariastein ihre
lange dornenvolle Geschichte. Den Moénchen und auch dem Rat von Solo-
thurn wire an sich die Translation nach dem Wallfahrtsort Oberdorf bei
Solothurn sympathischer gewesen, aber dieser Ort lag in der damaligen
Diozese Lausanne, und der Basler Oberhirte legte Wert darauf, daB3 das
Jurakloster unter seiner Jurisdiktion verblieb. So trat dann der Wallfahrts-
ort Mariastein in den Vordergrund.

Mit Recht hat der Historische Verien des Kantons Solothurn diese Disser-
tation in die Reihe seiner Jahrbiicher aufgenommen, denn P. Mauritius Fiirst
behandelt diesen Abschnitt der Klostergeschichte so umfassend, daB nicht
nur die schweizerische Kirchengeschichte, sondern auch die Solothurner
Geschichte bereichert wird. Ihr allgemeiner Wert liegt wohl darin, daB an
einem Einzelfall Miihe und Arbeit nachtridentinischer Reform dargelegt
wird. P. Leo ETTLIN

173



Hermann Schlapp: Dionys Graf von Rost, Reichsfiirst und Bischof von
Chur 1777-1793. Ein Beitrag zur Geschichte des Bistums Chur im Zeitalter
des Josephinismus. Sonderdruck aus dem 93. Jahresbericht der Hist.-
Antiquar. Gesellschaft des Kantons Graubiinden. Gasser und Eggerling,
Chur 1964. 155 S. mit einem Portrdt und einer Stammtafel.

Im vergangenen Jahrzehnt sind verschiedene Dissertationen zur Biindner-
geschichte erschienen, aber keine stellt einen so wertvollen Beitrag zur Ge-
schichte des Bistums dar wie die Ziircher Arbeit von H. Schlapp. Auf Grund
eines ebenso umfassenden wie gewissenhaften Studiums in- und ausldndischer
Quellen bietet sie ein anschauliches Bild des ¢sterreichischen Barockfiirsten.

Der Tiroler Dionys von Rost kam nach Besuch der Ritterakademie Ettal
nach der ritischen Hauptstadt, wo er mit 18 Jahren Domherr wurde. 1755,
Graf von Rost war eben 39jahrig, bestanden fiir ihn gute Aussichten auf die
Bischoiswiirde; aber gestiitzt auf Artikel 18 des Ilanzer Artikelbriefs vom
25. Juni 1526 gelang es den Fiithrern des Gotteshausbundes, den landes-
fremden Kandidaten zugunsten von Johann Anton von Federspiel auszu-
schlieBen. Dafiir wurde v. Rost 1777 einmiitig zum Oberhaupt der Ditzese
erkoren und dank seinen Vermittlergaben vermochte er rasch die Differenzen
zwischen Gotteshausbund und Hochstift beizulegen. Die weltliche Herr-
schaft des Churer Bischofs war seit dem 14. Jahrhundert im Sinken begriffen.
Auch Dionys von Rost konnte diese Entwicklung nicht aufhalten. In Grau-
biinden selber muBlte er 1783 die sog. fiirstbischéfliche Strae von Chur bis
zur Tardisbriicke an die Drei Biinde abtreten. Fiir seine Besitzungen im
Vintschgau und im Vorarlberg mubBte er 6fters bangen. Den staatlichen
Reformpldnen begegnete von Rost zwar mutig, muBte sich aber frither oder
spdter den Neuerungen beugen.

Der Schilderung des Bistums Chur und dem Verhalten seines Oberhirten
widmet Schlapp den wichtigsten Teil seiner Dissertation und folgt dabei im
allgemeinen dem Dokumentarwerk von F. Maass. H. Riesers Untersuchung
konnte der Autor nicht mehr beriicksichtigen, aber es widre wohl noch mog-
lich gewesen, den von Ed. Winter vertretenen Standpunkt (dieses Buch ist
1962 in 2. Auflage erschienen) einzubeziehen.

Der Josephinismus traf in erster Linie die 13 im Vorarlberg und im Vintsch-
gau gelegenen Kloster des Bistums Chur. Sie wurden etwa auf die Hilfte
reduziert. Der Protest des Bischofs niitzte nichts. Da das Churer Hochstift
im 18. Jahrhundert kein eigenes Priesterseminar besaB, bereitete die Bildung
der Geistlichkeit dem Bischof Dionys schwere Sorgen. Jahrelang kampfte er
um die Errichtung einer theologischen Lehranstalt in Rankweil, konnte aber
sein «Herzensanliegen» nicht verwirklichen. So muBten die Alumnen des
osterreichischen Teiles seines Bistums ein Jahrzehnt lang an dem vom neuen
Geist durchsetzten staatlichen Generalseminar in Innsbruck studieren.

Die schwerste Krise erlebte die Di6zese 1784 und in den folgenden Jahren,
als der «Erzsakristan des Heiligen Romischen Keiches» das Bistum Chur
teilen wollte. Diesmal setzte Dionys von Rost seine ganze diplomatische
Kunst ein und es gelang ihm mit einem geschickt formulierten Hinweis auf
die Erhaltung des dsterreichischen Einflusses in den Drei Biinden, die ge-
plante Aufspaltung abzuwenden.

174



D. von Rost war nicht nur ein Anhdnger der alten Ordnung, sondern
auch ein Mann des Friedens. Als die Vorarlberger im Mai und Juni 1789
gegen die kirchenpolitischen Neuerungen Josephs II. aufstanden, besinftigte
er auf einer anstrengenden Pastoralvisitation die erregten Gemiiter und
stellte die Ruhe wieder her. Den bald darauf folgenden Ausbruch der Franzo-
sischen Revolution betrachtete er als « Einsturz aller zeitlichen und ewigen
Wohlfahrt» und unterstiitzte tatkriftig das Reich im Krieg gegen den
3. Stand.

Freund und Feind begegnete der Bischof mit Klugheit und MaBigung.
Wichtige Entscheidungen traf er erst nach Riicksprache mit dem Dom-
kapitel und den Ordinariaten Siiddeutschlands. Seine Stellung zwischen
Kaiser und Papst, als Suffragan des Mainzer Kurfiirsten und als Mitglied
des deutschen Episkopats verlangte von ihm groBes diplomatisches Geschick.
Wenn er auch kaisertreu blieb, so litt er schwer unter dem 6sterreichischen
Staatskirchentum. «Mit guten Biichern bezwang er den Ekel vor der Unbill
seiner Zeit» (Eichhorn).

Schlapps Dissertation hinterliBt trotz der hie und da eingeschlichenen
Druckfehler einen sehr guten Eindruck. Sie ist klar aufgebaut und fliissig
geschrieben. Wir schitzen auch die Abhandlung, weil sie quellenmiBig
solid fundiert und mit einem umfangreichen Personen- und Ortsverzeichnis
versehen ist. Zum SchluB8 darf erwahnt werden, daBB diese Arbeit auf An-
regung des Disentiser Stiftsarchivars Dr. P. Iso Miiller entstanden ist, der
schon verschiedene Biindner Doktoranden mit Wort und Tat unterstiitzt hat.

PauL TOMASCHETT

Assemblée générale annuelle de
I’Association des historiens catholiques de la Suisse

(Estavayer-le-Lac, 26 avril 1965)

Notre association a tenu ses assises annuelles a Estavayer-le-Lac.

Ouvrant la séance administrative a 11 h. 45, dans une salle de I'Hoétel du
Cerf, le R. P. Rainald Fischer, président, souhaita la bienvenue a une tren-
taine de participants, puis le secrétaire donna lecture du proceés-verbal de
I’'assemblée générale de Schwyz. Ce compte rendu étant adopté, le R. P. Rai-
nald présenta son rapport annuel. Apres avoir évoqué la mémoire de trois
membres disparus dans I’année, Josef Hiissler, Paul de Pury et Hans Port-
mann, le R. P. Rainald se dit heureux de pouvoir annoncer 1’admission de
onze nouveaux membres individuels et sept membres collectifs. Passant a
I’activité proprement dite de 1’association, le président déclara que ’année
écoulée avait surtout été marquée par la manifestation organisée a Fribourg

175



	Rezensionen = Comptes rendus

