
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 59 (1965)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Rudolf Hernegger: Macht ohne Auftrag. Die Entstehung der Staats- und
Volkskirche. Walter-Verlag, Ölten u. Freiburg i. Br. 1963. 477 S.

Inhalt und Zweck dieses umfangreichen Buches können auf folgende
kurze Formeln gebracht werden. 1. Was die Schule Harnacks auf dem
Gebiete der Dogmenentwicklung zu beweisen versuchte, nämlich die wesentliche

Umgestaltung der ursprünglichen Glaubensverkündung durch die
hellenistische Umwelt, dasselbe bemüht sich Hernegger in etwas
abgeschwächter Form wenigstens auf dem Gebiet der Staats- und Volkskirche
nachzuweisen. Dabei begibt sich die Theologie bisweilen auf Wege, welche den

Widerspruch herausfordern müssen, etwa des Augustinus in der Frage der
Sakramentenlehre (Kindertaufe!) oder aller rechtgläubigen Theologen, wenn
wir S. 431 lesen: «Die Religion, die das Abendland geprägt hat, war also
nicht eigentlich die christliche Botschaft, sondern die Synthese von antiker
und christlicher Religion. Dabei ist aber zu beachten, daß die antike Religion
eine solche Vermischung mit einer anderen durchaus verträgt, während der
christliche Glaube dadurch gerade seine charakteristische Ursprünglichkeit
und Struktur wieder verliert, die ihn von der antiken Religion abgehoben
und unterschieden haben.» Dieses Urteil ist zum mindesten maßlos
übertrieben. 2. Entgleisungen, welche mit dem Staatskirchentum unvermeidlich
gegeben waren, werden in der Regel der Kirche als solcher aufgebürdet. Zum
wenigsten hinterläßt das Buch diesen Eindruck. Die oft leidenschaftliche
Reaktion gegen die despotische Bevormundung durch den Staat von seiten
der berufenen Vertreter der Kirche - man denke an Athanasius, Basilius,
Hilarius, Ambrosius u.a.- wird verschwiegen oder abgeschwächt. Es ist zu
bekannt, daß die Kaiser, um die Einheit des Reiches besorgt, seit Konstantin
die Konzilien einberiefen. Aber übergangen wird die Tatsache, daß kein
einziger Papst persönlich an einer der allgemeinen Synoden teilnahm, was
als Protest gegen die Übergriffe kaiserlicher Gewalt gedeutet werden muß.
3. Der Verfasser, dessen Belesenheit keineswegs verneint werden soll, hätte
besser getan, durch eindringendes, persönliches Studium der ursprünglichen
Quellen ein Bild der Frühkirche zu entwerfen, als «die vielen Mosaikstein-
chen, die Generationen von Gelehrten in mühsamer Forscherarbeit
ausgegraben und gesammelt haben, unter einem bestimmten Aspekt zusammenzufassen»

(S. 15). Gerade dieser Aspekt bedingt die Auswahl und damit die
Komposition des Mosaiks, das eine Verzerrung der nuancierten historischen
Wirklichkeit und unvergleichlich komplizierteren dogmatischen Wahrheit,

163



kurz des Antlitzes der Kirche bietet. Eine von jeder Bindung an Zeit und Ort
gelöste Kirche, die ja nach dem Willen ihres Stifters für alle Menschen aller
Zeiten bestimmt ist, wäre eine Utopie. Aus der Bindung ergibt sich von selbst
eine gewisse Relativität bestimmter kirchlicher Institutionen, die mangelhaft
sein mögen, unter neuen Verhältnissen überprüft, abgeändert, vielleicht
fallen gelassen werden müssen. Aber der Geist, in welchem dieses Buch
geschrieben ist, fördert ein solches Unternehmen nicht. Dafür muß ein
objektiverer Maßstab gefunden werden, auch mehr Ehrfurcht vor einer großen
Vergangenheit obwalten. O. Perler

Johannes Duft: Sankt Otmar in Kult und Kunst. I. Teil: Der Kult. St. Gallen

1965 (105. Neujahrsblatt, herausgegeben vom historischen Verein des
Kantons St. Gallen) S. 1-59.

In dieser schönen, aufschlußreichen, reich dokumentierten, gedrängten
Untersuchung wird erstmals eine Darstellung der Kultgeschichte und
Kultgeographie des ersten Abtes von St. Gallen geboten. Sie ist durch den
1200. Todestag des Gefeierten sowie die Entdeckungen am ersten Grab auf
der Insel Werd und am zweiten in St. Gallen veranlaßt worden. In übersichtlichem

Aufbau behandeln die vier Kapitel: Begräbnis, Translationen und
Reliquien; Erwähnung in mittelalterlichen Liturgiebüchern; Patrozinien;
Volksglaube und Volksfrömmigkeit. Die technisch einwandfreie Aufmachung
wird mit geschmackvoll ausgewählten Illustrationen und einer Karte der
Patrozinienorte bereichert. Durch die bereits 1959 erfolgte Herausgabe der
Quellen zum Leben des hl. Otmar und andere St. Gallerstudien war der
Leiter der berühmten Stiftsbibliothek der berufene Mann für die vorliegende
Arbeit, welche zumal die Verehrer des Heiligen dankbar entgegennehmen
und die Historiker zu schätzen wissen.

Für den Raum der alten Diözese Lausanne seien einige Ergänzungen
angebracht. Folgende nachgesehene Lausanner-Missalien verzeichnen am
16. November das Fest des Heiligen im Kalender oder, bezw. und, im
Proprium de Sanctis: Universitätsbibliothek Freiburg (Schweiz): Hs. 159 Bl.
208T (Kalender fehlt) um 1300; Hs. 292 Bl. 171 (Kalendar fehlt, Ende 14. Jh.)
Hs. 156, im Kalendar (Ende 14. Jh.) ; in den beiden gedruckten Missalien von
1493 und 1522, im Kalendar und im Proprium. Die Notiz ist in Hs. 292 und
in den gedruckten Missalien mit dem Hinweis versehen, das Officium sei
dasselbe wie an den Festen der heiligen Kolumban und Gallus, Name
ausgenommen. Otmar scheint also durch die beiden älteren irischen Glaubensboten

in das Kalendar gekommen zu sein.
Sehr problematisch ist die Erklärung der beiden und einzigen Patrozinien

in Broc und in Schmitten. Der Schutzheilige der ursprünglichen Kirche von
Broc scheint der hl. Blasius gewesen zu sein. Das wahrscheinlich im 11. Jh.
gegründete Benediktiner-Priorat erklärt immer noch am besten das
Patrozinium der neuen Kirche (L. Waeber). Fragwürdig bleibt hingegen die
Herleitung aus alemannischen Einflüssen, weil die Pfarrei Broc angeblich bis
in das bernische Simmental hineinreichte. Ob der alte Name Othmarswil
für Schmitten auf den ersten St. Galler-Abt zurückgeführt werden soll, was
Gremaud, Benzerath und nach ihnen Büchi angenommen haben, ist ebenso

164



fragwürdig. Benzerath wies die Annahme Gremauds, nach welcher hier
bereits im 9. Jh. eine Otmarskapelle errichtet worden wäre, mit Recht
zurück, aber ohne eine neue Lösung zu versuchen. Ein mittelalterliches
Jahrzeitbuch mit liturgischem Kalendar der Pfarrei Düdingen, zu welcher
Schmitten bis 1894 gehörte, erwähnt das Fest des hl. Otmar, aber ohne Hinweis

auf die Otmarskapelle in Schmitten. Ist es nicht wahrscheinlicher, daß
der Ortsname auf einen Grundherrn namens Othmar zurückgeht, wie dies
für andere vom Verfasser S. 36 erwähnte Fälle wie Ottmarsheim im oberen
Elsaß (bereits im 9. Jh. bezeugt) zutrifft Die spätere Wahl des Patroziniums
würde sich aus dem Ortsnamen leicht erklären. O. Perler

Old Ireland. Edited by Robert McNally, S. J. Dublin, Gill and Son, 1965.
xi-252 Seiten.

Die Literatur über Irland ist mächtig angeschwollen. Manches dient der
Propaganda für die «grüne Insel», die allzu lange unterdrückt war und im
Schatten der Weltgeschichte gestanden ist. Anderes aber - wie die hier
anzuzeigende, wissenschaftlich ausgerichtete Neuerscheinung - interessiert
die Mediaevistik, weil das frühmittelalterliche Irland, selbst bei nüchternster
Beurteilung, durch die sprichwörtliche «Wanderlust», die typisch irische
Betriebsamkeit, das kompromißlose Christentum und die geistige Vermittlertätigkeit

seiner Emigranten im 6. bis 12. Jh. am Aufbau des Abendlandes
wesentlich mitbeteiligt war. Man ist dankbar für jedes ernst gemeinte, von
zuständigen Forschern (wie es hier der Fall ist) verfaßte Buch, das die auf
schmaler schriftlicher Quellengrundlage beruhende frühe Geschichte Irlands
zu erhellen versucht; denn immer noch ist manches ungeklärt, während
anderes durch freundliche oder feindliche Tendenzen verunklärt worden ist.
Daß irischer Einfluß auf die Angelsachsen und die Franken vorhanden war,
sei indisputabel ; wie tief und dauerhaft er war, sei dagegen fraglich, - so

stellt Prof. McNally, bekannt als Mitherausgeber der Zeitschrift «Traditio»,
im Vorwort fest ; vielleicht sei aber Irland die erste aller christlichen Nationen
gewesen, die sich als eine individuelle «nation under God» gefühlt und daraus
gehandelt habe. Die neun Essays dieses Buches möchten nun als eine
Einleitung zu den verschiedenen Aspekten christlicher Kulturgeschichte Alt-
Irlands dienen. Dazu ist vielleicht zu bemerken, daß der allgemein gehaltene
Buchtitel hierüber zu wenig aussagt, ferner daß der Band alle Vor- und Nachteile

einer Sammelpublikation aufweist : Die Beiträge sind zwar von kompetenten

Autoren (wenn auch nicht immer mit der wünschbaren Angabe eines

verhältnismäßig vollständigen wissenschaftlichen Apparates) geschrieben
worden, bieten also wesentliche Einblicke in das jeweilige Forschungsgebiet;
dagegen sind es nur Einzelgebiete, die zur Behandlung kommen und die
somit keine Gesamtgeschichte bieten, wie es der Titel andrerseits wieder
vermuten lassen könnte.

L. Bieler, Professor für Paläographie und Mittellatein in Dublin, uns
auch bekannt durch seinen schönen Band «Irland» in der Reihe «Stätten des
Geistes» des Urs Graf-Verlags (Ölten 1961), behandelt die Chronologie des

hl. Patrick (S. 1-28). Dazu bemerkt er allerdings, daß dieser vor drei Jahren
geschriebene Artikel seine neuesten Erkenntnisse nicht vollständig wieder-

165



gebe, weshalb er den Leser auf eine bevorstehende «History of Irish Catholicism»

vertröstet. - D. O Laoghaire S. J. schreibt über die Spiritualität Alt-
Irlands (S. 29-59), worin die außergewöhnliche Wander- und Missionstätigkeit

der Iren - für uns beispielsweise eines hl. Columban - zur Sprache
kommt. Dankbar ist man für die zahlreichen (in englischer Sprache
wiedergegebenen) Quellenbelege aus Viten, Visionen, Gebeten, Gedichten, Hymnen.
(Bei dieser Gelegenheit sei ein Hinweis gestattet auf die heute vergessene,
auch hier nicht zitierte «Geschichte der altirischen Kirche», die der gelehrte
St. Galler Bischof Carl Johann Greith 1867 in Freiburg i. Br. herausgegeben
hat, enthält sie doch in deutscher Übersetzung ähnliche, sonst schwer erfaßbare

Zeugnisse altirischer Spiritualität.) -J. Hennig, wohnhaft in Basel und den
Lesern dieser Zeitschrift durch manche ähnliche Aufsätze bekannt, behandelt
die altirische Liturgie (S. 60-89), wobei er auch die in St. Gallen überlieferten
Fragmente mitberücksichtigt. - Prof. /. O'Sullivan, autorisiert durch frühere
monastische Untersuchungen, beschreibt «Old Ireland and her monasticism»
(S. 90-119), also eine für Irland höchst typische und aus Irland weithin
verbreitete Lebensform; festländische Gründungen wie Luxeuil, Bobbio,
einigermaßen auch St. Gallen, schließlich die späteren Schottenklöster
beweisen es eindrücklichst. Beachtenswert ist die - wenn auch kurze -
Gegenüberstellung der columbanischen und der benediktinischen Regel. - Der
Herausgeber R. McNally berichtet anschaulich und beispielreich über irische
Schreiber und Gelehrte (S. 120-146). Dabei exemplifiziert er auch mit den
Schreibersprüchen des St. Galler Priscianus (Cod. 904) aus dem 9. Jh. -
Über die Dichtung im alten Irland schreibt der Dubliner Literaturhistoriker
Prof. /. Carney (S. 147-172) gleichfalls mit vielen Belegen in englischer
Übersetzung. Altirische oder lateinische Originaltexte fehlen im ganzen
Band, der sich anscheinend mehr an ein weiteres gebildetes Publikum
wendet. - Frühe Ausstrahlungen und Beziehungen, nämlich zu Schottland
und Northumbria (S. 173-199) sowie zum westgotischen Spanien (S. 200-227),
behandeln Prof. G. Dunleavy und der in der Isidor-Forschung versierte

/. Hillgarth. - Der Band schließt mit einem Aufsatz des genannten /. Carney
über Sedulius Scottus (S. 228-250), wobei dessen lateinische Dichtungen
in englischer Übertragung geboten werden. In Bielers Irland-Buch finden
sich entsprechend schöne, deutsch übersetzte Proben dieses begabten
Hofpoeten im Frankenreich des 9. Jhs., der nun allerdings von der altirischen
Peregrinatio die asketische Strenge zugunsten eines gelehrten Vagantentums
abgestreift hatte. Vielfältiges, nicht ganz einheitliches Old Ireland, wie es
auch in diesem Sammelband zum Ausdruck kommt! Johannes Duft

Die religiösen Dichtungen des 11. und 12. Jahrhunderts. Nach ihren Formen
besprochen und herausgegeben von Friedrich Maurer. Tübingen, Max
Niemeyer, 1964, xvi-466 p.

Es ist schon lange als ein großer Mangel sowohl für die Germanistik als
auch für die Geistesgeschichte im allgemeinen empfunden worden, daß seit
den Editionen aus den mittleren Jahrzehnten des vergangenen Jahrhunderts
die religiösen Dichtungen der frühen mittelhochdeutschen Zeit kaum Gegen-

166



stand philologischer Bemühungen gewesen sind. Umso dankbarer ist man
deshalb für das auf drei Bände geplante Werk des Freiburger Germanisten.

In einer gewichtigen Einleitung bespricht Maurer zunächst die Formen
der religiösen Dichtungen des 11. und 12. Jhs., indem er unter Einbeziehung
des althochdeutschen, lateinischen und altfranzösischen Vergleichsmaterials
zeigt, daß die Langzeilenstrophen die einzige Form der religiösen Dichtungen
des 11. Jhs. darstellen und daß diese Form bis in die Mitte des 12. Jhs.
vorherrscht. Erst nach 1150/60, mit welchem Datum ein Neubeginn der
religiösen Dichtung anzusetzen ist, kommen als neue Form die fortlaufenden
Reimpaare auf. Diese Entwicklung vermag Maurer vor allem durch die
Darbietung der Dichtung selbst nachzuweisen, wobei er sich bemüht, die Form,
den Text und seine Gliederung so wiederzugeben, wie sie in der handschriftlichen

Überlieferung stehen.
Die Dichtungen selbst gliedert Maurer in drei Abschnitte: Die Merkdichtungen

in Langzeilen umfassen den Meregarto, die Idsteiner «Sprüche der
Väter», die mittelfränkische Reimbibel und den Physiologus; als Lieder in
gleichzeiligen Strophen werden das Memento Mori, die Cantilena Sti. Pauli,
Ezzos Cantilena de Miraculis Christi, die sogen. Summa Theologiae, das Lob
Salomons, das Paternoster, die Dichtung De septem sigillis, das Vorauer
Marienlob, das Melker Marienlied und das Gedicht vom Himmelreich
besprochen ; und schließlich folgen als sequenzartig gebaute Lieder die Historia
Judith, das sogen. Hamburger Jüngste Gericht. Von der babylonischen
Gefangenschaft, die Wahrheit, der Arnsteiner Marienieich, die Mariensequenz
von Muri und die Mariensequenz von St. Lambrecht. - Mit jeder einzelnen
dieser Dichtungen setzt sich Maurer kritisch auseinander und begründet die
vorliegende Editionsweise. Und damit sich der Leser selber ein Urteil bilden
kann, sind dem Band 19 Facsimilia aus den entsprechenden Hss. beigegeben.
Der 2., sich im Druck befindliche Band dieses überaus wichtigen und auch
schönen Werkes wird sich mit den Dichtungen in ungleichzeiligen
Langzeilenstrophen befassen. Pascal Ladner

Karl-Josef Barbian SVD: Die altdeutschen Symbola. Steyler Verlag
(Veröffentlichungen des Missionspriesterseminars St. Augustin bei Siegburg 14)
1964, xx-250 p.

Eine für die Geschichte der Spiritualität höchst aufschlußreiche Arbeit
bildet die vorliegende Untersuchung über die aus dem 11./12. Jh. überlieferten

altdeutschen Glaubensbekenntnisse (symbola), weil sie ein wesentliches

Stück Dogmengeschichte und damit die Entfaltung der Offenbarungswahrheit

im Glaubensverständnis der Kirche widerspiegelt. Im ersten Teil
seiner Studie bespricht der Vf. die erhaltenen Symbola, zeigt ihre lateinischen
und griechischen Quellen auf und faßt die ganze altdeutsche Überlieferung
in zwei Gruppen zusammen, wobei als Einteilungsprinzip die verschiedene
Struktur des eschatologischen Abschnittes (Artikel von der Wiederkunft
Christi und dem letzten Gericht) zugrunde liegt. Dieser inhaltlichen Differenzierung

entspricht eine geographische Streuung: in den bairischen Raum
gehören der 1. Benediktbeurer Glaube, die beiden Glauben aus Schönbachs

167



altdeutschen Predigten, der Kärntner und der Linzer Glaube; aus dem
alemannischen Bereich hingegen stammen der 1. und 2. Wessobrunner Glaube,
der Bamberger, der Alemannische, der Süddeutsche oder Münchner, der
1., 2. und 3. St. Galler, der Wiener, der Baumgartenberger, der 3. Benediktbeurer,

der Niederdeutsche und schließlich der Heidelberger Glaube. - Im
zweiten Teil zeichnet der Vf. mit umfassender Kenntnis den
theologiegeschichtlichen Hintergrund der altdeutschen Glaubensregeln.

Ein ausführliches Namens- und Sachverzeichnis beschließt das überaus
sorgfältig gearbeitete Werk. Pascal Ladner

Alexandre Vidier: L'Historiographie à Saint-Benoît-sur-Loire et les Miracles
de Saint Benoît. Paris, Edition Picard, 1965, 313 p.

Man wird den Mönchen der Abtei Saint-Benoît von Fleury dankbar bleiben,
daß sie die 1898 von der Ecole Nationale des Chartes in Paris angenommene
und bis jetzt unveröffentlichte Diplomarbeit des 1927 verstorbenen
Generalinspektors der franz. Archive und Bibliotheken, Alexandre Vidier, in einem
stattlichen Band der Forschung zugänglich gemacht haben.

Um die im Kloster Saint-Benoît-sur Loire entstandenen Miracula S. Benedicti

in ihrem ganzen Gehalt verstehen zu können, gibt Vidier zunächst eine
ausführliche Bestandesaufnahme der ehemaligen Klosterhandschriften -
gleichsam eine Rekonstruktion der mittelalterlichen Klosterbibliothek - um
sich anschließend kritisch mit den historischen Erzeugnissen der Mönche
zu beschäftigen. Im einzelnen werden besprochen die Historia Francorum
des Aimoin, die Historia ecclesiastica des Hugo von Fleury, der liber qui
modernorum regum Francorum continet actus des Hugo von Fleury und das

Fragment Paris BN 6190 etc., weiter die Annales Floriacenses, der
Äbtekatalog, die Äbtegeschichte des Aimoin, das Fragmentum historicum de

tributo Floriacensibus imposito, die Vita Roberti regis von Helgaud, die
Vita Abbonis von Aimoin, die Vita Gauzlini von Andreas, die Vita S. Judoc
von Isembard, die Vita S. Mauri von Raoul Tortaire und einige politische
Traktate. Dieser historiographische Teil wird mit einer reich kommentierten
Edition der floriazensischen Obituarien abgeschlossen. - Auf Grund dieser

allgemein historischen Arbeiten untersucht Vidier im zweiten Teil seiner
Studie die Miracula, ihre Zusammensetzung, ihre Autoren und ihren Gehalt.
Diese Miracula stellen weit mehr als eine einfache Sammlung von
Wundergeschichten dar, denn sie enthalten wichtige Nachrichten nicht allein für die
Klostergeschichte, sondern sogar für die franz. Königsgeschichte. - Ein
Anhang bietet die Edition der Annales Floriacenses, diejenige einer franz.
Übersetzung der HistoriaTranslationis sowie jene von vier weiteren Miracula mit
einer kleinen archäologischen Studie, eine Übersicht über die Streuung floria-
zensischer Handschriften seit 1562 und schließlich den Bibliothekskatalog
Fleurys aus dem 11, Jh. - Die Mönche von Fleury haben mit aller Sorgfalt
die inzwischen erschienene Literatur in den Anmerkungen nachgetragen,
sodaß der Band, dem ein Lebensabriß und ein Werkverzeichnis des Autors
vorangestellt sind, den neuesten und zum größten Teil auch abschließenden
Forschungsbeitrag über dieses Thema darstellt. Pascal Ladner

168



K. Elm: Zisterzienser und Wühelmiten. - Ein Beitrag zur Wirkungsgeschichte

der Zisterzienserkonstitutionen. SA aus «Cîteaux, Commentarii
Cistercienses». 99 S.

Diese höchst aufschlußreiche Arbeit weist nach, daß der in der Mitte des
12. Jhs aus einer Eremitengemeinschaft am Grab des hl. Wilhelm von Mala-
valle hervorgegangene Wühelmitenorden in seiner fast sechshundertjährigen
Geschichte nie mit den Zisterziensern organisatorisch verbunden war, wie es
eine bereits um die Wende des 13./14. Jhs entstandene legendäre Viten-
kompilation vermuten läßt, die den Ordenspatron mit dem von Bernhard
v. Clairvaux bekehrten Hz. Wilhelm X. von Aquitanien identifiziert. Die
tatsächliche Übereinstimmung der beiden Orden in Verfassung, Liturgie und
Habit hat ihre Ursache vielmehr in der vor 1238 von P. Gregor IX.
angeordneten Annahme der Benediktinerregel und der Zisterzienserkonstitutionen,

welche die bisherige régula St. Wilhelmi ersetzen. - Die Verwandtschaft

beider Orden ermöglichte es, daß sich im Verlaufe der wilhelmitischen
Ordensgeschichte einige Klöster ohne tiefgreifende Änderung ihrer Lebensweise

dem Zisterzienserorden anschließen konnten.
Für das Arbeitsgebiet der ZSKG sind besonders die Beziehungen zwischen

dem 1269 gegründeten aargauischen Wilhelmitenkloster Sion bei Klingnau
und der Zisterzienserabtei Wettingen hervorzuheben, die 1540 durch die
Einsetzung des Priors Johannes Nöthlich von Sion als Abt von Wettingen
begonnen haben und 1557 zur Inkorporation des Wilhelmitenklosters in die
Abtei führten. Erst 1610 konnte Sion seine Unabhängigkeit wieder erlangen,
bis 1724 das Kloster mit St. Blasien zusammengeschlossen wurde.

Pascal Ladner

Bulletin de l'Institut historique belge de Rome, fase. XXXV. - Bruxelles-
Rome, 1963. In-8°, 432 p., 39 pl. fr. B. 250.

La plupart des articles publiés par ce fascicule XXXV intéressent l'histoire

de l'Eglise ou de la civilisation chrétienne. Un gros dossier de Charles
Verlinden, L'esclavage en Sicile au Bas Moyen Age (p. 13-114) prépare l'un
des chapitres du futur T. II de l'Esclavage dans l'Europe médiévale; il manifeste
la persistance des esclaves, même chrétiens (Grecs) du XIe au XVe siècle.
Toutefois, tandis qu'au début la majorité des esclaves étaient des Sarrazins,
provenant de la reconquête (Sicile, Espagne, Baléares), à la fin du XVe siècle,
ils sont noirs et proviennent de la traite par l'intermédiaire des Barbaresques.

Louis Ceyssens, OFM, apporte deux contributions. Dans Le cas Poza au
début du jansénisme (p. 191-224), il reprend en détail un épisode dont il a
parlé dans ses Sources relatives aux débuts du jansénisme : les intrigues
durables et efficaces par lesquelles un jésuite espagnol, atteint dans l'un de ses
livres pour deux décrets successifs de l'Index, parvint à en empêcher
longtemps la promulgation en Espagne et aux Pays-Bas, ce qui donna l'occasion
aux amis de Jansénius de suivre la même filière huit ans plus tard. Dans
l'autre, Nouveaux documents sur Emmanuel Schelstraete (p. 331-346), il
ajoute d'importants détails à ceux qu'il avait donnés dans son édition des
lettres de l'ancien préfet de la Vaticane. G. de Schoutheete de Tervarent, Les

12 169



deux Amours. A propos d'un tableau du Titien à la Galerie Borghése à Rome
(p. 121-132), il manifeste les origines antiques du thème des deux amours
(divin et profane), que ne représente pas, d'ailleurs, le tableau du Titien.
/. Mögend, Un ami liégeois d'Holsienius : Henri Dormal (p. 225-242), met en
lumière quelques beaux traits du caractère d'Holstenius. M. Hoyoux,
Procès de nomination de Jean-Antoine Blavier, évêque suffragant de Liège,
1654-1694 (p. 273-290) et Trois procès de nomination d'abbés de Saint-Trond
(p. 291-330) édite des dossiers de nomination composés par des nonces. Enfin,
L. Jadin nous donne d'après un missionnaire du Congo, le P. Cherubino de
Savona, un Aperçu de la situation du Congo et rite d'élection des rois en 1775
(p. 347-420). M.-H. Vicaire OP

Ekkehart Fabian: Die Entstehung des Schmalkaldischen Bundes und seiner
Verfassung 1524/28-1531/35. Brück, Phüipp von Hessen und Jakob Sturm.
Darstellung und Quellen mit einer Brück-Bibliographie. 2., aufgrund neuer
Quellen vollständig überarbeitete und erweiterte Auflage. Osiandersche
Buchh. Tübingen 1962. 428 S. (Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte,
Heft 1.)

Die vorliegende Publikation bildet eine stark erweiterte Überarbeitung
einer Heidelberger Dissertation, die 1956 in 1. Auflage im Umfang von 182
Seiten erschienen ist. F. hat sich dabei die Untersuchung der Entstehung des
Schmalkaldischen Bundes bis zum Abschluß des Gründungsvertrages vom
Februar 1531 und der Genesis der Bundesverfassung von 1533/1535 zum
Ziel gesetzt, ohne Anspruch auf eine erschöpfende Darstellung der Anfänge
dieses Bundes zu erheben.

Der erste, der Entstehung des Bundes gewidmete Teil setzt mit dem
Bündnisabkommen von Speyer vom 22. April 1529 ein, dessen Vorgeschichte
F. bis 1524 zurückverfolgt; denn in ebendiesem Jahr wurde während einer
Tagung der weltlichen Stände des fränkischen Reichskreises in Windsheim
auf Initiative des Markgrafen Kasimir von Brandenburg-Ansbach zum ersten
Mal der Plan eines Bündnisses der evangelischen Stände ins Auge gefaßt.
Nach zahlreichen Zusammenkünften und Beratungen kam es nach den
Beschlüssen des Reichstags zu Speyer daselbst am 22. April 1529 zum
Bündnisabkommen zwischen Kursachsen, Hessen, Straßburg, Nürnberg und Ulm.
Doch diese Bündnispolitik stieß nach langwierigen Verhandlungen in Nürnberg,

Rodach, Saalfeld, Marburg, Schleiz und Schwabach auf einer Tagung
in Schmalkalden im Dezember 1529 auf einen unversöhnlichen Gegensatz:
während Kursachsen und Brandenburg-Ansbach die Annahme einer die
Bündnispartner verpflichtenden Bekenntnisformel forderten, bestand Philipp
von Hessen auf einem Bündnis, das auch die zwinglischen Städte, Straßburg
und Ulm miteinschloß. Erst die Abschiede des Augsburger Reichstages vom
September und Oktober 1530 führten die Mehrheit der Protestierenden
wieder zusammen, die nun, ohne eine übereinstimmende Formel zu erreichen,
den Abendmahlsstreit doch mildern konnten und auch einhellig das Recht
des Widerstandes gegen den Kaiser in Glaubenssachen, das die Reformatoren

ursprünglich abgelehnt hatten, bejahten. Der Augsburger Reichstags-

170



abschied vom 19. November 1530 veranlaßte mit seiner Androhung von
Reformationsprozessen die Protestanten Ende Dezember 1530 erneut zu
einer Zusammenkunft, um über Gegenmaßnahmen gegen solche Prozesse

und gegen die Königswahl Ferdinands I. zu beraten. Am 31. Dezember 1530

nahmen Kursachsen, Braunschweig-Lüneburg, Braunschweig-Grubenhagen,
Hessen, Anhalt-Bernburg, die Grafen Gebhart und Albrecht von Mansberg-
Hinterhort und die Städte Magdeburg und Bremen den Schmalkaldischen
Bundesvertrag an.

Sieht F. in diesem Beschluß des Schmalkaldischen Bundes die Begründung
des konfessionellen Föderalismus der Neuzeit, so möchten wir ihn daran
erinnern, daß Zürich schon in den vorausgehenden Jahren das Christliche
Burgrecht mit Konstanz (1527), Bern und St. Gallen (1528), Basel (1529) und
anderen Orten abgeschlossen hatte, und daß 1529 die Christliche Vereinigung
zwischen den V katholischen Orten der Innerschweiz und Österreich zustande
kam. Mit dem Beitritt der 8 oberdeutschen Reichsstädte Straßburg, Ulm,
Konstanz, Reutlingen, Memmingen, Lindau, Biberach und Isny zum
Schmalkaldischen Bund zu Beginn des Jahres 1531 war der äußere Rahmen
dieses Bündnisses abgeschlossen.

Der zweite Teil der Darstellung wendet sich der Ausarbeitung und dem
Abschluß der Bundesverfassung zu. Zwar finden sich, wie F. nachweist,
bereits in den Bündnisentwürfen von 1529 Verfassungselemente, doch gingen
die Mitglieder des Schmalkaldischen Bundesvertrages erst auf dem Bundestag
zu Schmalkalden (Ende März-Anfang April 1531) an die Ausarbeitung einer
Bundesverfassung. Als Vorlage diente ein Verfassungsentwurf Kursachsens;
die Auseinandersetzung mit diesem Entwurf führte zum Straßburger
Verfassungsgutachten vom Mai 1531, das die Schaffung von zwei selbständigen
Bundesteilen mit eigenen KreisVerfassungen vorsah, zu deren oberdeutschem
Bundeskreis die Eidgenossen gewonnen werden sollten. Doch der Widerstand

der oberdeutschen und niederdeutschen Städte gegen diesen Plan
Straßburgs und die Weigerung Kursachsens, die zwinglischen Eidgenossen
in den Bund aufzunehmen, führte im Juni 1531 in Frankfurt zum Abbruch
der Verfassungsverhandlungen. Eine von Kursachsen auf Anfang Dezember
1531 nach Nordhausen einberufene Tagung beschloß, in Abwesenheit der
oberdeutschen Bundesstädte, eine nach fürstlichen Gesichtspunkten orientierte

Verfassung, wogegen die auf dieser Tagung erschienenen Vertreter
der niederdeutschen Bundesstädte protestierten. Weitere Verhandlungen
im Jahre 1532 führten zu keinem Erfolg. Erst äußerer Druck, vor allem die
drohende Haltung des Reichskammergerichts und anderer Gerichte in
Reformationssachen, trieb die Teilnehmer des Schmalkaldischen
Bundesvertrages zum Verfassungsbeschluß zu Schmalkalden vom 2. Juli 1533. Nach
der Beseitigung der letzten Widerstände und der Annahme des Verfassungsentwurfs

durch alle Bundesmitglieder konnte dieser am 23. Dezember 1535
als erste Bundesverfassung ausgefertigt werden. Mit dieser Ausfertigung ist
die Entstehung des Schmalkaldischen Bundes und seiner Verfassung
abgeschlossen, wenn auch der Beitritt zahlreicher neuer Bundesmitglieder
schon Ende 1526 die Abfassung einer zweiten Bundesverfassung erforderte.
Der Bund selber bildete eine Verteidigungsgemeinschaft evangelischer

171



Fürsten und Städte gegenüber allen Angriffen in Glaubenssachen (ohne die
sonst übliche Ausnehmung des Kaisers), und zwar in Form eines Länder- und
Städtebundes im Rahmen des Reichs.

Die ganze Abhandlung zeichnet sich durch gründliche Quellenforschung
und perfekte Kenntnis der einschlägigen Literatur aus. F. hat sich die Mühe

genommen, die endlosen Verhandlungen und Tagungen der Mitglieder des

künftigen Glaubensbündnisses und die Spannungen unter ihnen bis zum
Abschluß des Bundesvertrages und zur Abfassung der Bundesverfassung zu
verfolgen und dabei auch die führenden Persönlichkeiten, wie Philipp von
Hessen, Brück und Jakob Sturm, hervortreten zu lassen. Im Vergleich zur
1. Auflage (1956) ist die Darstellung in der vorliegenden neuen Auflage viel
eingehender. Dagegen ist die stoffliche Gliederung weniger befriedigend:
die Abhandlung gliedert sich in 16 Paragraphen, von denen einige 30 bis
50 Seiten umfassen, ohne weitere Unterteilung; dies erschwert die Übersicht
über den Gang der Entwicklung. Angesichts der unzähligen Tagungen und
Konferenzen und der jeweils zwischen ihnen liegenden Kontaktnahmen und
Ereignisse hätte eine stärkere Gliederung der einzelnen Paragraphen in
Unterabschnitte die aufeinanderfolgenden Etappen besser hervortreten
lassen; die Darstellung hätte dadurch an Übersichtlichkeit und Klarheit
bedeutend gewonnen. Um so dankbarer ist man F. für die abschließende
kurze Zusammenfassung.

Hervorheben möchten wir die zahlreichen «Exkurse», in denen F. zu
Einzelfragen, mit Hinweis auf die erschienene Literatur, kritisch Stellung
nimmt, und die abgedruckten Quellen, die auch den Wortlaut des 1.

Schmalkaldischen Bundesvertrages von 1531 und der 1. Bundesverfassung von 1535

enthalten.
F. hat mit dieser Monographie einen grundlegenden Beitrag geleistet zur

Bündnispolitik der protestantischen Stände und Städte des Reichs, deren
Schwächen deutlich zu Tage treten : unter den evangelischen Fürstentümern
und Städten bestanden nicht nur im dogmatischen, sondern auch im
politischen Bereich Differenzen, so etwa in der verschiedenen Einstellung zur
Frage des Widerstandsrechts gegen den Kaiser. In den langwierigen
Verhandlungen, die schließlich zum Bundesvertrag und zur Bundesverfassung
führten, kommt immer wieder der ständische Unterschied zwischen Fürstentümern

und Städten zur Geltung. Hellmut Gutzwiller

P. Mauritius Fürst OSB: Die Wiedererrichtung der Abtei Beinwü und ihre
Verlegung nach Mariastein (1622-1648). Jahrbuch des Historischen Vereins
des Kantons Solothurn 1964. 262 S.

P. Mauritius Fürst behandelt in seiner Arbeit die wohl entscheidendsten
Jahrzehnte der Mariasteiner Klostergeschichte: die Heranbildung eines

neuen Konventes unter der Administratur des Rheinauer Mönchs P. Urs Buri
und die Translation des Klosters von Beinwil nach Mariastein unter Abt
Fintan Kieffer.

Das Klösterchen Beinwil im solothurnischen Lüsseltal war in der Zeit des

Investiturkampfes (1085) entstanden und der Hirsauer Reform verpflichtet.

172



Der Entwicklung der Abtei waren bestimmte Grenzen gesetzt, die zum Teil
durch die abseitige Lage, zum andern Teil durch verschiedene Schicksalsschläge

bedingt waren. 1555 war das Kloster vollständig ausgestorben.
Damals nahm sich besonders der Rat von Solothurn als Kastvogt des Klosters
an und berief zuerst den Prior von St. Urban zum Administrator von Beinwil.
Diese Administratur wurde von Mönchen aus Einsiedeln fortgesetzt und
ging schließlich ans Kloster Rheinau über, das in Pater Urs Buri, einen
gebürtigen Solothurner, den Erneuerer des Gotteshauses stellte. Das große
Verdienst dieses Administrators war es, daß er einen lebenskräftigen Konvent
heranbildete. Fand er bei seiner Ankunft 1622 nur einen Pater und zwei
Novizen vor, so konnten nach seinem Tode die sieben Konventualen - 109

Jahre nach dem Tode des letzten Abtes von Beinwil - wieder ein eigenes
Oberhaupt wählen. In knapp elf Jahren hatte Pater Urs Buri das Klösterchen

in monastischer, pastoreller und ökonomischer Hinsicht umgestaltet.
Sein Nachfolger, Abt Fintan Kieffer, konnte nun das begonnene Werk
fortsetzen und durch die Übersiedlung nach Mariastein in der Intention
seines Vorgängers vollenden.

Die Darstellung dieser entscheidenden Jahrzehnte gibt einen anschaulichen

Einblick in die Sorgen und Nöte einer Mönchsgemeinschaft, die auf
der ganzen Linie wieder neu beginnen mußte. Wohl am einfachsten ging es

mit der inneren Reform, da der Administrator aus Rheinau neu beginnen
konnte und mit traditionsbehafteten Widerständen wenig zu rechnen hatte.
Viel schwieriger gestaltete sich die ökonomische Reform, galt es doch, den
Bauern gegenüber halb vergessene Rechtstitel wieder geltend zu machen und
den Lebensunterhalt des ohnehin nicht begüterten Klosters zu sichern.

Sehr viel Geschick erforderte die rechtliche Lage des Klosters von den
beiden Reformoberen. Beinwil war nicht exemt und unterstand der
Jurisdiktion des Bischofs von Basel. Dieser Umstand erschwerte dem Kloster
den Eintritt in die schweizerische Benediktinerkongregation, die bisher nur
exemte Klöster in ihre Reihen aufgenommen hatte und natürlich auch nur
bei exemten ihre Reformbeschlüsse reibungslos durchführen konnte.

Doch der Bischof von Basel wollte nicht ohne weiteres auf seine bisherigen
Rechte verzichten. Wie der Beitritt zur schweizerischen Benediktinerkongregation

hatte auch die Verlegung von Beinwil nach Mariastein ihre
lange dornenvolle Geschichte. Den Mönchen und auch dem Rat von
Solothurn wäre an sich die Translation nach dem Wallfahrtsort Oberdorf bei
Solothurn sympathischer gewesen, aber dieser Ort lag in der damaligen
Diözese Lausanne, und der Basler Oberhirte legte Wert darauf, daß das

Jurakloster unter seiner Jurisdiktion verblieb. So trat dann der Wallfahrtsort
Mariastein in den Vordergrund.

Mit Recht hat der Historische Verien des Kantons Solothurn diese Dissertation

in die Reihe seiner Jahrbücher aufgenommen, denn P. Mauritius Fürst
behandelt diesen Abschnitt der Klostergeschichte so umfassend, daß nicht
nur die schweizerische Kirchengeschichte, sondern auch die Solothurner
Geschichte bereichert wird. Ihr allgemeiner Wert liegt wohl darin, daß an
einem Einzelfall Mühe und Arbeit nachtridentinischer Reform dargelegt
wird. P. Leo Ettlin

173



Hermann Schlapp: Dionys Graf von Rost, Reichsfürst und Bischof von
Chur 1777-1793. Ein Beitrag zur Geschichte des Bistums Chur im Zeitalter
des Josephinismus. Sonderdruck aus dem 93. Jahresbericht der Hist.-
Antiquar. Gesellschaft des Kantons Graubünden. Gasser und Eggerling,
Chur 1964. 155 S. mit einem Porträt und einer Stammtafel.

Im vergangenen Jahrzehnt sind verschiedene Dissertationen zur
Bündnergeschichte erschienen, aber keine stellt einen so wertvollen Beitrag zur
Geschichte des Bistums dar wie die Zürcher Arbeit von H. Schlapp. Auf Grund
eines ebenso umfassenden wie gewissenhaften Studiums in- und ausländischer
Quellen bietet sie ein anschauliches Bild des österreichischen Barockfürsten.

Der Tiroler Dionys von Rost kam nach Besuch der Ritterakademie Ettal
nach der rätischen Hauptstadt, wo er mit 18 Jahren Domherr wurde. 1755,
Graf von Kost war eben 39j ährig, bestanden für ihn gute Aussichten auf die
Bischofswürde; aber gestützt auf Artikel 18 des Ilanzer Artikelbriefs vom
25. Juni 1526 gelang es den Führern des Gotteshausbundes, den
landesfremden Kandidaten zugunsten von Johann Anton von Federspiel
auszuschließen. Dafür wurde v. Rost 1777 einmütig zum Oberhaupt der Diözese
erkoren und dank seinen Vermittlergaben vermochte er rasch die Differenzen
zwischen Gotteshausbund und Hochstift beizulegen. Die weltliche
Herrschaft des Churer Bischofs war seit dem 14. Jahrhundert im Sinken begriffen.
Auch Dionys von Rost konnte diese Entwicklung nicht aufhalten. In
Graubünden selber mußte er 1783 die sog. fürstbischöfliche Straße von Chur bis
zur Tardisbrücke an die Drei Bünde abtreten. Für seine Besitzungen im
Vintschgau und im Vorarlberg mußte er öfters bangen. Den staatlichen
Reformplänen begegnete von Rost zwar mutig, mußte sich aber früher oder
später den Neuerungen beugen.

Der Schilderung des Bistums Chur und dem Verhalten seines Oberhirten
widmet Schlapp den wichtigsten Teil seiner Dissertation und folgt dabei im
allgemeinen dem Dokumentarwerk von F. Maass. H. Riesers Untersuchung
konnte der Autor nicht mehr berücksichtigen, aber es wäre wohl noch möglich

gewesen, den von Ed. Winter vertretenen Standpunkt (dieses Buch ist
1962 in 2. Auflage erschienen) einzubeziehen.

Der Josephinismus traf in erster Linie die 13 im Vorarlberg und im Vintschgau

gelegenen Klöster des Bistums Chur. Sie wurden etwa auf die Hälfte
reduziert. Der Protest des Bischofs nützte nichts. Da das Churer Hochstift
im 18. Jahrhundert kein eigenes Priesterseminar besaß, bereitete die Bildung
der Geistlichkeit dem Bischof Dionys schwere Sorgen. Jahrelang kämpfte er
um die Errichtung einer theologischen Lehranstalt in Rankweil, konnte aber
sein «Herzensanliegen» nicht verwirklichen. So mußten die Alumnen des
österreichischen Teiles seines Bistums ein Jahrzehnt lang an dem vom neuen
Geist durchsetzten staatlichen Generalseminar in Innsbruck studieren.

Die schwerste Krise erlebte die Diözese 1784 und in den folgenden Jahren,
als der «Erzsakristan des Heiligen Römischen Reiches» das Bistum Chur
teilen wollte. Diesmal setzte Dionys von Rost seine ganze diplomatische
Kunst ein und es gelang ihm mit einem geschickt formulierten Hinweis auf
die Erhaltung des österreichischen Einflusses in den Drei Bünden, die
geplante Aufspaltung abzuwenden.

174



D. von Rost war nicht nur ein Anhänger der alten Ordnung, sondern
auch ein Mann des Friedens. Als die Vorarlberger im Mai und Juni 1789

gegen die kirchenpolitischen Neuerungen Josephs II. aufstanden, besänftigte
er auf einer anstrengenden Pastoralvisitation die erregten Gemüter und
stellte die Ruhe wieder her. Den bald darauf folgenden Ausbruch der Französischen

Revolution betrachtete er als «Einsturz aller zeitlichen und ewigen
Wohlfahrt» und unterstützte tatkräftig das Reich im Krieg gegen den
3. Stand.

Freund und Feind begegnete der Bischof mit Klugheit und Mäßigung.
Wichtige Entscheidungen traf er erst nach Rücksprache mit dem
Domkapitel und den Ordinariaten Süddeutschlands. Seine Stellung zwischen
Kaiser und Papst, als Suffragan des Mainzer Kurfürsten und als Mitglied
des deutschen Episkopats verlangte von ihm großes diplomatisches Geschick.
Wenn er auch kaisertreu blieb, so litt er schwer unter dem österreichischen
Staatskirchentum. «Mit guten Büchern bezwang er den Ekel vor der Unbill
seiner Zeit» (Eichhorn).

Schlapps Dissertation hinterläßt trotz der hie und da eingeschlichenen
Druckfehler einen sehr guten Eindruck. Sie ist klar aufgebaut und flüssig
geschrieben. Wir schätzen auch die Abhandlung, weil sie quellenmäßig
solid fundiert und mit einem umfangreichen Personen- und Ortsverzeichnis
versehen ist. Zum Schluß darf erwähnt werden, daß diese Arbeit auf
Anregung des Disentiser Stiftsarchivars Dr. P. Iso Müller entstanden ist, der
schon verschiedene Bündner Doktoranden mit Wort und Tat unterstützt hat.

Paul Tomaschett

Assemblée générale annuelle de

l'Association des historiens catholiques de la Suisse

(Estavayer-le-Lac, 26 avril 1965)

Notre association a tenu ses assises annuelles à Estavayer-le-Lac.
Ouvrant la séance administrative à 11 h. 45, dans une salle de l'Hôtel du

Cerf, le R. P. Rainald Fischer, président, souhaita la bienvenue à une trentaine

de participants, puis le secrétaire donna lecture du procès-verbal de
l'assemblée générale de Schwyz. Ce compte rendu étant adopté, le R. P. Rainald

présenta son rapport annuel. Après avoir évoqué la mémoire de trois
membres disparus dans l'année, Josef Hüssler, Paul de Pury et Hans
Portmann, le R. P. Rainald se dit heureux de pouvoir annoncer l'admission de
onze nouveaux membres individuels et sept membres collectifs. Passant à

l'activité proprement dite de l'association, le président déclara que l'année
écoulée avait surtout été marquée par la manifestation organisée à Fribourg

175


	Rezensionen = Comptes rendus

