
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 59 (1965)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Festschrift Hans Foerster zum 75. Geburtstag. Mit 1 Porträt und 1

Faksimiletafel. Freiburger Geschichtsblätter, Band 52 (1963/64). Freiburg Schweiz,
Paulusdruckerei 1964. XII-256 S.

Die Festschrift, mit welcher Schüler und Freunde den frühern Freiburger
Dozenten für Historische Hilfswissenschaften Prof. Dr. Hans Foerster zu
seinem 75. Geburtstag (17. IV. 1964) ehren wollten, ist zur Gedenkschrift
geworden. Der Jubilar erlebte das Erscheinen seiner Festschrift nicht mehr;
denn am Eidgenössischen Bettag wurde er in die ewige Heimat abberufen.
Der deutsche geschichtsforschende Verein des Kts. Freiburg übernahm die
Festschrift für den 52. Band seiner Freiburger Geschichtsblätter. Der Nachfolger

Foersters Pascal Ladner würdigt das akademische Wirken des Jubilars.
Dann folgt die Liste von Foersters Veröffentlichungen. Die 13 Beiträge der
Festschrift berücksichtigen meist die Forschungsinteressen des Jubilaren:
Histor. Hilfswissenschaften, Geschichte des Mittelalters und der
Reformationszeit, rheinländische und Schweizergeschichte.

Der St. Galler Stiftsarchivar Paul Staerkle behandelt eine Gruppe von
31 rätischen Urkunden des Stiftsarchivs St. Gallen. 19 dieser Dokumente
wurden auf der alten Gerichtsstätte Rätiens im vorarlbergischen Rankweil
ausgestellt. Staerkle schildert die dortigen interessanten Kanzleigebräuche,
erwähnt vor allem die Dorsualnotizen mit kurzen Inhaltsangaben, welche
jedes Stück rasch auffinden ließen, ohne daß man die Urkunde erst mühsam
entfalten mußte. Bis in die letzten Eigenheiten der Schriftzüge gehende
Erforschung erlauben dem Verfasser nachzuweisen, daß der jeweilige Schreiber
der Urkunde auch die Rückvermerke anbrachte. Die Ausführungen Staerkles
sind überaus lebendig geschrieben, auch bedeutsam, weil er nachweisen kann,
daß das vorarlbergische Kloster Tuberis, dessen Existenz verschiedentlich
in Frage gestellt worden ist, wirklich bestanden hat.

Karl Pellens versetzt uns mit seiner Studie «Unitas ecclesiae» ins 11.
Jahrhundert. Ulrich Hütten, der Publizist der Reformationszeit, entdeckte 1519
in der Klosterbibliothek von Fulda eine nicht näher bezeichnete Schrift,
deren Text er 1520 herausgab und zwar unter dem selbstgewählten Titel
« De unitate ecclesiae conservanda ». Pellens schlägt aber mit guten Gründen
eine andere Benennung des Traktates vor, «De statu huius temporis ecclesiae»,

Worte, mit denen der Verfasser selbst, wohl ein Mönch der Abtei Hersfeld

(um 1090/93) den Inhalt seiner Schrift bezeichnen wollte. Der Anonymus
Hersfeldensis nimmt zu den kirchenpolitischen und theologischen Ideen und

67



Argumenten im Kampf zwischen Papsttum und Kaisertum in den letzten
Jahrzehnten des 11. Jh. Stellung. Er anerkennt durchaus die Rechte der
Römischen Kirche im geistlichen Bereich. Aber er steht auf kaiserlicher Seite,
der gottgesetzten Gewalt, die dazu berufen sei, auch innerhalb der Kirche
die Ordnung aufrecht zu erhalten. Hauptanliegen ist dem Anonymus Hers-
feldensis die Einheit der Kirche, die auf der Harmonie von Priestertum und
imperialer Gewalt beruhe. Die Anhänger Papst Gregor VII. hätten sich gegen
die gottgesetzte kaiserliche Gewalt aufgelehnt, es sei an ihnen, wieder zur
Einheit der Kirche zurückzukehren. Der Anonymus Hersfeldensis sucht seine
Auffassung von Kirche und Staat mit einer Reihe von interessanten
Argumenten theologisch zu untermauern. Er ist zwar keineswegs einseitiger
Parteimann, würdigt aber die Bevormundung der Kirche, wider die sich die
Gregorianer auf ihre Art zur Wehr setzten, viel zu wenig. Die Studie
vermittelt lebendigen Einblick in die Denkweise der Antigregorianer. Weder
ganz verständlich noch glücklich erscheint mir S. 25 der Passus : « Hier ist aber
auch das Zusammenwachsen der ecclesia catholica aus den vielen Kirchen
betont, die Gemeinsamkeit der vielen in der unitas. Soll sich das gegen die
gregorianische Einheitsidee richten, gegen die Auffassung, daß die ecclesia
Romana allein die ecclesia universalis sei? Jedenfalls weiß sich der
Hersfelder Mönch froh in weltweiter Gemeinschaft : Deus te per orbem terrarum
sancta confitetur ecclesia. Seine Unitas-Idee ist also frei von jeder Einengung
auf 'Rom'».

Peter Rück versucht in seinem Beitrag die Basler Bildungsgeschichte des
12. Jh. aufzuhellen, ein dornenvolles Unterfangen, angesichts der
außerordentlich spärlichen Quellen. So wird am Domstift zuweilen ein Scholasticus
genannt, den Rück aber mit kritischem Sinn nicht unbedingt als amtierenden
Schulmeister erklärt. Rück sieht sich veranlaßt, auch Urkundenschrift und
Urkundentexte heranzuziehen und baut geschickt ein, was aus der
allgemeinen Bildungsgeschichte des Hochmittelalters bekannt ist. Sodann prüft
er den Einfluß der Klöster im alten Bistum Basel auf das geistige Leben am
Domstift. Auf 60 Seiten wird uns so eine Fülle interessanter Einzelheiten
geboten, mit reichen Quellen- und Literaturzitaten untermauert. Von einigen
Basler Bischöfen des 12. Jahrhunderts erhalten wir eine anschauliche
biographische Skizze. - Überflüssig finde ich Rucks Bemerkung, Rudolf Wackernagel

habe in seiner «Geschichte der Stadt Basel» eine künstliche Trennung
zwischen der bischöflichen und der bürgerlichen Stadt vollzogen, wo doch
Wackernagel auf S. 9 seines ersten Bandes schreibt: «Stadt und Bistum
erscheinen als eine Einheit». Ein Versehen ist es wohl, wenn Rück auf S. 59

vom ehemaligen Augustinerstift St. Urban spricht, und dabei ausgerechnet
jene Arbeit zitiert, die schon vor 35 Jahren klar nachwies, daß die Kirche
zu Kleinroth, wo sich die von Lützel ausgesandten Zisterziensermönche zuerst
niederließen, bevor sie nach Tundwil, dem nachherigen St. Urban
übersiedelten, eine Eigenkirche der Freiherren von Langenstein war und keineswegs

ein Augustiner-Chorherrenstift.
Paul Ludwig Feser schildert in seiner biographischen Studie «Bischof

Berthold von Livland (1196-1198)», wie um 1180 der Segeberger Augustiner-
Chorherr Meinhard bei den Liven im heutigen Estland-Lettland auf fried-

68



liehe christliche Weise zu missionieren begann, wie ihm in der Bischofswürde
der Zisterzienserabt Berthold von Loccum folgte, unter dem schließlich eine

Art Kreuzfahrt gegen die halsstarrigen Liven unternommen wurde, eine

wenig ansprechende Form der Glaubensausbreitung, die nicht umsonst
Rückschläge zeitigte. Die Päpste warnten eindringlichst davor, jene Völker gar
zu unterjochen. Die Preußen schlugen die Mahnungen aber in den Wind.
Die Studie bietet wertvolle Einblicke in die Missionierungsmethode für die
Jahre, die der Schwertmission voraufgehen.

Pascal Ladner beschreibt ein Zisterzienser Graduale aus Hauterive, heute
Mskr. F IX 68 der Universitätsbibliothek Basel. Das prächtige liturgische
Buch entstand nach 1175 wohl im Kloster Hauterive und wurde, wie Ladner
dank einer gründlichen Erforschung der Handschrift zu beweisen vermag,
nach 1260 dem Zisterzienserinnenkloster Maigrauge in Freiburg geschenkt.

Eine methodisch treffliche Arbeit stellt die genealogische Studie von Jean
Schoos «Zur Herkunft des Hochmeisters des Deutschen Ordens Karl von
Befort-Trier (1311-1324)» dar. Der Basler Staatsarchivar A. Bruckner
veröffentlichte bisher unbekannte Nachrichten zur Geschichte des Grafenhauses
von Neuenburg, die er im Mskr. 4820 der Stadtbibliothek in Neuchâtel,
einem Chorbuch der Neuenburger Stiftskirche, entdeckte.

Eugen Gruber schildert uns den Zuger Hans Seiler, der von etwa 1420 bis
um 1503 lebte, als Stadtschreiber um 1460 die Leitung der Zuger Kanzlei
übernahm und seit 1463 auch das Amt des Landschreibers des Standes Zug
ausübte. Wir vernehmen von Seilers umsichtiger Kanzleitätigkeit und seiner
Rolle als Tagsatzungsbote. Seiler, ein frommer Mann, förderte den Bau der
Zuger St. Oswaldskirche, holte 1485 im Kloster Weingarten sogar eine

Oswaldsreliquie und schrieb mit seiner schönen Schrift die Jahrzeitbücher
von St. Michael in Zug und der Pfarrkirche zu Cham.

P. Mauritius Fürst berichtet anschaulich, wie der 1413 zum Abt des

Benediktinerklosters Beinwil gewählte Heinrich Rotacker sich umsonst
bemühte, den kläglichen ökonomischen Zustand seiner Abtei zu verbessern
und wie Beinwil damals in jene Zone geriet, wo sich die Städte Basel und
Solothurn gegenseitig an der Ausdehnung ihres Territoriums zu hindern
suchten. Abt Rotacker, 1428 Weihbischof von Basel, gab 1430 die Verwaltung
von Beinwil auf und übersiedelte nach der Rheinstadt, wo er bis zu seinem
Tode 1440 im Dienste des Bistums wirkte.

Aus dem Aufsatz von Karin Schneider vernehmen wir vom seelsorgerlichen
Wirken des süddeutschen Dominikaners Georg Walder mit dem Zunamen
Pistoris, der als Prior von Nürnberg (1429-34) und Wien mit Eifer und Erfolg
für die Erneuerung verschiedener Klöster seines Ordens arbeitete.

«Weingartner Urkundenformeln aus Ludwigsburger Archivbeständen»
lautet der Beitrag, in dem P. Gebhard Spahr interessante Einzelheiten über
Güter- und Lehensverleihungen, Notariatsinstrumente, Gerichtsverhandlungen,

Urfehden u. a. m. vermittelt. Die Studie regt zu ähnlichen Zusammenfassungen

des Urkundenbestands anderer Klöster an.
Theresia Zimmer schildert, wie die mächtige Abtei St. Maximin bei Trier

in den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts ihre umfangreichen
Archivbestände mustergültig ordnete und das Klosterarchiv so gut in Sicherheit

69



brachte, daß es die Stürme der Reformationszeit überstand. Diese Arbeit
ist von besonderer archivgeschichtlicher Bedeutung.

Die Festschrift schließt mit einem spannenden Kapitel Konzilsgeschichte
des 19. Jahrhunderts aus der Feder von Victor Conzemius. Vom 17. XII. 1869
bis zum 29. VII. 1870 brachte die Augsburger Allgemeine Zeitung, das
führende liberale Blatt Deutschlands, eine Folge von Berichten zum
Vatikanischen Konzil, die derartiges Aufsehen erregten, daß das Blatt Tausende
von Abonnenten gewann. Schon im Sept. 1870 gab ein anonymer «Quirinus»
diese Briefe in einem Bande gesammelt heraus und rasch folgte in London
eine englische Ausgabe. Wer verbarg sich unter jenen «Römischen Briefen
vom Konzil», die dem Konzil und dem kommenden Dogma von der Unfehlbarkeit

des Papstes feindlich gesinnt waren und in deutschen Landen (und
auch in der Schweiz) für eine entsprechende Stimmung sorgten Conzemius
ist es dank methodisch ausgezeichneter Forschungen gelungen, den Anteil
Döllingers sowie seines Schülers und Freundes Lord E. Acton, des bayerischen
Diplomaten Graf Arco und anderer an diesen «Römischen Briefen» genau
aufzuzeigen. Eine ausgezeichnete tabellarische Übersicht verschafft darüber
restlose Klarheit.

Wir freuen uns, daß im Jahre, da die Universität Freiburg auf ihr 75 jähriges

Bestehen zurückblicken konnte, auch diese wertvolle Schrift aus dem
Gebiet der Geschichte, Kirchengeschichte und der Historischen Hilfswissenschaften

erscheinen konnte. Alfred Haberle

Corolla Heremitana. Neue Beiträge zur Kunst und Geschichte Einsiedeins
und der Innerschweiz. In Verbindung mit Albert Knöpfli und P. Maximilian
Roesle hg. v. Alfred A. Schmid. Ölten und Freiburg i. Br. (Walter-Verlag)
1964 Festschrift für Linus Birchler zum 70. Geburtstag). 462 S., 143 Abb.
und 12 Falttafeln.

Um die Aufsätze alle würdigen zu können, möchte der Rezensent so
vielseitig wie der Jubilar sein!

1. Victor H. Eibern, Das frühmittelalterliche Bursenreliquiar von Muotathal

(15-31). Birchlers Datierung in das letzte Drittel des 8. Jh. wird bestätigt
und bis zum Anfang des 9. Jh. erweitert. Die Darstellung auf der Hauptseite
des Reliquiars reiht sich in den kosmologischen Svmbolkreis der « tria genera
animantium» in der Umgebung des Kreuzes, der das Mysterienbild der
trinkenden Hirsche (Psalm 41/42) einbezieht. Der Verfasser glaubt, durch
ikonographische Vergleiche die Burse dem westlichen Alpenland zuweisen
zu können.

2. P. Cunibert Mohlberg, Die bedeutendste liturgische Handschrift der
Schweiz, der sogenannte «Triplex», und ihre Probleme (33-38). Die
Handschrift, um das Jahr 1000 entstanden, gelangte im Zweiten Villmergerkrieg
aus dem Stift St. Gallen nach Zürich, wo sie heute als C 43/272 in der Zentral-
bibüothck liegt. Sie enthält gelasianische, giegorianische und ambrosianische
Messetexte; Teile wurden schon 1777 durch Abt Gerbert in St. Blasien
herausgegeben. Die Verteilung der verschiedenen Schreiberhände auf die 40 Lagen
des Bandes läßt darauf schließen, daß er in einem Zug aus einer möglicherweise

bedeutend älteren Handschrift kopiert worden ist.

70



3. Albert Knoepfli und Hansrudolf Sennhauser, Zur Baugeschichte von
St. Otmar auf Werd (39-80). Insel und Kapelle am Ausfluß des Untersees
gehören zur Pfarrei Eschenz (TG), die 958 Einsiedler Kollatur wurde. Die
Autoren können «auf Grund urkundlicher und archäologischer Belege die
Baugeschichte des Otmarsheiligtums sozusagen lückenlos zurückverfolgen».

Falttafeln mit einer Patroziniumskarte (nach Johannes Duft),
steingerechte Aufnahmen der Boden- und Maueruntersuchungen von 1962
(örtlicher Grabungsleiter Richard Strobel/Regensburg), Rekonstruktionszeichnungen

und 19 Photographien dokumentieren den Text. Die Vita des st.
gallischen Abtes Otmar ist eng mit der Vorgeschichte zur gewaltsamen
Aufhebung des alemannischen Herzogtums im Jahre 764 verknüpft. Otmar
wurde gestürzt und auf Werd in einem festen Haus in Gewahrsam gehalten.
Dessen Fundamente scheinen in einem gedrungenen Mauerrechteck (Periode I)
gefunden worden zu sein. Otmar wurde wohl außerhalb des Hauses bestattet,
wie Legende und Ausgrabung übereinstimmend bezeugen. Der erste Kapellenbau

ist nach der Rekognition der St. Galler Otmars-Reliquien im Jahre 864
anzusetzen; eine merkwürdige Holzkonstruktion über dem Grab wurde
damals durch ein ummauertes Kenotaph abgelöst. Die Schenkungsurkunde
von 958 nennt im Pfarrsprengel Eschenz zwei Kirchen, das Einsiedler
Kirchenverzeichnis von 970 ausdrücklich die Patrozinien St.Vitus und St. Otmar.
Damit ist Periode II auf hundert Jahre genau datiert. Der Aufsatz ist als
eine wichtige Vorstudie für die Auswertung der Grabung anzusehen, die
gegenwärtig in der Kathedrale St. Gallen durchgeführt wird.

4. Albert Bruckner, Zur Datierung annalistischer Aufzeichnungen aus
Einsiedeln (81-100). Die wegen ihres Verhältnisses zur verlorenen
Schwäbischen Weltchronik (verfaßt um 1040) und Hermannus Contractus historio-
graphisch besonders wichtigen «Annales Heremi» (Cod. 29 und 356) lassen
sich durch minutiöse Untersuchungen genau datieren : Eins. 356 wurde im
Jahre 970 (Karfreitag am 25. März) hergestellt und von 972 bis 1064 meist
zeitgenössisch von sieben Händen fortgesetzt. Der ältere Annalentext von
Eins. 29 kopiert, von kleinen Änderungen abgesehen, die Jahre 939 bis 966
(recte 965) aus Eins. 356, entstand also nach 970, der erste Fortsetzer notiert
zum Jahr 979 als lokales Naturereignis ein Nordlicht, so daß die Entstehung
von Cod. 29 auf neun Jahre genau bestimmt ist.

5. P. Ephrem Omlin, Das ältere Engelberger Osterspiel und der Cod. 103
der Stiftsbibliothek Engelberg (101-126). Das vom Einsiedler P. Anselm
Schubiger im Jahre 1S76 veröffentlichte Osterspiel, ein frühes Beispiel einer
liturgieverbundenen Osterfeier, konnte nicht mehr im Original aufgefunden
werden, weil die Codexbezeichnung des Erstdruckes ein Versehen enthielt.
P. Omlin hat das Osterspiel im Codex Engelbergensis 103 (alte Signatur I
5/39), fol. 123v, wiederentdeckt und ediert es nun in Photographie und
moderner Choralnotation. Hagiographische Gründe sprechen für eine
Herkunft der Handschrift aus der Rheinpfalz (ehem. Benediktinerkloster Disi-
bodenberg), paläographische für eine Entstehungszeit zu Beginn des 13.
Jahrhunderts. Möglicherweise gelangte des Offizium nach dem Brand von 1449
aus der inzwischen zisterziensisch gewordenen Abtei Disibodenberg ins
Frauenkloster Engelberg.

71



6. P. Iso Müller, Die bündnerische Wallfahrt nach Einsiedeln (127-136).
1461 werden zwei Brüder von Samnaun wegen eines Todschlages zu einer
Bußwallfahrt nach Einsiedeln verpflichtet. Im Jahre 1515 stellte das Kloster
einen romanisch sprechenden Beichtvater an. Die Rätoromanen haben auch
einen eigenen Namen für Unsere Liebe Frau in Einsiedeln: Nossadunnaun.
Die Kraft der Wallfahrt erhellt aus den Angriffen der Reformatoren. Der
Bischof von Chur, das Frauenkloster Münster/Müstair und die Benediktiner
von Disentis pflegten im 17. und 18. Jahrhundert freundschaftliche
Beziehungen zum Finstern Wald. Das Einsiedler Mirakelbuch unterrichtet über
die Volksfrömmigkeit und über die oft beschwerlichen Pilgerwege.

7. Ernst Murbach, Das Einsiedler Gnadenbild und seine Zeitverwandten
(137-153). Birchlers Datierung um 1450 wird anhand der überreichen Literatur

zum Weichen Stil (Ilse Baier-Futterer bestätigend) zu 1440 präzisiert
und seine Lokalisierung «Süddeutschland» auf «Werkstatt Hans Strigels des
Älteren» eingeengt. Hans Wentzels Vermutung, die Einsiedler Muttergottes
sei von Anfang an als Figur zum Bekleiden geschnitzt worden und entbehre
deshalb eines Mantels, wird auf formkritischem Wege bestätigt (Wentzel,
«Bekleiden von Bildwerken», in Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte
H/1948).

8. Alfred A. Schmid, Zur Kenntnis des gotischen Münsters von Einsiedeln
(155-188). Aus der mit ungezählten Quellenstücken und Bilddokumenten
belegten Baugeschichte sei hervorgehoben, daß sich der oft mit der Bautätigkeit

im letzten Jahrzehnt des 15. Jh. in Verbindung gebrachte Hans Niesen-
berg, Münsterbaumeister in Freiburg i. Br. und Dombaumeister in Mailand,
in Einsiedeln nicht nachweisen läßt, daß zu Beginn des 16. Jh. die Bauhütte
mindestens fünf Steinmetzen umfaßte (nach dem Zürcher Glückshafenrodel
von 1504), was auf rege Arbeit schließen läßt, und daß das Obere Münster
nach 1513 (Vollendung der illustrierten Luzerner Chronik Diebold Schillings)
ein Querschiff mit Dachreiter erhielt. Der Hinweis auf das schon von Abt
Raimund Tschudy zitierte Visitationsprotokoll von 1579, das als alleinige
Quelle eine Krypta unter dem Hochaltar nennt, wird zu einer neuen
Untersuchung der Chronologie der romanischen Klosterkirche von Einsiedeln
führen, die ein wichtiges Glied in der Reihe kurzgedrungener Reformklösterkirchen

des 11. Jh. bildet. Zum Schluß bespricht Schmid einige teilweise
unpublizierte spätgotische Architekturfragmente wie Konsolen und Schlußsteine.

9. Otto Mittler, Abt Augustin Hofmann (1600 bis 1629) und Einsiedeins
Beziehungen zu Baden (189-203). Abt Augustin war der Sohn des aus einer
angesehenen Badener Familie stammenden Schulmeisters in Einsiedeln und
Baden und späteren Leutpriesters daselbst, Andreas Hofmann, dessen
Lebenslauf der Verfasser der «Geschichte der Stadt Baden» berichtigt. Familienbande

knüpften unter Abt Augustin jene Beziehungen enger, die schon zum
Frauenkloster Fahr bestanden und welche auch die von Geistlichen oft
benützten Bäder zu Baden und die Wallfahrt nach Einsiedeln vermitteln.

10. Paul Kläui, Der Streit um Todfall und Huldigung in Stäfa (205-214).
Der Streit zwischen dem Kloster Einsiedeln als Inhaber des Niedergerichts
über die unfreien Gotteshausleute und der Stadt Zürich als dem Hochge-

72



richtsherrn in der zweiten Hälfte des 16. und in der ersten Hälfte des 17.
Jahrhunderts beleuchtet nicht so sehr einen konfessionellen Gegensatz als die
Entwicklung zur Geldwirtschaft (Todfall) und zur Vereinheitlichung des
Rechts (Besiegelung, Huldigung), was Kläui modellhaft darzustellen gelingt.

11. Heinrich Peter, Die beiden Einsiedlerhöfe in Zürich (215-242). Der
Verfasser, Bearbeiter des letzten Bandes der « Kunstdenkmäler des Kantons
Zürich», stellt auf Grund von Schrift- und Bildquellen Geschichte und
Baugeschichte vom 13. zum 19. Jh. der Einsiedlerhöfe in Zürich dar, die dem
Kloster nicht nur als Absteigequartier, sondern auch als Verwaltungssitz für
den Streubesitz in den heutigen Kantonen Aargau und Zürich dienten.

12. P. Heinrich Suso Braun, Bühnenkünste des Einsiedler Barocktheaters
(243-289). Braun arbeitet an einer Theatergeschichte des Klosters. Der Aufsatz

über die Bühnenkünste ist nicht etwa nur ein Vorabdruck eines Kapitels,
sondern vollkommen in sich geschlossen; dabei geht es nicht um den
Antiquitätenreiz kurioser Maschinen, sondern «die Wesensmitte jenes Theaters».
Einsiedeln kannte drei Theater: das aus den Prozessionen sich verselbständigende

Wallfahrtstheater mit 8000 bis 20 000 Zuschauern, die Schulbühne mit
Gelegenheitsstücken und die Aufführungen der Dorfleute mit Sternsinger-,
Weihnachts- und Fastnachtsspielen, aber auch geistlichen, antiken und
vaterländischen Stoffen; dazu kamen noch Wandertruppen. In dem Maße, als das
Drama literarische Kunstform wurde, trat die optisch-extravertierte Theatra-
lik mit ihren Feuer- und Wassereffekten, mit ihren Prunkkostümen und
gewaltigen Aufzügen im Stil des späten 17. Jh. zurück. Im Wallfahrtstheater
entwickelte sich gleichzeitig die Rosenkranzbruderschaft zur festen
Spielgemeinde. Die Schulbühne wurde um 1740 so gut wie ständig im Festsaal des
Klosterneubaues eingerichtet und hatte die Form einer dreiteiligen «kubischen

Simultanbühne» (mit Proszenium), welche einen häufigen Szenenwechsel

begünstigte. Improvisierte Einrichtungen waren die Kirchenraum-
bühnen, auf denen bei Festen oder als Begleitung zu Predigten Scenae mutae
gespielt wurden. Im Freiraumtheater herrschte während des letzten Viertels
des 17. Jh. eine ganz dem Stoff angepaßte Vielgestalt: Mehrortbühnen mit
verschiedenen Bühnen für die Spielabschnitte, Einortbühnen, bloße
Szenenmarkierung mit plastischen Elementen oder Maschinerien. Die Beschränkung
auf die Einortbühne mit Kulissensätzen führte im Jahre 1750 zum Bau eines
festen Theaters. Die Eigenheiten des Einsiedler Theaters sind in mannigfachen

Vergleichen mit dem jesuitischen und anderen klösterlichen Theatern
dargestellt.
v 13. Dora Fanny Rittmeyer, Von der Schale St. Gerolds im Stift Einsiedeln
291-305). Im Jahre 1946 gelang es der Verfasserin, die Rapperswiler Gold-
schmiedemarke CD, bisher Georg Dumeisen gelesen, dem Caspar Dietrich
zuzuweisen. Die Schale des Hl. Gerold (gest. 978) - die Propstei dieses Namens
im Vorarlberg gehört noch heute zu Einsiedeln - eine Reliquie, wurde nicht
schon bei der Reliquienhebung im Jahre 1662, sondern wahrscheinlich erst
nach 1678 von Dietrich gefaßt.

14. Norbert Lieb, Zwei Einsiedler Grundrisse in Ottobeuren (307-318).
Der Neubau des Stifts in Ottobeuren wurde 1710 geplant, und es ist
wahrscheinlich, daß damals die neu veröffentlichten Kopien der Einsiedler Klo-

73



steranlage entstanden sind. Sie veranschaulichen den damaligen Stand der
Planung; nur wenig jünger als die von Adolf Reinle gefundenen Luzerner
Pläne zeigen sie, daß die Idee des die Gnadenkapelle umschließenden Breit-
oktogons über das Jahr 1705 hinaus in Geltung blieb; wie auf den Luzerner
Plänen ist dieses von einem Umgang umklammert.

15. Walther Genzmer, Balthasar Neumann und Johann Sebastian Bach.
Versuch eines Strukturvergleiches (319-331).

16. Peter Felder, Zur Ikonologie der Klosterkirche Einsiedeln (333-345).
Die Schweiz ist nicht reich an barocken Freskenzyklen ; es ist ein besonderes
Verdienst, daß hier erstmals eine ikonologische Untersuchung vorgelegt
wird. Der Concetto des Einsiedler Deckenprogramms muß als verloren gelten;
«gewisse Hinweise zur Erschließung der geistigen Zusammenhänge geben
uns die 34 gedruckten Predigten und Lobreden der Engelweihfeier von 1760».
Nach der von Wilhelm Mrazek vorgeschlagenen Methode untersucht Felder
die Bilderwelt von Chor, Weihnachtskuppel, Abendmahlskuppel undOktogon
nach Allegation und Allusion. Er macht dabei bewußt, daß der Concetto für
die Malerei nicht mehr als das Libretto für Oper und Oratorium bedeutet
(Wilhelm Messerer).

17. Gottlieb I.oertscher, Die Tätigkeit Johann Baptist Babels in Solothurn
(347-358). Babel ist zusammen mit Josef Anton Feuchtmeier und Christian
Wenzinger der bedeutendste süddeutsche Spätbarockbildhauer in der Schweiz.
Der Verfasser schildert vor allem seine rationelle, aber nur der modernen
Originalitätswut verdächtigte Arbeit nach Bozzetti. Die Aufträge für die
St. Ursen-Kathedrale sind nach den Quellen aufgeführt.

18. Albert Knöpfli, Betrachtungen zu Einsiedler Künstlerbildnissen.
Zusammengestellt auf Grund der Vorarbeiten P. Rudolf Henggelers (359-388).
Mit den Einsiedler Künstlerbildnissen sind vor allem das Selbstbildnis des
Malers Cosmas Damian Asam und das Bildnis seines Bruders, des Stukkateurs

Aegid Quirin Asam, auf der Eingangswand der Stiftskirche (1724-26)
gemeint. Knöpfli flicht sie in ein dichtes Gewebe spätbarocker Bildnisse und
Selbstbildnisse. Die übrigen meist schwer auffindbaren Künstlerbildnisse
sind mehr katalogmäßig erfaßt.

19. Ernst Egli, Der Einsiedler Klosterplatz in städtebaulicher Sicht (389-
413). Mit leichter Feder skizziert Egli barocke Klosteranlagen in ihrer städtischen,

dörflichen oder landschaftlichen Umwelt; im Vergleich scheint ihm
der Einsiedler Klosterplatz noch unvollendet, weil der mächtigen
Stiftsfassade die ungeordnete Dorffront gegenübersteht.

20. Rose Birchler-Schill, Bibliographie. Zweckmäßige Sachgliederung in
13 Gruppen; diese sind chronologisch aufgebaut. Keine Numerierung.

Das Register über Orts- und Personennamen erfaßt zwar die Anmerkungen,
nicht aber Falttafeln und Abbildungen. Stichproben gaben eine unrichtige
Lokalisierung (Bettwü ZH statt AG) und eine mangelnde Modernisierung
(Rüti AG statt Obenüti), Fehler, welche wohl nur die Autoren selbst hätten
beheben und deshalb weder Herausgeber noch Verlag zum Vorwurf gemacht
werden können. Diese sind, bedenkt man die Schwierigkeiten, in einer Zeit
überbordender Fachzeitschriften eine Festschrift zusammenzubringen, mit
hohem Lob auszuzeichnen. Georg Gf.rmann

74



Wolfram von den Steinen : Der Kosmos des Mittelalters. Von Karl dem
Großen zu Bernhard von Clairvaux. Francke-Verlag AG, Bern-München 1959.
400 S., 16 Tafeln.

Einer der ersten Rezensenten des Kosmos des MAs hat abschließend
folgendes bemerkt: «Mit dem Urteil über ein Werk wie dieses hat es keine
Eile», denn es handle sich «um eines jener Bücher, die in keinem Jahr und
keinem Jahrzehnt zahlreich sind» (H. Helbling, NZZ 6. Dez. 59 Nr. 3800).
Tatsächlich ist trotz intensiver Arbeit der Mediaevisten in den seither
verflossenen fünf Jahren m. W. keine ähnliche Synthese veröffentlicht worden,
was sicher damit zusammenhängt, daß die erst allmählich von der politischen
zur kulturellen Geschichte sich wendende Forschung vorderhand noch viele
Einzelfragen verarbeiten muß. Umso mehr dankt man dem Vf., daß er seine
jahrzehntenlangen Untersuchungen zu dem vorliegenden Werk zusammengefaßt

hat. - Erstaunlich ist freilich, daß man dieses Werk verhältnismäßig
wenig zitiert sieht. Es ist deshalb noch nicht abzusehen, welche Wirkung es

tatsächlich auf die allgemeinen Anschauungen über das MA ausübt.
Vorläufig bleibt es - wie R. Folz schön sagt - «un livre de méditation, un miroir
de la conscience des hommes du IXe au XIIe siècle un stipulant pour
l'esprit» (Rev. hist. 224, 1960 p. 419ss).

V. d. St. will keinen besondern Aspekt der hochma. Geschichte geben. Er
verzichtet deshalb auf eine geschlossene Darstellung des politischen, sozialen,
institutionellen und ökonomischen Ablaufes. Statt dessen versucht er in
einer Reihe kulturgeschichtlicher Kapitel ein geistiges Gesamtbild zu
vermitteln, wobei «der Ton auf dem liegen muß, was die sonst unübersehbaren
Erscheinungen in sinnvollen Zusammenhang bringt (p. 5). Das Stichwort
für dieses Gesamtbild heißt «Kosmos», und der Vf. meint damit die geistige
Einheit, die sich in der Geschichte von Karl d. Großen bis zu Bernhard
v. Clairvaux aufzeigen läßt. Das wichtigste stilbildende Element im ma.
Kosmos ist - wie v. d. St. mit einem harmonisierenden, aber doch nur
scheinversöhnenden Wort sagt - die «kosmische Mythe», die in der als einer
staatlich-religiösen Einheit verstandenen ecclesia nachklingt. Es ist von
H. Wolter darauf hingewiesen worden, daß dieses mehrdeutige Wort der
kosmischen Mythe, das die vom Offenbarungsglauben her entworfene
Anschauung des MAs von Gott und Mensch meint, befremdet, weil «bei
aller im einzelnen korrekten Darstellung doch ein eigentümlich verhalten
Schwebendes der Aussage «bleibt, «die dem strengen 'So und nicht anders',
wie es der Glaubensaussage eignet, nicht gerecht werden kann. Hier gehen
die Grenzen geschichtlicher Aussage und dichterischer Erfahrung leicht
verwirrend aufeinander zu bzw. überschneiden sich und verringern das
Gewicht, das diesem fundamentalen Kapitel zukommen sollte» (Scholastik
1962, 268). - Folgt man jedoch dem Vf., dann läßt sich alles von dieser
kosmischen Mvthe ableiten: auf den Himmelskönig Christus hin organisiert
sich der auf Treue beruhende, die private Sphäre immer überhöhende
«Staat der Menschen», der als Lehensstaat weder ein konstruiert anonymer
noch ein individuell privater Machtapparat ist, sondern die rechtlich-staatliche

Umsetzung der ma. überpersönlichen Menschenlehre darstellt, die im

75



Kapitel «Ich und Über-Ich» beschrieben wird. Die Entpersönlichung zeigt
sich auch in der maßvoll stilisierten «Vatersprache», im Latein. Während
dieser erste Teil des Buches, der das karolingisch-ottonische Zeitalter von
ungefähr 800 bis 1050 umfaßt, vornehmlich die auf das Dauernde und
Beharrende gerichteten Kräfte querschnittartig darstellt, gelangen im zweiten
Teil «mehr die bewegenden und persönlichen Kräfte ins Blickfeld», welche
die Zeit von etwa 1050 bis 1150 beherrschen. In dieser Zeit beginnt der
Kosmos seit der gregorianischen Kirchenreform langsam zu verfallen; Staat
und Kirche werden sich ihres Eigenlebens bewußt und grenzen ihre Sphären
gegenseitig ab. Neben der Vatersprache kommt die Muttersprache, «das

neue Lied» der provenzalischen Troubadours, auf, die Zeichen für den
zerbrechenden romanischen Divinismus ist, indem die Erniedrigung Christi
das menschliche Denken zu erfüllen beginnt und sich der Marienkult
ausbreitet. Das «Sowohl als auch» Anselms wird vom «Sic et non» Abaelard
abgelöst, so daß das Verhältnis von Glaube und Vernunft, das innerhalb
der Kosmoszeit irrational aufging, schließlich zerrissen wird, ähnlich wie
die religiös-politische Einheit.

Ich habe früher schon darauf hingewiesen, daß das hervorragende
stilbildende Element des hohen MAs das Christentum im allgemeinen ist, das
nicht nur auf den romanischen Divinismus mit einem allzu einseitig alt-
testamentlichen Gottesbegriff eingeschränkt werden darf (Renaissance-
Gespräche 1960, 19). Die neutestamentliche Komponente, ebenfalls in der
Kosmoszeit, ist kürzlich sehr eindrücklich von J. Leclercq (L'Amour des
lettres et le désir de Dieu) und H. de Lubac (Exégèse médiévale)
herausgearbeitet worden. Damit ist aber ein Punkt berührt, der in den meisten
bisherigen Rezensionen zur Sprache kommt, wenn die Frage nach dem Maß
der idealisierenden Darstellung gestellt wird. So meint z. B. H. Beumann,
daß man bei der Idealisierung des Menschenbildes auch anderer Meinung sein
dürfe; «daß der frühma. Kosmos auch Gegenkräfte in sich trug, wird (vom
Vf. p. 6) eingeräumt, aber mit voller Absicht nicht entwickelt. Kein Kontrapunkt

ertönt» (Das Hist.-Pol. Buch 9, 1961, 203s). Und H. Grundmann
wirft das Problem auf, ob mit dieser Idealisierung nicht eine allzu generelle
Grundthese aufgestellt werde, die gerade für v. d. Steinens Scheidung der
Jahrtausende zu dogmatisch wirke? «Gewiß sind die grundlegenden
Wandlungen und Neuerungen des 11./12. Jhs im staatlichen und kirchlichen
Leben, im Glauben, Denken, Dichten, in der Gesellschaft und Kultur, in
allen Lebensbereichen nicht zu verkennen, die dieses Buch besonders
drastisch sichtbar macht. Aber ähnliche tiefgreifende Wandlungen gab es
doch wohl auch vor- und nachher, die Karl den Gr. und die Ottonen, Anselm
und Bernhard nicht weniger von den 'alten Christen' unterscheiden als
Gregor VII. und Abaelard, die Normannen oder den 'Loirekreis' von der
'Neuzeit', während sie alle noch vieles miteinander gemeinsam haben, was
nur dem MA eigen ist» (Hist. Ztschr. 196, 1963, 136ss). - Sobald man aber
diese Feststellungen weiter verfolgt, stellen sich neue Fragen: wäre das
Kosmosbild auch so harmonisch, wenn über die vom Vf. meisterhaft
ausgeschöpften und interpretierten erzählenden Quellen hinaus auch die archi-
valischen und juristischen Quellen herangezogen worden wären (L. Génicot,

76



Cahiers de Civilisation médiévale 4, 1961, 83ss); und: genügen Deutschland,
Frankreich und Italien wirklich, um das Bild des Kosmos des MAs zu
entwerfen (Barraclough, History 23, 48s) - All diese Fragen bleiben hier
offen; sie führen gewissermaßen über das Werk v. d. Steinens hinaus und
sollen zur weiteren Forschung anregen. Und insofern beeinträchtigen sie
keineswegs den Gehalt des in jeder Beziehung wertvollen und vielgerühmten
Buches. Pascal Ladner

Minijatura u Jugoslaviji, hg. von Zdenka munk u. a. Zagreb 1964.

Vom April bis Juni 1964 hat das Museum von Zagreb in einer einzigartigen
Ausstellung den Reichtum der heute in Jugoslawien aufbewahrten Miniaturen

bekannt gemacht und durch den vorliegenden, wissenschaftlichen
Katalog erschlossen, der nicht zuletzt wegen seiner zahlreichen Tafeln die
bisher vorhandenen Arbeitsinstrumente (Handschriftenkataloge etc.) aufs
wertvollste ergänzt. Der Hauptakzent der ausgestellten Denkmäler liegt
auf den illuminierten Handschriften, und hier wiederum nehmen die Liturgica
den breitesten Raum ein, die entsprechend der historischen Entwicklung
und der geographischen Situation des Landes den orthodoxen,
römischkatholischen, muselmanischen und jüdischen Religionsgemeinschaften
angehört haben. In einer minutiösen, von verschiedenen Fachleuten redigierten
Einleitung in slowenischer Sprache, der eine französische Übersetzung
beigegeben ist, werden die einzelnen Gruppen untersucht, wobei auffällt, daß
die Illuminationen der lateinischen Manuskripte, die in den Scriptorien
Dalmatiens und Sloweniens entstanden sind, die ziemlich genau gleiche
Entwicklung von der dekorativen Ornamentik zur Darstellung der menschlichen

Gestalt durchgemacht haben, wie sie auch sonst in Europa festzustellen
ist; im Spätmittelalter ist neben byzantinischem vor allem der Einfluß der
Schulen von Bologna, Ferrara und Venedig zu verzeichnen. Unzutreffend
scheint mir die Schriftbestimmung des Ms. Split 626 (Origenes, Super exo-
dum) als «gothique carolingienne» zu sein: nach Tafel 13 handelt es sich
eindeutig um eine frühgotische Minuskel (minuscule primitive). Kulturgeschichtlich

interessant ist hingegen, daß die lateinischen Manuskripte in Zagreb,
die ursprünglich fast alle zur Kathedralbibliothek gehört haben, erst von
der Mitte des 14. Jhs. an eine selbständige Produktion darstellen, während
alle früheren zunächst von Ungarn, später von Italien und Avignon eingeführt

worden sind.
Einen Sonderfall stellen die glagolitischen, d. h. die in der Schrift der

altslawischen Kirchensprache geschriebenen Manuskripte dar, deren erste
Entstehungszentren im 9. und 10. Jh. im bulgarischen Preslava und im
mazedonischen Ohrid zu suchen sind, und die dann besonders in Mähren,
Pannonien und Kroatien Verbreitung gefunden haben. Die Tafeln
veranschaulichen sehr deutlich die Tatsache, daß die Illuminationen der glagolitischen

Handschriften wegen der isolierten Stellung der Schrift sich bis ins
14. Jh. nur gering an diejenigen der lateinischen und griechischen
Handschriften anlehnen konnten und deshalb mit ihrer geometrischen, phyto-

77



morphen und vegetalen Ornamentik einer populären Kunstschicht
angehören. Besondere Beachtung verdient das wichtigste Stück dieser Gruppe,
das im Auftrag des Herzogs Hrovje von Split ausgeführte Missale, weil es

erst 1963 von Mara Harisijadis in der Serails-Bibliothek des türkischen
Ex-Hofes wieder aufgefunden worden ist.

Was die griechischen illuminierten Handschriften in Jugoslawien betrifft,
die heute fast alle in Ohrid aufbewahrt sind, so stellen sie Importware dar,
die zwar die verschiedenen Stilepochen vom 10.-16. Jh. repräsentiert, jedoch
für die Skriptoristik Jugoslawiens nicht relevant ist. - Das gleiche gilt auch
für die orientalischen Manuskripte.

Miniaturen auf Urkunden (Wappenbriefen), Matrikeln und Statuten, sowie
Porträte zeigen die Entwicklung bis ins 19. Jh. auf und ergänzen geschickt
das handschriftliche Material. Vor allem dankbar sind wir auch für die gegen
600 Nummern umfassende Bibliographie, die vorzüglich die Forschungen der
osteuropäischen Länder zusammenstellt. Pascal Ladner

Bruno Carl: Klassizismus 1770-1860. Die Architektur der Schweiz Bd. 1.

Zürich, Verlag Berichthaus 1963. 306 S. mit 150 Tafeln.

Lea Carl: Gitter. Architektur der Schweiz Bd. 2. Zürich, Verlag Berichthaus
1963 104 S. und 150 Tafeln.

Wie noch vor zwei Generationen der Barock, so bedarf heute der Klassizismus,

besonders der neuromanisch oder neugotisch verbrämte, eines
vielseitig beschlagenen Apologeten; denn die schweizerischen Architekturleistungen

im Zeitraum 1770-1860 nehmen weder im Bewußtsein der
Öffentlichkeit noch des Historikers den gebührenden Platz neben den Kirchenbauten

der Vorarlberger ein.
Bruno Carl gibt zuerst einen topographisch geordneten Katalog der Denkmäler

von 200 Nummern mit einzelnen Grundrißskizzen, dann ein Verzeichnis
der 30 wichtigsten Architekten und ihrer Werke. Zwei Kapitel, «Baugattungen»

(mit neuen wie Schulhäuser, Museen, Theaterbauten, Fabriken,
Bahnhöfe) und «Städtebau», sind den Bauaufgaben gewidmet, drei weitere,
«Der Baukörper», «Die Fassade», «Der Innenraum» den Formproblemen
Carl hat also wie Adolf Reinle (Kunstgeschichte der Schweiz IV, Frauenfeld

1962) auf das in Zusammenfassungen so bequeme «Durchbesprechen»
zugunsten einer thematischen Gliederung verzichtet. Im Kapitel «Die Zeit
von 1770-1860» mit Abschnitten wie «Architektur als Wissenschaft», «Immaterielle

Architektur», «Architektur und Natur», im Kapitel «Regionale
Besonderheiten» und im Kapitel «Beziehungen zum Ausland» zeigt der
Verfasser, wie es dem spezielleren Thema seiner Arbeit angemessen ist, den Stoff
über Reinle hinaus als vielschichtig. Essayistisch knappe Charakteristiken
begleiten die 150 vorzüglichen Tafeln, für die Carl die Photographien selbst
aufgenommen hat. Eine Bibliographie, die zahlreiche ausländische Werke
aufführt, und ein Register über Orts- und Personennamen beschließen den
Band. Bruno Carls «Klassizismus»ist als Materialsammlung wie als Darstellung

eine bedeutende Leistung.

78



Ähnlich wie Bruno Carls «Klassizismus» aus Katalog, darstellenden Kapiteln

und von knappen Texten begleitetem Tafelteil aufgebaut, repräsentiert
der2. Band doch einen ganz anderenStand der Forschung. Man legt sich davon
Rechenschaft ab, wenn man - die Verfasserin verschweigt es - entdeckt, daß
ihr erstes Beispiel, das mittlere Portalgitter des Berner Münsters (um 1485)
in «Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern, Stadt IV» (1960), der neusten,
sonst so umsichtigen und zuverlässigen Monographie über das Berner Münster,

fehlt, obgleich es schon 1956 von Marcel Strub als Vergleichsbeispiel
zum Freiburger Chorgitter genannt worden ist.

Es ist das Verdienst Lea Carls, die Eigengesetzlichkeit der Gittertypen
(Portalgitter und Brüstungsgitter als Oberbegriffe) aus ihrem Zweck und
aus dem Imitationscharakter (Scheinperspektive, Pseudobaluster) erklärt
und die Entwicklung vom handwerklich-zeitlosen mittelalterlichen zum zeit-
haltigen barocken und klassizistischen Gitter gezeigt zu haben.

In den von der Verfasserin aufgenommenen Photographien spiegeln sich
sowohl der malerische, aus Schattenprojektionen gewonnene Reiz schmiedeiserner

Gitter, als auch ihr Stellenwert im Rahmen der Architektur.
Georg Germann

Paul Adam: La vie paroissiale en France au XIVe siècle. Paris, Sirey, 1964;
327 pages.

La collection nouvelle: Histoire et sociologie religieuse, publiée sous la
direction de J. Gaudemet et G. Le Bras, s'enrichit en une année de trois
volumes de valeur, celui-ci, qui est le troisième de la série et les deux livres
analysés ci-après.

L'auteur expose d'abord l'organisation de la paroisse médiévale, son statut
canonique, ses articulations, parmi lesquelles les confréries occupent une
place prépondérante, puis les obligations du curé et des fidèles. Le tableau
de vie ou de mœurs, qui constitue la seconde partie est intitulé « les malheurs
du siècle». L'indication est significative et de fait, le tableau est sombre et
ne correspond certes pas à l'image d'Epinal si commune d'un Moyen-Age à
la vie religieuse intense, aux institutions et aux hommes tout imprégnés de
foi et de mystique. Pour nous mettre en situation de comprendre, on nous
rappelle que le siècle est sombre, dur, avec ses calamités publiques, épidémies,
guerre de Cent ans, avec les misères de l'Eglise, l'exil d'Avignon et le Grand-
Schisme. On nous décrit la désolation matérielle des églises paroissiales, la
médiocrité du clergé et la carence des chefs, les conflits entre les deux clergés
et la qualité bien médiocre de la pratique religieuse des fidèles. Tout de même,
l'ombre n'est pas sans lueurs d'une aube, pâle et incertaine encore; une
trentaine de pages formant la troisième et dernière partie du livre suffiront
pour signaler les «signes de vitalité». Quelques dignes et grands pasteurs
comme l'évêque de Paris Gerson, sont garants d'espoir sur le plan des
personnes.

Mais pour modifier, pour améliorer peut-être quelque peu l'éclairage du
tableau de la paroisse française au XIVe siècle, il importe de souligner la
nature des sources qui en ont fourni les traits. L'auteur s'appuie essentielle-

79



ment sur des documents officiels ; statuts de confrérie, de synodes diocésains
ou provinciaux, constituent le gros des sources, à quoi s'ajoutent quelques
rapports de visites et enfin les écrits de quelques prélats réformateurs. Quantité

de faits précis, assurément, mais tirés de documents qui, par leur nature
même, sont portés à généraliser les faits, de documents souvent imités les

uns des autres, où tels abus signalés continuent à figurer longtemps après
que le redressement ait été opéré. L'image de la paroisse qui ressort de l'étude
de ces documents est vraie, certainement, mais plus ou moins stylisée. Encore
faudrait-il savoir à quelle époque du Moyen-Age on en pourrait donner une
image beaucoup meilleure. C'est en multipliant les monographies de haute
qualité comme celle-ci qu'on arrivera un jour, par comparaison, à se faire
une idée juste de la paroisse médiévale à une époque précise de son histoire.

André Chèvre

Registres de la Compagnie des pasteurs de Genève au temps de Calvin.
Genève, Droz 1964; xiv-183 pages.

Après la publication du tome II de cette édition critique des Registres
de la Compagnie (v. la prés, revue 1963,240 p.), c'est le premier tome qui paraît
en cette année du 400e anniversaire de la mort du grand réformateur de
Genève. On y rapporte les procès-verbaux et documents des années 1546 à
1553.
La nature des pièces de ce registre est variée; à côté des objets habituels,

des délibérations dans un corps de ce genre, correspondance, organisation,
discipline, nominations, mutations etc., ce volume comprend aussi quelques
affaires d'une importance plus grande, plus générale. On y trouve notamment,

au début, les célèbres ordonnances ecclésiastiques promulguées en
1541 et qui constituent la charte, organisation et discipline, de l'Eglise de
Genève. Les dispositions en sont précises, mais rigides. Non moins intéressant

se révèle l'exposé de la doctrine sacramentaire de Calvin, exposé dans
lequel le réformateur précise sa pensée sur un sujet délicat à l'occasion de
la mise au point du Consensus tigurinus de 1549. Cette première formule
commune de la foi réformée des Eglises de Suisse n'aboutit que grâce à une
certaine bonne volonté et aux concessions faites par Calvin sur le problème
du mode de présence eucharistique du Christ.

Cette partie des registres de la Compagnie témoigne déjà de difficultés
nées de certains ministres au caractère brouillon, de conflits de juridiction
entre les deux pouvoirs. Mais surtout, de même que le volume déjà publié
comportait les pièces du procès, d'un hérétique fameux, Michel Servet,
celui-ci rapporte les démêlés de Calvin et de son Eglise avec Jérôme Bolsec,
cet ex-moine devenu médecin, tout en restant théologien à sa façon qui n'était
pas celle du réformateur, et précisément sur un point où Calvin ne badinait
guère, celui du libre-arbitre et de la prédestination. L'affaire occupe une
cinquantaine de pages du volume, preuve de sa gravité. Bolsec s'en tenait, à

peu de chose près, au point de vue catholique acquis de sa formation
théologique ; non moins habile à disputer que ne le sera Servet, il sera aussi moins
violent, moins cassant. Il s'en tirera aussi à meilleur compte, par le bannisse-

80



ment au lieu du bûcher. En s'organisant l'Eglise manifestement se durcit,
son orthodoxie, sa rigidité croissantes deviennent inévitablement sources de
conflits. Comme le dit l'auteur, «d'événement qu'elle était, elle devient
institution».

Le texte critique est abondamment annoté de références, de commentaires,
de détails biographiques. En annexe figure un certain nombre de
propositions théologiques exposées par l'un ou l'autre membre du corps à l'occasion
des séances. Rappelons que les deux volumes de texte maintenant édités
seront suivis d'un troisième volume d'introduction générale à l'ouvrage.

André Chèvre

Josef Holenstein: Die Restitutionsbemühungen der katholischen
Eidgenossenschaft nach dem zweiten Villmergerkrieg 1712-1714. Dissertation der
Universität Freiburg i. Ue. 1964. XVII 4-208 S.

In unserem sonst so jubiläumsbewußten Lande ist die 250. Wiederkehr
des eidgenössischen Bürgerkrieges vom Jahre 1712, mit Ausnahme eines
historischen Colloquiums in Aarau, kaum zur Kenntnis genommen worden.
Angesichts der weltweiten ökumenischen Bemühungen mag es unpassend
erschienen sein, die Erinnerung an einen konfessionellen Konflikt
wachzurufen; indessen hat die schweizerische Geschichtsforschung von jeher der
Politik der Eidgenossenschaft im XVIII. Jahrhundert verhältnismäßig
wenig Beachtung geschenkt. Um so lebhafteres Interesse darf demnach eine
Studie beanspruchen, die ihr Thema dieser Periode entnimmt. Allerdings
ist gerade der Zwölferkrieg sowohl monographisch als auch in weiterem
Zusammenhang bereits mehrfach behandelt worden. Während sich aber die
bisherigen Darstellungen im allgemeinen auf Entstehung und Verlauf des

Waffenganges beschränken, ohne daß selbst hierüber das letzte Wort
gesprochen wäre, hat sich Holenstein als erster den Auswirkungen des Krieges
zugewendet und mit der Restitutionsfrage gleich die folgenschwerste
herausgegriffen; denn das Begehren der katholischen Innerschweiz, in den 1712
verlorenen Mitbesitz der Gemeinen Herrschaften im Aargau wieder
aufgenommen - oder in der Sprache jener Zeit eben: «restituiert» - zu werden,
und die beharrliche Weigerung der siegreichen Kantone Zürich und Bern,
ihm stattzugeben, haben das ganze XVIII. Jahrhundert hindurch das
Bundesleben der Alten Eidgenossenschaft zersetzt und dadurch zu deren
Untergang wesentlich beigetragen.

Der ersten Phase in dieser Auseinandersetzung, die ihren Abschluß auf
dem Friedenskongreß zwischen Frankreich und dem Deutschen Reich vom
Herbst 1714 im aargauischen Baden fand, ist die schon 1946 eingereichte,
inzwischen aber erweiterte und bibliographisch nachgeführte Dissertation
gewidmet. Ihr zunächst vorgelegter Teildruck reicht freilich, des umfassenderen

Titels ungeachtet, nicht weiter als bis in den Spätsommer 1712. Er
bietet gewissermaßen die Grundlegung der Restitutionsfrage unter besonderer

Berücksichtigung der Abtei St. Gallen. Weil deren eigentümliche
Position für jene Zeit noch keine moderne Würdigung erfahren hat, läßt
sich diese Vorliebe des Verfassers für seine engere Heimat auch von der

6 81



Sache her rechtfertigen. Sie hat ihn überdies veranlaßt, neben den
Staatsarchiven von Zürich und Bern und den ausländischen Kopien im Bundesarchiv

als Ergänzung und Korrektiv auch die bisher vernachlässigten
Bestände des st. gallischen Stiftsarchivs in umfassender Weise heranzuziehen.
Methodisch noch wertvoller ist aber sein nachdrücklicher Hinweis auf die
Bedeutung der in den Waldstätten liegenden Archivalien; wenn er diese

wegen der bekannten Schwierigkeiten, denen die Benutzung der Urschweizer
Archive begegnet, auch keineswegs auszuschöpfen vermochte, so sind doch
seine an verschiedenen Stellen erhobenen Vorbehalte gegen den gedruckten
Aktenanhang zum Toggenburger Handel in der Amtlichen Sammlung der
altern Eidgenössischen Abschiede, Bd. VI, Tl. 2 sowie gegen die darauf
beruhenden, noch weithin herrschenden Anschauungen in jedem Falle
erwägenswert.

Von den vier ungefähr gleich langen Kapiteln fassen die beiden ersten die
Vorgeschichte des Krieges zusammen, wobei mit Recht die gerne übersehene
Abhängigkeit der Entwicklung in der Schweiz von der europäischen
hervorgehoben wird. Wie Zürich und Bern im letzten möglichen Augenblick am
Ende des Spanischen Erbfolgekrieges zu den Waffen griffen, da sie überzeugt
sein durften, daß weder der Kaiser, gebunden durch die Große Allianz mit
den protestantischen Seemächten, noch der König von Frankreich, aus
Abneigung gegen den Abt von St. Gallen als einen habsburgisch gesinnten
Reichsfürsten, zugunsten der katholischen Kantone intervenieren würden,
findet dabei seine einleuchtende Erklärung. Im einzelnen freilich sind die
Bemerkungen wegen der notgedrungenen Kürze oft zu wenig differenziert;
der Verrat des Generals Erlach etwa war doch viel komplexer und darum
entschuldbarer, als es auf S. 30 den Anschein macht.

Wissenschaftlich am ertragreichsten erscheint der dritte Abschnitt, der
sich mit der langen, über den ganzen Sommer 1712 neben dem Feldzug
herlaufenden Tagsatzung beschäftigt. Auf ihr wurden die verhängnisvollen
territorialen Bestimmungen des Vierten Landfriedens in wochenlangem
zähem Feilschen ausgehandelt. Anhand der Teilungsprojekte und
Tauschvarianten, deren Inhalt, Herkunft und Verhältnis zueinander hier zum
ersten Mal in aller Ausführlichkeit klargestellt werden, gelingt es Holenstein
namentlich, die maßgebliche, aber, wie sich nun zeigt, auf zu einseitiger
Quellengrundlage beruhende Ansicht vom Einfluß und Anteil des
französischen Ambassadors Du Luc wenn nicht zu widerlegen, so doch ernsthaft
in Frage zu stellen. Ebenso erwünscht gewesen wäre eine Diskussion der
neuerdings vorgetragenen Auffassungen über die Vermittlertätigkeit der
unbeteiligten Orte und über die Tragweite des Friedensschlusses, zumal die
betreffenden Abhandlungen in dem auch sonst mit bibliothekarischer
Gründlichkeit zusammengestellten Literaturverzeichnis mitaufgeführt sind.

Da der Abt von St. Gallen seine eigene Restitution nicht von der
eidgenössischen Tagsatzung erlangen konnte, betrieb er sie vor dem Reichstag
in Regensburg, dessen Verhandlungen das letzte Kapitel resümiert. Wie sie
sich aber in einem fruchtlosen Austausch von Streitschriften und diplomatischen

Noten erschöpften, weil das toggenburgische Problem bei der Zwitterstellung

des Abtes als deutscher Reichsstand und eidgenössischer Zuge-

82



wandter gar nicht als Rechts-, sondern nurmehr als Machtfrage zu
entscheiden war, so droht auch der Bericht hierüber gegen den Schluß hin in
dürrem Aktenreferat zu versanden.

Überall sonst jedoch gewinnt die Arbeit gerade dadurch an Überzeugungskraft,

daß sich ihre sehr entschiedenen, dabei aber maßvollen und
unbefangenen Urteile über die schweizerischen Konfessionsparteien und das Maß
ihrer Verantwortung stets eng an die Aussagen der Quellen halten. Da die
noch ausstehende Fortsetzung über die Jahre 1713 und 1714 zudem den

Vorzug besitzen wird, auch stofflich weithin Neuland erschließen zu können,
darf dem Gesamtwerk, das demnächst im Selbstverlag des Verfassers
erscheinen soll, mit großen Erwartungen entgegengesehen werden.

F. Gröbli

Rudolf Reinhardt: Fürstprimas Karl Theodor von Dalberg (1744-1817) im
Lichte der neueren Forschung. Sonderdruck aus der Tübinger Theologischen
Quartalschrift. 144. Jahrgang (1964) 257-275.

Beim vorliegenden Aufsatz handelt es sich um die öffentliche
Antrittsvorlesung, die R. R., Privatdozent für Mittlere und Neuere Kirchengeschichte,
am 7. Januar 1964 an der Katholisch-theologischen Fakultät in Tübingen
hielt. Der Verfasser stellt fest, daß das historische Dalberg-Bild einer gründlichen

Revision bedarf. Zu Unrecht läßt man den Fürstprimas immer noch
auf der Anklagebank sitzen. Dies betrifft besonders seine Stellung zum Reich.
Was hier bei anderen Reichsfürsten als politische Klugheit ausgelegt wird,
prangert man bei Dalberg als Ehrlosigkeit an. Dalberg ist ein typischer
Vertreter des Reichsgedankens. Neben Preußen und Österreich sollten als

dritte Kraft die Reichsfürsten stehen und zwar unter der Leitung und als
Partner des Kaisers. Dalberg war auch kein grundsätzlicher Gegner
Österreichs.

Als das Reich 1806 auseinanderbrach, suchte Dalberg mit Hilfe Napoleons
durch den Rheinbund eine neue Ordnung zu schaffen. Hier muß man Dal-
bergs Politik im Zusammenhang mit jener anderer Rheinbundfürsten sehen.
Ferner ist zu bedenken, daß für die stark heimgesuchte Kirche Deutschlands
in diesen Verhältnissen nur von Napoleon Hilfe möglich war und daß Dalberg
die Beziehungen zu Napoleon nie für persönliche Vorteile nutzbar machte.

Auch kirchenpolitisch muß man Dalberg aus der schwierigen Lage der
Kirche zu seiner Zeit zu verstehen suchen. Man darf auch da Dalberg nicht
für eine ganze Generation zum Sündenbock machen. Die Behauptung,
Dalberg wollte Papst oder Patriarch von Deutschland werden, beruht auf
systematischen Verdächtigungen, mit denen man den unbequemen
Verfechter kirchlicher Rechte ausschalten wollte. Ebenso muß man in der
Beziehung Dalbergs zu Kardinal Feche einen Versuch sehen, für die Kirche
Deutschlands durch Napoleon das in diesen Verhältnissen bestmöglichste zu
erreichen. Wer ferner Dalberg den Untergang des Bistums Konstanz zur
Last legen will, fordert von ihm unmögliche Dinge.

Wir sind R. Reinhardt dankbar, daß er uns in knapper Darstellung die
Probleme und Tendenzen neuerer Dalbergforschung darlegt und dabei auch
zu einzelnen Autoren kritisch Stellung nimmt. P. Leo Ettlin

83



Christiane Marcilhacy: Le diocèse d'Orléans au milieu du XIXe siècle.
Paris, Sirey 1964; xv-501 pages.

L'ouvrage est volumineux; un gros travail mené avec un luxe de détails
et une rigueur scientifique impressionnants. La préface est de G. Le Bras,
qui patronne, certainement, un travail type de sociologie religieuse. L'auteur
fait en outre précéder son livre d'une importante introduction, pour bien
démarquer le cadre du sujet et l'angle précis sous lequel est étudié ce sujet :

«A travers l'analyse spectrale d'une société rurale aux alentours de 1850,
atteindre la psychologie des différentes classes... dans l'ensemble de son
milieu historique, géographique et économique, pour dégager l'importance
et les implications du fait religieux. » Tout cela est un peu compliqué, mais le
livre l'est moins, comme le sous-titre du reste : les hommes et leurs mentalités.

Le diocèse ou le département est étudié par régions, dont on analyse
d'abord la nature géographique et économique, la population, sa densité et
sa répartition par groupes ou classes. La mentalité de ces groupes, clergé,
notables, peuple, fait l'objet de la majeure partie du livre, surtout la mentalité

des «masses populaires» avec les influences qui pèsent sur elles. Le livre
se termine par où la plupart des ouvrages d'histoire commencent, c'est-
à-dire par un coup d'oeil sur la situation dans la région, antérieure à la période
retenue par l'auteur, pour dégager le poids du passé sur le présent. Dans le
cas précis, l'artifice est heureux; le lecteur plonge d'un coup en pleine réalité
et sa vue est très directe sur le sujet traité, sur les hommes qui en font l'objet.

Le tableau que présente le diocèse d'Orléans à ce moment révèle une
pratique religieuse assez médiocre quant à l'intensité et à la qualité. Le chef
spirituel en est cependant eminent, puisqu'il s'agit de Mgr Dupanloup.Un
des mérites de ce prélat, la chance de l'auteur du livre qui nous occupe, ce
sont les rapports de visites canoniques des paroisses, visites accomplies avec
régularité et sérieux. Même si le caractère officiel de ces documents invite à

une certaine prudence dans l'interprétation, pour en extraire un tableau du
diocèse, ces rapports ont fourni la source la plus précieuse de détails précis
sur la mentalité des «fidèles».

Au demeurant, la riche bibliographie du livre montre que l'auteur n'a
négligé aucune source tant soit peu importante d'investigation. Le texte
s'accompagne de quelques graphiques suggestifs. Un bref index onomastique
termine l'ouvrage, dont les conclusions, à peu de choses près, valent certainement

pour de larges régions voisines du diocèse d'Orléans. André Chèvre

René Rémond: Les deux congrès ecclésiastiques de Reims et de Bourges.
1896 et 1900. Paris, Sirey 1964; xn-242 pages.

Les deux événements tirés de l'oubli par l'auteur méritaient d'être connus.
Nombre de problèmes agités en ces temps de concile témoignent d'étranges
résonnances avec ceux que soulevèrent les deux congrès, dont on nous relate
par le détail la genèse, le déroulement, la nature et les résultats, immédiats
ou de portée plus lointaine. Un homme en fut l'initiateur et la vedette,
l'abbé député Lemire, animateur d'un groupe de prêtres aux idées assez
hardies et avides d'action.

84



L'intention de l'abbé Lemire était de réunir en assises générales le clergé
français, le séculier, les prêtres, pour examiner et discuter des grands
problèmes de l'Eglise de France. En fait, on visait à une confrontation du
christianisme avec la société moderne en vue d'une éventuelle réconciliation ou
du moins d'une adaptation de l'Eglise de ce pays aux conditions religieuses,
culturelles, sociales et politiques de la fin du siècle. Un certain cours plus
libéral de Léon XIII succédant à Pie IX avait incité, dans le clergé, certains
esprits soucieux d'efficacité à créer un large mouvement de renouveau et
à rechercher en particulier quelle devait être la mission du prêtre dans
cette société moderne. Il fallait surtout aller au peuple.

Tout cela est excellemment décrit dans ce livre, où les deux congrès
constituent naturellement les deux parties. A la base des initiatives, beaucoup
de sincérité et de générosité, incontestablement, mais aussi des idées avancées
et une part de naïveté.

Ces congrès firent l'objet d'une préparation très soignée; ils furent précédés
d'enquêtes approfondies sur toute espèce de problèmes. Ils furent un succès

par la participation relativement élevée de prêtres, par l'excellence de
l'organisation, des débats et des sujets traités. Cependant, la mise sur pied du
premier déjà fut pleine de difficultés; si le rythme annuel avait été prévu pour
ces assises, le second dut être différé jusqu'en 1900 et ce congrès de Bourges
fut sans lendemain. Les motifs d'un échec relatif assez facile à prévoir sont
variés: réticence ou hostilité de l'épiscopat pour une entreprise peu canonique,

dont on n'attendait pas de la hiérarchie la direction, difficulté puis
impossibilité de trouver un patronage parmi les évêques, attitude plus que réservée
de Rome, divisions aussi des esprits chez les catholiques et le clergé français,
division provoquée par le programme même de ces congrès. Après 1900, le

cours de nouveau plus rigide donné à l'Eglise, et bientôt les condamnations
portées sur certaines idées chères aux initiateurs des congrès, les difficultés
personnelles de ces derniers avec leurs chefs aussi, devaient sceller le sort de
ce genre d'assises cléricales.

On ne peut parler d'échec complet. En eux-mêmes, les deux congrès furent
un succès. Surtout, on en publia de très volumineux rapports, où furent
consignés les idées, les problèmes, les suggestions et les projets d'action
pratique. Pour la raison évoquée au début de cette recension, la parution de ce
livre est aujourd'hui des plus opportunes. André Chèvre

Hans Schnyder : Zur Traditionskontroverse Luzern-Murbach SA.
Geschichtsfreund 117 (1964) 59-132.

Hans Schnyder erörtert in dieser Abhandlung die umstrittene Frage,
wann das ehemalige Benediktiner Kloster im Hof zu Luzern unter die
Abhängigkeit Murbachs geriet. Er vertritt die These, Luzern sei bis zu
Beginn des 12. Jahrhunderts ein freies Kloster gewesen, ohne irgendwelche
rechtliche Abhängigkeit von Murbach. Indes ist ein Beweis kaum eindeutig
zu führen, weder positiv noch negativ, denn das vorhandene Material läßt
einen einfach im Stich. Vor 1135, nach welchem Jahr Schnyder eine

Abhängigkeit nicht mehr bestreitet, können nur zwei einigermaßen brauch-

85



bare Urkunden herangezogen werden, nämlich ein Diplom Kaiser Lothars I.
vom 25. Juli 840 (Quellenwerk I, Nr. 10) und ein zweites von König Konrad I.
aus der Zeit 917/18 (Quellenwerk I, Nr. 23). Was die Lotharurkunde
betrifft, so geht Schnyder nicht fehl, wenn auch er, wie bereits andere vor ihm,
einen Kasusfehler annimmt und dementsprechend übersetzt: Kaiser Lothar
bestätigt auf Bitten des Abt Sigimar von Murbach dem Kloster Luzern fünf
Edelfreie anstatt: das Kloster Luzern, obwohl bei aller Unkenntnis der
Grammatik Kasusfehler bei Verben weit seltener waren als nach Präpositionen

(Schnyders Beispiele sind durchaus präpositionale Wendungen, und
«navigii facere» ist keine fehlerhafte, sondern eine abgekürzte Formulierung
für «servitium navigii facere», vgl. A. 2). Wenn also keine ausdrückliche
Schenkung Luzerns an Murbach vorliegt, so ist es doch ein höchst schwieriges
Unterfangen zu beweisen, daß diese Urkunde nicht bereits eine
Unterstellung voraussetzte. Wenn Schnyder dies damit erklärt, daß Abt Sigimar
sich einzig aus mitbrüderlicher Gefälligkeit bei Lothar für das damals
darniederliegende Luzerner Kloster verwendet habe, so wäre eine solche
Praxis mindestens durch Parallelfälle zu erhärten. Überdies wäre in diesem
Fall doch eine an Luzern gerichtete Inscriptio zu erwarten gewesen. Strittig
ist auch die Urkunde Konrads I. vom Jahre 917/18, wo ein von Ermnoldus
geschenkter Besitz an das Kloster Luzern bestätigt wird, ohne daß weder
der Vogt noch sonst jemand aus Murbach daran beteiligt ist. Auch wenn man
sich Durrer (Der Geschichtsfreund 84, 37) anschließt, daß dies für die
damaligen Rechtsverhältnisse in Luzern nichts besage, da eine besondere

Vogtei auch für die spätere Zeit erwiesen sei, so drängt sich doch die Ansicht
auf, daß die Abhängigkeit Luzerns von Murbach eine relativ freie war. In
diesem Zusammenhang weist Schnyder darauf hin, daß eine am 12. März 913

von König Konrad I. für Murbach ausgestellte Urkunde (MGH DD reg.
et imp. Germ. I, Nr. 17), welche die Besitzungen des Klosters und die freie
Abtswahl bestätigt, Luzern nicht anführe. Dies aber kann für seine These

überhaupt nichts beweisen, denn es handelt sich dabei nur um eine ganz
summarische Umschreibung der Güter, wo einzig der Name eines strittigen
Gebietes, Dadenried, auftaucht. Zuviel Bedeutung mißt Schnyder der
Berufung auf Pippin in der Lotharurkunde zu (Qualiter attavus noster Pipinus
quondam rex et ipse postmodum in sua elemosina concessissent Die
Folgerung, ein solches Privileg hätte nur ein mit der Immunität ausgestattetes

Reichskloster erhalten können, ist nicht unbedingt zutreffend. Es wäre
ja umgekehrt sehr gut denkbar, daß Pippin in Anbetracht der Tatsache,
daß das Elsaß bereits fest in seiner Hand war, im übrigen Alemannien sich
aber die Grafschaftsverfassung um diese Zeit noch nicht durchgesetzt hatte,
eine Unterstellung Luzerns unter Murbach für vorteilhaft erachtete. Wenn
Schnyder für den Erweis der ehemaligen Selbständigkeit Luzerns zwei
Dokumente aus dem 15. Jahrhundert geltend macht, die von einem einst
freien Kloster wissen wollen, so muß man bedenken, daß man damals gern
Argumente gehabt hätte, um das murbachische Joch abzuschütteln. Überdies:

wäre jemals eine Immunitätsurkunde ausgestellt worden, so hätte
man sicherlich jetzt Anlaß gehabt, darauf zu verweisen. Daß uns aber keine
solche überliefert ist, nicht einmal in einer Fälschung, spricht klar gegen eine

86



derartige Verleihung. Die Verhältnisse in Reichenau und St. Gallen legen
dies auch nahe. Während Reichenau 736-782 mit dem Bistum Konstanz in
Personalunion verbunden war, gelang es St. Gallen erst 816, Unabhängigkeit
und freie Abtswahl, 818 die Immunität zu erhalten. Dies waren immerhin
Klöster, die mit ihrem damals schon ansehnlichen Besitzstand Luzern an
Bedeutung bei weitem übertrafen. Man muß zwar zugeben, daß ein solcher
Sachverhalt der Möglichkeit, daß Luzern an seinem entlegenen Orte einstmals

ein freies Kloster gewesen sein könnte, nicht gänzlich im Wege steht,
aber es macht sie unglaubhaft. Voll überzeugend ist auch die Behauptung
Schnyders nicht, die Peters-Kirche in Luzern könne ihres Patroziniums
wegen ehedem nur als Mutterkirche gegründet worden sein. Die erste
Urkunde über St. Peter vom 18. April 1178 (Der Geschichtsfreund 3, 1846,
S. 218-20) versagt uns nämlich Rückschlüsse auf die vorhergehende Zeit.
Daß übrigens ein Petrus-Patrozinium nicht unbedingt spätantik oder
frühmittelalterlich sein muß, weist Iso Müller (Die Entstehung der Pfarreien an
den Ufern des Vierwaldstättersees (Der Geschichtsfreund 117, 1964,
S. 5-59) im Falle Küßnacht nach (S. 26-28). Beistimmen muß man Schnyders
Ansicht, daß das Leodegar-Patrozinium an sich noch nichts über das
Rechtsverhältnis aussagt. Der Untersuch der Traditionsnotizen, die uns in
Abschriften des 11./12. Jahrhunderts erhalten sind, kann zwar zur
Traditionskontroverse an sich kaum etwas beitragen, ist aber wegen der neuen
Datierungsversuche der Rodel und der daraus abgeleiteten Angaben über Wichard,
den Wiederhersteller des Luzerner Klosters, und seinen Bruder Ruopert, der
Ludwig dem Deutschen seine Güter zur Gründung von Fraumünster in
Zürich zur Verfügung stellte, nicht uninteressant, und liefert Schnyder das
Material zur Behauptung, der in Rotulus II geschilderte Verfall des Klosters
falle bereits in die Zeit Ludwigs des Frommen. Gegen Fleischlin und Kläui,
welche den Grund des Zerfalls in der Reichsteilung von 843, wo Murbach
Lothar verblieb, während Luzern Ludwig zufiel, sahen, behauptet Schnyder, daß
gerade die Reichsteilung den Anlaß geboten hätte, peripher gelegene Klöster
wie Luzern wieder auszubauen. Nicht ungelegen kommt einem Befürworter
der Abhängigkeit die Feststellung Schnyders, daß die Besitzesverhältnisse
durch die 843 neugezogenen Grenzen kaum eine Veränderung erfahren
hätten. Für die Unterstellung Luzerns unter Murbach erst kurz vor 1135

vermag Schnyder keine einleuchtenden Gründe anzuführen. Wenn er die
Annales Murbacenses, die in der Schilderung der schlimmen Zustände der
Investiturkampfzeit den Satz aufweisen: fratres dispersi Murbacum
redierunt dahin interpretiert, es wären auch Mönche von Luzern nach
Murbach zurückgekehrt, so ließe sich allerhöchstens daraus der Schluß
ziehen, daß Luzern eben schon früher zu Murbach gehörte. Daß man daraufhin

in Murbach die Lotharurkunde von 840, die man doch, wenn sie für
Luzern gewesen wäre, auch in Luzern erwarten würde, hervorgezogen und
zu Ungunsten Luzerns ausgelegt hätte, ist eine nicht eben lucide Konjektur.
Kann man Schnyders Arbeit in ihrem Ergebnis zwar nicht zustimmen, so

legt sie doch den Gedanken nahe, daß die Abhängigkeit Luzerns keine
eigentlich territoriale war, sondern eher in einer Art Personalunion bestand.

Walter Lendi

87


	Rezensionen = Comptes rendus

