
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 59 (1965)

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN

AUFNAHMEBESTIMMUNGEN FÜR DIE
KONVENTSCHWESTERN DES BENEDIKTINERINNENKLOSTERS

ST. AGNES IN SCHAFFHAUSEN

vom Jahre 1322

Wir haben im Jahrgang 1964 dieser Zeitschrift1 auf verschiedene spät¬
mittelalterliche Ordnungen des Benediktinerinnenklosters St. Agnes in

Schaffhausen hingewiesen, die für die bereits eingetretenen Nonnen Geltung
hatten. Nun besitzt das Staatsarchiv Schaffhausen 2 ein weiteres und zwar
älteres Dokument, das sich mit den neu hinzutretenden Postulantinnen
befaßt. Da Belege dieser Art aus dem 14. Jahrhundert nicht sehr zahlreich
sind, möge dieses «Gesetz», wie sich die Urkunde selbst nennt, hier zur
Wiedergabe gebracht werden. Es wurde 1322 erlassen, beruht aber ohne
Zweifel auf längerer Tradition, bemerkt doch der Text dreimal ausdrücklich:
«Unser Gewohnheit ist auch...». Wie aus dem Eingang dieses Gesetzes

hervorgeht, war der damalige, mit Namen unbekannte Propst von St. Agnes,
ein Konventualc von Allerheiligen, maßgebend bei der Abfassung dieser
Statuten beteiligt. Nach den oben erwähnten Klosterordnungen dürfte ja
ohne dessen Rat und Wissen im Kloster nichts von Belang vorgenommen
werden (§ 9 der Ordnung von 1362). Die Aufnahmebestimmungen richten
sich im ersten Teil an den Vater oder den Vertreter der Freundschaft, d. h.
der Familie, oder sonst an einen Protektor der Postulantin, im zweiten Teil
an diese selbst. Teilt man das Gesetz in einzelne Paragraphen auf, so ergibt
sich das folgende Bild :

1. Die Postulantin muß die charakterlichen Voraussetzungen haben und
körperlich gesund sein.

2. Der Vater oder dessen Vertreter hat das «Almosen», womit das Ein-

Auch enthalten in: Festschrift Oskar Vasella zum 60. Geburtstag, Freiburg
Schweiz, 1964, S. 107-118, wo auch die Literatur über St. Agnes verzeichnet ist.
Urkunden-Abteilung Nr. 423. Pergament mit den Siegeln des Propstes und des
Konvents von St. Agnes.

4 49



standsgeld gemeint ist, vor dem Eintritt der Bewerberin zu entrichten.
3. Entrichtung von Brot.
4. Entrichtung eines Fäßchens Klevener- oder Elsässervveins und eines

Fäßchens gewöhnlichen Landweins.
5. Entrichtung von Schüsseln und Fischen.
6. Die Bewirtung von Gästen geht zu Lasten des Vaters.
7. Die Postulantin hat eine Kerze im Gewicht von einem Pfund Wachs mit

einem «Fingerli», d. h. einem Kerzenstock, mitzubringen, im Wert von
2 Schilling.

8. Die Postulantin soll zwei Betten oder doch wenigstens ein gutes Bett
samt Zubehör mitbringen.

9. Desgleichen ein Gewand.
10. Beim Eintritt der Postulantin soll jeder Konventschwester ein Schilling

und ein Denar geschenkt werden.

Der Originaltextl, der in großer gotischer Minuskel geschrieben ist und
im Sprachidiom für das frühe 14. Jahrhundert altertümlich anmutet, lautet:

Dis ist der Brief von vnsern Gesetzan ~

Dis sint die Gesez, dan der wir mit gemeinen Rate ze Rate sigen worden
vnd mit vnsers Bropstes Rate vnd Willen ze behaltenne vnd stete ze be-
habenne an den Personen, die wir dvr Got enphahen vnd Muot han, bi vns
ze belibenne vnz vf ir Ende. Zem ersten 3 swer der ist, dessen wir sin Kint
aider ein andern sin Frvnt aider ein andern sin mach, dvr Got enphahen.
1. Zem ersten, daz wir enphahen ein Persone, zvo der wir Zuovericht haben,
daz si vns mvge gehelfen den Orden getragen vnd an Gebresten si an iren
Gelidern. 2. Swas vns och dvr Got alder dvr siner Seie Heil Almuosens geben
wil, daz sol er vns genzlich rihten, e man die Person inneme. 3. Vnser
Gewonheit ist och, daz man vns gebe ein erlichen Dienst, daz ist also gvot Brot.
4. Vnd ie der Frown eine Mase Wins, sweder wir genamzen ein Legellvn
Kleveners aider ein Legellun Elsesers vnd ein Legellvn Lantwins. 5. Hvndert
Schvslan und dristvnt Vische. 6. Swas er och Geste welle han, daz gat vns
nvt an, die beriht als er welle. 1. Das Kint sol ze Opfer han ein Kerzen von
eim Pfvnde Wahs vnd daran ein guot Vingerli vnd II S. kosten. 8. Won sol
och gen in die Kamer entweder zwei Bete aider ein gvot Bete vnd ein Pfvl-
wen, der sehs Ein lanch si vnd erlich beziecht. IIII Lachen 4 aider XXX Ein

1 Großschreibung der Substantiva und Interpunktion nach heutigen Grundsätzen.
Bezifferung der Paragraphen von uns.

2 Dorsualaufschrift von gleicher Hand wie der Text. Zusatz von anderer Hand :

«vnd wie man Closterfrowen vffgnommen».
3 Damit ist nicht der erste Gesetzesparagraph gemeint, sondern der erste, an den

Vater gerichtete Teil des Gesamtgesetzes. Bei § 7, wo die Bestimmungen sich
an die Postulantinnen zu richten beginnen, hätte der Schreiber logischer Weise
«Zum anderen (Teil)» vorausschicken sollen.

4 Zuerst irrtümlich «Liehen» geschrieben, dann darüber verbessert in «Lachen».

Erklärung einiger in § 8 vorkommenden Ausdrücke: pfvlwen Federkissen; erlich

50



svbers Tvoches und ein Tischlachen, daz XIII Ein lanch si vnd trilich ge-
weben, vnd zwo Twehellan, ein geneget vnd ein trigege. Dem Kinde ein

gros Kvssi, dazuo kvme ein Vierdelinch vnd III Ein vnd och ein kleines
Kvssi vnd ein wisses Gvlter vnd ein Tekelachen, sweder sv wellen von
Scheffln alder Fvhsin. 9. Dem Kinde Gewant, w(v)llins vnd linis, nach vnser
Gewonheit als dem Kinde notdvrftig si, als si denne vnderwiset werden vnd
vns erlich vnd dem Kinde nvzlich si. 10. vnser Gewonheit ist och, daz man
die Frowan svnderlich meine und iegelich mit I S. D. Dirre Brief wart ge-
machot do man zalte von Gotes Gebvrte drvzehen hundert Jar vnd XX Jar
vnd II Iar.

Reinhard Frauenfelder

UM P. ANDREAS AMRHEIN OSB

UND DIE GRÜNDUNG DER BENEDIKTINER¬
KONGREGATION VON ST. OTTILIEN

Nachdem in dieser Zeitschrift (1964, 258/59) auf die gründliche Studie des

jetzigen Erzabtes von St. Ottilien über die Person des Ordensgründers
P. Andreas Amrhein (1844-1927) aus Gunzwil bei Beromunster hingewiesen
werden konnte, darf wohl auch eine fast gleichzeitig erschienene, aber
denselben Gegenstand von einer ganz anderen Seite und aus neuen Quellen
beleuchtende Darstellung genannt werden, zumal sein Verfasser kein Mönch
der Kongregation von St. Ottilien ist, sondern der Historiker aus dem Kloster
Neresheim Paul Weissenberger OSB. Sein Aufsatz «Abt Plazidus Vogel und
die Anfänge der Benediktinerkongregation von St. Ottilien» hat mit Recht
Aufnahme in die prächtige Festschrift von Münsterschwarzach gefunden,
welche zum 50jährigen Bestand der neu errichteten Abtei herausgegeben
wurde l. Die Abtei war der großen Säkularisation von 1803 zum Opfer
gefallen und 1913 im Rahmen der Kongregation von St. Ottilien zu neuem
Leben erweckt worden. Der Titel der Arbeit ist der Festschrift angepaßt,

beziecht gut eingefaßt: trilich geweben dreifach gewebt; twehellan Handtuch

; geneget vnd trigege genäht und gestrickt ; vierdelinch Viertel ; gvlter
Kulter gefütterte Steppdecke; Schefnn aider Fvhsin aus Schafwolle oder
Fuchspelz.
Studia Suarzacensia. Beiträge zur Geschichte der Abtei Münsterschwarzach
anläßlich des 50jährigen Jahrestages ihrer Wiederbesiedelung (Würzburger
Diözesanblätter, 15) Würzburg-Münsterschwarzach, 1963, 253-307.

51



denn der spätere Abt Plazidus Vogel, der Neugründer von Münsterschwarzach,

erlebte seine Ordensjugend in der Gründungszeit von St. Ottilien und
so wird diese gleichsam am Rande in die Darstellung derselben eingewoben.
Sachlich müßte er eher heißen : « Die Bischöfe Pankratius von Dinkel (f 1894)
und Petrus von Hötzl OFM (f 1902) von Augsburg als Helfer und Wohltäter
von P. Andreas Amrhein und St. Ottilien», denn aus den reichen Beständen
des Augsburger Diözesanarchivs ergibt sich vor allem, daß gerade Bischof
Pankratius sich «Zeit seines Lebens als wahrer Freund und unstreitig als der
größte Wohltäter der Gründung Amrheins wie der ganzen Missionsgenossenschaft

von St. Ottilien erwiesen hat und als solcher noch heute in hohen
Ehren gehalten zu werden verdient» (S. 289).

P. Andreas sprach sich seinem bischöflichen Gönner gegenüber sehr offen
und ehrlich aus, bezeigte ihm gegenüber aber stets eine gehorsame Ehr-
ehrbietung, so daß die reiche Korrespondenz das ganze innere Ringen
Amrheins bzw. der neuen Gründung widerspiegelt. Während für die erste Gründung

in Reichenbach noch sehr stark der Weltpriestercharakter seiner
Mitglieder betont wurde (S. 259), weist schon der erste Konstitutionsentwurf
von St. Ottilien eine ausgesprochene benediktinische Haltung auf. Die
Mitglieder der neuen Missionsgemeinschaft legten Profeß und Gelübde ab, als
ob ihre Gründung wirklich ein Benediktinerkloster wäre. Doch rein rechtlich
gesehen, war es erst eine Vereinigung von Priestern und Brüdern für ein
gemeinschaftliches Missionsunternehmen unter bischöflicher Jurisdiktion.
Diese wurde erst allmählich durch die Übernahme einer eigenen Mission in
Ostafrika durch jene der Kongregation von der Verbreitung des Glaubens,
der Propaganda, abgelöst. Aber während diese aus der neuen Gründling eine
moderne Kongregation, die einzig ihrer Leitung unterstehen sollte, machen
wollte, stand bei P. Andreas Amrhein das Benediktinerkloster im Vordergrund.

Dementsprechend sollten auch in den Missionen keine
Missionsstationen gegründet werden, sondern wie in alter Zeit Benediktinerklöster, die
auf die heidnische Umwelt ausstrahlen würden. Das Hin und Her all dieser
Ausrichtungen und die Überwindung mannigfacher Schwierigkeiten - man
befand sich in Deutschland ja noch in der Zeit des Kulturkampfes, wenn er
auch in Bayern nicht in derselben Schärfe wie in Preußen und anderswo
durchgeführt wurde - untergruben die Gesundheit und Nervenkraft des
Gründers und ersten Generalobern von St. Ottilien derart, daß er am
28. Jan. 1895 seine Demission einreichte.

Bevor jedoch ein Nachfolger ernannt und eine definitive Lösung
durchgeführt wurde, konnte Abt Ildefons Schober von Seckau als Visitator und
zeitweiliger Generaloberer bestimmt werden. In seinem Visitationsbericht,
der zum größten Teil in dieser Arbeit abgedruckt wird, betont er von
vornherein, daß die Schwierigkeiten in St. Ottilien nicht personeller, sondern
prinzipieller Natur seien, wodurch die Eigenart des Benediktinerordens
betroffen werde. Er sagt dazu: «Wir haben kein eigentliches Kloster OSB
vor uns, wir haben es nicht mit einer Missionsanstalt allein zu tun. Die
Mißlichkeiten bei der Erziehung und die Gefahr einer nicht ganz sicheren,
soliden Erziehung - weder zum Mönch noch zum Missionar - springen
sofort in die Augen. Die Nachteile zeigen sich heute schon in ziemlich un-

52



angenehmer Weise im Missionsland selbst, wo einige leider allzu früh
ausgesandte Patres bereits ernste Zweifel äußerten, ob in Afrika überhaupt
nach benediktinischem Prinzip auf Grundlage der Benediktinerregel missioniert

werden könne» (S. 298). Ganz im Geiste des P. Amrhein steuerte
sodann der Visitator einzig auf die benediktinische Lösung hin: 1896 wurde
St. Ottilien Priorat des Benediktinerordens und 1902 wurde das Priorat zur
selbständigen Abtei mit einem Abt aus den eigenen Reihen erhoben. Damit
hatte ein schmerzlicher Entwicklungsgang einen würdigen und günstigen
Abschluß gefunden.

Über Werk und Persönlichkeit des Gründers von St. Ottilien bieten die
Worte von Abt Schober neues Licht. Er schreibt: «Nach Gott schulden Sie
besonderen und großen Dank Ihrem früheren Generalobern und
hochwürdigen Vater, der mit seltener Begabung und in idealem Streben bis zur
Hinopferung seiner Gesundheit alles schuf, was Sie hier an Gebäuden und
innerer Einrichtung, an Anlagen usw. sehen, der sodann in untadeliger,
reiner und korrekter Lehre Sie alle die Wege des Herrn führte. Wenn tief-
schmerzliche Tatsachen den kompetenten kirchlichen Behörden die heilige
Pflicht auferlegten, im Vorsteheramt Wandel zu schaffen, so werden dadurch
das bisherige Pietätsverhältnis und seine Pflichten nicht aufgehoben, wenn
auch die Äußerungen desselben eine andere Form annehmen. Vor wie nach
bleibt - ich spreche hier auch die Meinung des hochwürdigsten Diözesanbischofs

aus - der frühere Generalobere Ihr Gründer und Vater. In erhöhtem
Maße müssen Sie zu allem anderen noch die Liebe des Mitleids und in seiner
Vereinsamung vermehrte Gebete schenken. In den nächsten Jahren ist
freilich an eine Rückkehr in seine Gründung nicht zu denken die Frage
späterer Rückkehr wird Gott zur rechten Zeit lösen. Ich bemerke nur so

viel, daß die Erfüllung des stillen Wunsches mancher, es möge ihr früherer
geistlicher Vater hier bei seinen Söhnen ruhig sich zum Tod vorbereiten,
nicht ins Reich der Unmöglichkeiten gehört ...» Zu diesen Worten fügt der
Verfasser hinzu: «Hätte P. Amrhein diesen Eingang des Visitationsrezesses
je gehört oder gelesen, er hätte sich darüber aufrichtig gefreut und zwar mit
vollem Recht» (S. 299). Dem Gründer von St. Ottilien war auch die Rückkehr

in seine Gründung beschieden, allerdings erst in fortgeschrittenem
Alter. Hier starb er am 29. Dez. 1927 im Alter von 84 Jahren.

Johannes Beckmann SMB

53



ZUR GESCHICHTE

DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZEN1

Kurz nach dem Ausbruch der März-Revolution von 1848 entstand unter
den deutschen Katholiken eine kraftvolle Einheitsbewegung. Ihr Ziel

war die Sicherung der durch die Revolution ermöglichten kirchlichen Freiheit
und ihre Durchsetzung in den neuen Parlamenten. Zentren dieser
katholischen Aufbruchsbewegung waren der streng römisch gesinnte Mainzerkreis
und Köln mit Erzbischof Geissei. Geissei und die Bischöfe der Kölner Kirchenprovinz

kamen bald zur Ansicht, daß ein deutsches Nationalkonzil oder
wenigstens eine Synode aller preußischen Bischöfe ein Gebot der Stunde
sei. Ihre Initiative führte im Oktober 1848 zur bekannten Würzburger
Bischofskonferenz. Innerhalb des deutschen Episkopates stieß der
Konferenzplan auf den Widerstand der streng kurialistisch gesinnten Bischöfe.
Der einflußreichste Exponent war der Münchner Erzbischof Reisach, der
im Internuntius Sacconi von der Münchner Nuntiatur einen einflußreichen
Verbündeten fand. Reisach wie Sacconi versuchten, die strenge Unterordnung
der gesamten Kirche unter Papst und Kurie zu erreichen; sie kämpften
gegen den «Zeitgeist» in seinen theologisch-philosophischen wie in seinen
politischen Erscheinungsformen. Beide sahen in Bischofskonferenzen eine
mögliche Gefahr für die päpstliche Vollgewalt. Sie identifizierten Papsttum,
Kurie und Kirche. Die Kurie ihrerseits war bemüht, Selbständigkeitsbestrebungen

des Episkopats in Erinnerung an vergangene Jahrhunderte nicht
aufkommen zu lassen. Auch seit der Thronbesteigung Pius IX. war in dieser
Grundhaltung kein Wandel eingetreten.

Die Bischofskonferenz ist zum Teil auch vom Kreis um Döllinger angeregt
worden. Die nationalkirchliche Konzeption, die im Gutachten Döllingers zur
bevorstehenden Konferenz zum Vorschein kommt, ist - anders als im 18.
Jahrhundert - nicht gegen Rom, sondern gegen die Kirchenpolitik der Regierungen

gerichtet. Die deutsche Kirche sollte nicht nur durch engere Verbindung
ihrer Bischöfe untereinander, sondern zugleich durch möglichst engen
Anschluß an den Papst in die Lage versetzt werden, Angriffe von außen ab-

1 Rudolf Lill: Die ersten deutschen Bischofskonferenzen (Herder, Freiburg i. Br.
1964, 138 S.). Erscheint außerdem in zwei Folgen in der Römischen Quartalschrift
für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte Bd. 50 (1964) bzw. 60 (1965).

54



zuwehren. Erzbischof Geissei und seine Mitarbeiter wichen den «großen
Fragen der Zeit» nicht aus. Sie begnügten sich nicht mit der einfachen
Verneinung oder Verurteilung neuer Ideen, sondern wollten darangehen, die
Kirche behutsam auf die veränderte Wirklichkeit umzustellen. Diese offene

Haltung stellte um die Mitte des 19. Jahrhunderts ein Novum dar; es war
daher zu erwarten, daß sie in manchen kirchlichen Kreisen Argwohn und
Mißverständnisse auslösen würde.

Trotz der hemmenden Taktik der Kurie konnte die Bischofskonferenz am
23. Oktober 1848 in Würzburg mit den eigentlichen Beratungen beginnen.
Auf dieser Konferenz wurde vor allem das Verhältnis Kirche - Staat
diskutiert, ferner wurden Fragen wie Schulwesen, Unterrichtsfreiheit,
Religionsunterricht, geistliche Bildungsanstalten, Stellung der Theologieprofessoren
zu den Bischöfen usw. behandelt. Die Mehrzahl der versammelten Bischöfe,
ferner die Theologen Lennig und Döllinger befürworteten eine größere Einheit

in der deutschen Kirche. Lediglich eine Minderheit bekämpfte jede
Einigung. Hier werden die Gegensätze im deutschen Katholizismus der
Jahrhundertmitte deutlich. Die Befürworter der Einigung waren Vorkämpfer
einer ultramontanen Erneuerung der Kirche. Die Gegner huldigten entweder
überlebten staatskirchlichen Anschauungen oder waren Anhänger eines bis
dahin in Deutschland unbekannten Kurialismus. Ein gemeinsames Zentrum
der deutschen Kirche wurde 1848 infolge der Opposition Reisachs verhindert.
Auf die Vorschläge der Bischofskonferenz antwortete Rom fast durchwegs
negativ. Die Kurie wollte dem niederen Klerus an der kirchlichen Legislative
keinen Anteil einräumen und die Laien sollten weiterhin von den Synoden
ausgeschlossen bleiben. Mit der gleichen Härte wandte sich die Kurie auch

gegen die Wünsche nach stärkerer Berücksichtigung der Landessprache in
der kirchlichen Verkündigung. Hier kommt der aus dem Kampf gegen
Zeitirrtümer erwachsene Geist der Defensive und der Verbote zum Vorschein,
welcher den positiven Seiten des Neuen nicht gerecht wurde. Gewiß mußte
die Kirche viele Strömungen des 19. Jahrhunderts zurückweisen, aber trotzdem

war es bedenklich und der Kirche wenig zuträglich, daß dieser Geist der
verneinenden und verurteilenden Abwehr das Pontifikat Pius' IX. wesentlich
bestimmt hat. Negative Auswirkungen dieser Haltung Roms zeigen sich
bereits auf der Würzburger-Konferenz. Versuche, der Kirche neues Terrain
zu erobern oder verloren gegangenes wiederzugewinnen - einen solchen
Versuch stellte die Bischofskonferenz zweifellos dar - wurden oft nicht nur nicht
unterstützt, sondern mißverstanden und argwöhnisch betrachtet.

Unter den Kundgebungen dieser Konferenz gebührt der erste Platz der
Denkschrift, mit der sich die Bischöfe an die Regierungen und die öffentliche
Meinung wandten. Es ist ein geschlossenes kirchenpolitisches Programm mit
dem Leitmotiv der Libertas Ecclesiae. Sie paßt gut zum bürgerlich-politischen
Freiheitsstreben des Revolutionsjahres. Sie beansprucht für die Kirche
Unabhängigkeit vom Staat, jedoch nicht Trennung beider und bedeutete damit
eine klare Absage, sowohl an das Staatskirchentum konservativer Regierungsräte,

wie an die Linksradikalen, die den Trennungsgedanken verfochten und
deren Fernziel die Ausschaltung der Kirchen aus dem öffentlichen Leben
war. Diese Denkschrift wirkte bis in die Schweiz hinein und bewog Theodor

55



Scherer zur Herausgabe einer Flugschrift «Der Eremit im Schweizerlande»,
worin er die Schweizer Katholiken anspornte, es ihren deutschen Glaubensgenossen

gleichzutun (vgl. Alois Steiner, Der Piusverein der Schweiz, Stans
1961, 19 f.).

Rom sprach sich gegen ein Nationalkonzil aus und ließ die auf der
Würzburger-Konferenz besprochenen Pläne zum Scheitern bringen. Am gleichen
Tage (17. Mai 1849) erteilte Pius IX. auch den französischen Bischöfen, die
ebenfalls ein Nationalkonzil beantragt hatten, eine gleichlautende Antwort.
Mit der unbedingten Stärkung des päpstlichen Primates, die Pius und seiner
Umgebung schon in den ersten Jahren des Pontifikates als Hauptziel
vorschwebte, ließen sich Nationalkonzilien, die für mehrere Kirchenprovinzen
verbindliche Beschlüsse fassen konnten, nicht vereinbaren. Rom wandte sich
damals auch gegen diözesane Eigenständigkeiten in der Liturgie: der
sorgfältig ausgearbeitete Entwurf einer Neuauflage des kölnischen Meßbuches
wurde in Rom nicht genehmigt.

Trotz dieser negativen Vorkommnisse bedeutete die Würzburger
Bischofskonferenz in mehrfacher Hinsicht einen Wendepunkt in der Geschichte des

deutschen Katholizismus. Der erstmals zu einheitlichem Handeln
zusammengekommene Episkopat trat an die Spitze der kirchlichen Freiheitsbewegung,
die bisher vom niederen Klerus und von Laien geführt worden war. Neben
diesem kirchenpolitischen Ziel verfolgten die Initianten der Bischofskonferenz
aber auch das Ziel der Überbrückung der Kluft, welche sich zwischen Kirche
und moderner Gesellschaft auftat. Der Jurisdiktionsprimat des Papstes
wurde von diesen ultramontanen Bischöfen uneingeschränkt anerkannt,
daneben verband sie aber ein starkes und, wie man heute wieder einzusehen
gelernt hat, berechtigtes Selbständigkeitsbewußtsein. Rom aber war gegenüber

diesen Tendenzen mißtrauisch. Die kurialistische Richtung hatte aber
nie vermocht, die Mehrheit des deutschen Episkopates für sich zu gewinnen,
was in den Jahren 1869/70 besonders deutlich wurde. Immerhin war sie
schon 1848 stark genug, um Reformen zu verhindern, die als Konzessionen
an den Zeitgeist oder als Beeinträchtigung päpstlicher Rechte ausgelegt
werden konnten. Die meisten Bischöfe hatten sich in Würzburg von den
Vorteilen gemeinsamen Handelns überzeugen lassen. Es fanden in der Folge
einige Provinzialsynoden statt. So hielt Erzbischof Geissei 1849 mit seinen

Suffraganen eine Konferenz, an der auch einige weitere Bischöfe teilnahmen.
Ebenso fand unter Reisachs Vorsitz 1850 eine erste Konferenz der bayerischen

Bischöfe statt.
Die politischen Ereignisse des Jahres 1866 schufen eine neue Lage. Dazu

kam 1867 die Ankündigung des Vatikanischen Konzils. Zu diesem Zeitpunkt
beschloß eine Reihe deutscher und österreichischer Bischöfe, eine
gesamtdeutsche Bischofskonferenz einzuberufen. Sie waren von dem berechtigten
Wunsch erfüllt, daß das kommende Konzil die unterschiedliche Lage der
Kirche in den einzelnen Ländern berücksichtigen möge, und wollten
vermeiden, daß das numerisch ohnehin nicht große Gewicht des deutschen
Episkopates durch Zersplitterung geschwächt und dadurch möglicherweise
die Interessen des deutschen Katholizismus geschädigt würden. Im Gegensatz

zu 1848 wurde der Teilnehmerkreis auf die Bischöfe beschränkt, wohl

56



um in Rom nicht zum vornherein die Befürchtung aufkommen zu lassen,
es handle sich bei der bevorstehenden Versammlung um eine kanonische
Synode. Das Mißtrauen Roms gegenüber der geplanten Bischofskonferenz
in Fulda war groß. Der Staatssekretär forderte die Nuntien in München und
Wien auf, in aller Vorsicht nachzuforschen, ob eine solche Konferenz nicht
gegen Rom gerichtet sei. Gegebenenfalls sollten die Nuntien das Zustandekommen

der Konferenz zu verhindern suchen. Kardinal Rauscher meinte
aber in einer vertraulichen Unterredung mit dem damaligen Nuntius Falcinelli,

die Fuldaer Konferenz wolle nur die einheitliche Beantwortung der
römischen Quästionen zum kommenden Konzil herbeiführen. Unter Hinweis
auf die papsttreue Haltung des derzeitigen Episkopates bestritt er entschieden,

daß von der nun geplanten Konferenz irgendwelche Gefahren drohten.
Rauschers maßvolle Worte verhinderten ein Eingreifen der Kurie, welches
tatsächlich höchst unklug und ungerechtfertigt gewesen wäre.

Auf der Konferenz in Fulda wurde die Institutionalisierung der
Bischofskonferenz beschlossen. Diese Versammlung von 1867 - nicht jene von 1848 -
diente als Modell für alle weiteren Konferenzen, zu denen keine Theologen
oder gar Laien als Berater hinzugezogen wurden. Auf dieser Konferenz wurde
die Errichtung einer katholischen Universität in Luxemburg besprochen.
In der Folge mußten sich die Bischöfe dann aber überzeugen lassen, daß eine
eigene Universitätsgründung nicht zu realisieren sei. Weitere wichtige
Beratungspunkte waren die katholische Tagespresse, die Volksschule und die
Förderung des Bonifaziusvereins für die deutsche Diaspora. Auch der sozialen
Frage wurde dank den Bemühungen Kettelers Beachtung geschenkt. Die
Fuldaer Verhandlungen glichen denjenigen von Würzburg insofern, als die
Bischöfe auch 1867 entschlossen waren, die Auseinandersetzung mit
Problemen der Gegenwart aufzunehmen. Trotzdem fand diese Konferenz weniger
Widerhall als jene von 1848.

Die nächste Konferenz in Fulda fand zwar, wie vorgesehen, in der Zeit vom
1. bis 7. September 1869 statt, aber sie trat in einer spannungsgeladenen
Atmosphäre zusammen. Die Vorbereitung des Vatikanischen Konzils stand
vor dem Abschluß; die Frage der Unfehlbarkeit des Papstes, welche man
allgemein als Hauptgegenstand des Konzils betrachtete, wurde leidenschaftlich

diskutiert und teilte die Katholiken in zwei einander heftig befehdende
Lager. Die meisten deutschen Bischöfe waren der von den Kurialisten
gewünschten Definition abgeneigt. Als Repräsentant der Mehrheit des Episkopates

darf Ketteier gelten, der unbedingte Papsttreue mit starker bischöflicher

Selbständigkeit zu vereinbaren wußte. Die Bischöfe erkannten die
Notwendigkeit, auf ihrer Konferenz das Dogma und das Konzil überhaupt
zu erörtern. Andere schon vorbereitete Beratungspunkte traten in den Hintergrund

und so wird schon 1869 eine der negativen Auswirkungen des wenig
später beschlossenen Dogmas sichtbar. Der Episkopat mußte seine ganze
Aufmerksamkeit dem Dogma und den darüber ausbrechenden Konflikten
zuwenden und wurde dadurch in eine einseitige Kampfrichtung gedrängt.
Die ohnehin spät begonnene Auseinandersetzung mit Problemen, die wie
die soziale Frage für die Wirksamkeit der Kirche in der modernen Welt von
größter Dringlichkeit waren, wurde erneut hinausgeschoben und blieb vor-

57



läufig der Initiative weitsichtiger Einzelgänger überlassen. Die Kurialisten
bildeten auch 1869, wie die Debatte über die Unfehlbarkeit zeigte, in der
Bischofskonferenz eine Minderheit. Diese Bischofskonferenz kann als

vorweggenommenes Vatikanum bezeichnet werden, mit ebenso intensivem
Spannungsverhältnis zwischen Majorität und Minorität, allerdings in
umgekehrtem Mehrheitsverhältnis. Ketteier und Hefele, der kurz vorher zum
Bischof von Rottenburg gewählt wurde, waren die Führer im Kampfe gegen
die Opportunität des Dogmas. Die Auseinandersetzungen, welche seit dem
Sommer 1870 über den deutschen Katholizismus hereinbrachen, haben
Hefeies Warnungen und Befürchtungen weitgehend bestätigt.

Nach dem Konzil waren die deutschen Bischöfe in einer doppelt schwierigen

Lage. Die Opposition gegen das neue Dogma trat nirgendwo bereits
in den ersten Wochen nach seiner Verkündigung heftiger hervor als in
Deutschland. Anderseits war allgemein bekannt, daß die Bischöfe in ihrer
Mehrheit bis vor kurzem selbst das Dogma bekämpft hatten, welches sie

nun den Gläubigen als verbindlich mitteilen und gegen die zahlreichen
Angriffe, sowohl aus den eigenen Reihen, wie auch von evangelischer und liberaler
Seite verteidigen mußten. Die Bischöfe hatten, solange sie sich auf dem
Konzil in der Rolle von Zeugen des Glaubens befanden, das Dogma nach
bestem Gewissen und mit großem Mut gegen die oft unduldsame Mehrheit
bekämpft. Nachdem nun das vom Papst geleitete allgemeine Konzil, die
oberste Instanz in Glaubenssachen, entschieden hatte, unterwarfen sie sich,
wie die Lehre der Kirche es forderte. Der eine oder andere gab wohl auch
die Hoffnung noch nicht auf, daß der Nachfolger Pius IX. durch eine das

Dogma kommentierende Verordnung, das Mitspracherecht der Bischöfe in
Glaubensentscheidungen anerkennen und damit das Hauptanliegen der
Minorität, die Einbettung der päpstlichen Unfehlbarkeit in die Unfehlbarkeit
der Kirche, klarer und weitgehender berücksichtigen werde. In diesem Sinne
äußerte sich vor allem auch Bischof Greith von St. Gallen an Kardinal
Schwarzenburg.

Unter Döllingers Führung versammelten sich in Nürnberg die hauptsächlichsten

Gegner des Dogmas, darunter Professoren aus München, Bonn,
Breslau, Prag und Braunsberg. Sie wandten sich mit aller Schärfe gegen das
Konzil und die erfolgte Definition. Die durch die Presse verbreitete
Erklärung schloß mit dem an die religiösen Konflikte des 16. Jahrhunderts
gemahnenden Appell an ein «wahres, freies und daher nicht in Italien, sondern
diesseits der Alpen abzuhaltendes ökumenisches Konzil». Die darauf folgende
Bischofskonferenz von Ende August 1870 verfaßte nun ein Hirtenschreiben
über die Dogmatisation, worin das Unfehlbarkeitsdogma als Entwicklung
einer alten kirchlichen Wahrheit interpretiert wurde. Jede Auslegung im
kurialistischen Sinne wurde sorgfältig vermieden. Aus der Herausstellung
des Konzils als oberste Glaubensinstanz und der Betonung der Apostolizität
des Bischofsamtes spricht ausgeprägtes bischöfliches Selbstbewußtsein,
welches im Jahre der Unfehlbarkeitserklärung besondere Beachtung verdient.
Der Fuldaer Hirtenbrief vom September 1870 fand den vollen Beifall Roms.
Der Papst selbst bekannte sich offiziell und öffentlich zur Fuldaer
Interpretation des Dogmas und distanzierte sich dadurch wenigstens in beschei-

58



denem Umfang von den Kurialisten. Auch die «Civiltà Romana», das römische

Organ der Jesuiten, teilte diesen Standpunkt.
Die Bischöfe kamen im nun einsetzenden Kulturkampf nicht mehr dazu,

kirchliche Reformen und Anpassungen an Zeiterfordernisse zu beraten, sie
mußten vielmehr alle Kräfte auf die Verteidigung der Kirche konzentrieren -
in einem Kampf, den die Mehrzahl von ihnen vergeblich zu vermeiden
versucht hatte.

Im Februar 1875 taten sich sämtliche Bischöfe zu einer gemeinsamen
Aktion zusammen, deren Bedeutung über die konkrete kirchenpolitische
Auseinandersetzung hinausreicht. Reichskanzler Bismarck hatte durch die
Papstwahl-Depesche vom Mai 1872 eine Initiative zu gemeinsamem Vorgehen
der Regierungen bei einer künftigen Papstwahl auf die Behauptung gestützt,
daß die Bischöfe durch das Vatikanische Konzil zu bloßen Beamten des

Papstes degradiert worden seien. Die deutschen Bischöfe antworteten mit
einer Gegenerklärung, welche die auf göttliche Einsetzung gegründete und
durch das Konzil keineswegs aufgehobene Apostolizität des bischöflichen
Amtes und die daraus resultierende Autorität jedes einzelnen Bischofs
betonte. Diese Erklärung wurde von Pius IX. sogleich und in offizieller Form
als richtige Erläuterung der Konzilsbeschlüsse gebilligt, und sie darf daher
als authentische Interpretation des 1870 verkündeten Dogmas gelten.
Eindeutig geht aus ihr hervor, daß das Vatikanum nicht den uneingeschränkten
Absolutismus des Papstes, den die Kurialisten der Richtung Veuillots
propagierten, zur kirchlichen Doktrin erhoben habe und daß der zähe Widerstand

der Minoritätsbischöfe erfolgreicher gewesen sei, als manchem von
ihnen in der Enttäuschung über den Konzilsausgang bewußt geworden war.

In diesen Jahren machte sich ein Wandel in der Haltung Roms gegenüber
den Bischofskonferenzen bemerkbar. Die preußischen und bayerischen
Bischofskonferenzen erlangten für den weiteren Verlauf des Kulturkampfes
dieselbe Bedeutung wie die gesamtdeutschen Konferenzen der Jahre 1870/71
für die Auseinandersetzungen um das Unfehlbarkeitsdogma. Die Entwicklung

im Kulturkampf führte dazu, daß Berechtigung und Unabhängigkeit
der Bischofskonferenzen von Rom nicht mehr in Frage gestellt, sondern
uneingeschränkt anerkannt wurden.

Für die Schweiz stellt sich hier zweifellos die Frage, ob nicht der Versuch
unternommen werden sollte, analog der vorliegenden gründlichen Arbeit
Luis eine Geschichte über die schweizerische Bischofskonferenz zu schreiben.
Im schweizerischen Episkopat lagen die Verhältnisse ja ähnlich gespalten,
indem Mermillod und Lachat zur infallibilistischen Richtung, Greith
hingegen zur Majorität der deutschen Bischöfe neigte. Rudolf Lill wurde die
Benützung der Bestände des vatikanischen Geheimarchivs auf Fürsprache
von Kardinal Frings ermöglicht (vgl. Vorwort S. 3). Ich bin überzeugt, daß
sich ähnlich wertvolles Material auch für die Schweiz finden ließe.

Robert Lill unterließ bei der Aufzählung der mitteleuropäischen
Bischofskonferenzen (S. 63) einen Hinweis auf die schweizerische Bischofskonferenz,
die neben andern vom Laien Theodor Scherer angeregt, sich 1864 zum erstenmal

in Freiburg versammelte (vgl. Alois Steiner, Piusverein der Schweiz,
Stans 1961, S. 141-47).

59



Angelo Bianchi war 1864 Geschäftsträger in Luzern (nicht in Bern, S. 125),
da die schweizerische Nuntiatur bis 1873 ihren Sitz in Luzern hatte.

Lills Arbeit ist ein äußerst wertvoller Beitrag zur Geschichte der
katholischen Kirche Deutschlands im 19. Jahrhundert. Sie paßt in hervorragender
Weise zu der im 2. Vatikanum beschlossenen Strukturreform innerhalb der
römisch-katholischen Kirche, mit der eine Aufwertung des Bischofsamtes
verbunden ist. Eine Folge dieser Aufwertung sind u. a. die Bischofskonferenzen,

die in immer größerer Anzahl erstehen.
Alois Steiner

DAS BISTUM STRASSBURG UND DAS STIFT

SCHÖNENWERD IM FRÜHEREN MITTELALTER

Mit dem Datum vom 15. März 778 ist eine Urkunde überliefert, durch die
Bischof Remigius von Straßburg an seine Kathedralkirche das Frauenkloster

Eschau im Elsaß und das Stift Schönenwerd im Aargau überträgt \
Der Text ist in einer Abschrift enthalten, die teils dem ausgehenden 9. Jh., teils
dem 10. Jh. zugeschrieben wird. Die äußere Gestaltung, der Aufbau und die
Fassung der jetzt vorliegenden Urkunde weist bei näherem Zusehen einige
Eigentümlichkeiten auf, die darauf deuten, daß hier im 9./10. Jh. eine
Überarbeitung vorgenommen wurde. Einmal ist es auffällig, daß zwei völlig
verschiedene Sachverhalte, die Gründung zweier räumlich voneinander weit
entfernter, selbständiger, geistlicher Institutionen, in einem Text zusammengefaßt

sind ; ganz allerdings wurde diese Absicht nicht durchgeführt, da auch
jetzt noch zwei getrennte Zeugenreihen vorhanden sind. Dann aber weicht
der Wortlaut weitgehend von dem sonst gewohnten Formular des 8./9. Jh.
ab, indem eine Art persönlicher Rücksprache des schenkenden Bischofs
Remigius mit der von ihm gewählten Erbin, der Hl. Maria, der die
Straßburger Bischofskirche geweiht war, als Rahmenform gewählt wurde.
Dazwischen eingebettet, finden sich jedoch große Textteile, die unverkennbar
dem Urkundenstil des 8./9. Jh. angehören.

Der gesamte Befund, der uns heute bei der Remigiusurkunde vorliegt,
spricht dafür, daß zwei Urkunden des 8. Jh. im 9./10. Jh. zu dieser
eigenartigen Form zusammengefaßt wurden. Das einende Moment war der gleiche

1 Wentzcke, Reg. Bisch. Straßburg I 227 Nr. 56 ; Wiegand, UB Stadt Straßburg I
11 Nr. 16; A. Bruckner, Regesta Alsatiae I 169 Nr. 271 (Abschrift: 2. H. 9. Jh.) ;

Solothurner UB I 3 Nr. 2 (Abschrift: 10. Jh.).

60



Aussteller und der gleiche Empfänger, die bei Eschau und bei Schönenwerd
auftraten. Die Sachverhalte, die in dem noch heute vorliegenden Text niedergelegt

sind, entsprechen durchaus den Vorgängen und dem Urkundeninhalt
des 8. Jh.

Wie der Name von Bischof Remigius nahelegt, wird man geneigt sein, in
ihm einen Romanen zu sehen; auch der Name seiner Nichte Scholastica weist
in die gleiche Richtung. Die Gründung von Eschau, an der 111 südlich von
Straßburg gelegen, wird auf den Bischof selbst zurückgeführt; offensichtlich
aber wurde die Errichtung von Eschau mitgetragen von einheimischen
Kräften, wie die Namen der Äbtissin Adala und der Religiösen Roduna
andeuten *. Obschon Bischof Remigius in dem neuerbauten Kloster zu Eschau
die Reliquien der Hl. Sophia, die er von Papst Hadrian erhalten hatte,
beisetzen ließ, wurde die Kirche von Eschau 2 dem Hl. Trophimus geweiht.
Dieses Patrozinium des Heiligen von Arles ist für das Elsaß wie für das ganze
Oberrheingebiet einzigartig. Man wird deshalb nicht fehlgehen, wenn man
in der Wahl dieses Patroziniums, das auf das südliche Rhonegebiet weist,
einen weiteren Anhaltspunkt für die romanische Abkunft von Bischof
Remigius erblickt und zugleich für die geistig-kulturelle Welt, der er sich
zugehörig fühlte.

Schönenwerd, mit dem sich der zweite Teil der heutigen Fassung der
Remigiusurkunde befaßt, ist eine geistliche Niederlassung, die nicht von dem
Straßburger Bischof ausging, sondern von dem Stifter an ihn und die
Straßburger Kirche herangetragen wurde. Der Urkundentext gibt genaue
Aufschlüsse über die Anfänge des monasteriolum q. d. Werith, die tiefe
Einblicke in die Rechtslage und die näheren Umstände seiner ersten Geschicke
gewähren. Die neue Stiftung wurde im Bereich der Gemarkung Gretzenbach
auf einer Aareinsel errichtet; ob unter monasteriolum eine monastische
Einrichtung oder ein Kanonikerstift zu verstehen ist, bleibe dahingestellt. Als
die Liste der Mitglieder von Schönenwerd im Anfang des 9. Jh. in den Liber
vitae von St. Gallen eingetragen wurde 3, befolgten sie die kanonische Lebensweise

; es mag dies von Anfang an so gewesen sein. Der Gründer von Schönenwerd

war ein Bischof Rapert. Er ist unbekannt nach Herkunft und Funktion ;

weder dem Basler noch dem Konstanzer Sprengel kann man ihn zuordnen.
Rapert muß noch eine jener Persönlichkeiten gewesen sein, welche die
Bischofsweihe besaßen, ohne daß sie an der Spitze eines festen kirchlichen
Sprengeis standen. Für das Frankenreich war dies um die Mitte des 8. Jh.
noch keine ganz ungewöhnliche Erscheinung; die fränkische Kirchenreform,

1 Wie der Konsens des Ehepaares Rachinfried und Harilanda in der ersten Zeugenliste

dartut, waren diese an der Errichtung und Ausstattung von Eschau in irgendeiner

Weise ebenfalls beteiligt; wahrscheinlich hatten sie Ansprüche auf gewisse
Teile von Grund und Boden, auf die sie verzichtet hatten.

: Vgl. A. Brackmann, Germania Pontificia III 29 ff.; M. Barth, Handbuch der
elsass. Kirchen im Mittelalter (Straßburg 1960) S. 360 ff.

1 Mon. Germ. Libri confrat. S. 9 f. Zu den Anfängen von Schönenwerd vgl. J. Sieg-
warth, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutschen Schweiz
vom 6. Jh. bis 1160 (Freiburg/Schweiz 1962) S. 79-83, 218.

61



welche mit den bonifatianischen Synoden einsetzte, führte erst zu jenem
Zustand, daß innerhalb der eingerichteten fränkischen Diözesen nur noch
der zuständige Bischof vorhanden war.

Es ist hier nicht der Ort, auf diese allgemeinen Probleme weiter einzugehen ;

für unsere Fragesteilung aber können wir sagen, daß Rapert wohl spätestens
um 750 die Bischofsweihe empfangen haben wird.

Bischof Rapert hatte seine Kanonikerniederlassung auf einer Aareinsel
eingerichtet; damit war zugleich die Frage aufgeworfen, welchem der im
Aaregebiet eingreifenden Bistümer sie zuzurechnen sei \ Denn nach der
Wiedererrichtung des Basler Bistums im Jahre 740 bildete gerade die Aare
unterhalb von Solothurn die Grenze zwischen den Diözesen von Basel und
Konstanz 2. Als Schönenwerd im Laufe seiner weiteren Entwicklung auf das
südliche Flußufer verlegt wurde 3, gehörte es zweifellos in den Konstanzer
Sprengel. Bischof Rapert aber wollte seine Gründung offensichtlich weder
dem Basler noch dem Konstanzer Bistum übereignen, er wählte dazu die
Straßburger Bischofskirche.

Bischof Rapert gehörte zu einer grundherrlichen Familie, die im Aaregebiet
abwärts von Ölten ihren Besitz hatte. Dies ergibt sich zweifelsfrei aus dem
Schicksal von Schönenwerd Das Stift war von Rapert mit einem Rechtssymbol

an den Straßenburger Bischof Remigius übergeben worden ; es scheint
dies kurz vor Raperts Tod gewesen zu sein, da er bei den weiteren Vorkommnissen

nicht mehr handelnd auftritt. Die beiden Brüder Raperts, Erlulf und
Cundbert, forderten jedoch das Stift Schönenwerd von Remigius zurück und
dieser fügte sich diesem Verlangen; daraus erhellt, daß die beiden Brüder
auch Anrechte an Schönenwerd besaßen. Der gemeinsame Besitz an Grund
und Boden Schönenwerds geht somit auf die Eltern der Geschwister zurück ;

1 Vgl. H. Ammann-K. Schib, Histor. Atlas d. Schweiz, Karte 13 (Aarau 21958).
2 H. Büttner, Die Entstehung der Konstanzer Diözesangrenzen in: Zeitschr.

Schweiz. Kirchengesch. 48 (1954) 225-274, bes. S. 237 ff.
3 Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz 6, 234; Br. Amiet, Solothumische Geschichte I (1952)

160 ff., 189.
* Similiter tibi dono, dulcissima domna et heres mea, in alio pagello Aragougense

monasteriolum q. d. Werith super fluvium Araris et est ipsa insula in fine Grezzin-
bach, quod Rapertus episcopus a novo opere edificavit et ipse mihi per suum
cultellum coram testibus tradidit. Et iterum germani ipsius Raperti his nominibus
Erlulfus et Cundbertus ipsum monasteriolum requisierunt et ego ipsos exinde
revestivi. - J. Siegwarth (S. 61 Anm. 3) S. 80 möchte Rapert mit einem
Grundbesitzer Rutbert identifizieren, der durch Lorscher Urkunden für Ilvesheim am
Neckar (bei Ladenburg) bezeugt ist und in dessen näherer Umgebung auch ein
Erlulf und ein Gundbert begegnen. Die Schilderung der Remigiusurkunde vom
15. März 778 setzt den Tod des Bischofs Rapert voraus. Der Ilvesheimer
Grundbesitzer Rutbert aber gibt noch am 6. April 778 eine Schenkung an Kloster Lorsch
(Cod. Lauresham., ed. K. Glöckner II 120 Nr. 458) und ist auch noch zum Jahre
782 als lebend bezeugt (Cod. Lauresham., ed. Glöckner II 121 Nr. 463 und 122

Nr. 466). Zudem tritt Rutbert zu Ilvesheim nur als einfacher Grundbesitzer, nicht
aber als Bischof auf. In den Lorscher Urkunden aber wird bei Urkundenausstellern
ein Hinweis auf den geistlichen Stand nicht unterlassen.

62



die Familie gehörte mithin zu den Grundherren, die über nennenswerten
Besitz im Aaregebiet verfügten. Wie groß dieser Besitz, der zu Schönenwerd
gehörte, bei der Gründung war, darüber wird nichts gesagt. Aus den späteren
Besitzverhältnissen läßt sich mit aller Vorsicht nur erschließen, wo etwa er
zu suchen ist; auf dem südlichen Aareufer wird das Gut Schönenwerds in
reicherem Maße in Gretzenbach und bis nach Dulliken bei Ölten gelegen
haben 1

; nördlich der Aare dürfte in Niedergösgen ebenfalls alter Besitz von
Schönenwerd vorhanden gewesen sein 2.

Rapert hatte an Bischof Remigius auch noch seinen Allodialbesitz
übertragen 3. Diesen und weitere Güter verwandte Bischof Remigius, um die
Brüder Erlulf und Cundbert zu bewegen, das Stift Schönenwerd gemäß dem
Willen Raperts doch wieder an den Straßburger Bischof zu geben. Als
prekarische Leihe auf Lebenszeit wurde dieser Güterbesitz an die beiden
Brüder überlassen. Dafür verzichteten sie gegenüber Bischof Remigius auf
die geistliche Stiftung Schönenwerd. Die beiden Brüder stellten darüber eine
Urkunde aus, aber auch in rechtssymbolischer Handlung investierten sie

durch die festuca Bischof Remigius und gaben an Ort und Stelle ihre Rechts-

gewere über Schönenwerd nach alemannischem Recht auf. Der Urkundentext

zählt alle diese Rechtshandlungen auf; denn sie schützten jede für sich
und erst recht in ihrer Gesamtheit die neue Rechtsstellung Schönenwerds,
nunmehr als Eigenkirche des Straßburger Bischofs Remigius. Dieser übertrug

das kleine Stift auf der Aareinsel an die bischöfliche Kathedralkirche
in Straßburg, der dafür ein jährlicher Zins von 20 Schillingen in Silber zu
leisten war. Remigius behielt aber die Nutzung über Schönenwerd sich und
seiner Familie noch für einige Zeit vor, nämlich für seine Nichte Scholastica
und deren Sohn.

Das Bild, das sich für die Zeit von etwa 750 bis 778 für Schönenwerd bietet,
entspricht durchaus dem zeitgenössischen Rechtsdenken. Die Übergabe an
die Straßburger Kirche sollte für die Gründung Raperts rechtssichernd für
die Zukunft sein. Der Eigenkirchengedanke wurde von Bischof Remigius
dabei noch zusätzlich verwandt zur Unterstützung seiner Verwandten, denen
er offensichtlich keine bessere Versorgung bieten konnte.

Mit Bischof Rapert fassen wir für das Aaregebiet eine Persönlichkeit, die
für die Ausgestaltung und Vertiefung des christlichen Glaubens im 8. Jh. von
der ihm eigenen grundherrlichen Basis aus wirkte. Das Patrozinium des

Hl. Leodegar, das Rapert für seine Gründung auswählte, war sicherlich aus
dem Elsaß her bestimmt. Dort hatte Pirmin ja in Murbach eine Abtei er-

1 Vgl. Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz. 3, 738; 2, 761.
2 Vgl. ebda 3, 585 f.
3 beneficium meum, quod ego illis per precariam beneficiavi et ipsum beneficium

hoc est, quod Raperti proprietas fuit ex alode, et pro hoc ipsius germani
Raperti ipsum monasteriolum nobis iterum tradiderunt coram testibus seu et
cartulam traditionis nobis fecerunt et de ipso monasteriolo nobis revestierunt et
per festucam sibi exinde de ipso monasteriolo exiti fecerunt coram testibus, sicut
lex Alamannorum fuit.

63



richten helfen, die vom elsässischen Herzogshause begründet dem Hl. Leodegar

von Autun geweiht war.
Die Gründung Schönenwerds und ihre Verbindung mit dem Straßburger

Bistum, die noch lange Jahrhunderte andauerte, erhält aber erst ihre rechte
Beleuchtung, wenn wir die Stellung Straßburgs im Aareraum allgemein ins
Auge fassen und ebenso weitere Einwirkungen, die aus dem Elsaß nach Süden
über die Jurapässe gingen.

Das elsässische Herzogtum des 7. Jh. griff weit in den Jura ein. Herzog
Gundoin beanspruchte Herrschafts- und Besitzrechte bis in den Sornegau
hinein; er war lebhaft an der Gründung des Klosters Münstergranfelden
mitbeteiligt ' ; eine der vorzüglichsten weltlichen Aufgaben der neuen Abtei,
die zu den Tochterklöstern von Luxeuil zählte, war die Offenhaltung der
Straße, die aus dem Birstal kam und durch die Pierre-Pertuis nach der
Landschaft um Biel gerichtet war. Unter dem elsässischen Herzog Eticho trat
der Wille, die Juragegenden im Sornegau und damit den Übergang nach dem
Aaregebiet im Süden zu beherrschen, ganz deutlich zu Tage. Die Auseinandersetzungen,

die Herzog Eticho darüber mit den Bewohnern dieser Gegend
hatte, führten auch zum Tode des Abtes Germanus von Münstergranfelden.

Dem elsässischen Herzogtum folgte offenbar das Bistum Straßburg nach
mit dem Erwerb von Rechten und Eigenkirchen. Nur ganz wenige
chronologische Anhaltspunkte sind uns für dieses Vordringen des kirchlichen
Einflusses aus dem Elsaß nach dem Jura und nach dem Aaregebiet gegeben;
denn nur spät oder bei ihrer Aufgabe erfahren wir von diesen Straßburger
Anrechten. Als Bischof Heddo von Straßburg das rechtsrheinische Kloster
Ettenheimmünster ausstattete, übertrug er ihm auch die Kirchen, die vorher
dem Bistum Straßburg in Biberist bei Solothurn und zu Scherzligen und
Spiez im Bereich des Thuner Sees gehört hatten 2. Die beiden letzteren
waren weit nach dem Alpengebiet vorgeschoben, das Gotteshaus zu Biberist
lag mitten im altbesiedelten Aaregebiet, gerade in engster Nachbarschaft von
Solothurn, das der Bischof von Lausanne noch zu seinem Sprengel zählen
konnte 3. Ostwärts von Biberist war Kriegstetten gelegen, das sich durch
die spätere Zuteilung der Zehntrechte auch als alte Lausanner Kirche
erweist *, obschon es seit dem 8. Jh. zum Konstanzer Diözesansprengel gehörte.
Die Entstehung dieser Straßburger eigenkirchenrechthchen Ansprüche
wird man im 7. Jh. oder im frühen 8. Jh. suchen, als der Einfluß des elsässi-

Vita s. Germani in: Mon. Germ. Script, rer. Merov. 5, 25-40; H. Büttner, Studien

zur Geschichte von Moutier-Grandval und St. Ursanne in: Zeitschr. Schweiz.
Kirchengesch. 58 (1964) 9-34.
Wentzcke, Reg. Bisch. Straßburg I 224 Nr. 46; Bruckner, Regesta Alsatiae I
116 Nr. 193; Solothurner UB I 1 Nr. 1. Der Grundstock der Urkunde gibt echte
Sachverhalte, wenn der Text auch wohl im 12. Jh. interpoliert wurde. Daran ist
trotz der Ausführungen von B. Stettler, Studien z. Gesch. d. Aareraumes im
Früh- und Hochmittelalter (Thun 1964) S. 111-125 festzuhalten.
Hist. Atlas d. Schweiz., Karte 14.

Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz. 4, 546.

64



sehen Herzogtums über die Birstalstraße nach Süden drängte und als die
kirchlichen Verhältnisse gerade im Aareraum noch ungeklärt waren.

Wohl in die gleiche Zeitspanne wird der Ursprung der Straßburger Rechte
in Muttenz, unweit Basel im Augstgau, zu verlegen sein, die sich noch im
13. Jh. in der Straßburger Lehenshoheit kundtaten; die Kirche zu Muttenz
hatte bezeichnenderweise das Patrozinium St. Arbogast, nach einem
Straßburger Bischof des 6. Jh. Das gleiche Patrozinium, das sehr selten ist,
begegnet noch einmal bei der Kirche von Oberwinterthur, im Grenzbereich
des Zürichgaues gegen den Thurgau 2. Südlich von Winterthur, an der großen
Straße, die seit der spätrömischen Zeit nach dem Zürichsee führte, lag Pfäffikon,

dessen Benignuskirche bereits im Jahre 811 bezeugt ist. An beiden
Patrozinien lassen sich die religiösen Einflüsse ablesen, die aus dem Elsaß
und vom burgundischen Gebiet im Westen im 7./8. Jh. nach dem Aar- und
Thurgau vorstießen und an der Ausbreitung des Christentums unter der
alemannischen Bevölkerung des Hochrheines ihren Anteil hatten, wenn wir
die Träger dieser Mission und ihre Wege auch im einzelnen nicht näher
kennen.

Auch der Kult des Hl. Leodegar läßt sich im 8./9. Jh. bis nach dem
vorderen Rheintal im churrätischen Bereich nachweisen, wie die Altarreliquien
der Abtei Pfäfers bezeugen 3; freilich ist es nicht möglich zu entscheiden, ob
diese Kulteinflüsse letzten Endes nach dem burgundisch-fränkischen Raum
zurückführen oder nach der Leodegarabtei Murbach im Elsaß.

Der Einfluß des Klosters Murbach wuchs während des 8. Jh. sehr stark
an *. Auch nach dem Augstgau hin weiteten sich die Besitzungen dieser
Vogesenabtei aus. Entlang der Straße, die von Basel zur Balsthaler Klus
führte, erhielt Murbach Besitz bis nach Onoldswil (heute Oberdorf bei
Waidenburg) 6. Auch das Klösterchen, das um die Mitte des 8. Jh. in Luzern
entstand, erhielt Anlehnung an die Abtei Murbach*. In den Patrozinien
St. Mauritius und St. Leodegar spiegeln sich in Luzern wiederum die
verschiedenen religiösen und kulturellen Einflüsse, die uns im alemannischen
Gebiet südlich des Hochrheins in der karolingischen Zeit immer wieder
begegnen.

Das Bistum Straßburg hatte sich nach der Wiedereinrichtung des Basler
Sprengeis aus dem Aareraum, dem Jura und auch aus dem Augstgau
weitgehend zurückgezogen; vergessen war es in jenen Gebieten um die Mitte des

1 Ebda. 5, 224.
2 P. Kläui, Von der Ausbreitung des Christentums zwischen Untersec und oberem

Zürichsee im 7. Jh. (Zürich 1954) S. 10 ff., 14 ff.
3 Perret, UB südl. Kanton St. Gallen I 50 Nr. 45.
• H. Büttner, Gesch. d. Elsaß I (1939) 78 ff. zu den Anfängen des Klosters

Murbach.

5 Schöpflin, Alsatia dipi. I 76 Nr. 95; Mon. Germ. DLDT. S. 19 Nr. 16.
6 BM' 1069; Quellenwerk Schweiz. Eidgen. I, 1 S. 8 Nr. 10; vgl. G. Boesch, Die

Königsfreien von Emmen/Luzern in: Festschr. Th. Mayer Bd. 2 (Konstanz 1955)
69-76.

65



8. Jh. und in dessen zweiter Hälfte aber noch nicht; dafür sorgten schon die
weiteren Einflüsse, die aus dem Elsaß kamen, wie sie uns vorzüglich bei der
Abtei Murbach begegnen.

In diesem Zusammenhang ist auch die Schenkung des Stiftes Schönenwerd
an den Bischof Remigius und die Bischofskirche von Straßburg zu sehen.
Bischof Rapert wollte seine Gründung für die Zukunft sichern; da schien
ihm das Bistum im Elsaß die rechte Institution zu sein, mächtig und
einflußreich genug, um den gewünschten Schutz zu gewähren, aber so weit
eigenen Absichten im Aaregebiet entrückt, daß Schönenwerd nicht durch
seine Schutzmacht in Gefahr kommen konnte. Diese Aufgabe hat das
Straßburger Bistum denn auch mehrere Jahrhunderte erfüllt ; Schönenwerd geriet
weder unter die übermächtige Einwirkung der Lenzburger Grafen noch der
benachbarten Froburger im 11/12. Jh., sondern aus dem Adel der eigenen
Einflußsphäre kamen die Vögte, die Herren von Gösgen. Noch im Jahre 1229
entschied der Straßburger Bischof Berthold, ob Gerhard von Gösgen auf
Schönenwerder Besitz eine Burg bauen durfte ' ; damals gehörte das Stift
Schönenwerd quantum ad temporalia noch zum Besitz des Straßburger
Bischofs, der für seine Kirche auch das ius patronatus über das Stift besaß 2.

Heinrich Büttner

1 Solothurner UB I 200 Nr. 357.
2 Solothurner UB I 197 Nr. 351.

66


	Miszellen

