Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 59 (1965)

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISZELLEN

AUFNAHMEBESTIMMUNGEN FUR DIE KONVENT-
SCHWESTERN DES BENEDIKTINERINNENKLOSTERS
ST.AGNES IN SCHAFFHAUSEN

vom Jahre 1322

Wir haben im Jahrgang 1964 dieser Zeitschrift ' auf verschiedene spét-
mittelalterliche Ordnungen des Benediktinerinnenklosters St. Agnes in
Schaffhausen hingewiesen, die fiir die bereits eingetretenen Nonnen Geltung
hatten. Nun besitzt das Staatsarchiv Schaffhausen ® ein weiteres und zwar
dlteres Dokument, das sich mit den neu hinzutretenden Postulantinnen be-
faBt. Da Belege dieser Art aus dem 14. Jahrhundert nicht sehr zahlreich
sind, moége dieses «Gesetz», wie sich die Urkunde selbst nennt, hier zur
Wiedergabe gebracht werden. Es wurde 1322 erlassen, beruht aber ohne
Zweifel auf lingerer Tradition, bemerkt doch der Text dreimal ausdriicklich:
«Unser Gewohnheit ist auch ...». Wie aus dem Eingang dieses Gesetzes
hervorgeht, war der damalige, mit Namen unbekannte Propst von St. Agnes,
ein Konventuale von Allerheiligen, maBgebend bei der Abfassung dieser
Statuten beteiligt. Nach den oben erwahnten Klosterordnungen diirfte ja
ohne dessen Rat und Wissen im Kloster nichts von Belang vorgenommen
werden (§ 9 der Ordnung von 1362). Die Aufnahmebestimmungen richten
sich im ersten Teil an den Vater oder den Vertreter der Freundschaft, d. h.
der Familie, oder sonst an einen Protektor der Postulantin, im zweiten Teil
an diese selbst. Teilt man das Gesetz in einzelne Paragraphen auf, so ergibt
sich das folgende Bild:

1. Die Postulantin muBl die charakterlichen Voraussetzungen haben und
korperlich gesund sein.
2. Der Vater oder dessen Vertreter hat das «Almosen», womit das Ein-

! Auch enthalten in: Festschrift Oskar Vasella zum 60. Geburtstag, Freiburg
Schweiz, 1964, S. 107-118, wo auch die Literatur iiber St. Agnes verzeichnet ist.

? Urkunden-Abteilung Nr. 423. Pergament mit den Siegeln des Propstes und des
Konvents von St. Agnes.

4 49



standsgeld gemeint ist, vor dem Eintritt der Bewerberin zu entrichten.

3. Entrichtung von Brot.

4. Entrichtung eines FiaBchens Klevener- oder Elsdsserweins und eines
FaBchens gewdhnlichen Landweins.

5. Entrichtung von Schiisseln und Fischen.

6. Die Bewirtung von Gasten geht zu Lasten des Vaters.

7. Die Postulantin hat eine Kerze im Gewicht von einem Pfund Wachs mit
einem «Fingerli», d. h. einem Kerzenstock, mitzubringen, im Wert von
2 Schilling.

8. Die Postulantin soll zwei Betten oder doch wenigstens ein gutes Bett
samt Zubehoér mitbringen.

9. Desgleichen ein Gewand.

10. Beim Eintritt der Postulantin soll jeder Konventschwester ein Schilling

und ein Denar geschenkt werden.

Der Originaltext !, der in groBer gotischer Minuskel geschrieben ist und
im Sprachidiom fiir das frithe 14. Jahrhundert altertiimlich anmutet, lautet:

Dis ist der Brief von vnsern Gesetzan *

Dis sint die Gesez, dan der wir mit gemeinen Rate ze Rate sigen worden
vnd mit vnsers Bropstes Rate vnd Willen ze behaltenne vnd stete ze be-
habenne an den Personen, die wir dvr Got enphahen vnd Muot han, bi vns
ze belibenne vnz vf ir Ende. Zem ersten ® swer der ist, dessen wir sin Kint
alder ein andern sin Frvnt alder ein andern sin mach, dvr Got enphahen.
1. Zem ersten, daz wir enphahen ein Persone, zvo der wir Zuovericht haben,
daz si vns mvge gehelfen den Orden getragen vnd an Gebresten si an iren
Gelidern. 2. Swas vns och dvr Got alder dvr siner Sele Heil Almuosens geben
wil, daz sol er vns genzlich rihten, e man die Person inneme. 3. Vnser Ge-
wonheit ist och, daz man vns gebe ein erlichen Dienst, daz ist also gvot Brot.
4. Vnd ie der Frown eine Mase Wins, sweder wir genamzen ein Legellvn
Kleveners alder ein Legellun Elsesers vnd ein Legellvn Lantwins. 5. Hvndert
Schvslan und dristvnt Vische. 6. Swas er och Geste welle han, daz gat vns
nvt an, die beriht als er welle. 7. Das Kint sol ze Opfer han ein Kerzen von
eim Pfvnde Wahs vnd daran ein guot Vingerli vnd II S. kosten. 8. Won sol
och gen in die Kamer entweder zwei Bete alder ein gvot Bete vnd ein Pfvl-
wen, der sehs Eln lanch si vnd erlich beziecht. ITII Lachen * alder XXX Eln

1 GroBschreibung der Substantiva und Interpunktion nach heutigen Grundsitzen.
Bezifferung der Paragraphen von uns.

? Dorsualaufschrift von gleicher Hand wie der Text. Zusatz von anderer Hand:
«vnd wie man Closterfrowen vfignommeny.

8 Damit ist nicht der erste Gesetzesparagraph gemeint, sondern der erste, an den

Vater gerichtete Teil des Gesamtgesetzes. Bei § 7, wo die Bestimmungen sich

an die Postulantinnen zu richten beginnen, hitte der Schreiber logischer Weise

«Zum anderen (Teil)» vorausschicken sollen.

Zuerst irrtimlich «Lichen» geschrieben, dann dariiber verbessert in «Lachens.

Erklirung einiger in § 8 vorkommenden Ausdriicke: pfvlwen = Federkissen; erlich

50



svbers Tvoches und ein Tischlachen, daz XIII Eln lanch si vnd trilich ge-
weben, vnd zwo Twehellan, ein geneget vnd ein trigege. Dem Kinde ein
gros Kvssi, dazuo kvme ein Vierdelinch vnd III Eln vnd och ein kleines
Kvssi vnd ein wisses Gvlter vnd ein Tekelachen, sweder sv wellen von
Scheffin alder Fvhsin. 9. Dem Kinde Gewant, w(v)llins vnd linis, nach vnser
Gewonheit als dem Kinde notdvrftig si, als si denne vnderwiset werden vnd
vns erlich vnd dem Kinde nvzlich si. 10. vnser Gewonheit ist och, daz man
die Frowan svnderlich meine und iegelich mit I S. D. Dirre Brief wart ge-
machot do man zalte von Gotes Gebvrte drvzehen hundert Jar vnd XX Jar
vnd II Iar.

REINHARD FRAUENFELDER

UM P. ANDREAS AMRHEIN OSB
UND DIE GRUNDUNG DER BENEDIKTINER-
KONGREGATION VON ST.OTTILIEN

Nachdem in dieser Zeitschrift (1964, 258/59) auf die griindliche Studie des
jetzigen Erzabtes von St. Ottilien iiber die Person des Ordensgriinders
P. Andreas Amrhein (1844-1927) aus Gunzwil bei Beromiinster hingewiesen
werden konnte, darf wohl auch eine fast gleichzeitig erschienene, aber den-
selben Gegenstand von einer ganz anderen Seite und aus neuen Quellen be-
leuchtende Darstellung genannt werden, zumal sein Verfasser kein Monch
der Kongregation von St. Ottilien ist, sondern der Historiker aus dem Kloster
Neresheim Paul Weissenberger OSB. Sein Aufsatz « Abt Plazidus Vogel und
die Anfange der Benediktinerkongregation von St. Ottilien» hat mit Recht
Aufnahme in die prichtige Festschrift von Miinsterschwarzach gefunden,
welche zum 50jdhrigen Bestand der neu errichteten Abtei herausgegeben
wurde *. Die Abtei war der groBen Sikularisation von 1803 zum Opfer ge-
fallen und 1913 im Rahmen der Kongregation von St. Ottilien zu neuem
Leben erweckt worden. Der Titel der Arbeit ist der Festschrift angepaft,

beziecht = gut eingefaBt: trilich geweben = dreifach gewebt; twehellan = Hand-
tuch; geneget vnd trigege = genidht und gestrickt; vierdelinch = Viertel; gvlter =
Kulter = gefiitterte Steppdecke; Scheffin alder Fvhsin = aus Schafwolle oder
Fuchspelz.

1 Studia Suarzacensia. Beitrige zur Geschichte der Abtei Miinsterschwarzach
anlaBlich des 50jahrigen Jahrestages ihrer Wiederbesiedelung (Wiirzburger
Dibzesanblitter, 15) Wiirzburg-Miinsterschwarzach, 1963, 253-307.

51



denn der spatere Abt Plazidus Vogel, der Neugriinder von Miinsterschwar-
zach, erlebte seine Ordensjugend in der Griindungszeit von St. Ottilien und
so wird diese gleichsam am Rande in die Darstellung derselben eingewoben.
Sachlich mii3te er eher heiBen: «Die Bischéfe Pankratius von Dinkel (1 1894)
und Petrus von Hoétzl OFM (1 1902) von Augsburg als Helfer und Wohltiter
von P. Andreas Amrhein und St. Ottilien», denn aus den reichen Bestinden
des Augsburger Didzesanarchivs ergibt sich vor allem, daB gerade Bischof
Pankratius sich «Zeit seines Lebens als wahrer Freund und unstreitig als der
grote Wohltiter der Griindung Amrheins wie der ganzen Missionsgenossen-
schaft von St. Ottilien erwiesen hat und als solcher noch heute in hohen
Ehren gehalten zu werden verdient» (S. 289).

P. Andreas sprach sich seinem bischéflichen Gonner gegeniiber sehr offen
und ehrlich aus, bezeigte ihm gegeniiber aber stets eine gehorsame Ehr-
ehrbietung, so daB die reiche Korrespondenz das ganze innere Ringen Am-
rheins bzw. der neuen Griindung widerspiegelt. Wahrend fiir die erste Griin-
dung in Reichenbach noch sehr stark der Weltpriestercharakter seiner Mit-
glieder betont wurde (S. 259), weist schon der erste Konstitutionsentwurf
von St. Ottilien eine ausgesprochene benediktinische Haltung auf. Die Mit-
glieder der neuen Missionsgemeinschaft legten Profe3 und Geliibde ab, als
ob ihre Griindung wirklich ein Benediktinerkloster wire. Doch rein rechtlich
gesehen, war es erst eine Vereinigung von Priestern und Briidern fiir ein
gemeinschaftliches Missionsunternehmen unter bischéflicher Jurisdiktion.
Diese wurde erst allmihlich durch die Ubernahme einer eigenen Mission in
Ostafrika durch jene der Kongregation von der Verbreitung des Glaubens,
der Propaganda, abgelost. Aber wahrend diese aus der neuen Griindung eine
moderne Kongregation, die einzig ihrer Leitung unterstehen sollte, machen
wollte, stand bei P. Andreas Amrhein das Benediktinerkloster im Vorder-
grund. Dementsprechend sollten auch in den Missionen keine Missions-
stationen gegriindet werden, sondern wie in alter Zeit Benediktinerkldster, die
auf die heidnische Umwelt ausstrahlen wiirden. Das Hin und Her all dieser
Ausrichtungen und die Uberwindung mannigfacher Schwierigkeiten — man
befand sich in Deutschland ja noch in der Zeit des Kulturkampfes, wenn er
auch in Bayern nicht in derselben Schirfe wie in PreuBen und anderswo
durchgefithrt wurde — untergruben die Gesundheit und Nervenkraft des
Griinders und ersten Generalobern von St. Ottilien derart, daB er am
28. Jan. 1895 seine Demission einreichte.

Bevor jedoch ein Nachfolger ernannt und eine definitive Losung durch-
gefiilhrt wurde, konnte Abt Ildefons Schober von Seckau als Visitator und
zeitweiliger Generaloberer bestimmt werden. In seinem Visitationsbericht,
der zum groBten Teil in dieser Arbeit abgedruckt wird, betont er von vorn-
herein, daB die Schwierigkeiten in St. Ottilien nicht personeller, sondern
prinzipieller Natur seien, wodurch die Eigenart des Benediktinerordens
betroffen werde. Er sagt dazu: « Wir haben kein eigentliches Kloster OSB
vor uns, wir haben es nicht mit einer Missionsanstalt allein zu tun. Die
MiBlichkeiten bei der Erziehung und die Gefahr einer nicht ganz sicheren,
soliden Erziehung - weder zum Moénch noch zum Missionar - springen
sofort in die Augen. Die Nachteile zeigen sich heute schon in ziemlich un-

a



angenehmer Weise im Missionsland selbst, wo einige leider allzu friih aus-
gesandte Patres bereits ernste Zweifel dulerten, ob in Afrika iberhaupt
nach benediktinischem Prinzip auf Grundlage der Benediktinerregel missio-
niert werden koénne» (S. 298). Ganz im Geiste des P. Amrhein steuerte so-
dann der Visitator einzig auf die benediktinische Lésung hin: 1896 wurde
St. Ottilien Priorat des Benediktinerordens und 1902 wurde das Priorat zur
selbstindigen Abtei mit einem Abt aus den eigenen Reihen erhoben. Damit
hatte ein schmerzlicher Entwicklungsgang einen wiirdigen und giinstigen
AbschluB gefunden.

Uber Werk und Personlichkeit des Griinders von St. Ottilien bieten die
Worte von Abt Schober neues Licht. Er schreibt: « Nach Gott schulden Sie
besonderen und groBen Dank Ihrem fritheren Generalobern und hoch-
wiirdigen Vater, der mit seltener Begabung und in idealem Streben bis zur
Hinopferung seiner Gesundheit alles schuf, was Sie hier an Gebduden und
innerer Einrichtung, an Anlagen usw. sehen, der sodann in untadeliger,
reiner und korrekter Lehre Sie alle die Wege des Herrn fithrte. Wenn tief-
schmerzliche Tatsachen den kompetenten kirchlichen Behdrden die heilige
Pflicht auferlegten, im Vorsteheramt Wandel zu schaffen, so werden dadurch
das bisherige Pietdtsverhdltnis und seine Pflichten nicht aufgehoben, wenn
auch die AuBerungen desselben eine andere Form annehmen. Vor wie nach
bleibt — ich spreche hier auch die Meinung des hochwiirdigsten Didzesan-
bischofs aus — der frithere Generalobere Ihr Griinder und Vater. In erhéhtem
MaBe miissen Sie zu allem anderen noch die Liebe des Mitleids und in seiner
Vereinsamung vermehrte Gebete schenken. In den ndchsten Jahren ist
freilich an eine Riickkehr in seine Griindung nicht zu denken ... die Frage
spaterer Riickkehr wird Gott zur rechten Zeit 16sen. Ich bemerke nur so
viel, daB3 die Erfiillung des stillen Wunsches mancher, es moge ihr friitherer
geistlicher Vater hier bei seinen Sohnen ruhig sich zum Tod vorbereiten,
nicht ins Reich der Unmaoéglichkeiten gehort ...» Zu diesen Worten fiigt der
Verfasser hinzu: «Hitte P. Amrhein diesen Eingang des Visitationsrezesses
je gehort oder gelesen, er hitte sich dariiber aufrichtig gefreut und zwar mit
vollem Recht» (S. 299). Dem Griinder von St. Ottilien war auch die Riick-
kehr in seine Griindung beschieden, allerdings erst in fortgeschrittenem
Alter. Hier starb er am 29. Dez. 1927 im Alter von 84 Jahren.

JoHaNNEs BECKMANN SM B

53



ZUR GESCHICHTE
DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZEN?!

urz nach dem Ausbruch der Marz-Revolution von 1848 entstand unter

den deutschen Katholiken eine kraftvolle Einheitsbewegung. Ihr Ziel
war die Sicherung der durch die Revolution erméglichten kirchlichen Freiheit
und ihre Durchsetzung in den neuen Parlamenten. Zentren dieser katho-
lischen Aufbruchsbewegung waren der streng rémisch gesinnte Mainzerkreis
und Ko6ln mit Erzbischof Geissel. Geissel und die Bischéfe der Kolner Kirchen-
provinz kamen bald zur Ansicht, daB ein deutsches Nationalkonzil oder
wenigstens eine Synode aller preuBischen Bischoéfe ein Gebot der Stunde
sei. Ihre Initiative filhrte im Oktober 1848 zur bekannten Wiirzburger
Bischofskonferenz. Innerhalb des deutschen Episkopates stieB der Kon-
ferenzplan auf den Widerstand der streng kurialistisch gesinnten Bischofe.
Der einfluBreichste Exponent war der Miinchner Erzbischof Reisach, der
im Internuntius Sacconi von der Miinchner Nuntiatur einen einfluBreichen
Verbiindeten fand. Reisach wie Sacconi versuchten, die strenge Unterordnung
der gesamten Kirche unter Papst und Kurie zu erreichen; sie kimpften
gegen den «Zeitgeist» in seinen theologisch-philosophischen wie in seinen
politischen Erscheinungsformen. Beide sahen in Bischofskonferenzen eine
mogliche Gefahr fiir die papstliche Vollgewalt. Sie identifizierten Papsttum,
Kurie und Kirche. Die Kurie ihrerseits war bemiiht, Selbstdndigkeitsbe-
strebungen des Episkopats in Erinnerung an vergangene Jahrhunderte nicht
aufkommen zu lassen. Auch seit der Thronbesteigung Pius IX. war in dieser
Grundhaltung kein Wandel eingetreten.

Die Bischofskonferenz ist zum Teil auch vom Kreis um Déllinger angeregt
worden. Die nationalkirchliche Konzeption, die im Gutachten Déllingers zur
bevorstehenden Konferenz zum Vorschein kommt, ist — anders als im 18. Jahr-
hundert — nicht gegen Rom, sondern gegen die Kirchenpolitik der Regierun-
gen gerichtet. Die deutsche Kirche sollte nicht nur durch engere Verbindung
ihrer Bischoéfe untereinander, sondern zugleich durch moglichst engen An-
schluB an den Papst in die Lage versetzt werden, Angriffe von auBlen ab-

! RupoLF LiLL: Die ersten deutschen Bischofskonferenzen (Herder, Freiburg i. Br.
1964, 138 S.). Erscheint auBerdem in zwei Folgen in der Rémischen Quartalschrift
fur christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte Bd. 50 (1964) bzw. 60 (1965).

54



zuwehren. Erzbischof Geissel und seine Mitarbeiter wichen den «groBen
Fragen der Zeit» nicht aus. Sie begniigten sich nicht mit der einfachen Ver-
neinung oder Verurteilung neuer Ideen, sondern wollten darangehen, die
Kirche behutsam auf die verdnderte Wirklichkeit umzustellen. Diese offene
Haltung stellte um die Mitte des 19. Jahrhunderts ein Novum dar; es war
daher zu erwarten, dall sie in manchen kirchlichen Kreisen Argwohn und
MiBverstindnisse ausldsen wiirde.

Trotz der hemmenden Taktik der Kurie konnte die Bischofskonferenz am
23. Oktober 1848 in Wiirzburg mit den eigentlichen Beratungen beginnen.
Auf dieser Konferenz wurde vor allem das Verhiltnis Kirche — Staat dis-
kutiert, ferner wurden Fragen wie Schulwesen, Unterrichtsfreiheit, Religions-
unterricht, geistliche Bildungsanstalten, Stellung der Theologieprofessoren
zu den Bischofen usw. behandelt. Die Mehrzahl der versammelten Bischofe,
ferner die Theologen Lennig und Dollinger befiirworteten eine groflere Ein-
heit in der deutschen Kirche. Lediglich eine Minderheit bekimpfte jede
Einigung. Hier werden die Gegensdtze im deutschen Katholizismus der Jahr-
hundertmitte deutlich. Die Befiirworter der Einigung waren Vorkdmpfer
einer ultramontanen Erneuerung der Kirche. Die Gegner huldigten entweder
liberlebten staatskirchlichen Anschauungen oder waren Anhidnger eines bis
dahin in Deutschland unbekannten Kurialismus. Ein gemeinsames Zentrum
der deutschen Kirche wurde 1848 infolge der Opposition Reisachs verhindert.
Auf die Vorschlige der Bischofskonferenz antwortete Rom fast durchwegs
negativ. Die Kurie wollte dem niederen Klerus an der kirchlichen Legislative
keinen Anteil einrdumen und die Laien sollten weiterhin von den Synoden
ausgeschlossen bleiben. Mit der gleichen Héirte wandte sich die Kurie auch
gegen die Wiinsche nach starkerer Beriicksichtigung der Landessprache in
der kirchlichen Verkiindigung. Hier kommt der aus dem Kampf gegen Zeit-
irrtiimer erwachsene Geist der Defensive und der Verbote zum Vorschein,
welcher den positiven Seiten des Neuen nicht gerecht wurde. GewiBl mufBte
die Kirche viele Stromungen des 19. Jahrhunderts zuriickweisen, aber trotz-
dem war es bedenklich und der Kirche wenig zutrédglich, daB3 dieser Geist der
verneinenden und verurteilenden Abwehr das Pontifikat Pius’ IX. wesentlich
bestimmt hat. Negative Auswirkungen dieser Haltung Roms zeigen sich
bereits auf der Wiirzburger-Konferenz. Versuche, der Kirche neues Terrain
zu erobern oder verloren gegangenes wiederzugewinnen ~ einen solchen Ver-
such stellte die Bischofskonferenz zweifellos dar — wurden oft nicht nur nicht
unterstiitzt, sondern miBverstanden und argwohnisch betrachtet.

Unter den Kundgebungen dieser Konferenz gebiihrt der erste Platz der
Denkschrift, mit der sich die Bischoéfe an die Regierungen und die 6ffentliche
Meinung wandten. Es ist ein geschlossenes kirchenpolitisches Programm mit
dem Leitmotiv der Libertas Ecclesiae. Sie pal3t gut zum biirgerlich-politischen
Freiheitsstreben des Revolutionsjahres. Sie beansprucht fiir die Kirche Unab-
hingigkeit vom Staat, jedoch nicht Trennung beider und bedeutete damit
eine klare Absage,sowohl an das Staatskirchentum konservativer Regierungs-
riate, wie an die Linksradikalen, die den Trennungsgedanken verfochten und
deren Fernziel die Ausschaltung der Kirchen aus dem 6ffentlichen Leben
war. Diese Denkschrift wirkte bis in die Schweiz hinein und bewog Theodor

55



Scherer zur Herausgabe einer Flugschrift « Der Eremit im Schweizerlande»,
worin er die Schweizer Katholiken anspornte, es ihren deutschen Glaubens-
genossen gleichzutun (vgl. Alois Steiner, Der Piusverein der Schweiz, Stans
1961, 19 {.).

Rom sprach sich gegen ein Nationalkonzil aus und lieB die auf der Wiirz-
burger-Konferenz besprochenen Pline zum Scheitern bringen. Am gleichen
Tage (17. Mai 1849) erteilte Pius IX. auch den franzésischen Bischofen, die
ebenfalls ein Nationalkonzil beantragt hatten, eine gleichlautende Antwort.
Mit der unbedingten Stiarkung des pdpstlichen Primates, die Pius und seiner
Umgebung schon in den ersten Jahren des Pontifikates als Hauptziel vor-
schwebte, lieBen sich Nationalkonzilien, die fiir mehrere Kirchenprovinzen
verbindliche Beschliisse fassen konnten, nicht vereinbaren. Rom wandte sich
damals auch gegen diozesane Eigenstiandigkeiten in der Liturgie: der sorg-
faltig ausgearbeitete Entwurf einer Neuauflage des kolnischen MeBbuches
wurde in Rom nicht genehmigt.

Trotz dieser negativen Vorkommnisse bedeutete die Wiirzburger Bischofs-
konferenz in mehrfacher Hinsicht einen Wendepunkt in der Geschichte des
deutschen Katholizismus. Der erstmals zu einheitlichem Handeln zusammen-
gekommene Episkopat trat an die Spitze der kirchlichen Freiheitsbewegung,
die bisher vom niederen Klerus und von Laien gefithrt worden war. Neben
diesem kirchenpolitischen Ziel verfolgten die Initianten der Bischofskonferenz
aber auch das Ziel der Uberbriickung der Kluft, welche sich zwischen Kirche
und moderner Gesellschaft auftat. Der Jurisdiktionsprimat des Papstes
wurde von diesen ultramontanen Bischéfen uneingeschrinkt anerkannt,
daneben verband sie aber ein starkes und, wie man heute wieder einzusehen
gelernt hat, berechtigtes Selbstindigkeitsbewufltsein. Rom aber war gegen-
iiber diesen Tendenzen miBtrauisch. Die kurialistische Richtung hatte aber
nie vermocht, die Mehrheit des deutschen Episkopates fiir sich zu gewinnen,
was in den Jahren 1869/70 besonders deutlich wurde. Immerhin war sie
schon 1848 stark genug, um Reformen zu verhindern, die als Konzessionen
an den Zeitgeist oder als Beeintrdchtigung papstlicher Rechte ausgelegt
werden konnten. Die meisten Bischofe hatten sich in Wiirzburg von den
Vorteilen gemeinsamen Handelns liberzeugen lassen. Es fanden in der Folge
einige Provinzialsynoden statt. So hielt Erzbischof Geissel 1849 mit seinen
Suffraganen eine Konferenz, an der auch einige weitere Bischofe teilnahmen.
Ebenso fand unter Reisachs Vorsitz 1850 eine erste Konferenz der bayeri-
schen Bischofe statt.

Die politischen Ereignisse des jahres 1806 schufen eine neue Lage. Dazu
kam 1867 die Ankiindigung des Vatikanischen Konzils. Zu diesem Zeitpunkt
beschloB eine Reihe deutscher und Osterreichischer Bischofe, eine gesamt-
deutsche Bischofskonferenz einzuberufen. Sie waren von dem berechtigten
Waunsch erfiillt, daB das kommende Konzil die unterschiedliche Lage der
Kirche in den einzelnen Landern beriicksichtigen moge, und woliten ver-
meiden, daB das numerisch ohnehin nicht groBe Gewicht des deutschen
Episkopates durch Zersplitterung geschwicht und dadurch moglicherweise
die Interessen des deutschen Katholizismus geschiddigt wiirden. Im Gegen-
satz zu 1848 wurde der Teilnehmerkreis auf die Bischoéfe beschrankt, wohl

56



um in Rom nicht zum vornherein die Befiirchtung aufkommen zu lassen,
es handle sich bei der bevorstehenden Versammlung um eine kanonische
Synode. Das Miltrauen Roms gegeniiber der geplanten Bischofskonferenz
in Fulda war groB. Der Staatssekretdr forderte die Nuntien in Miinchen und
Wien auf, in aller Vorsicht nachzuforschen, ob eine solche Konferenz nicht
gegen Rom gerichtet sei. Gegebenenfalls sollten die Nuntien das Zustande-
kommen der Konferenz zu verhindern suchen. Kardinal Rauscher meinte
aber in einer vertraulichen Unterredung mit dem damaligen Nuntius Falci-
nelli, die Fuldaer Konferenz wolle nur die einheitliche Beantwortung der
romischen Qudstionen zum kommenden Konzil herbeifithren. Unter Hinweis
auf die papsttreue Haltung des derzeitigen Episkopates bestritt er entschie-
den, daB3 von der nun geplanten Konferenz irgendwelche Gefahren drohten.
Rauschers maBvolle Worte verhinderten ein Eingreifen der Kurie, welches
tatsdachlich hochst unklug und ungerechtfertigt gewesen wire.

Auf der Konferenz in Fulda wurde die Institutionalisierung der Bischofs-
konferenz beschlossen. Diese Versammlung von 1867 — nicht jene von 1848 -
diente als Modell fiir alle weiteren Konferenzen, zu denen keine Theologen
oder gar Laien als Berater hinzugezogen wurden. Auf dieser Konferenz wurde
die Errichtung einer katholischen Universitit in Luxemburg besprochen.
In der Folge muBten sich die Bischoéfe dann aber iiberzeugen lassen, dal eine
eigene Universitdatsgriindung nicht zu realisieren sei. Weitere wichtige Be-
ratungspunkte waren die katholische Tagespresse, die Volksschule und die
Forderung des Bonifaziusvereins fiir die deutsche Diaspora. Auch der sozialen
Frage wurde dank den Bemiihungen Kettelers Beachtung geschenkt. Die
Fuldaer Verhandlungen glichen denjenigen von Wiirzburg insofern, als die
Bischofe auch 1867 entschlossen waren, die Auseinandersetzung mit Pro-
blemen der Gegenwart aufzunehmen. Trotzdem fand diese Konferenz weniger
Widerhall als jene von 1848.

Die nidchste Konferenz in Fulda fand zwar, wie vorgesehen, in der Zeit vom
1. bis 7. September 1869 statt, aber sie trat in einer spannungsgeladenen
Atmosphidre zusammen. Die Vorbereitung des Vatikanischen Konzils stand
vor dem Abschluf3; die Frage der Unfehlbarkeit des Papstes, welche man
allgemein als Hauptgegenstand des Konzils betrachtete, wurde leidenschaft-
lich diskutiert und teilte die Katholiken in zwei einander heftig befehdende
Lager. Die meisten deutschen Bischéfe waren der von den Kurialisten ge-
wiinschten Definition abgeneigt. Als Repriasentant der Mehrheit des Episko-
pates darf Ketteler gelten, der unbedingte Papsttreue mit starker bischof-
licher Selbstindigkeit zu vereinbaren wufBte. Die Bischofe erkannten die
Notwendigkeit, auf ihrer Konferenz das Dogma und das Konzil iiberhaupt
zu erortern. Andere schon vorbereitete Beratungspunkte traten in den Hinter-
grund und so wird schon 1869 eine der negativen Auswirkungen des wenig
spater beschlossenen Dogmas sichtbar. Der Episkopat mullte seine ganze
Aufmerksamkeit dem Dogma und den dariiber ausbrechenden Konflikten
zuwenden und wurde dadurch in eine einseitige Kampfrichtung gedringt.
Die ohnehin spit begonnene Auseinandersetzung mit Problemen, die wie
die soziale Frage fiir die Wirksamkeit der Kirche in der modernen Welt von
groBter Dringlichkeit waren, wurde erneut hinausgeschoben und blieb vor-

57



laufig der Initiative weitsichtiger Einzelginger iiberlassen. Die Kurialisten
bildeten auch 1869, wie die Debatte iiber die Unfehlbarkeit zeigte, in der
Bischofskonferenz eine Minderheit. Diese Bischofskonferenz kann als vor-
weggenommenes Vatikanum bezeichnet werden, mit ebenso intensivem
Spannungsverhdltnis zwischen Majoritdt und Minoritdt, allerdings in um-
gekehrtem Mehrheitsverhdltnis. Ketteler und Hefele, der kurz vorher zum
Bischof von Rottenburg gewdhlt wurde, waren die Fiihrer im Kampfe gegen
die Opportunitdt des Dogmas. Die Auseinandersetzungen, welche seit dem
Sommer 1870 iiber den deutschen Katholizismus hereinbrachen, haben
Hefeles Warnungen und Befiirchtungen weitgehend bestitigt.

Nach dem Konzil waren die deutschen Bischdfe in einer doppelt schwie-
rigen Lage. Die Opposition gegen das neue Dogma trat nirgendwo bereits
in den ersten Wochen nach seiner Verkiindigung heftiger hervor als in
Deutschland. Anderseits war allgemein bekannt, da die Bischofe in ihrer
Mehrheit bis vor kurzem selbst das Dogma bekdmpft hatten, welches sie
nun den Gldaubigen als verbindlich mitteilen und gegen die zahlreichen An-
griffe, sowohl aus den eigenen Reihen, wie auch von evangelischer und liberaler
Seite verteidigen mufBten. Die Bischéfe hatten, solange sie sich auf dem
Konzil in der Rolle von Zeugen des Glaubens befanden, das Dogma nach
bestem Gewissen und mit groBem Mut gegen die oft unduldsame Mehrheit
bekdmpft. Nachdem nun das vom Papst geleitete allgemeine Konzil, die
oberste Instanz in Glaubenssachen, entschieden hatte, unterwarfen sie sich,
wie die Lehre der Kirche es forderte. Der eine oder andere gab wohl auch
die Hoffnung noch nicht auf, daB der Nachfolger Pius IX. durch eine das
Dogma kommentierende Verordnung, das Mitspracherecht der Bischofe in
Glaubensentscheidungen anerkennen und damit das Hauptanliegen der
Minoritit, die Einbettung der papstlichen Unfehlbarkeit in die Unfehlbarkeit
der Kirche, klarer und weitgehender beriicksichtigen werde. In diesem Sinne
dulerte sich vor allem auch Bischof Greith von St. Gallen an Kardinal
Schwarzenburg.

Unter Dollingers Fiihrung versammelten sich in Niirnberg die hauptsich-
lichsten Gegner des Dogmas, darunter Professoren aus Miinchen, Bonn,
Breslau, Prag und Braunsberg. Sie wandten sich mit aller Schirfe gegen das
Konzil und die erfolgte Definition. Die durch die Presse verbreitete Er-
klirung schlo8 mit dem an die religitsen Konflikte des 16. Jahrhunderts
gemahnenden Appell an ein «wahres, freies und daher nicht in Italien, sondern
diesseits der Alpen abzuhaltendes 6kumenisches Konzil». Die darauf folgende
Bischofskonferenz von Ende August 1870 verfaBte nun ein Hirtenschreiben
iiber die Dogmatisation, worin das Unfehlbarkeitsdogma als Entwicklung
einer alten kirchlichen Wahrheit interpretiert wurde. Jede Auslegung im
kurialistischen Sinne wurde sorgfiltig vermieden. Aus der Herausstellung
des Konzils als oberste Glaubensinstanz und der Betonung der Apostolizitit
des Bischofsamtes spricht ausgepréagtes bischéfliches SelbstbewuBtsein, wel-
ches im Jahre der Unfehlbarkeitserklirung besondere Beachtung verdient.
Der Fuldaer Hirtenbrief vom September 1870 fand den vollen Beifall Roms.
Der Papst selbst bekannte sich offiziell und o6ffentlich zur Fuldaer Inter-
pretation des Dogmas und distanzierte sich dadurch wenigstens in beschei-

58



denem Umfang von den Kurialisten. Auch die «Civilta Romana», das rémi-
sche Organ der Jesuiten, teilte diesen Standpunkt.

Die Bischofe kamen im nun einsetzenden Kulturkampf nicht mehr dazu,
kirchliche Reformen und Anpassungen an Zeiterfordernisse zu beraten, sie
muBten vielmehr alle Kriafte auf die Verteidigung der Kirche konzentrieren —
in einem Kampf, den die Mehrzahl von ihnen vergeblich zu vermeiden ver-
sucht hatte.

Im Februar 1875 taten sich siamtliche Bischofe zu einer gemeinsamen
Aktion zusammen, deren Bedeutung iiber die konkrete kirchenpolitische
Auseinandersetzung hinausreicht. Reichskanzler Bismarck hatte durch die
Papstwahl-Depesche vom Mai 1872 eine Initiative zu gemeinsamem Vorgehen
der Regierungen bei einer kiinftigen Papstwahl auf die Behauptung gestiitzt,
daB die Bischéfe durch das Vatikanische Konzil zu bloBen Beamten des
Papstes degradiert worden seien. Die deutschen Bischéfe antworteten mit
einer Gegenerklarung, welche die auf gottliche Einsetzung gegriindete und
durch das Konzil keineswegs aufgehobene Apostolizitit des bischoflichen
Amtes und die daraus resultierende Autoritidt jedes einzelnen Bischofs be-
tonte. Diese Erklirung wurde von Pius 1X. sogleich und in offizieller Form
als richtige Erlduterung der Konzilsbeschliisse gebilligt, und sie darf daher
als authentische Interpretation des 1870 verkiindeten Dogmas gelten. Ein-
deutig geht aus ihr hervor, dall das Vatikanum nicht den uneingeschrinkten
Absolutismus des Papstes, den die Kurialisten der Richtung Veuillots pro-
pagierten, zur kirchlichen Doktrin erhoben habe und daB der zihe Wider-
stand der Minoritdtsbischofe erfolgreicher gewesen sei, als manchem von
ihnen in der Enttauschung iiber den Konzilsausgang bewullt geworden war.

In diesen Jahren machte sich ein Wandel in der Haltung Roms gegeniiber
den Bischofskonferenzen bemerkbar. Die preuBischen und bayerischen
Bischofskonferenzen erlangten fiir den weiteren Verlauf des Kulturkampfes
dieselbe Bedeutung wie die gesamtdeutschen Konferenzen der Jahre 1870/71
fiir die Auseinandersetzungen um das Unfehlbarkeitsdogma. Die Entwick-
lung im Kulturkampf fiihrte dazu, daB Berechtigung und Unabhdngigkeit
der Bischofskonferenzen von Rom nicht mehr in Frage gestellt, sondern
uneingeschriankt anerkannt wurden.

Fiir die Schweiz stellt sich hier zweifellos die Frage, ob nicht der Versuch
unternommen werden sollte, analog der vorliegenden griindlichen Arbeit
Lills eine Geschichte iiber die schweizerische Bischofskonferenz zu schreiben.
Im schweizerischen Episkopat lagen die Verhdltnisse ja dhnlich gespalten,
indem Mermillod und Lachat zur infallibilistischen Richtung, Greith hin-
gegen zur Majoritit der deutschen Bischdfe neigte. Rudolf Lill wurde die
Beniitzung der Bestinde des vatikanischen Geheimarchivs auf Fiirsprache
von Kardinal Frings ermoglicht (vgl. Vorwort S. 3). Ich bin iiberzeugt, da
sich dhnlich wertvolles Material auch fiir die Schweiz finden lieBe.

Robert Lill unterlieB bei der Aufzdhlung der mitteleuropdischen Bischofs-
konferenzen (S. 63) einen Hinweis auf die schweizerische Bischofskonferenz,
die neben andern vom Laien Theodor Scherer angeregt, sich 1864 zum ersten-
mal in Freiburg versammelte (vgl. Alois Steiner, Piusverein der Schweiz,
Stans 1961, S. 141-47).

59



Angelo Bianchi war 1864 Geschiftstrdager in Luzern (nicht in Bern, S. 125),
da die schweizerische Nuntiatur bis 1873 ihren Sitz in Luzern hatte.

Lills Arbeit ist ein dulerst wertvoller Beitrag zur Geschichte der katho-
lischen Kirche Deutschlands im 19. Jahrhundert. Sie paft in hervorragender
Weise zu der im 2. Vatikanum beschlossenen Strukturreform innerhalb der
rémisch-katholischen Kirche, mit der eine Aufwertung des Bischofsamtes
verbunden ist. Eine Folge dieser Aufwertung sind u. a. die Bischofskon-
ferenzen, die in immer gréBerer Anzahl erstehen.

ALoIS STEINER

DAS BISTUM STRASSBURG UND DAS STIFT
SCHONENWERD IM FRUHEREN MITTELALTER

Mit dem Datum vom 15. Mirz 778 ist eine Urkunde iiberliefert, durch die
Bischof Remigius von StraBburg an seine Kathedralkirche das Frauen-
kloster Eschau im ElsaBl und das Stift Schénenwerd im Aargau iibertriagt *.
DerText ist in einer Abschrift enthalten, die teils dem ausgehenden 9. Jh., teils
dem 10. Jh. zugeschrieben wird. Die duBlere Gestaltung, der Aufbau und die
Fassung der jetzt vorliegenden Urkunde weist bei niherem Zusehen einige
Eigentiimlichkeiten auf, die darauf deuten, daB hier im 9./10. Jh. eine Uber-
arbeitung vorgenommen wurde. Einmal ist es auffillig, daB zwei vollig ver-
schiedene Sachverhalte, die Griindung zweier rdumlich voneinander weit
entfernter, selbstindiger, geistlicher Institutionen, in einem Text zusammen-
gefal3t sind; ganz allerdings wurde diese Absicht nicht durchgefiihrt, da auch
jetzt noch zwei getrennte Zeugenreihen vorhanden sind. Dann aber weicht
der Wortlaut weitgehend von dem sonst gewohnten Formular des 8./9. Jh.
ab, indem eine Art persdnlicher Riicksprache des schenkenden Bischofs
Remigius mit der von ihm gewidhlten Erbin, der Hl. Maria, der die StraB-
burger Bischofskirche geweiht war, als Rahmenform gewidhlt wurde. Da-
zwischen eingebettet, finden sich jedoch grofe Textteile, die unverkennbar
dem Urkundenstil des 8./9. Jh. angehoren.

Der gesamte Befund, der uns heute bei der Remigiusurkunde vorliegt,
spricht dafiir, daB zwei Urkunden des 8. Jh. im 9./10. Jh. zu dieser eigen-
artigen Form zusammengefa3t wurden. Das einende Moment war der gleiche

! WENTzCKE, Reg. Bisch. Straburg I 227 Nr. 56; WiEGAND, UB Stadt StraBburg I
11 Nr. 16; A. BRUCKNER, Regesta Alsatiae I 169 Nr. 271 (Abschrift: 2. H. 9. Jh.);
Solothurner UB I 3 Nr. 2 (Abschrift: 10. Jh.).

60



Aussteller und der gleiche Empfanger, die bei Eschau und bei Schénenwerd
auftraten. Die Sachverhalte, die in dem noch heute vorliegenden Text nieder-
gelegt sind, entsprechen durchaus den Vorgingen und dem Urkundeninhalt
des 8. Jh.

Wie der Name von Bischof Remigius nahelegt, wird man geneigt sein, in
ithm einen Romanen zu sehen; auch der Name seiner Nichte Scholastica weist
in die gleiche Richtung. Die Griindung von Eschau, an der Ill siidlich von
StraBburg gelegen, wird auf den Bischof selbst zuriickgefiihrt; offensichtlich
aber wurde die Errichtung von Eschau mitgetragen von einheimischen
Kriften, wie die Namen der Abtissin Adala und der Religiosen Roduna an-
deuten '. Obschon Bischof Remigius in dem neuerbauten Kloster zu Eschau
die Reliquien der Hl. Sophia, die er von Papst Hadrian erhalten hatte, bei-
setzen lieB, wurde die Kirche von Eschau® dem HI. Trophimus geweiht.
Dieses Patrozinium des Heiligen von Arles ist fiir das Elsal wie fiir das ganze
Oberrheingebiet einzigartig. Man wird deshalb nicht fehlgehen, wenn man
in der Wahl dieses Patroziniums, das auf das siidliche Rhonegebiet weist,
einen weiteren Anhaltspunkt fiir die romanische Abkunft von Bischof
Remigius erblickt und zugleich fiir die geistig-kultureile Welt, der er sich
zugehorig fihlte.

Schénenwerd, mit dem sich der zweite Teil der heutigen Fassung der
Remigiusurkunde befaBt, ist eine geistliche Niederlassung, die nicht von dem
StraBburger Bischof ausging, sondern von dem Stifter an ihn und die StraQ3-
burger Kirche herangetragen wurde. Der Urkundentext gibt genaue Auf-
schliisse iiber die Anfinge des monasteriolum q. d. Werith, die tiefe Ein-
blicke in die Rechtslage und die ndheren Umstdnde seiner ersten Geschicke
gewdhren. Die neue Stiftung wurde im Bereich der Gemarkung Gretzenbach
auf einer Aareinsel errichtet; ob unter monasteriolum eine monastische Ein-
richtung oder ein Kanonikerstift zu verstehen ist, bleibe dahingestellt. Als
die Liste der Mitglieder von Schénenwerd im Anfang des 9. Jh. in den Liber
vitae von St. Gallen eingetragen wurde ®, befolgten sie die kanonische Lebens-
weise ; es mag dies von Anfang an so gewesen sein. Der Griinder von Schénen-
werd war ein Bischof Rapert. Er ist unbekannt nach Herkunft und Funktion;
weder dem Basler noch dem Konstanzer Sprengel kann man ihn zuordnen.
Rapert muB noch eine jener Personlichkeiten gewesen sein, welche die
Bischofsweihe besaBen, ohne daB sie an der Spitze eines festen kirchlichen
Sprengels standen. Fiir das Frankenreich war dies um die Mitte des 8. Jh.
noch keine ganz ungewchnliche Erscheinung; die frinkische Kirchenreform,

' Wie der Konsens des Ehepaares Rachinfried und Harilanda in der ersten Zeugen-
liste dartut, waren diese an der Errichtung und Ausstattung von Eschau in irgend-
einer Weise ebenfalls beteiligt; wahrscheinlich hatten sie Anspriiche auf gewisse
Teile von Grund und Boden, auf die sie verzichtet hatten.

- Vgl. A. BRACKMANN, Germania Pontificia 111 29 ff.; M. BarTH, Handbuch der
clsass. Kirchen im Mittelalter (StraBburg 1960) S. 360 ff.

* Mon. Germ. Libri confrat. S. 9 f. Zu den Anfingen von Schénenwerd vgl. J. SIEG-
wARTH, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutschen Schweiz
vom 6. Jh. bis 1160 (Freiburg/Schweiz 1962) S. 79-83, 218.

61



welche mit den bonifatianischen Synoden einsetzte, fithrte erst zu jenem
Zustand, daB innerhalb der eingerichteten friankischen Di6zesen nur noch
der zustdandige Bischof vorhanden war.

Esist hier nicht der Ort, auf diese allgemeinen Probleme weiter einzugehen;
fiir unsere Fragestellung aber konnen wir sagen, daB3 Rapert wohl spitestens
um 750 die Bischofsweihe empfangen haben wird.

Bischof Rapert hatte seine Kanonikerniederlassung auf einer Aareinsel
eingerichtet; damit war zugleich die Frage aufgeworfen, welchem der im
Aaregebiet eingreifenden Bistiimer sie zuzurechnen sei’. Denn nach der
Wiedererrichtung des Basler Bistums im Jahre 740 bildete gerade die Aare
unterhalb von Solothurn die Grenze zwischen den Diézesen von Basel und
Konstanz . Als Schénenwerd im Laufe seiner weiteren Entwicklung auf das
siidliche FluBufer verlegt wurde *, gehorte es zweifellos in den Konstanzer
Sprengel. Bischof Rapert aber wollte seine Griindung offensichtlich weder
dem Basler noch dem Konstanzer Bistum iibereignen, er wihlte dazu die
StraBburger Bischofskirche.

Bischof Rapert gehérte zu einer grundherrlichen Familie, die im Aaregebiet
abwirts von Olten ihren Besitz hatte. Dies ergibt sich zweifelsfrei aus dem
Schicksal von Schonenwerd ¢. Das Stift war von Rapert mit einem Rechts-
symbol an den StraBenburger Bischof Remigius iibergeben worden; es scheint
dies kurz vor Raperts Tod gewesen zu sein, da er bei den weiteren Vorkomm-
nissen nicht mehr handelnd auftritt. Die beiden Briider Raperts, Erlulf und
Cundbert, forderten jedoch das Stift Schénenwerd von Remigius zuriick und
dieser fiigte sich diesem Verlangen; daraus erhellt, daB die beiden Briider
auch Anrechte an Schénenwerd besaBen. Der gemeinsame Besitz an Grund
und Boden Schonenwerds geht somit auf die Eltern der Geschwister zuriick;

1 Vgl. H. AMMaNN-K. ScuHiB, Histor. Atlas d. Schweiz, Karte 13 (Aarau 21958).

2 H. BUTTNER, Die Entstehung der Konstanzer Ditzesangrenzen in: Zeitschr.
Schweiz. Kirchengesch. 48 (1954) 225-274, bes. S. 237 ff.

3 Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz 6, 234; Br. Amiet, Solothurnische Geschichte I (1952)
160 ff., 189.

+ ... Similiter tibi dono, dulcissima domna et heres mea, in alio pagello Aragougense
monasteriolum q. d. Werith super fluvium Araris et est ipsa insula in fine Grezzin-
bach, quod Rapertus episcopus a novo opere edificavit et ipse mihi per suum
cultellum coram testibus tradidit. Et iterum germani ipsius Raperti his nominibus
Erlulfus et Cundbertus ipsum monasteriolum requisierunt et ego ipsos exinde
revestivi. — J. SIEGWARTH (S. 61 Anm. 3) S. 80 méchte Rapert mit einem Grund-
besitzer Rutbert identifizieren, der durch Lorscher Urkunden fiir Ilvesheim am
Neckar (bei Ladenburg) bezeugt ist und in dessen nidherer Umgebung auch ein
Erlulf und ein Gundbert begegnen. Die Schilderung der Remigiusurkunde vom
15. Marz 778 setzt den Tod des Bischofs Rapert voraus. Der Ilvesheimer Grund-
besitzer Rutbert aber gibt noch am 6. April 778 eine Schenkung an Kloster Lorsch
(Cod. Lauresham., ed. K. GLOCKNER II 120 Nr. 458) und ist auch noch zum Jahre
782 als lebend bezeugt (Cod. Lauresham., ed. GL6ckNER II 121 Nr. 463 und 122
Nr. 466). Zudem tritt Rutbert zu Ilvesheim nur als einfacher Grundbesitzer, nicht
aber als Bischof auf. In den Lorscher Urkunden aber wird bei Urkundenausstellern
ein Hinweis auf den geistlichen Stand nicht unterlassen.

62



die Familie gehorte mithin zu den Grundherren, die iiber nennenswerten
Besitz im Aaregebiet verfiigten. Wie gro3 dieser Besitz, der zu Schonenwerd
gehorte, bei der Griindung war, dariiber wird nichts gesagt. Aus den spateren
Besitzverhaltnissen 1aBt sich mit aller Vorsicht nur erschlieBen, wo etwa er
zu suchen ist; auf dem siidlichen Aareufer wird das Gut Schénenwerds in
reicherem MaBe in Gretzenbach und bis nach Dulliken bei Olten gelegen
haben !; nérdlich der Aare diirfte in Niedergdsgen ebenfalls alter Besitz von
Schénenwerd vorhanden gewesen sein *.

Rapert hatte an Bischof Remigius auch noch seinen Allodialbesitz iiber-
tragen ®. Diesen und weitere Giiter verwandte Bischof Remigius, um die
Briider Erlulf und Cundbert zu bewegen, das Stift Schénenwerd gema dem
Willen Raperts doch wieder an den StraBburger Bischof zu geben. Als
prekarische Leihe auf Lebenszeit wurde dieser Giiterbesitz an die beiden
Briider iiberlassen. Dafiir verzichteten sie gegeniiber Bischof Remigius auf
die geistliche Stiftung Schénenwerd. Die beiden Briider stellten dariiber eine
Urkunde aus, aber auch in rechtssymbolischer Handlung investierten sie
durch die festuca Bischof Remigius und gaben an Ort und Stelle ihre Rechts-
gewere iiber Schonenwerd nach alemannischem Recht auf. Der Urkunden-
text zdhlt alle diese Rechtshandlungen auf; denn sie schiitzten jede fiir sich
und erst recht in ihrer Gesamtheit die neue Rechtsstellung Schénenwerds,
nunmehr als Eigenkirche des StraBburger Bischofs Remigius. Dieser iiber-
trug das kleine Stift auf der Aareinsel an die bischéfliche Kathedralkirche
in StraBburg, der dafur ein jahrlicher Zins von 20 Schillingen in Silber zu
leisten war. Remigius behielt aber die Nutzung iiber Schénenwerd sich und
seiner Familie noch fiir einige Zeit vor, ndmlich fiir seine Nichte Scholastica
und deren Sohn.

Das Bild, das sich fiir die Zeit von etwa 750 bis 778 fiir Schonenwerd bietet,
entspricht durchaus dem zeitgendssischen Rechtsdenken. Die Ubergabe an
die StraBburger Kirche sollte fiir die Griindung Raperts rechtssichernd fiir
die Zukunft sein. Der Eigenkirchengedanke wurde von Bischof Remigius
dabei noch zusitzlich verwandt zur Unterstiitzung seiner Verwandten, denen
er offensichtlich keine bessere Versorgung bieten konnte.

Mit Bischof Rapert fassen wir fiir das Aaregebiet eine Personlichkeit, die
fiir die Ausgestaltung und Vertiefung des christlichen Glaubens im 8. Jh. von
der ihm eigenen grundherrlichen Basis aus wirkte. Das Patrozinium des
HI. Leodegar, das Rapert fiir seine Griindung auswidhlte, war sicherlich aus
dem ElsaB her bestimmt. Dort hatte Pirmin ja in Murbach eine Abtei er-

1 Vgl. Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz. 3, 738; 2, 761.

2 Vgl. ebda 3, 585 {.

3 ... beneficium meum, quod ego illis per precariam beneficiavi ... et ipsum benefi-
cium hoc est, quod Raperti proprietas fuit ex alode, et pro hoc ipsius germani
Raperti ipsum monasteriolum nobis iterum tradiderunt coram testibus seu et
cartulam traditionis nobis fecerunt et de ipso monasteriolo nobis revestierunt et
per festucam sibi exinde de ipso monasteriolo exiti fecerunt coram testibus, sicut
lex Alamannorum fuit.

63



richten helfen, die vom elsdssischen Herzogshause begriindet dem HI. Leode-
gar von Autun geweiht war.

Die Griindung Schénenwerds und ihre Verbindung mit dem StraBburger
Bistum, die noch lange Jahrhunderte andauerte, erhdlt aber erst ihre rechte
Beleuchtung, wenn wir die Stellung Straburgs im Aareraum allgemein ins
Auge fassen und ebenso weitere Einwirkungen, die aus dem ElsaB3 nach Stiiden
iiber die Jurapasse gingen.

Das elsdssische Herzogtum des 7. Jh. griff weit in den Jura ein. Herzog
Gundoin beanspruchte Herrschafts- und Besitzrechte bis in den Sornegau
hinein; er war lebhaft an der Griindung des Klosters Miinstergranfelden
mitbeteiligt !; eine der vorziiglichsten weltlichen Aufgaben der neuen Abtei,
die zu den Tochterklostern von Luxeuil zdhlte, war die Offenhaltung der
StraBle, die aus dem Birstal kam und durch die Pierre-Pertuis nach der LLand-
schaft um Biel gerichtet war. Unter dem elsdssischen Herzog Eticho trat
der Wille, die Juragegenden im Sornegau und damit den Ubergang nach dem
Aaregebiet im Siiden zu beherrschen, ganz deutlich zu Tage. Die Auseinander-
setzungen, die Herzog Eticho dariiber mit den Bewohnern dieser Gegend
hatte, fiihrten auch zum Tode des Abtes Germanus von Miinstergranfelden.

Dem elsdassischen Herzogtum folgte offenbar das Bistum StraBburg nach
mit dem Erwerb von Rechten und Eigenkirchen. Nur ganz wenige chrono-
logische Anhaltspunkte sind uns fiir dieses Vordringen des kirchlichen Ein-
flusses aus dem ElsaBl nach dem Jura und nach dem Aaregebiet gegeben;
denn nur spdt oder bei ihrer Aufgabe erfahren wir von diesen StraB8burger
Anrechten. Als Bischof Heddo von StraBburg das rechtsrheinische Kloster
Ettenheimmiinster ausstattete, iibertrug er ihm auch die Kirchen, die vorher
dem Bistum StraBburg in Biberist bei Solothurn und zu Scherzligen und
Spiez im Bereich des Thuner Sees gehért hatten ®. Die beiden letzteren
waren weit nach dem Alpengebiet vorgeschoben, das Gotteshaus zu Biberist
lag mitten im altbesiedelten Aaregebiet, gerade in engster Nachbarschaft von
Solothurn, das der Bischof von Lausanne noch zu seinem Sprengel zihlen
konnte ®. Ostwirts von Biberist war Kriegstetten gelegen, das sich durch
die spitere Zuteilung der Zehntrechte auch als alte Lausanner Kirche er-
weist *, obschon es seit dem 8. Jh. zum Konstanzer Diézesansprengel gehorte.
Die Entstehung dieser StraBburger eigenkirchenrechtlichen Anspriiche
wird man im 7. Jh. oder im frithen 8. Jh. suchen, als der Einflu3 des elsdssi-

! Vita s. Germani in: Mon. Germ. Script. rer. Merov. 5, 25-40; H. BUTTNER, Stu-
dien zur Geschichte von Moutier-Grandval und St. Ursanne in: Zeitschr. Schweiz.
Kirchengesch. 58 (1964) 9-34.

2 WENTzZCKE, Reg. Bisch. StraBburg I 224 Nr. 46; BrRUCKNER, Regesta Alsatiae I
116 Nr. 193; Solothurner UB I 1 Nr. 1. Der Grundstock der Urkunde gibt echte
Sachverhalte, wenn der Text auch wohl im 12. Jh. interpoliert wurde. Daran ist
trotz der Ausfilhrungen von B. STETTLER, Studien z. Gesch. d. Aareraumes im
Friith- und Hochmittelalter (Thun 1964) S. 111-125 festzuhalten.

3 Hist. Atlas d. Schweiz., Karte 14,

* Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz. 4, 546.

64



schen Herzogtums iiber die BirstalstraBe nach Siiden drdangte und als die
kirchlichen Verhdltnisse gerade im Aareraum noch ungeklart waren.

Wohl in die gleiche Zeitspanne wird der Ursprung der Stralburger Rechte
in Muttenz, unweit Basel im Augstgau, zu verlegen sein, die sich noch im
13. Jh. in der StraBburger Lehenshoheit kundtaten; die Kirche zu Muttenz
hatte bezeichnenderweise das Patrozinium St. Arbogast, nach einem Stral3-
burger Bischof des 6. Jh.!. Das gleiche Patrozinium, das sehr selten ist,
begegnet noch einmal bei der Kirche von Oberwinterthur, im Grenzbereich
des Ziirichgaues gegen den Thurgau ®. Siidlich von Winterthur, an der groBen
StraBe, die seit der spatrémischen Zeit nach dem Ziirichsee fiihrte, lag Pfiffi-
kon, dessen Benignuskirche bereits im Jahre 811 bezeugt ist. An beiden
Patrozinien lassen sich die religiosen Einfliisse ablesen, die aus dem Elsal3
und vom burgundischen Gebiet im Westen im 7./8. Jh. nach dem Aar- und
Thurgau vorstieBen und an der Ausbreitung des Christentums unter der
alemannischen Bevolkerung des Hochrheines ihren Anteil hatten, wenn wir
die Trager dieser Mission und ihre Wege auch im einzelnen nicht ndher
kennen.

Auch der Kult des HIl. Leodegar 10t sich im 8./9. Jh. bis nach dem vor-
deren Rheintal im churrdtischen Bereich nachweisen, wie die Altarreliquien
der Abtei Pfifers bezeugen ?; freilich ist es nicht méglich zu entscheiden, ob
diese Kulteinfliisse letzten Endes nach dem burgundisch-frinkischen Raum
zuriickfiihren oder nach der Leodegarabtei Murbach im ElsaB.

Der EinfluB des Klosters Murbach wuchs wahrend des 8. Jh. sehr stark
an®. Auch nach dem Augstgau hin weiteten sich die Besitzungen dieser
Vogesenabtel aus. Entlang der Stralle, die von Basel zur Balsthaler Klus
fiihrte, erhielt Murbach Besitz bis nach Onoldswil (heute Oberdorf bei Wal-
denburg) ®. Auch das Klésterchen, das um die Mitte des 8. Jh. in Luzern
entstand, erhielt Anlehnung an die Abtei Murbach ¢ In den Patrozinien
St. Mauritius und St. Leodegar spiegeln sich in Luzern wiederum die ver-
schiedenen religiésen und kulturellen Einfliisse, die uns im alemannischen
Gebiet siidlich des Hochrheins in der karolingischen Zeit immer wieder be-
gegnen.

Das Bistum Stra8burg hatte sich nach der Wiedereinrichtung des Basler
Sprengels aus dem Aareraum, dem Jura und auch aus dem Augstgau weit-
gehend zuriickgezogen; vergessen war es in jenen Gebieten um die Mitte des

1 Ebda. 5, 224.

2 P. KLAul, Von der Ausbreitung des Christentums zwischen Untersee und oberem
Zurichsee im 7. Jh. (Zirich 1954) S. 10 ff., 14 ff.

3 PerreT, UB siidl. Kanton St. Gallen I 50 Nr. 45.

*+ H. BUTTNER, Gesch. d. ElsaB I (1939) 78 ff. zu den Anfingen des Klosters Mur-
bach.

5 ScHOPFLIN, Alsatia dipl. I 76 Nr. 95; Mon. Germ. DLDT. S. 19 Nr. 16.

¢ BM? 1069; Quellenwerk Schweiz. Eidgen. I,1 S. 8 Nr. 10; vgl. G. Boesch, Die
Kénigsfreien von Emmen/Luzern in: Festschr. Th. Mayer Bd. 2 (Konstanz 1955)
69-76.

5 65



8. Jh. und in dessen zweiter Hilfte aber noch nicht; dafiir sorgten schon die
weilteren Einfliisse, die aus dem Elsaf3 kamen, wie sie uns vorziiglich bei der
Abtei Murbach begegnen.

In diesem Zusammenhang ist auch die Schenkung des Stiftes Schénenwerd
an den Bischof Remigius und die Bischofskirche von StraBburg zu sehen.
Bischof Rapert wollte seine Griindung fiir die Zukunft sichern; da schien
ihm das Bistum im Elsal die rechte Institution zu sein, machtig und ein-
flulreich genug, um den gewiinschten Schutz zu gewidhren, aber so weit
eigenen Absichten im Aaregebiet entriickt, dal Schénenwerd nicht durch
seine Schutzmacht in Gefahr kommen konnte. Diese Aufgabe hat das StraB-
burger Bistum denn auch mehrere Jahrhunderte erfiillt; Schonenwerd geriet
weder unter die iibermichtige Einwirkung der Lenzburger Grafen noch der
benachbarten Froburger im 11./12. Jh., sondern aus dem Adel der eigenen
EinfluBsphire kamen die Végte, die Herren von Gosgen. Noch im Jahre 1229
entschied der StraBburger Bischof Berthold, ob Gerhard von Gdsgen auf
Schénenwerder Besitz eine Burg bauen durfte }; damals gehérte das Stift
Schonenwerd quantum ad temporalia noch zum Besitz des Stralburger
Bischofs, der fiir seine Kirche auch das ius patronatus iiber das Stift besaB 2.

HEINRICH BUTTNER

1 Solothurner UB I 200 Nr. 357.
2 Solothurner UB I 197 Nr. 351.

66



	Miszellen

