Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 58 (1964)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Lenz Kri-Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiésen Volksglaubens. Ver-
lag Georg D. W. Callwey, Miinchen 1963. 187 S., 414 Abb.

Prof. Rudolf Kriss hat im Rahmen seiner Forschungen zur Phinomenologie
des religiésen Volksglaubens eine Spezialsammlung geschaffen, die im Bayeri-
schen Nationalmuseum in Miinchen aufgestellt ist. Die Bedeutung, der all-
gemeine Sinngehalt und die Wachstumszusammenhéange der Sammlung wer-
den in diesem Buch auf breiter Quellen- und Literaturbasis ergriindet und
erlautert, wobei 414 sorgfiltig ausgewidhlte Bilder den Text begleiten. Das
Buch ist alles andere als ein gewohnlicher Museumskatalog. Vielmehr ist es
eine ausgezeichnete Einfiihrung in die Art, wie der Mensch seine religitse
Erlebnis-, Gefiihls- und Gedankenwelt fiir sich selbst und fiir andere darstellt
und sie sinnlich wahrnehmbar zu machen versucht.

In Jahrhunderten entfaltete sich im Bereiche der Kunst, vor allem aber im
volkskiinstlerischen Schaffen eine Vielfalt von sehr unterschiedlich geformten
Bildern und Zeichen, die Zeugnis religiésen Lebens und Denkens sind. Der
Bogen wird weit gespannt, er reicht vom Morgen- bis zum Abendland, von
der Antike bis in unsere Tage, umfa3t die im Zentrum und am Rande des
Dogmas geschehenen volkstiimlichen Inventionen und Assoziationen, die
Gebrauchsformen des Andachtsbildes, die Darstellung des Heilsgeschehens
verbunden mit Jesusfrommigkeit, Bild und Zeichen als Mittel der Andacht,
von Tod und Heilserwartung, Heiligung und Heilung, das Votiv- und Wall-
fahrtsbrauchtum. So formt sich ein eindringliches kulturgeschichtliches und
volkskundliches Bild, auf das jeder, der auf dem Gebiete religioser Volkskunde
arbeitet, in Zukunft stets wird zuriickgreifen miissen. Das beigefiigte, aller-
dings (mit wenigen Ausnahmen) nur Verdffentlichungen des deutschen
Sprachraums umfassende, 215 Titel enthaitende Literaturverzeichnis ist eine
geschitzte Beigabe. Ein Blick in die von Robert Wildhaber betreute Inter-
nationale Volkskundliche Bibliographie zeigt, daBl auch im aullerdeutschen
Sprachraum in den letzten Jahren auf den Gebieten von Volksfrommigkeit
und Heiligenkult, Gegenstanden der Volksfrommigkeit und Wallfahrt (wie
die entsprechenden Sparten in der Bibliographie bezeichnet werden) imanches
veroffentlicht wurde, das Beachtung verdient.

Das Buch behandelt in Text und Bildteil auch Gegenstande und Bilder des
schweizerischen Raumes, wobei vor allem die Arbeiten von N. Curti, W. Heim
A. Reinle und R. Weill zugrunde gelegt werden. Gerade die religiése Volks-

242



kunde der Schweiz, deren groBziigig begonnene Votivbilderaktion leider
immer noch unausgewertet ist, diirfte von diesem wertvollen Buch manche
Anregung empfangen. Louils CARLEN

Iso Miiller : Die churriatische Wallfahrt im Mittelalter. Schriften der
Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde Bd. 43. Basel, Buchdruckerei
G. Krebs, Verlagsbuchhandlung AG, 1964. vii-112 S. mit 12 Bildtafeln.

Ernst Baumann, s. Zt. Obmann der Schweiz. Gesellschaft fiir Volkskunde,
hatte es vor Jahren unternommen, cine systematische Sammlung aller Votiv-
tafeln der Schweiz durchfithren zu lassen (vgl. diese Zs. 35, 1941, 29). Er
hatte schlieBlich fiir ecine Geschichte des Wallfahrtswesens in der Schweiz
ein betrichtliches Material gesammelt, dessen Auswertung ein leider zu
frither Tod 1hm versagte (s. diese Zs. 50, 1956, 200 f.). Nach manchen Be-
miihungen um einen geeigneten Bearbeiter gelang es schlieBlich der Gesell-
schaft, wenigstens P. Iso Miiller zu bewegen, ein Teilgebiet zu behandeln,
niamlich die churritischen Wallfahrten. I. M. beschriankte sich grundsitzlich
auf das Mittelaiter. Nur wo es sich darum handelte, Zeugnisse aus spéterer
Zeit fiir Riickschliisse auf die voraufgehende IEpoche heranzuzichen oder wo
ihm gerade eigene Studien zur Verfiigung standen (vgl. 66 {f. zur Bluthostie
von Miistair), greift er zeitlich weiter aus.

Es ist wohl unnétig zu sagen, daB I. M. wie kaum ein anderer berufen war,
die Wallfahrten in Ratien darzustellen, hatte er doch in zahlreichen Auf-
satzen und kritischen Untersuchungen vielseitige und dornige Probleme der
ratischen Hagiographie erldutert. Man kann nicht behaupten, daB die Quel-
leniiberlieferung fiir das Thema sonderlich giinstig ware. Was das Buch daher
besonders auszeichnet, ist die Auswertung der ncuesten Ausgrabungen, so
fur St. Luzi in Chur und fiir das ihm besonders vertraute Disentis, und seine
riithmenswerte Kenntnis liturgischer Quellen, der Heiligenviten und Kalen-
darien. Das zeigt sich namentlich fiir die vier zentralen Heiligen deren Ver-
ehrung zu eigentlichen Wallfahrten fiihrte : fiir die Hl. Luzius (Chur), Flo-
rinus (Remiis), Gaudentius (Casaccia) sowie Plazidus und Sigisbert (Disentis).
Nicht so ergiebig erweisen sich die Nachrichten fiir die Fernwallfahrten :
Rom (friihes Mittelalter), Jerusalem (hohes Mittelalter) und Compostela
(spates Mittelalter). Selbst fiir die in den Bereich der Untersuchungen ge-
zogenen Wallfahrten in den Kontaktzonen, wie sich I. M. ausdriickt, so nach
Einsiedeln, Naturns, Rankweil, Viktorsberg u. a. liegen nur vereinzelte
Nachrichten vor. Allerdings diirften die Zeugnisse fiir die BuBwallfahrten
besonders nach Einsiedeln und Rom im Spidtmittelalter noch zablreicher
sein. Nur sind sie in ungedruckten Urkunden sehr zerstreut und daher nicht
leicht zu erfassen (vgl. 53). Daf 1. M. eine mittelalterliche Wallfahrt nach
St. Moritz ablehnt, ist wohl berechtigt.

Aus dem reichen Inhalt konnte vieles herausgehoben werden. Besonders
bemerkenswert ist der Kult des hl. Florin, der ungemein verbreitet war, im
Gegensatz zu jenem des hl. Gaudentius. Die Vita, die sonst viel allgemeines
Legendengut enthilt, schildert, wie im Grabe eine Ilasche aufgehdngt war,
die den Wein enthielt, mit welchem der ILeichnam des Heiligen gewaschen

243



wurde (22). I. M. bringt zahlreiche Belege fiir die Verbreitung des Brauches,
Reliquien mit Wein zu behandeln. Auffallend ist, daB in Disentis, im An-
schluB an die Verehrung der Disentiser Heiligen Plazidus und Sigisbert, zu
denen der hl. Adalgott hinzukam, um die Wende des 11. zum 12. Jh. ein
Markt entstand (38). In Naturns gebrauchte man das Weihwasser zur Seg-
nung des Viehs (42 f.). Zurzach bietet ein schones Beispiel fiir den Nachweis
eines Kultes aus den Kalendarien (47).

Uber die Heiliglandfahrten erfahren wir am meisten von den Herren von
Tarasp (56 f.), von Vogt Ulrich v. Matsch (59) und Graf Rudolf v .Montfort
(1372, 60). Von Wallfahrten nach Montserrat und nach Santiago wiiten wir
wohl kaum viel, waren sie nicht aus der Polemik Ulrich Campells zu er-
schlieBen (62 f.). Am besten 148t sich die Geschichte der Wallfahrt zur Blut-
hostie in Miinster und zum Marienheiligtum in Tirano verfolgen. Nach I. M.
entstand zufolge der Verehrung der Bluthostie die Fronleichnamsprozession
schon 1275, da in diesem Jahr Propst Berchtold nach Rom reiste und Bischof
Friedrich von Freising 1280 Ablédsse verlieh jenen, die in Miistair das Fron-
leichnamsfest begingen. M. erldutert die Zusammenhidnge recht gut. Im
Jahre 1498 erschien eine heute leider verlorene Schrift in « alter pintnerischer
sprach », alsoin rdtoromanischer Sprache (64 f.). Die Wallfahrt nach Miinster
fand 1799 zur Zeit der Franzoseneinfille ihr Ende. Da dieser Abschnitt iiber
Muistair auf einer bereits im « Schlern» veroffentlichten Studie beruht, bietet
M. leider keine Belege.

Sehr dankbar sind wir fiir die Ausfiihrungen iiber die Wallfahrt zur Ma-
donna di Tirano, als Wallfahrtsort besonders bekannt geworden, weil tot-
geborene Kinder zur Taufe hingetragen wurden. Es wire wirklich sehr er-
wiinscht, wenn das noch erhaltene Mirakelbuch eine kritische Ausgabe er-
hielte. Die Erkldarungen, die M. von arztlicher Seite zur Frage vermeintlichen
Totgeburten beibringt, verdienen gewiB alle Beachtung, auch wenn sie nur
einen Aspekt des Brauchtums, allerdings einen sehr wichtigen, beleuchten.
Wir hoffen, in absehbarer Zeit auf diese Fragen zuriickkommen zu konnen.
Zwei neuere Wallfahrten, iiber deren Entstehung wir relativ gut unter-
richtet sind, bezieht 1. M. noch ein : jene nach Panix und Ziteil.

Einige kritische Bemerkungen, die das Verdienst des Verfassers nicht
schmilern sollen, seien uns gestattet. Die Unterscheidung Ms. von Pilger-
und Wallfahrt (1) wirkt u. E. nicht iiberzeugend. Auch der Begriff Kontakt-
zone will uns nicht recht befriedigen. Wo hort diese auf? DaB St. Peter in
Samaden die Urpfarrei fiir das Oberengadin war, ist kaum richtig. Das war
Zuoz, wie wir glauben (vgl. Jahresber. d. hist.-nat. Ges. Graubd. 1943, 142).
Leider sind manche stilistische Unebenheiten und vor allem Druckiehler
stehen geblieben wvgl. 5, 11, 25, 26 : ob man wirklich zwei Sirge getrennt
veranlaBt hat, nebensidchlichen Casaccia, 27; 28: machte sich Casaccia sehr
arm aus, 29, 36 : zweimal jetzt im selben Satz, 39, 41, 43; 63: soll es hei3en :
nach Santiago st. nach Jerusalem, 66, 72, 82, 85, 88 n. 403, 91 n. 421, 93,
94, 96, 97).

Sachlich mochten wir einige wenige Erganzungen bieten. Es scheint, daB
manche Geistliche zur Beichte nach Einsiedeln wallfahrteten und sich her-
nach dem geistlichen Gericht zu entziehen suchten, so um 1505 der Pfarrer

244



von Zuoz, Thomas Decker, und 1511 der Pfarrer von Sent, Matheus de Porta,
iiber welchen es heiBt: «et fecit quemdam excessum, quem fuit confessus in
jubileo ad locum Heremitarum, super quo fuit absolutus in foro consciencie,
sed non contencioso et sic post hoc concordavit cum d. Joanne Brunolt
viscali domini et validis Ego et Anshelmo Mor in Ramusch et Conrado Plant ».
4. Okt. 1511 (Bischofl. Archiv Chur, DG 1, 1055 bezw. 1089). SchlieBlich sei
noch ein seltenes Zeugnis fiir die Wallfahrt nach Santiago angefiihrt :
« D. Conradus Tschannet abem Haintzennberg et d. Christopherus de Ga
Hainrich, capellanus in Flerden, tenentur coniuctim XXXI1 bechimsch pro
sigillo litterarum commendaticiarum sei promotoralium ad sanctum Jacobum
in Compostella. Receperunt per se ipsos XVIII. IX. 1518 (1. c. 808).

Mége das anregende und reichhaltige Buch nicht nur die iibliche Beachtung
finden, sondern zu weiteren Forschungen anspornen. OSKAR VASELLA

Hans Erich Feine: Kirchliche Rechtsgeschichte. Die katholische Kirche.
Bohlau Verlag Koln-Graz 1964. 4. Auflage, xx111 und 788 S.

Die 4. Auflage dieses wertvollen und anerkannten Standardwerkes, das
frither in dieser Zs. besprochen wurde, bringt keine grundsitzlichen Ande-
rungen oder Erweiterungen. Es wurde die wissenschaftliche Literatur der
letzten zehn Jahre eingearbeitet und manches Altere, bisher Ubersehenes,
nachgeholt ; einzelne Abschnitte wurden vertieft und neu gestaltet. Die
Darstellung wurde bis zum Vorabend des I1. Vatikanischen Konzils fortge-
fihrt und auf den Umschwung fiir das Kirchenrecht, der mit dem Pontifi-
katswechsel von 1958 eintrat, hingewiesen, indem dieses auf dem Hintergrund
eines Neudurchdenkens grundlegender Fragen der Kirche und ihrer Gestal-
tung zum Teil praktisch neu gestaltet werden soll.

Der Hauptakzent wurde auf der kirchlichen Verfassungsgeschichte be-
lassen, den sakramentalen, verfahrens- und strafrechtlichen Teilen ein
Nebenrang zugewiesen, was im Hinblick auf die umfangreichere Behandlung
dieser Materien in der neuen « Geschichte des Kirchenrechts » von Willibald
M. Pléchl gerechtfertigt ist, der auch die englischsprachige Literatur ein-
1aBlich auffiihrt (vgl. diese Zs. 56, 1962, S. 166 f.). Dagegen ist Feines Werk
eine Fundgrube vor allem fir die deutsche, franzésische, italienische und
nordische Literatur, deren Titelzahl in dieser neuen Auflage (1. Auflage 1950,
2. A. 1953, 3. A.1955 als anastatischer Neudruck, vermehrt um einen
11seitigen Nachtrag mit Text- und Literatur-Ergidnzungen) bedeutend ver-
mehrt wurde. Auch die neuere schweizerische Literatur und Schweizer Ver-
héltnisse werden beriicksichtigt, so wurde z. B. auf S. 274 die neuere schweize-
rische Forschung zur Rezeptionsgeschichte einbezogen ; die Abschnitte iiber
die Schweiz gemadB dem Vatikanischen Kirchenrecht S. 626 f. und 682 wurden
um die neuere Literatur (Isele, Fiirer, Gmiir) ergianzt. Die Ubersicht vermit-
telt heute Eugen Isele, « Die neuere Entwicklung und der gegenwirtige Stand
der Kirchengesetzgebung in der Schweiz » (Schweiz. Juristenzeitung 1962,
S.177-182, 193-201). Auch die einschlagige Literatur fiir die Rechtsgeschichte
von Schweizer Didzesen wurde in dieser Auflage erginzt, so etwa iiber das
Offizialat (Sitten S. 375), die Entstehung des Pfarrsystems (Gotthardraum

245



S.190), iiber das Ordensrecht (S. 533), iiber Patronat und Inkorporation
(S. 413), das Konzil von Basel (S. 479) usw. S. 429 bringt neu auch den
Hinweis auf die Strafwallfahrten der Schweiz.

Man bewundert immer wieder die groBartige Arbeitsleistung Feines, der in
weitgespanntem Rahmen ein gewaltiges Werk geschaffen hat. Zu bedauern
ist, daB der friihere Plan, eine dreibindige Kirchliche Rechtsgeschichte, aus
einem Geist von drei Schiilern von Ulrich Stutz geschrieben, sich nicht mehr
verwirklichen 1aBt, weil fiir die evangelische Kirche zur Zeit der geeignete
Bearbeiter fehlt und der fiir die Rechtsgeschichte der Ostkirche vorgesehene
Bearbeiter Heinrich Felix Schmid in Wien am 6. Februar 1963 gestorben ist.
Umso dankbarer sind wir, daB3 Feine sein Werk vollendet hat.

Louils CARLEN

Nicole Dacos, Les peintres belges a Rom au XVIe siecle. (Etudes d’his-
toire de l'art publiées par I'Institut Historique Belge a Rome, tomel.)
Bruxelles/Rome 1964. 108 Seiten, 43 Tafeln.

Wer iiber die belgischen Maler in Rom im 16. Jahrhundert schreiben will,
wird « La peinture flamande & Rome » (Bruxelles 1950) LLeo van Puyveldes
zum Ausgangspunkt nehmen, des emeritierten Professors der Universitit
Liittich, des Honorarkonservators der koéniglich-belgischen Kunstmuseen
und, mit einem Wort, Altmeisters unter den Kennern flimischer Kunst.

Nicole Dacos akzentuiert das Bild, indem sie zahlreiche Zeichnungen bei-
zieht und eingehend wiirdigt. Es gelingt ihr so, die einzelnen Maler oder doch
die Malergenerationen, die sich in Rom ablosen, modellhaft vorzustellen :
Jan Gossart gen. Mabuse als den vom Wesen der italienischen Renaissance
und der Antike unberiihrten Begleiter eines Prinzen auf Bildungsfahrt mit-
genommen, um mit dem Zeichenstift die Denkmailer festzuhalten wie ein
Photograph ; Michel Coxcie als den gegenseitigen Pendelschlag, den ersten
niederlandischen Freskanten, das Mitglied der Accademia di S. Luca, den
Maler, der mit seiner Ausmalung einer Kapelle in S. Maria dell’Anima, wenn
auch oberflichlich, einem Raffael, Sebastiano del Piombo, Fra Bartolomeo
nacheiferte ; sodann Lambert Lombard, den Humanisten und Antikenfreund,
den Bewunderer Mantegnas mitten im 16. Jahrhundert, den akademisch-
trockenen Lehrer begabter Schiiler wie Frans Floris ; diesen Meister als Ver-
mittler zwischen flimischem und italienisch-michelangeleskem Manierismus,
zwischen flaimischem und venetianischem Kolorismus; des Floris Zeitge-
nossen Martin de Vos als iiberlegenem Meister des neuen internationalen
Stils ; Jan van der Straet oder Giovanni Stradano als den in Italien fest-
gehaltenen Spezialisten des Dinglichen, den Entwerfer fiir Tapisserie ; Barthel
Spranger, den begabten vorbarocken Maler, als Missionar des Manierismus
in Wien und Prag. Einzig die Gestalt Paul Brils will nicht anschaulich werden,
seles, dal3 die riesenhafte Produktion dieses I.andschaftsmalers in der knappen
Studie nicht gebidndigt werden konnte, sei es da3 der Verfasserin das Material
der Zeichnungen fehlte, in dem sie sich sicher zu bewegen weil3, sei es da@3 sie
hier den Kreis der Untersuchung zu eng zog, der die Landschaftsmalerei von
Dosso Dossi bis Salvator Rosa hitte umspannen miissen ; wer iiber Paul Brils

246



Anteil an der autonomen Landschaft Bescheid sucht, wird nach der von
Nicole Dacos angefiihrten Hertziana-Studie des zu frith aus dem Leben ge-
rissenen Hanno Hahn greifen.

Das Buch bestatigt die Meinung Van Puyveldes : « La peinture du XVIe
siecle ne jouit pas encore de l'estime qu’elle mérite. Cette défaveur semble
avoir deux causes principales. D’abord, la concurrence des deux siécles
extrémement brillants entre lesquels s’insere cette période ... Ensuite, le
prestige de la grande Renaissance italienne, qui éclipsa, aux yeux de la plupart
des savants, toute autre manifestation de 1’ésprit humain» (1962, p. 7.). Und
durch ihre einldBlichen Analysen jene andere : « Dans la premi¢re moitié du
XVIe siecle, I'art 1talien préoccupa médiocrement des artistes flamands ... »
(Puyvelde in Atti del XVIII congresso internationale di storia dell’arte 1955,
p. 189-196). GEORG GERMANN

Adeodatus Vermeulen, Der Augustiner Konrad Treger. Die Jahre seines
Provinzialates (1518-1542). Diss. theol. Freiburg (Schweiz) 148 S. Rom 1962.

Es ist iiberaus begriiBenswert, dal3 die Personlichkeit des Freiburger Augu-
stiner Provinzials Konrad Treger, eines der bedeutenderen katholischen
Theologen der frithen Reformationsgeschichte, eine monographische Dar-
stellung gefunden hat. Zwar ist Vermeulens Untersuchung noch nicht zu
einer vollstandigen Tregerbiographie gediehen; der Schwerpunkt seiner
Forschungen beruht auf der Wiirdigung von Tregers Wirksamkeit als Provin-
zial der rheinisch-schwibischen Augustiner Provinz, doch kommen in einem
einfilhrenden Kapitel das Leben und die Schriften des streitbaren Freibur-
gers, der gelegentlich auch eine recht polemisch-grobe Feder fithren konnte,
wenigstens im Uberblick zur Darstellung. Es sei auch gleich vorweggenom-
men, daf3 V. die vielfiltigen Probleme seines Forschungsgegenstandes forsch
und 1m allgemeinen auch in einer erfreulichen Weite und Offenheit des Blicks
aufgegriffen hat, wenn auch die eine und andere seiner Thesen nicht unwider-
sprochen bleiben darf.

Treger leitete die rheinisch-schwibische Ordensprovinz von 1518 bis zu
seinem Tode am 25. November 1542. Als Theologe vertrat er gegeniiber der
Scholastik die augustinische Richtung und stand mit seiner Rechtfertigungs-
lehre jener Luthers sehr nahe. Fiir die Mif3stinde in der Kirche hatte er zeit-
lebens ein kritisches Auge. Er war ein liberzeugter Vertreter der Reform an
Haupt und Gliedern, aber in seiner traditionsgebundenen Grundhaltung war
er iberzeugt, daB auch veraltete Formen direkt auf Christus und seine Jiinger
zurilickzufiihren seien. In StraBburg war er von 1518 bis 1524 zusammen mit
dem Franziskaner Thomas Murner die Seele des katholischen Widerstandes
gegen die Reformatoren Zell, Hedio, Capito und Butzer. V. widerlegt iiber-
zeugend die bis heute immer wieder vertretene Ansicht, Treger habe anfiang-
lich — wie so manche seiner Ordensbriider — den Lutheranismus begiinstigt
und sei erst auf einer Romreise 1521 oder 1522 bestochen worden und dann
lutherfeindlich aufgetreten (64 ff.). Auch nach der Riickkehr in seine Vater-
stadt Freiburg in der Schweiz iibte Treger auf die Glaubenspolitik sowohl

247



Freiburgs als auch der V Orte einen entscheidenden Einflul aus. 1526 ver-
trat er den Bischof von Lausanne auf dem katholischen Glaubensgesprach in
Baden und nahm ebenso an den Disputationen von Bern und Lausanne wie
an den Glaubenskimpfen in Solothurn einen titigen Anteil.

Interessant ist, wie Treger als Verfechter der katholischen Sache ein aus-
gesprochener Verfechter der konziliaren Idee war. Auch das Verhaltnis der
Schrift zur Autoritit von Kirche und Konzilien blieb in seinen Schriften un-
geklart; so wenn er etwa die Meinung vertrat, die Kraft der Schrift sei der
Autoritiat der Kirche und der Konzilien zu verdanken. Die Miflstande der
Kirche schrieb er dem Umstand zu, daB3 die apostolische Einrichtung, Konzi-
lien abzuhalten, von Rom vernachlissigt werde. Er vertrat hier die Lehre
Augustins und anderer Kirchenviter, und V. erkliart mit Recht, da man
diese Thesen nicht einfach als konziliaristisch im hiretischen Sinne bezeich-
nen koénne. Sie waren aber auch weit entfernt von einem einseitig papal-
zentralistischen Kirchenverstindnis, wie es sich erst nach dem Tridentinum
durchgesetzt hat und wie es 1870 auf dem ersten Vatikanischen Konzil seinen
Gipfelpunkt erreichte. Aus Tregers Schriften geht hervor, wie schwer es der
Provinzial hatte, angesichts der kirchlichen MiBstinde, insbesondere des
kirchenfiirstlichen Prunkes, die romische Kirche glaubwiirdig als Hiiterin
der evangelischen Wahrheiten zu vertreten. Treger wurde iiberhaupt mit dem
biblischen Anliegen der Reformation theologisch nicht fertig, wie man im
katholischen Raum bis in die jiingste Zeit damit nicht ganz fertig geworden
ist, wie das zweite Vatikanische Konzil mit dem umstrittenen Schema iiber
die Glaubensquellen neu gezeigt haben diirfte.

Die Geschichte der rheinisch-schwibischen Augustiner Provinz beweist
auch einmal mehr, wie entscheidend das Verhalten der weltlichen Gewalt bei
der Reform der Zustande in den Kléstern wie iiberhaupt im kirchlichen Leben
war. Von den 26 Klostern der Provinz haben trotz der Bemiihungen Tregers
nur 11 die Reformationswirren iiberstanden. Kaum eines der untergegangenen
Kloster ging nur auf duBeren Druck hin ein. Sie starben am eigenen inneren
Zerfall. Die Kloster aber, die diese Krise iiberlebten, verdankten den Weiter-
bestand zum groBten Teil dem schiitzenden Arm der treu katholischen welt-
lichen Autoritit. V. anerkennt zwar schiichtern, da3 « manche von weltlicher
Seite wieder die Kloster getroffenen MaBnahmen » ihren Grund in der be-
dauerlichen Lebensfithrung der Ménche gehabt hiatten (142). Aber im gleichen
Atemzug sucht er wieder das Verhalten Tregers zu rechtfertigen, wenn er sich
als Provinzial nicht nur jenen « Reformen », des weltlichen Armes, die wirk-
liche Eingriffe in das Klosterleben bedeuteten, sondern auch den Ma3nahmen,
die auf eine echte religiose Reform hinzielten, widersetzte. Zu Unrecht be-
trachtete der Provinzial in diesen wirrenvollen Zeiten, da die « Hirten »
schliefen, « die Kirche und nur sie allein als in Angelegenheiten der Reform
zustandig» (143). Konnte man damals von den katholischen weltlichen Macht-
habern mit Recht fordern, « Hiiter und nicht Fiihrer des religiosen Lebens
zu sein» ? Es entspricht kaum einer realistischen Beurteilung der wirklichen
Lage, wenn V. den MiBerfolg Tregers den weltlichen Behoérden gegeniiber
hauptsichlich der Schwiche der kaiserlichen Autoritit aufbiirden mochte.
Das Versagen der kirchlichen Stellen fiel unvergleichlich schwerer ins Ge-

248



wicht. Wenn er meint, die kirchlichen Behérden hitten gegen die religiésen
MiBstinde vorgehen sollen, « ehe die weltlichen Behérden zur Uberzeugung
gelangten, sie hitten selber, wenigstens vorlaufig, die Sache in Angriff zu
nehmen » (144), so ist das ein frommer Wunsch, da in Wirklichkeit eben so-
zusagen nichts geschah. Tatsache ist, daB die weltlichen Regierungen durch
ihr verantwortungsbewuBtes christliches Handeln der Kirche groBe Dienste
erwiesen haben. Warum sollte das nicht auch in einer kirchengeschichtlichen
Dissertation einer katholischen theologischen Fakultit dankbar anerkannt
werden ? Diese Tatsache diirfte auch bei der Beurteilung des katholischen
Staatskirchentums noch weit mehr beriicksichtigt werden, und zwar nicht
bloB fiir die Zeit vor dem Tridentinum, sondern auch bei der Beurteilung des
josefinischen Reformkatholizismus des 18. und selbst in den kirchenpoliti-
schen Kampfen des 19. Jahrhunderts.

Fragwiirdig oder wenigstens unklar scheint mir sodann Vs. These : « Erst
in den nachtridentinischen Jahren» kénne « von einer wirklichen Reform des
Klosterlebens die Rede sein, wie auch von einer kirchlichen Reform iiber-
haupt erst damals gesprochen werden konnte » (45). Das hieBe doch wohl der
Reformation den Reformcharakter absprechen, was sowohl historisch als
auch theologisch kaum mehr vertreten werden darf. Wohl wird man aner-
kennen miissen, daf3 die Zeit von Tregers Provinzialat in ihrer revolutionaren
Bewegtheit fiir eine innere Reform des Klosterlebens nicht reif war. Daher
gingen seine besten Krifte im Kampf um die Weiterexistenz seines Ordens
auf, wahrend alle Bemihungen, seine personliche treu kirchliche Haltung
auch seinen Klostern beizubringen, am Versagen der ihm anvertrauten
Menschen scheiterten. Hans WicKI

A Cesare Baronio. Scritti vari, Sora, s. ed., 1963, p. 450.

« Riforma cattolica » e « Controriforma » sono due fenomeni molto diffi-
cili da situare storicamente. Secondo Hubert Jedin, il primo di essi si veri-
ficherebbe in quelle regioni che non furono toccate dalla riforma protestante,
come l'Italia e la Spagna, mentre il secondo caratterizzerebbe il rinnova-
mento cattolico la dove intervenne, pit o meno grave, una frattura reli-
giosa, per es. in Germania e nei paesi del nord. Tuttavia nella realta storica,
negli uomini e negli avvenimenti, i due fenomeni sono paralleli. Infatti, se
¢ relativamente facile porre un Giberti, un Seripando, un Filippo Neri, una
Teresa d'Avila — per non citare che alcuni nomi dei piu significatici — nella
linea di sviluppo della riforma cattolica, € invece pericoloso, anzi impossi-
bile considerare un Ignazio di Loyola o un Carlo Borromeo unicamente dei
campioni della controriforma, perché essi hanno in sé gli elementi di ambedue
1 fenomeni. Mi sembra che anche per una personalita del tipo del cardinale
Cesare Baronio (1538-1607) si possa ripetere lo stesso discorso, perché
anch’egli, se puo effettivamente considerarsi un elemento attivo della con-
troriforma (penso soprottutto agli Annales), non fu perd meno operoso nel
campo della pilt genuina riforma cattolica. Amico e collaboratore dei grandi
papi riformatori post-tridentini (Gregorio XIII, Sisto V, Clemente VIII),
di uwomini insigni quali i cardinali Silvio Antoniano, Guglielmo Sirleto,

249



Roberto Bellarmino, il Baronio fu nondimeno uno dei migliori figli di quel
S. Filippo Neri che lo stesso Jedin ritiene uno dei tipici esemplari della
riforma cattolica.

Nell’aprire 'ampia miscellanea in onore di Cesare Baronio, di cui Mons.
Filippo Caraffa — su iniziativa di S. E. Mons. Biagio Musto, vescovo di Sora,
Aquino e Pontecorvo — ha curato la pubblicazione, speravo appunto di
incontrarmi in questa problematica o, per lo meno, che la collaborazione di
tanti studiosi rappresentasse un felice punto di arrivo nell’indagine sulla
persona e sull’opera del celebre cardinale. Devo purtroppo confessare una
certa quale delusione. E’ vero che lo scopo della raccolta — come c1 avverte
nella brevissima prefazione il Caraffa — é stato quello di «lumeggiare con
rinnovato impegno i vari aspetti dell’'uvomo, dell’ecclesiastico, dello storico
insigne », ma cié non comportava, a mio avviso, quel tono celebrativo e di
vuota retorica che percorre troppe pagine di uno studio che ha la pretesa
di essere scientifico.

I1 volume consta di venti contributi di valore molto ineguale, dovuti a
18 collaboratori. L’apre la dott. E. Vaccaro, direttrice della Biblioteca
Vallicelliana, con un rapido schizzo biografico del Baronio, con l'intento di
dare una certa unita ai saggi seguenti. Della Vaccaro & pure il prezioso
apporto alla bibliografia dello storico sorano. 11 suo censimento bibliografico,
che qua e Ia si sarebbe desiderato pili accurato e piu rigorosamente scien-
tifico, si divide in due parti: I. Scritti su Cesare Baronio (suddivisi, a sua
volta, in opere a stampa e manoscritte) e II. Scritti di Cesare Baronio, con
la stessa suddivisione. Spiccano, come era naturale, gli Annales ecclesiastici
di cui vengono recensite tutte le edizioni, le ristampe dei singoli volumi, le
continuazioni, gli indici, i compendi e le traduzioni. L’elenco successivo delle
altre opere, come le Epistolae, i1 Martyrologium romanum, la Monarchia
sicula, la Pavaenesis ad Rempublicam venetam, le Vitae sanctorum e altre
ancora di minor conto, ci consentono di farci un’idea alquanto esatta della
vastitd dell’erudizione e della produzione del suo autore. C. GASBARRI
dell’Oratorio di Roma, stampa alcuni documenti dell’archivio vallicelliano,
di secondaria importanza (per lo piu lettere personali o riguardanti la congre-
gazione dell’Oratorio di cui il Baronio fu preposito generale dal 1593 al
1596), mentre padreM. BorrELLI dell’Oratorio di Napoli, presenta 107 lettere,
quasi del tutto inedite, ricavate dai volumi I, II, II1 dell’Archivio della
cominita oratoriana di Napoli. Le pil interessanti sono senza dubbio quelle
indirizzate al padre Antonio Talpa sulle difficolta che incontrava la incipiente
casa napoletana, come anche la lettera n° 104 (p. 217-218) concernente la
correzione del Breviario e la premura quasi scrupolosa del Baronio per la
buona riuscita del suo lavoro scientifico. Sorvolando sui due contributi (di
una oratoria sconcertante) di Mons. G. SQuILLA canonico teologo della
cattredale di Sora, sulla famiglia e la patria (p. 223-38) e l'iconografia del
Baronio (p. 395-446 ; e quest’ultimo tema avrebbe potuto fornire degli ele-
menti per diventare uno studio interessante e ben documentato, data anche
la presenza di 56 ottime riproduzioni fotografiche, tra le quali una buona
dozzina di belle incisioni), passo ad esaminare gli altrilavori. 11dott. N. Vian
della Biblioteca Vaticana, studia brevemente, ma con fine psicologia, il



carteggio familiare del Baronio, sfuggito, non si sa bene perché, alla vigile
attenzione dell’oratoriano Alberici (T 1803). G. ANGELILLA dell’Oratorio di
Roma (il cui studio sul Baronio, preposito dell’Oratorio, meriterebbe di
essere maggiormente elaborato) mostra assai bene la crisi che travagliava
allora la Congregazione oratoriana : restare una semplice comunita di preti,
come voleva il suo fondatore, oppure diventare una comunita religiosa coi
voti classici di poverta ed ubbidienza, come desiderava invece il Talpa a
Napoli ? Il Baronio dal canto suo contribui non poco a sciogliere la difficolta,
insistendo sul mantenimento della volonta di S. Filippo Neri, secondo cui
I’Oratorio era sorto come e doveva rimanere una « comunita senza voti »
(p. 250).

Aldomenicano P. A. WaLz dell’Angelicum di Roma e al P. FF. P. SoNNTAG
dell’Oratorio di Dresda, era affidato il compito principale, quello cio¢ di
definire il posto che occupa e l'importanza che riveste il cardinale sorano
nella storia della Chiesa, ma, purtroppo non si puo dire che abbiano raggiunto
in pieno lo scopo. Lo studio pit scialbo ¢ quello dovuto al Sonntag (Matthias
Flacius Illyricus und die Magdeburger Centurien, p. 289-98) in quanto che
non reca nulla che gia non si sapesse e anzi dipende da un precedente lavoro
del Walz (Studi storviografici, Roma 1940). Piu elaborato da un punto di vista
storico, benché anch’esso riprenda parecchie conclusioni dello studio citato,
¢ invece il lavoro del Walz sul tema : Baronio « Pater Annalium ecclesiasti-
corum » (p. 259-87). Egli discorre, successivamente, delle Centurie di Magde-
burgo, della reazione dei cattolici che risposero dapprima con il dotto Onofrio
Panvinio (Chronicon ecclesiae usque ad Maximilianum 11, Colonia 1568), con
Corrado Braun di Augusta, Guglielmo Eisengrein, Alano Cope, Nicola Harps-
field, il Canisio e, infine — dopo che Pio V aveva gia istituita una commis-
sione ad hoc composta dai cardinali Sirleto, Osic, Maffei, Montalto e Giusti-
niani - col Baronio, mediante i suoi celebri Annales ecclesiastici. Questi
ultimi vengono studiati nella loro laboriosa genesi, nella loro struttura e
nella loro fortuna. I.'impostazione palesemente apologetica dell’opera baro-
niana doveva per forza di cose sfociare in una storia a tesi, come lo era
I’antitesi che voleva controbattere. Difatti, il Baronio confessa candidamente
di scrivere « Annales, potius quam historiam » e anzi la sua fatica, in un primo
tempo, avrebbe dovuto ricevere il titolo di Historia ecclesiastica controversa.
Ma siccome nel 1586 (da notare che il primo volume degli Annales fu stam-
pato nel 1588 quale prima opera della appena fondata tipografia Vaticana)
era uscito i1l primo volume De controversiis di S. Roberto Bellarmino, 1’agget-
tivo sarebbe suonato piuttosto male e allora il titolo fu cambiato in quello
— del resto piu aderente alla loro struttura — di Annales ecclesiastici. L.a conce-
zione che il Baronio ha della storia € « essenzialmente religiosa, caratterizzata
da un vigoroso ottimismo ecclesiologico, sorretto da un chiaro provviden-
zialismo » (p. 276) e si capisce bene allora come per lui I'importanza « storio-
grafica » debba venire dopo «l'intento apologetico-polemico-ecclesiastico »
(p. 269) e trovino anche facile spiegazione i suoi numerosi apriorismi. 11
Walz quindi ridimensiona giustamente la figura storica del Baronio il quale,
se puo senza nessuna contestazione essere definito « Pater annalium eccle-
siasticorum », non puo tuttavia essere chiamato « padre della storia eccle-

251



siastica », onore che va senza dubbio alcuno ad Eusebio di Cesarea il quale,
pur essendo di cultura greca, non trascuro la parte latina e fu uno spirito
aniversale, mentre lo storico dell’Oratorio romano é « decisamente latino »
(p- 280-81). Egli comunque ha il merito di avere aperto il campo alla storia
ecclesiastica moderna, rendendo possibile l'attuarsi della immensa erudi-
zione dei grandi maurini dei secoli XVII e XVIII.

Completano il quadro del Baronio storico della Chiesa, senza peraltro appor-
tare nulla di nuovo, i brevi studi di : B. CigNI1TTI, Cesare Baronio cultove dei
martivi (p. 299-306) ; S. MoTTIRONI, Cesare Baronio agiografo (p. 307-13 : con
la sua biografia di S. Ambrogio, il Baronio precederebbe l'impresa del
Bolland) ; D. BaLBoni1, Il Baronio e la riforma liturgica post-tridentina
(p.- 315-22 : 'annalista collabor¢ strettamente all’edizione del Caeremoniale
episcoporum, del Pontificale, del Breviario, del Messale, del Rituale e del
Martirologio romano) e N. DEL RE, Cesare Baronio e © papi (p. 333-45). 1
rimanenti contributi ci mostrano invece il cardinale nella sua figura di
uomo e di religioso. Essi sono, nell’ordine : G. INCISA DELLA ROCCHETTA,
Cesare Baronio vestauratore det luoghi sacri (p. 323-32) ; M. JoIN-LAMBERT,
Bérulle et le cardinal Baronius (p. 347-50) ; . CARAFFA, Cesare Baronio e la
sua azione caritativa (p. 351-61) ; N. NEDLEY, Caesar Baronius the Master
(p- 363-67) ; G. pE Li1BERO, La santita di Cesare Bavonio (p. 369-85). Pur-
troppo anche qui il tono celebrativo ed oratorio che denunciavo all’inizio é
piuttosto preponderante, a scapito talvolta di una netta visione storica.
Del resto il loro valore, da un punto di vista storico, € nullo o quasi e percio
il lettore sapra scusare la scarna enumerazione qui sopra riportata. Cosi
G. Gorpini, indulgendo a una facile moda, potra anche trattare (p. 387-93)
della stima in cui Giovanni XXIII teneva il Baronio, parafrasando una
commemorazione tenuta nel 1907 nel Seminario di Bergamo dall’allora don
A. G. Roncalli e ristampata nel 1961 nelle « Edizioni di Storia e Letteratura »
del compianto Don G. de Luca. Riccarpo Quaprr OFMCap.

Eduard Winter, Der Josefinismus. Die Geschichte des Osterreichischen
Reformkatholizismus. 1740-1848. 380 S. Riitten und Loening, Berlin 19622.

In dieser zweiten, iiberarbeiteten Fassung des 1943 erstmals aufgelegten
Werkes iiber das Problem des Josefinismus sind besonders die allgemein-
geschichtlichen Zusammenhiange starker betont. Wie sehr die Urteile auch
heute noch auseinandergehen, zeigt eine Konfrontierung von Winters The-
sen mit jenen von F. Maass, dessen fiinfbandiges Quellenwerk vor drei Jahren
zum AbschluB8 kam, und mit H. Riesers 1963 erschienenen « Geist des Josephi-
nismus » (vgl. meine Besprechung in dieser Zeitschr. 1963, S. 245 ff.). Wih-
rend Maass und Rieser den Josefinismus als eine protestantisierende Rebel-
lion gegen den katholischen Kirchenbegriff und eine brutale Vergewaltigung
der Kirchenfreiheit brandmarken, sieht Winter in ihm eine aus der Not der
Anpassung an neue wirtschaftliche und soziale Gegebenheiten erwachsene
und von urchristlichen Idealen genihrte innerkirchliche Reformbewegung.
Darnach war der Josefinismus mehr als eine dsterreichische Abart des Fe-
bronianismus. Der Kampf um vermehrte Autonomie der Landeskirchen

252



gegen den immer stirker werdenden romischen Zentralismus bildete nur
einen kleinen Teil der Anliegen des Josefinismus, der wesentliche Reform-
forderungen, die heute wieder auf dem Programm des Zweiten Vatikanischen
Konzils stehen, bereits um 200 Jahre vorweggenommen hat. Daf sich in der
Folge der aufgeklarte Absolutismus dieser Reformbewegung bemaichtigte,
stellt nach W. die eigentliche Tragik des Josefinismus dar. Schuld daran
triigen aber vor allem die feudalistisch-kurialen Kreise, welche die hinter der
Reformbewegung stehenden wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Emanzi-
pationsbestrebungen des Biirgertums verkannten, und die Jesuiten, die die
Reform als Auflehnung gegen die feststehende kirchliche Ordnung bekimpf-
ten und deren Anhidnger als Haretiker verdachtigten.

W. hat sicher recht, wenn er fordert, daf3 trotz der biirokratischen Aus-
wiichse des oOsterreichischen Staatskirchentums das wesentliche Anliegen
des Josefinismus, der Kampf um einen gereinigten, den Menschen des 18. Jahr-
hunderts angemessenen Katholizismus, nicht iibersehen werden diirfe. In
dieser Sicht Ws. werden die fithrenden Personlichkeiten des dsterreichischen
Reformkatholizismus von manchen Entstellungen einer blinden Verketze-
rungssucht gereinigt und in ein positiveres Licht geriickt. Sogar einem Josef I1.
mul} zugebilligt werden, daB er wohl zu unterscheiden wullte zwischen den
Auswiichsen der Kurie und den Dogmen der Kirche. Zwei Welten stieBen
im Josefinismus aufeinander: die feudale, barocke Kirchlichkeit und der Ruf
nach zeitgemafen Reformen und christlicher Einfachheit im Sinne der Ur-
kirche. Zwischen beiden konnte es nur Kampf geben. « Freilich trug die
spottische und harte Art des Kaisers nicht wenig dazu bei, da3 der Kampf so
gehissig wurde und die besten Absichten des Monarchen verdunkelte » (113).
Hier wirkte sich der Widerspruch zwischen den subjektiven Absichten und
den objektiven Moglichkeiten unheilvoll aus. Ganz besonders aufschlufreich
sind Ws. Ausfithrungen iiber die Klosterreform und die josefinische Seel-
sorge (114-133). « Wahrend in den fiinf Jahrhunderten vor Josef ungefahr
jedes zweite Jahr eine Pfarrei gegriindet wurde, kommen in der Zeit Josefs
nicht weniger als fiinf auf das Jahr, also das Zehnfache vorausgegangener,
viel glaubensfesterer Zeiten ... In den folgenden 150 Jahren wurde nur in
dreizehn Jahren eine Pfarrei gegriindet, obwohl die Bevolkerungszahldauernd
stark zunahm. Die zahlreichen neuen Pfarreien oder Lokalien, die dem Kaiser
ihr Bestehen verdanken, waren fiir die katholische Seelsorge der Folgezeit
von groBer Bedeutung » (133).

Der Josefinismus ist in der Tat ein sehr komplexes Gebilde, und auch W. ist
sich klar dariiber, daB dieses vielgestaltige Problem nicht nur von einem
Standpunkt aus betrachtet werden darf. Gerade diese Offenheit zeichnet W.
vor MaaB und Rieser aus. Allerdings kommt bei W. die schwerwiegende
Problematik des josefinischen Staatskirchentums, das ja aufs engste mit dem
osterreichischen Reformkatholizismus verbunden war, entschieden zu kurz.
Aber diese Darstellung gab bereits MaaB, und zwar in so integralistisch-
einseitiger Schau, daB ihm darob die Sicht fiir das Reformanliegen des Josefi-
nismus vollig verdunkelt wurde. MaaB3 geht entschieden zu weit, wenn er
dem Josefinismus jede positive Verbindung mit dem Katholizismus ab-
spricht. Sein Standpunkt ist mehr ein dogmatisch-apologetischer als ein

253



wissenschaftlich-historischer. W. hat nicht unrecht mit seiner Meinung, da-
durch werde « die Geschichte zum Gerichtssaal, in dem der Ankldger zugleich
Richter ist» (358). Es haben daher auch namhafte katholische Kirchen-
historiker wie F. X. Haimerl, M. Braubach und J. Wodka gegen Maal3 Stel-
lung bezogen. Man wird W. beipflichten diirfen, wenn er meint, « die Be-
trachtung des Josefinismus als Reformkatholizismus » sei durch den groB3-
angelegten Versuch von Maall nicht weggewischt, sondern stehe heute wie-
der neu zur Diskussion. An dieser IFeststellung dndert auch die marxistische
Grundthese von W. nichts. Man wird den Mittelweg zwischen beiden Stand-
punkten einschlagen miissen, wenn man dem Josefinismus in allen Stiicken
gerecht werden will. Hans WickI

Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz 1964. Mission-Messe-Missions.
96 S. 8 Bildtafeln. 31. Jahrgang. Freiburg, Saint-Paul 1964.

Das wieder unter der Redaktion von P. Walbert Bithimann stehende, vom
Schweiz. Kath. Akad. Missionsbund herausgegebene Jahrbuch, ist, wie der
Untertitel andeutet, einem der zentralsten Gedanken des christlichen I.ebens,
der Eucharistie in der Erneuerung der Liturgie gewidmet.

Prof. Th. Schnitzer in Koln legt die Messe als Quelle missionarischer Gei-
steshaltung dar und gibt auch jedem Priester und Laien reiche Anregungen
fiir eine personliche Mitfeier der hl. Geheimnisse. P. W. Biihlmann zeigt die
Eucharistie als den Kern der Missionsseelsorge, in Ausfiihrungen, die vielfach
auch fir unsere Verhiltnisse gelten. Prof. A. Hdnggi von der Universitit
Freiburg spricht iiber die Missionsliturgie im Lichte der neuesten Konstitution
des 2. Vatikanums, von der eine reiche Befruchtung des religiésen Lebens
in den jungen Kirchen zu erhoffen ist. Der Pramonstratenser P. B. Luykx,
Univ. Prof. im Kongo, kann von liturgischen Erneuerungsbestrebungen be-
richten, wie sie in seinem Wirkungsfeld in Anpassung an die bestehenden
Verhiltnisse Eingang gefunden haben. P. fvo Auf der Maur in Uznach gibt
einen Uberblick iiber die liturgischen Reformen, die in den letzten Jahren in
den verschiedenen Missionen ein- und durchgefiihrt wurden. In einem ge-
schichtlichen Beitrag weist Prof. J. Beckmann, Torry FR, darauf hin, wie
schon vom 16.-18. Jh. in den Missionen auf die Gestaltung der MeBfeier grofle
Sorgfalt verwendet wurde. Von drei aktiven Missionaren vernehmen wir in
sehr instruktiven Darlegungen, wie in ihren Sprengeln in Afrika, Indonesien
und Indien/Kerala die Sonntagsfeier praktisch durchgefiihrt wird, oft unter
groB3en personlichen Opfern.

Gern liest man auch die Orientierung iiber die missionarische Schweiz im
Jahre 1963 von P. Walter Heium, iiber den Schweiz. kath. Missionsrat von
Evich Camenzind und die Informations missionaires pour laics von P. Duc-
Colombo, die den ganz betrichtlichen Anteil unseres Landes am groflen
Missionswerk der Kirche eindriicklich illustrieren. Nicht weniger dankbar ist
man fiir die Missionsbibliographie bis Ende 1963 von Prof. J. Specker, die
iiber die einzelnen Unternehmungen und ihre Trager gute Aufschliisse gibt.

Das inhaltsreiche Jahrbuch verdient, daB es in weiten Kreisen von Geist-
lichen und Laien bekannt gemacht wird. P. GaLL HEER

254



Heimatbuch der Gemeinde Pfiffikon im Kanton Ziirich. Gemeinde P{if-
fikon-Zurich 1962. 456 S., Tafeln.

In den vergangenen zehn Jahren hat die Ortsgeschichtsforschung einen
erfreulichen Aufschwung genommen. Wir moéchten lediglich auf Iugen
Grubers Geschichte von Rebstein (1956) und auf die zweibdndige Geschichte
Chams (1958/1962) hinweisen. Das vorliegende Heimatbuch bietet uns eine
eingehende Geschichte der ziircherischen Gemeinde Pfiffikon von der Stein-
zeit bis in die Gegenwart.

Im 1. Kapitel macht uns Emil F£gli mit den geographischen und geologi-
schen Gegebenheiten und der Gestaltung der Pfiffikoner landschaft wver-
traut, wihrend das 11. Kapitel die Ur- und Frithgeschichte aus der Feder der
bekannten Prihistorikerin Verena Bodmer-Gessner enthiilt. Die Geschichte
der menschlichen Besiedlung Pfitftikons beginnt nach 8000 v. Chr., in der
mittleren Steinzeit. Die Verfasserin schildert eingehend die necolithischen
Pfahlbauten und beschreibt die Funde aus der Bronze- Eisen- Romer- und
Alemannenzeit. Besonders hervorgehoben sei die Ubersichtstafel iiber die
I'undorte und erhaltenen Funde von Pfiffikon (S. 60).

Die mittelalterliche Geschichte ist vom Herausgeber des vorliegenden
Heimatbuches, Paul Klduwi, einem Plonier der Ortsgeschichtsforschung, bear-
beitet. Die ersten schriftlichen Nachrichten iiber Pfifhkon enthalten zwei
Schenkungsurkunden von 811 : am 11. August dieses Jahres schenkte der
Grundbesitzer Wolfcrim seine Giiter in Bubikon und neun Leibeigene dem
Kloster St. Gallen, wihrend einen Monat spiter in der Vorhalle der St. Lau-
rentiuskirche in Biilach der Grof3grundbesitzer Lantbert den von seiner
Mutter ererbten Besitz in Irgenhausen, mit Ausnahme der Leibeigenen Tuba
und ihrer Kinder, ebenfalls dem St. Galler Kloster iibertrug. Die Kirche des
hl. Benignus wurde, wie K. auf Grund der allgemeinen politischen und
kirchlichen Entwicklung des 7. Jh. darlegt, in eben diesem Jahrhundert
durch den Frankenkdnig Dagobert gestiftet und auf koniglichem Grund und
Boden gebaut. Otto 1. iibertrug sie 960 mit den Zehnteinkiinften und ihrem
Ausstattungsgut, die ihr unterstehenden Kirchen und die der Kirche zins-
pflichtigen Leute dem Kloster Disentis, und fiinf Jahre spiter schenkte er
diesem Kloster auch einen Eigenhof in Pfaffikon mit Giitern in Entfelden,
Zell und Mehlsecken, und mit allen zugehoérenden Rechten und darauf leben-
den Eigenleuten. Doch das Kloster Disentis iibergab Hof und Kirche Pfifh-
kon, wahrscheinlich um die Mitte des 13. Jh., dem Kloster St. Gallen. Mit
dem Niedergang dieses Klosters im 14. Jh. wurden die Herren von Landen-
berg aus dem TaBtal Hauptbesitzer des einstigen Koénigshofs und der Kir-
che, aus denen sich das Dorf Pfiffikon entwickelte. Dieses kam immer mehr
unter den Einflull der Grafen von Kiburg und ging 1424 mit der Grafschaft
an Ziirich tiber. K. wendet sich cingehend der I'rage des Grundbesitzes, den
Herrschaftsverhiltnissen, der Verwaltung Pfiffikons nach dem Ubergang
an Zirich zu und legt auch die wirtschaftlichen und sozialen Verhiltnisse dar.

Ein besonderes Kapitel (IX) handelt von den kirchlichen Verhiltnissen
im Spatmittelalter. Den Kollatoren, Pfriindenstiftungen und Zehntrechten
widmet der Verfasser ein besonderes Augenmerk und kommt dann auf ein-
zelne Priester zu sprechen: Markus Tobler, Magister der freien Kiinste,

255



Leutpriester in Pfaffikon von 1494 bis 1508, und Rudolf von Tobel, Kaplan
des Blasiusaltares von 1483 bis 1509, dessen Laufbahn der Autor als Beispiel
fiir den sittlichen Niedergang eines groBen Teils der Geistlichkeit vor der
Reformation schildert. Eine Liste der Leutpriester und Kaplane vor der Refor-
mation beschlieBt dieses Kapitel, wahrend das folgende (X) die Baugeschichte
der Pfiffikoner Kirche mit einem Grundri3 und einigen Skizzen darlegt.

Die Reformation fand in Pfiffikon durch Leutpriester Hans Wagner Ein-
gang. Dieser hat zwar anfianglich am Alten festgehalten, aber nach seiner
Gefangennahme im Mai 1525 und anschlieBenden Verhéren in Ziirich be-
kehrte er sich doch zur neuen Lehre. Von den Bauernunruhen wie von der
Tauferbewegung wurde Pfaffikon nicht beriihrt.

Die Darstellung der Geschichte Pfaffikons von der Reformation bis zur
Mediation hatte Hermann Bringger (1) libernommen, und zwar nach thema-
tischen Gesichtspunkten : Ziircherische Verwaltung, Gemeindeorganisation,
Allmend und Biirgerrecht, Kirche, Armenfiirsorge, Schule, Landbau, Markt,
Handel und Gewerbe, Pestepidemie von 1688, Wehrdienst, wahrend die
Begebenheiten vom Vorabend der Helvetik bis zum Bockenkrieg in einem
Kapitel zusammengefaBt sind. Die kirchlichen Zustinde nach der Refor-
mation (Kapitel XV) finden eine eingehende Wiirdigung. Man erhalt Auf-
schluB tber die Ausdehnung der Pfarrei, das Kirchengut und die kirchlichen
Amter, doch gibt B. auch ein lebendiges Bild des kirchlichen Lebens : neben
den Sonntagsgottesdiensten war der Pfarrer auch zu Wochengottesdiensten
und zur Wochenpredigt am Dienstag verpflichtet; iiberdies hatte er am
Sonntag klassenweise Kinderlehren mit Hausaufgaben zu erteilen. Einer
besonderen Pflege erfreute sich der Kirchengesang. Wie in andern reformier-
ten Kantonen erlieB die staatliche Obrigkeit zahlreiche Mandate zur Férde-
rung sittlichen Verhaltens und gegen gewisse Unsitten wie Trinken, Karten-
und Wiirfelspiel, Fluchen, etc., konnte aber damit doch nicht alle unsittli-
chen Auswiichse beseitigen.

In die Schilderung der Geschichte Pfiffikons im 19. und 20. Jhr. teilen
sich verschiedene Autoren nach thematischen Gesichtspunkten, wobei
P. Klaui die politische und landwirtschaftliche Geschichte iibernommen hat.
Die Geschichte der Schulen und das Leben der Vereine werden dabei beson-
ders eingehend gewiirdigt. In dem von Robert Gagg verfaBten XXVIII. Ka-
pitel iiber die Kirche im 19. und 20. Jh. kommt die Problematik einer zu
engen Verbindung von Kirche und Staat, wie sie noch zu Beginn des 19. Jh.
bestand, und die Tendenz der kirchlichen Behorde zur Geltung, sich immer
mehr auf die sogenannten kirchlichen Belange zu beschrinken. Die mit dieser
Entwicklung verbundenen Schwierigkeiten werden nicht verschwiegen. Be-
sonders hervorheben méchten wir den Unterabschnitt « Von der Diaspora
zur Partnerschaft : die katholische Kirche ». Gehérten die Katholiken Pfaf-
fikons bis 1925 zur Pfarrei Wetzikon, so bilden sie seit diesem Jahr eine
eigene Pfarrei und besitzen seit zwei ]Jahren auch eine eigene Piarrkirche.
Die sehr positive Bewertung dieser erfreulichen Entwicklung der katholi-
schen Pfarrei Pfiffikon findet ihren Ausdruck in der folgenden AuBerung des
Autors : « Eine echte Partnerschaft mit der reformierten Kirche, die sich
in gegenseitiger Aussprache und gemeinsamer Pastoration duBert, ist die

256



unserer Zeit gemalle Begegnung der groflen christlichen I<irchen, wenn auch
alle Unterschiede keineswegs verwischt werden. Das Wachstum der katholi-
schen Gemeinde wirkt sich auch auf die Protestanten im Sinne einer Ver-
tiefung und Neuformulierung des kirchlichen Standpunktes aus ».

Wir mochten von diesem Gemeinschaftswerk nicht Abschied nehmen
ohne einen Hinweis auf die zahlreichen, sehr schonen, in ithrer Art vielseitigen
und anschaulichen Bildtafeln. Der Heimatbuch-Kommission und dem Chef-
redaktor, aber auch allen Mitarbeitern mochten wir fiir ihre Arbeit im Dienste
ihrer Gemeinde und dieses wohlgelungene Buch bestens danken.

HeLcMuT GUTZWILLER

HINWEISE

Nikolaus Grass, Pfalzkapellen und Hofkivchen in Osterreich. — Ein Beitrag
zur Rechtsgeschichte der Capella regia. SA. aus der Zeitschr. der Savigny-
Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Kanon. Abt. Bd. 46 (Weimar 1960) p. 345-394 ;
Bd 47 (1961) p. 129-195. — Von den verfassungsgeschichtlichen und diplo-
matischen Forschungen H. W. Klewitzs und J. Ileckenstein ausgehend, die
gezeigt haben, daBl die Kapelle eine hoéfische Institution darstellt, deren
Angehorige u. a. auch bis zur zweiten Halfte des 12. Jhs. die Kanzleiarbeit
besorgt haben, will G. den kanonistischen Inhalt der Hofkapelle aufarbeiten.
Er gibt im wesentlichen eine genaue Ubersicht iiber die Geschichte der ein-
zelnen Pfalzkapellen und Hofkirchen bis zum Ende des Absolutismus in den
heutigen osterreichischen Bundeslindern, wobei jedesmal besonderes Ge-
wicht auf das Verhidltnis vom bischéflichen Ordinariat zur exemten Stellung
der koniglichen oder landesfiirstlichen Hofkapellen gelegt wird. Trotz der
aullerordentlich knappen Darstellung werden wichtige Zusammenhinge
sichtbar, so z. B. die Streuung der Babenberger Hofkapellen, die mit der
politischen Ausbreitung des Geschlechts parallel lauft, so auch die Bedeutung
der habsburgischen capellae regiae, die als Symbol alter Sakralrechte des
Herrschers im Gegensatz zum Eigenkirchenwesen, das bereits im 12. Jh.
untergeht, bis an die Schwelle der Gegenwart ihre Funktion erfiillen.

PascaL LADNER

P. Paul Weissenberger : Die Kirchenbiicher der Klosterpfarver Nevesheim als
heimatgeschichtliche Quelle — Sonderdruck aus « Schwiabische Heimat »
Heft 6 (1962) u. H. 1-4 (1963). W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart. — P. Paul
Weissenberger : Die Giltvegister der St. Blasiuspfarvetr zu Bopfingen vom Jahve
1495 als heimatgeschichtliche Quelle = Sonderdruck aus « Jahrbiicher fiir
Statistik und Landeskunde von Baden-Wiirttemberg, 8. Jahrgang 1. H. 23-41.
Hrsg. vom Statistischen Landesamt Baden- Wiirttemberg, Stuttgart 1964. —
Die Aufsatzreihe von P. P. W. in der « Schwibischen Heimat » hat, obwohl
sie der engeren Ortsgeschichte verpflichtet ist und ein breiteres Publikum
anspricht, interessante Aspekte. Schon die Pfarrei selber ist kirchenrecht-
lich bemerkenswert : neben der von Weltpriestern betreuten Stadtpfarrei
entstand 1760 nach langen Auseinandersetzungen diese Klosterpfarrei fiir die

17 257



weltlichen Beamten und Angestellten der Abtei. Den Schweizer mag es inter-
essieren, dal3 der Abt dieser Zeit Benedikt Maria Angehrn (1755-1787) ein
Vetter des zu gleicher Zeit regierenden Abtes von St. Gallen Beda Angehrn
war. Von allgemeinem Interesse sind ferner die Ausfilhrungen im Zusam-
menhang mit dem Bau der beriihmten von Martin Knoller ausgemalten
Klosterkirche. Mit dem Giltregister der Stadtkirche zum hl. Blasius in Bop-
fingen erschliet P. P. W. eine Quelle, die nicht nur fiir die Stadt- und Fami-
liengeschichte der einstigen freien Reichsstadt Bopfingen interessant ist. Das
Giltregister gibt einen Einblick in kirchliche Verhidltnisse des Spatmittel-
alters : Altaristen, Heiligenverehrung, religiéses Brauchtum. Im Anhang
findet sich neben dem Personen- und Familienregister eine Bibliographie
der Stadt Bopfingen, iiber die noch keine Gesamtdarstellung existiert.

P. LEo ErTLIN, Sarnen

In der « Festschvift Beuron 1863-1963 » (Beuron, 1963) wird auch einem
Schweizer Monch, der bei uns weithin unbekannt blieb, aber doch fiir die
Entwicklung der modernen Missionsgeschichte von nicht wegzudenkender
Bedeutung wurde, eine historisch solide und psychologisch tiefe Studie
gewidmet. Verfasser ist der Erzabt von St. Ottilien, P. Dr. Suso Brechter,
der gleichzeitig noch den Lehrstuhl fiir Missionswissenschaft an der Universi-
tat Miinchen betreut. Hei3t auch der Titel seiner Arbeit nur schlicht und
einfach : « Beurons Beitrag zur Griindung von St. Ottilien » (1. c. 231-267), so
ist doch ausschlieBlich der Griinder von St. Ottilien, P. Andreas Awmrhein
(1844-1927) aus Gunzwil bei Beromiinster Gegenstand der Untersuchung.
1870 trat der damals in Tiibingen weilende Luzerner Theologe in Beuron ein
und zwar mit dem bereits klar ausgesprochenen Ideal, sich im Rahmen des
Benediktinerordens dem Werke der Weltmission zu widmen. 1872 zum Prie-
ster geweiht und 1875 zur feierlichen Profel3 zugelassen, suchte er sein Ideal,
zundchst ruhig und gelassen, dann aber immer stiirmischer zu verwirklichen.
Die inneren Kampfe und das zihe Ringen des missionsbegeisterten Monches
mit dem zoégernden Griinderabt Maurus Wolter wird an Hand der Beuroner
Archivbestinde sorgfaltig und kritisch dargestellt. Endlich, « nach 12-jah-
riger Vorbereitung und 12jahrigen Bitten », wie P. Andreas noch in einem
Riickblick 1922 bemerkt, erhielt er von seinem Abt die Erlaubnis, sich der
Propaganda zur Verfiigung zu stellen und sich von den Gehorsamsbin-
dungen seinem Abte gegeniiber zu lésen. Die Geschichte der opfervollen
Anfiange der Missionsbenediktiner in Reichenbach und St. Ottilien hat
der Griinder selbst noch in seinem hohen Alter zusammengefat. Erzabt
Suso Brechter druckt dieses Schreiben von 1922 hier erstmals ab (l. c. 253-
261). Bereits 1895 trat P. Andreas von seiner Griindung zuriick. Im hohen
Alter von 84 Jahren starb er in der Stille von St. Ottilien. DalBl er mit
seinen Grundideen Recht hatte, zeigte nicht nur die herrliche Bliite der
Missionsbenediktiner, die heute eine ansehnliche Kongregation inmitten des
Benediktinerordens ausmachen, sondern auch ihre erfolgreiche Missionsarbeit
in Afrika und Asien. — Bei den Beuronern selbst scheint eine gewisse Animosi-
tat gegeniiber den « Stiefbriidern » immer noch nicht iiberwunden zu sein,
wie die Sitze von P. Virgil Fiala im geschichtlichen Uberblick iiber die Ent-

258



wicklung der Beuroner Kongregation durchblicken lassen : « Man kann sagen,
die Missionsbenediktinerkongregation ist wohl von einem Beuroner Pater
gegriindet worden und hat manches von den Beuroner Gewohnheiten und
Konstitutionen iibernommen, aber die Griindung ist ohne die Zustimmung
der Griinderibte Maurus und Placidus Wolter erfolgt. Sie fithlten sich fur
diese Aufgabe unseres Ordens noch zu schwach ». (Ein Jahrhundert Beu-
roner Geschichte. 1. c. 114) JoH. BECKMANN

NEKROLOGE

+ PDR. LAURENZ KILGER O.S.B. (1890-1964)

Am 14. Mai 1964 wurde ein stiller, der historischen Forschung und der
Seelsorge lebender Priester von schwerem Leid erlost. Still, wie er gelebt,
ist er aus diesem Leben geschieden. Und doch verdient sein Andenken auch
in dieser Zeitschrift festgehalten zu werden.

P. Laurenz Kilger, ein gebiirtiger Miinchener und Mitglied der Benedik-
tinerkongregation von St. Ottilien, kam bereits 1910 zum Studium der Philo-
sophie und Theologie nach Miinster in Westfalen, wo Prof. Dr. Jos. Schmid-
lin gerade mit dem Auf- und Ausbau der kath. Missionswissenschaft begon-
nen hatte. Uber 50 Jahre blieb er der jungen Disziplin, zumal fiir die missions-
geschichtlichen Belange, die damals noch ganz im Argen lagen, aufs engste
verbunden. Der Missionsgeschichte ist seine These gewidmet, mit welcher er
im Jahre 1916 den Doktorgrad in der Theologie erwarb. Sie galt der « ersten
Mission unter den Bantustimmen Ostafrikas» (Miinster 1917) und war
speziell auf die Gestalt des Protomartyrers im siidlichen Ostafrika, P. Gon-
salvez da Silveira S.]J. (71561) ausgerichtet. P. Robert Streit OMI, der
Bahnbrecher der Missionsbibliographie und Kenner der missionarischen Ver-
gangenheit, schrieb dazu : « Was wir zur Stunde brauchen, um in der Mis-
sionswissenschaft vorwirts zu kommen, das sind ihre Pioniere, die stillen,
geduldigen, unverdrossenen Forscher und Arbeiter. Zu ithnen darf P. Laurenz
Kilger gezdhlt werden. Er hat keine Miihe gescheut, durch den Wust der
Uberarbeitungen und Ubersetzungen zu dem Wortlaut der ersten Quellen
vorzudringen, und er kann von Erfolg sprechen, soweit ein solcher bei dem
mangelhaften Stand unserer missionswissenschaftlichen Archivforschung
moglich war » !,

Mit diesen Worten P. Streits ist auch bereits die kommende missionsge-
schichtliche Arbeit P. Kilgers gekennzeichnet. Sein « Ceterum censeo » blieb

! Zeitschrift fir Missionswissenschaft VIII. (Miinster 1918), 150



	Rezensionen = Comptes rendus

