
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 58 (1964)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Lenz Kriß-Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiösen Volksglaubens. Verlag

Georg D. W. Callwey, München 1963. 187 S., 414 Abb.

Prof. Rudolf Kriss hat im Rahmen seiner Forschungen zur Phänomenologie
des religiösen Volksglaubens eine Spezialsammlung geschaffen, die im Bayerischen

Nationalmuseum in München aufgestellt ist. Die Bedeutung, der
allgemeine Sinngehalt und die Wachstumszusammenhänge der Sammlung werden

in diesem Buch auf breiter Quellen- und Literaturbasis ergründet und
erläutert, wobei 414 sorgfältig ausgewählte Bilder den Text begleiten. Das
Buch ist alles andere als ein gewöhnlicher Museumskatalog. Vielmehr ist es

eine ausgezeichnete Einführung in die Art, wie der Mensch seine religiöse
Erlebnis-, Gefühls- und Gedankenwelt für sich selbst und für andere darstellt
und sie sinnlich wahrnehmbar zu machen versucht.

In Jahrhunderten entfaltete sich im Bereiche der Kunst, vor allem aber im
volkskünstlerischen Schaffen eine Vielfalt von sehr unterschiedlich geformten
Bildern und Zeichen, die Zeugnis religiösen Lebens und Denkens sind. Der
Bogen wird weit gespannt, er reicht vom Morgen- bis zum Abendland, von
der Antike bis in unsere Tage, umfaßt die im Zentrum und am Rande des

Dogmas geschehenen volkstümlichen Inventionen und Assoziationen, die
Gebrauchsformen des Andachtsbildes, die Darstellung des Heilsgeschehens
verbunden mit Jesusfrömmigkeit, Bild und Zeichen als Mittel der Andacht,
von Tod und Heilserwartung, Heiligung und Heilung, das Votiv- und
Wallfahrtsbrauchtum. So formt sich ein eindringliches kulturgeschichtliches und
volkskundliches Bild, auf das jeder, der auf dem Gebiete religiöser Volkskunde
arbeitet, in Zukunft stets wird zurückgreifen müssen. Das beigefügte, allerdings

(mit wenigen Ausnahmen) nur Veröffentlichungen des deutschen
Sprachraums umfassende, 215 Titel enthaltende Literaturverzeichnis ist eine
geschätzte Beigabe. Ein Blick in die von Robert Wildhaber betreute
Internationale Volkskundliche Bibliographie zeigt, daß auch im außerdeutschen
Sprachraum in den letzten Jahren auf den Gebieten von Volksfrömmigkeit
und Heiligenkult, Gegenständen der Volksfrömmigkeit und Wallfahrt (wie
die entsprechenden Sparten in der Bibliographie bezeichnet werden) manches
veröffentlicht wurde, das Beachtung verdient.

Das Buch behandelt in Text und Bildteil auch Gegenstände und Bilder des

schweizerischen Raumes, wobei vor allem die Arbeiten von N. Curti, W. Heim
A. Reinle und R. Weiß zugrunde gelegt werden. Gerade die religiöse Volks-

242



künde der Schweiz, deren großzügig begonnene Votivbilderaktion leider
immer noch unausgewertet ist, dürfte von diesem wertvollen Buch manche
Anregung empfangen. Louis Cardin

Iso Müller : Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter. Schriften der
Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde Bd. 43. Basel, Buchdruckerei
G. Krebs, Verlagsbuchhandlung AG, 1964. vn-112 S. mit 12 Bildtafeln.

Ernst Baumann, s. Zt. Obmann der Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde,
hatte es vor Jahren unternommen, eine systematische Sammlung aller Votivtafeln

der Schweiz durchführen zu lassen (vgl. diese Zs. 35, 1941, 29). Er
hatte schließlich für eine Geschichte des Wallfahrtswesens in der Schweiz
ein beträchtliches Material gesammelt, dessen Auswertung ein leider zu
früher Tod ihm versagte (s. diese Zs. 50, 1956, 200 f.). Nach manchen
Bemühungen um einen geeigneten Bearbeiter gelang cs schließlich der Gesellschaft,

wenigstens P. Iso Müller zu bewegen, ein Teilgebiet zu behandeln,
nämlich die churrätischen Wallfahrten. I. M. beschränkte sich grundsätzlich
auf das Mittelalter. Nur wo es sich darum handelte, Zeugnisse aus späterer
Zeit für Rückschlüsse auf die voraufgehende Epoche heranzuziehen oder wo
ihm gerade eigene Studien zur Verfügung standen (vgl. 66 f. zur Bluthostie
von Müstair), greift er zeitlich weiter aus.

Es ist wohl unnötig zu sagen, daß 1. M. wie kaum ein anderer berufen war,
die Wallfahrten in Rätien darzustellen, hatte er doch in zahlreichen
Aufsätzen und kritischen Untersuchungen vielseitige und dornige Probleme der
rätischen Hagiographie erläutert. Man kann nicht behaupten, daß die Quel-
lenüberlieferung für das Thema sonderlich günstig wäre. Was das Buch daher
besonders auszeichnet, ist die Auswertung der neuesten Ausgrabungen, so
für St. Luzi in Chur und für das ihm besonders vertraute Disentis, und seine
rühmenswerte Kenntnis liturgischer Quellen, der Heiligenviten und
Kalendarien. Das zeigt sich namentlich für die vier zentralen Heiligen deren
Verehrung zu eigentlichen Wallfahrten führte : für die Hl. Luzius (Chur),
Florinus (Remüs), Gaudentius (Casaccia) sowie Plazidus und Sigisbert (Disentis).
Nicht so ergiebig erweisen sich die Nachrichten für die Fernwallfahrten :

Rom (frühes Mittelalter), Jerusalem (hohes Mittelalter) und Compostela
(spätes Mittelalter). Selbst für die in den Bereich der Untersuchungen
gezogenen Wallfahrten in den Kontaktzonen, wie sich I. M. ausdrückt, so nach
Einsiedeln, Naturns, Rankweil, Yiktorsberg u. a. liegen nur vereinzelte
Nachrichten vor. Allerdings dürften die Zeugnisse für die Bußwallfahrten
besonders nach Einsiedeln und Rom im Spätmittelalter noch zahlreicher
sein. Nur sind sie in ungedruckten Urkunden sehr zerstreut und daher nicht
leicht zu erfassen (vgl. 53). Daß I. M. eine mittelalterliche Wallfahrt nach
St. Moritz ablehnt, ist wohl berechtigt.

Aus dem reichen Inhalt könnte vieles herausgehoben werden. Besonders
bemerkenswert ist der Kult des hl. Florin, der ungemein verbreitet war, im
Gegensatz zu jenem des hl. Gaudentius. Die Vita, die sonst viel allgemeines
Legendengut enthält, schildert, wie im Grabe eine Flasche aufgehängt war,
die den Wein enthielt, mit welchem der Leichnam des Heiligen gewaschen

243



wurde (22). I. M. bringt zahlreiche Belege für die Verbreitung des Brauches,
Reliquien mit Wein zu behandeln. Auffallend ist, daß in Disentis, im
Anschluß an die Verehrung der Disentiser Heiligen Plazidus und Sigisbert, zu
denen der hl. Adalgott hinzukam, um die Wende des 11. zum 12. Jh. ein
Markt entstand (38). In Naturns gebrauchte man das Weihwasser zur
Segnung des Viehs (42 f.). Zurzach bietet ein schönes Beispiel für den Nachweis
eines Kultes aus den Kalendarien (47).

Über die Heiliglandfahrten erfahren wir am meisten von den Herren von
Tarasp (56 f.), von Vogt Ulrich v. Matsch (59) und Graf Rudolf v .Montfort
(1372, 60). Von Wallfahrten nach Montserrat und nach Santiago wüßten wir
wohl kaum viel, wären sie nicht aus der Polemik Ulrich Campells zu
erschließen (62 f.). Am besten läßt sich die Geschichte der Wallfahrt zur
Bluthostie in Münster und zum Marienheiligtum in Tirano verfolgen. Nach I. M.
entstand zufolge der Verehrung der Bluthostie die Fronleichnamsprozession
schon 1275, da in diesem Jahr Propst Berchtold nach Rom reiste und Bischof
Friedrich von Freising 1280 Ablässe verlieh jenen, die in Müstair das
Fronleichnamsfest begingen. M. erläutert die Zusammenhänge recht gut. Im
Jahre 1498 erschien eine heute leider verlorene Schrift in « alter pintnerischer
sprach », also in rätoromanischer Sprache (64 f.). Die Wallfahrt nach Münster
fand 1799 zur Zeit der Franzoseneinfälle ihr Ende. Da dieser Abschnitt über
Müstair auf einer bereits im « Schiern » veröffentlichten Studie beruht, bietet
M. leider keine Belege.

Sehr dankbar sind wir für die Ausführungen über die Wallfahrt zur
Madonna di Tirano, als Wallfahrtsort besonders bekannt geworden, weil
totgeborene Kinder zur Taufe hingetragen wurden. Es wäre wirklich sehr
erwünscht, wenn das noch erhaltene Mirakelbuch eine kritische Ausgabe
erhielte. Die Erklärungen, die M. von ärztlicher Seite zur Frage vermeintlichen
Totgeburten beibringt, verdienen gewiß alle Beachtung, auch wenn sie nur
einen Aspekt des Brauchtums, allerdings einen sehr wichtigen, beleuchten.
Wir hoffen, in absehbarer Zeit auf diese Fragen zurückkommen zu können.
Zwei neuere Wallfahrten, über deren Entstehung wir relativ gut
unterrichtet sind, bezieht I. M. noch ein : jene nach Panix und Ziteil.

Einige kritische Bemerkungen, die das Verdienst des Verfassers nicht
schmälern sollen, seien uns gestattet. Die Unterscheidung Ms. von Pilger-
und Wallfahrt (1) wirkt u. E. nicht überzeugend. Auch der Begriff Kontaktzone

Will uns nicht recht befriedigen. Wo hört diese auf? Daß St. Peter in
Samaden die Urpfarrei für das Oberengadin war, ist kaum richtig. Das war
Zuoz, wie wir glauben (vgl. Jahresber. d. hist.-nat. Ges. Graubd. 1943, 142).
Leider sind manche stilistische Unebenheiten und vor allem Druckfehler
stehen geblieben vgl. 5, 11, 25, 26 : ob man wirklich zwei Särge getrennt
veranlaßt hat, nebensächlichen Casaccia, 27 ; 28 : machte sich Casaccia sehr

arm aus, 29, 36 : zweimal jetzt im selben Satz, 39, 41, 43 ; 63 : soll es heißen :

nach Santiago st. nach Jerusalem, 66, 72, 82, 85, 88 n. 403, 91 n. 421, 93,

94, 96, 97).
Sachlich möchten wir einige wenige Ergänzungen bieten. Es scheint, daß

manche Geistliche zur Beichte nach Einsiedeln wallfahrteten und sich
hernach dem geistlichen Gericht zu entziehen suchten, so um 1505 der Pfarrer

244



von Zuoz, Thomas Decker, und 1511 der Pfarrer von Sent, Matheus de Porta,
über welchen es heißt : « et fecit quemdam excessum, quem fuit confessus in
jubileo ad locum Heremitarum, super quo fuit absolutus in foro consciencie,
sed non contencioso et sic post hoc concordavit cum d. Joanne Brunolt
viscali domini et validis Ego et Anshelmo Mor in Ramusch et Conrado Plant ».

4. Okt. 1511 (Bischöfl. Archiv Chur, DG 1, 1055 bezw. 1089). Schließlich sei
noch ein seltenes Zeugnis für die Wallfahrt nach Santiago angeführt :

« D. Conradus Tschannet abem Haintzennberg et d. Christopherus de Ga
Hainrich, capellanus in Flerden, tenentur coniuetim XXXII bechimsch pro
sigillo litterarum commendaticiarum sei promotoralium ad sanctum J acobum
in Compostella. Receperunt per sc ipsos XVIII. IX. 1518 (1. c. 808).

Möge das anregende und reichhaltige Buch nicht nur die übliche Beachtung
finden, sondern zu weiteren Forschungen anspornen. Oskar Vasella

Hans Erich Feine: Kirchliche Rechtsgeschichte. Die katholische Kirche.
Böhlau Verlag Köln-Graz 1964. 4. Auflage, xxm und 788 S.

Die 4. Auflage dieses wertvollen und anerkannten Standardwerkes, das
früher in dieser Zs. besprochen wurde, bringt keine grundsätzlichen
Änderungen oder Erweiterungen. Es wurde die wissenschaftliche Literatur der
letzten zehn Jahre eingearbeitet und manches Ältere, bisher Übersehenes,
nachgeholt ; einzelne Abschnitte wurden vertieft und neu gestaltet. Die
Darstellung wurde bis zum Vorabend des II. Vatikanischen Konzils fortgeführt

und auf den Umschwung für das Kirchenrecht, der mit dem Pontifi-
katswechsel von 1958 eintrat, hingewiesen, indem dieses auf dem Hintergrund
eines Neudurchdenkens grundlegender Fragen der Kirche und ihrer Gestaltung

zum Teil praktisch neu gestaltet werden soll.
Der Hauptakzent wurde auf der kirchlichen Verfassungsgeschichte

belassen, den sakramentalen, Verfahrens- und strafrechtlichen Teilen ein
Nebenrang zugewiesen, was im Hinblick auf die umfangreichere Behandlung
dieser Materien in der neuen « Geschichte des Kirchenrechts » von Willibald
M. Plöchl gerechtfertigt ist, der auch die englischsprachige Literatur
einläßlich aufführt (vgl. diese Zs. 56, 1962, S. 166 f.). Dagegen ist Feines Werk
eine Fundgrube vor allem für die deutsche, französische, italienische und
nordische Literatur, deren Titelzahl in dieser neuen Auflage (1. Auflage 1950,
2. A. 1953, 3. A. 1955 als anastatischer Neudruck, vermehrt um einen
llseitigen Nachtrag mit Text- und Literatur-Ergänzungen) bedeutend
vermehrt wurde. Auch die neuere schweizerische Literatur und Schweizer
Verhältnisse werden berücksichtigt, so wurde z. B. auf S. 274 die neuere schweizerische

Forschung zur Rezeptionsgeschichte einbezogen ; die Abschnitte über
die Schweiz gemäß dem Vatikanischen Kirchenrecht S. 626 f. und 682 wurden
um die neuere Literatur (Isele, Fürer, Gmür) ergänzt. Die Übersicht vermittelt

heute Eugen Isele, « Die neuere Entwicklung und der gegenwärtige Stand
der Kirchengesetzgebung in der Schweiz» (Schweiz. Juristenzeitung 1962,
S. 177-182, 193-201). Auch die einschlägige Literatur für die Rechtsgeschichte
von Schweizer Diözesen wurde in dieser Auflage ergänzt, so etwa über das
Offizialat (Sitten S. 375), die Entstehung des Pfarrsystems (Gotthardraum

245



S. 190), über das Ordensrecht (S. 533), über Patronat und Inkorporation
(S. 413), das Konzil von Basel (S. 479) usw. S. 429 bringt neu auch den
Hinweis auf die Strafwallfahrten der Schweiz.

Man bewundert immer wieder die großartige Arbeitsleistung Feines, der in
weitgespanntem Rahmen ein gewaltiges Werk geschaffen hat. Zu bedauern
ist, daß der frühere Plan, eine dreibändige Kirchliche Rechtsgeschichte, aus
einem Geist von drei Schülern von Ulrich Stutz geschrieben, sich nicht mehr
verwirklichen läßt, weil für die evangelische Kirche zur Zeit der geeignete
Bearbeiter fehlt und der für die Rechtsgeschichte der Ostkirche vorgesehene
Bearbeiter Heinrich Felix Schmid in Wien am 6. Februar 1963 gestorben ist.
Umso dankbarer sind wir, daß Feine sein Werk vollendet hat.

Louis Carlen

Nicole Dacos, Les peintres belges à Rom au XVIe siècle. (Etudes d'histoire

de l'art publiées par l'Institut Historique Belge à Rome, tome I.)
Bruxelles/Rome 1964. 108 Seiten, 43 Tafeln.

Wer über die belgischen Maler in Rom im 16. Jahrhundert schreiben will,
wird « La peinture flamande à Rome » (Bruxelles 1950) Leo van Puyveldes
zum Ausgangspunkt nehmen, des emeritierten Professors der Universität
Lüttich, des Honorarkonservators der königlich-belgischen Kunstmuseen
und, mit einem Wort, Altmeisters unter den Kennern flämischer Kunst.

Nicole Dacos akzentuiert das Bild, indem sie zahlreiche Zeichnungen
beizieht und eingehend würdigt. Es gelingt ihr so, die einzelnen Maler oder doch
die Malergenerationen, die sich in Rom ablösen, modellhaft vorzustellen :

Jan Gossart gen. Mabuse als den vom Wesen der italienischen Renaissance
und der Antike unberührten Begleiter eines Prinzen auf Bildungsfahrt
mitgenommen, um mit dem Zeichenstift die Denkmäler festzuhalten wie ein
Photograph ; Michel Coxcie als den gegenseitigen Pendelschlag, den ersten
niederländischen Freskanten, das Mitglied der Accademia di S. Luca, den
Maler, der mit seiner Ausmalung einer Kapelle in S. Maria dell'Anima, wenn
auch oberflächlich, einem Raffael, Sebastiano del Piombo, Fra Bartolomeo
nacheiferte ; sodann Lambert Lombard, den Humanisten und Antikenfreund,
den Bewunderer Mantegnas mitten im 16. Jahrhundert, den akademischtrockenen

Lehrer begabter Schüler wie Frans Floris ; diesen Meister als
Vermittler zwischen flämischem und italienisch-michelangeleskem Manierismus,
zwischen flämischem und venetianischem Kolorismus ; des Floris Zeitgenossen

Martin de Vos als überlegenem Meister des neuen internationalen
Stils ; Jan van der Straet oder Giovanni Stradano als den in Italien
festgehaltenen Spezialisten des Dinglichen, den Entwerfer für Tapisserie ; Barthel
Spranger, den begabten vorbarocken Maler, als Missionar des Manierismus
in Wien und Prag. Einzig die Gestalt Paul Brils will nicht anschaulich werden,
sei es, daß die riesenhafte Produktion dieses Landschaftsmalers in der knappen
Studie nicht gebändigt werden konnte, sei es daß der Verfasserin das Material
der Zeichnungen fehlte, in dem sie sich sicher zu bewegen weiß, sei es daß sie
hier den Kreis der Untersuchung zu eng zog, der die Landschaftsmalerei von
Dosso Dossi bis Salvator Rosa hätte umspannen müssen ; wer über Paul Brils

246



Anteil an der autonomen Landschaft Bescheid sucht, wird nach der von
Nicole Dacos angeführten Hertziana-Studie des zu früh aus dem Leben
gerissenen Hanno Hahn greifen.

Das Buch bestätigt die Meinung Van Puyveldes : « La peinture du XVIe
siècle ne jouit pas encore de l'estime qu'elle mérite. Cette défaveur semble
avoir deux causes principales. D'abord, la concurrence des deux siècles

extrêmement brillants entre lesquels s'insère cette période Ensuite, le

prestige de la grande Renaissance italienne, qui éclipsa, aux yeux de la plupart
des savants, toute autre manifestation de l'esprit humain» (1962, p. 7.). Und
durch ihre einläßlichen Analysen jene andere : « Dans la première moitié du
XVIe siècle, l'art italien préoccupa médiocrement des artistes flamands »

(Puyvelde in Atti del XVIII congresso internationale di storia dell'arte 1955,

p. 189-196). Georg Germann

Adeodatus Vermeulen, Der Augustiner Konrad Treger. Die Jahre seines
Provinzialates (1518-1542). Diss, theol. Freiburg (Schweiz) 148 S. Rom 1962.

Es ist überaus begrüßenswert, daß die Persönlichkeit des Freiburger Augustiner

Provinzials Konrad Treger, eines der bedeutenderen katholischen
Theologen der frühen Reformationsgeschichte, eine monographische
Darstellung gefunden hat. Zwar ist Vermeulens Untersuchung noch nicht zu
einer vollständigen Tregeibiographie gediehen ; der Schwerpunkt seiner
Forschungen beruht auf der Würdigung von Tregers Wirksamkeit als Provinzial

der rheinisch-schwäbischen Augustiner Provinz, doch kommen in einem
einführenden Kapitel das Leben und die Schriften des streitbaren Freiburgers,

der gelegentlich auch eine recht polemisch-grobe Feder führen konnte,
wenigstens im Überblick zur Darstellung. Es sei auch gleich vorweggenommen,

daß V. die vielfältigen Probleme seines Forschungsgegenstandes forsch
und im allgemeinen auch in einer erfreulichen Weite und Offenheit des Blicks
aufgegriffen hat, wenn auch die eine und andere seiner Thesen nicht unwidersprochen

bleiben darf.
Treger leitete die rheinisch-schwäbische Ordensprovinz von 1518 bis zu

seinem Tode am 25. November 1542. Als Theologe vertrat er gegenüber der
Scholastik die augustinische Richtung und stand mit seiner Rechtfertigungslehre

jener Luthers sehr nahe. Für die Mißstände in der Kirche hatte er
zeitlebens ein kritisches Auge. Er war ein überzeugter Vertreter der Reform an
Haupt und Gliedern, aber in seiner traditionsgebundenen Grundhaltung war
er überzeugt, daß auch veraltete Formen direkt auf Christus und seine Jünger
zurückzuführen seien. In Straßburg war er von 1518 bis 1524 zusammen mit
dem Franziskaner Thomas Murner die Seele des katholischen Widerstandes
gegen die Reformatoren Zell, Hedio, Capito und Butzer. V. widerlegt
überzeugend die bis heute immer wieder vertretene Ansicht, Treger habe anfänglich

- wie so manche seiner Ordensbrüder - den Lutheranismus begünstigt
und sei erst auf einer Romreise 1521 oder 1522 bestochen worden und dann
lutherfeindlich aufgetreten (64 ff.). Auch nach der Rückkehr in seine Vaterstadt

Freiburg in der Schweiz übte Treger auf die Glaubenspolitik sowohl

247



Freiburgs als auch der V Orte einen entscheidenden Einfluß aus. 1526 vertrat

er den Bischof von Lausanne auf dem katholischen Glaubensgespräch in
Baden und nahm ebenso an den Disputationen von Bern und Lausanne wie
an den Glaubenskämpfen in Solothurn einen tätigen Anteil.

Interessant ist, wie Treger als Verfechter der katholischen Sache ein
ausgesprochener Verfechter der konziliaren Idee war. Auch das Verhältnis der
Schrift zur Autorität von Kirche und Konzilien blieb in seinen Schriften
ungeklärt; so wenn er etwa die Meinung vertrat, die Kraft der Schrift sei der
Autorität der Kirche und der Konzilien zu verdanken. Die Mißstände der
Kirche schrieb er dem Umstand zu, daß die apostolische Einrichtung, Konzilien

abzuhalten, von Rom vernachlässigt werde. Er vertrat hier die Lehre
Augustins und anderer Kirchenväter, und V. erklärt mit Recht, daß man
diese Thesen nicht einfach als konziliaristisch im häretischen Sinne bezeichnen

könne. Sie waren aber auch weit entfernt von einem einseitig papal-
zentralistischen Kirchenverständnis, wie es sich erst nach dem Tridentinum
durchgesetzt hat und wie es 1870 auf dem ersten Vatikanischen Konzil seinen
Gipfelpunkt erreichte. Aus Tregers Schriften geht hervor, wie schwer es der
Provinzial hatte, angesichts der kirchlichen Mißstände, insbesondere des
kirchenfürstlichen Prunkes, die römische Kirche glaubwürdig als Hüterin
der evangelischen Wahrheiten zu vertreten. Treger wurde überhaupt mit dem
biblischen Anliegen der Reformation theologisch nicht fertig, wie man im
katholischen Raum bis in die jüngste Zeit damit nicht ganz fertig geworden
ist, wie das zweite Vatikanische Konzil mit dem umstrittenen Schema über
die Glaubensquellen neu gezeigt haben dürfte.

Die Geschichte der rheinisch-schwäbischen Augustiner Provinz beweist
auch einmal mehr, wie entscheidend das Verhalten der weltlichen Gewalt bei
der Reform der Zustände in den Klöstern wie überhaupt im kirchlichen Leben
war. Von den 26 Klöstern der Provinz haben trotz der Bemühungen Tregers
nur 11 die Reformationswirren überstanden. Kaum eines der untergegangenen
Klöster ging nur auf äußeren Druck hin ein. Sie starben am eigenen inneren
Zerfall. Die Klöster aber, die diese Krise überlebten, verdankten den
Weiterbestand zum größten Teil dem schützenden Arm der treu katholischen
weltlichen Autorität. V. anerkennt zwar schüchtern, daß « manche von weltlicher
Seite wieder die Klöster getroffenen Maßnahmen » ihren Grund in der
bedauerlichen Lebensführung der Mönche gehabt hätten (142). Aber im gleichen
Atemzug sucht er wieder das Verhalten Tregers zu rechtfertigen, wenn er sich
als Provinzial nicht nur jenen « Reformen », des weltlichen Armes, die wirkliche

Eingriffe in das Klosterleben bedeuteten, sondern auch den Maßnahmen,
die auf eine echte religiöse Reform hinzielten, widersetzte. Zu Unrecht
betrachtete der Provinzial in diesen wirrenvollen Zeiten, da die « Hirten »

schliefen, « die Kirche und nur sie allein als in Angelegenheiten der Reform
zuständig» (143). Konnte man damals von den katholischen weltlichen Macht-
habern mit Recht fordern, « Hüter und nicht Führer des religiösen Lebens
zu sein » Es entspricht kaum einer realistischen Beurteilung der wirklichen
Lage, wenn V. den Mißerfolg Tregers den weltlichen Behörden gegenüber
hauptsächlich der Schwäche der kaiserlichen Autorität aufbürden möchte
Das Versagen der kirchlichen Stellen fiel unvergleichlich schwerer ins Ge-

248



wicht. Wenn er meint, die kirchlichen Behörden hätten gegen die religiösen
Mißstände vorgehen sollen, « ehe die weltlichen Behörden zur Überzeugung
gelangten, sie hätten selber, wenigstens vorläufig, die Sache in Angriff zu
nehmen » (144), so ist das ein frommer Wunsch, da in Wirklichkeit eben

sozusagen nichts geschah. Tatsache ist, daß die weltlichen Regierungen durch
ihr verantwortungsbewußtes christliches Handeln der Kirche große Dienste
erwiesen haben. Warum sollte das nicht auch in einer kirchengeschichtlichen
Dissertation einer katholischen theologischen Fakultät dankbar anerkannt
werden Diese Tatsache dürfte auch bei der Beurteilung des katholischen
Staatskirchentums noch weit mehr berücksichtigt werden, und zwar nicht
bloß für die Zeit vor dem Tridentinum, sondern auch bei der Beurteilung des

josefinischen Reformkatholizismus des 18. und selbst in den kirchenpolitischen

Kämpfen des 19. Jahrhunderts.
Fragwürdig oder wenigstens unklar scheint mir sodann Vs. These : « Erst

in den nachtridentinischen Jahren» könne « von einer wirklichen Reform des

Klosterlebens die Rede sein, wie auch von einer kirchlichen Reform
überhaupt erst damals gesprochen werden konnte » (45). Das hieße doch wohl der
Reformation den Reformcharakter absprechen, was sowohl historisch als
auch theologisch kaum mehr vertreten werden darf. Wohl wird man
anerkennen müssen, daß die Zeit von Tregers Provinzialat in ihrer revolutionären
Bewegtheit für eine innere Reform des Klosterlebens nicht reif war. Daher
gingen seine besten Kräfte im Kampf um die Weiterexistenz seines Ordens
auf, während alle Bemühungen, seine persönliche treu kirchliche Haltung
auch seinen Klöstern beizubringen, am Versagen der ihm anvertrauten
Menschen scheiterten. Hans Wicki

A Cesare Baronio. Scritti Vari, Sora, s. ed., 1963, p. 450.

« Riforma cattolica » e « Controriforma » sono due fenomeni molto difficili

da situare storicamente. Secondo Hubert Jedin, il primo di essi si
verificherebbe in quelle regioni che non furono toccate dalla riforma protestante,
come l'Italia e la Spagna, mentre il secondo caratterizzerebbe il rinnovamento

cattolico là dove intervenne, più o meno grave, una frattura
religiosa, per es. in Germania e nei paesi del nord. Tuttavia nella realtà storica,
negli uomini e negli avvenimenti, i due fenomeni sono paralleli. Infatti, se
è relativamente facile porre un Giberti, un Seripando, un Filippo Neri, una
Teresa d'Avila - per non citare che alcuni nomi dei più significatici - nella
linea di sviluppo della riforma cattolica, è invece pericoloso, anzi impossibile

considerare un Ignazio di Loyola o un Carlo Borromeo unicamente dei
campioni della controriforma, perché essi hanno in sé gli elementi di ambedue
i fenomeni. Mi sembra che anche per una personalità del tipo del cardinale
Cesare Baronio (1538-1607) si possa ripetere lo stesso discorso, perché
anch'egli, se può effettivamente considerarsi un elemento attivo della
controriforma (penso soprottutto agli Annales), non fu però meno operoso nel
campo della più genuina riforma cattolica. Amico e collaboratore dei grandi
papi riformatori post-tridentini (Gregorio XIII, Sisto V, Clemente Vili),
di uomini insigni quali i cardinali Silvio Antoniano, Guglielmo Sirleto,

249



Roberto BeUarmino, il Baronio fu nondimeno uno dei migliori figli di quel
S. Filippo Neri che lo stesso Jedin ritiene uno dei tipici esemplari della
riforma cattolica.

Nell'aprire l'ampia miscellanea in onore di Cesare Baronio, di cui Mons.

Filippo Caraffa - su iniziativa di S. E. Mons. Biagio Musto, vescovo di Sora,
Aquino e Pontecorvo - ha curato la pubblicazione, speravo appunto di
incontrarmi in questa problematica o, per lo meno, che la collaborazione di
tanti studiosi rappresentasse un felice punto di arrivo nell'indagine sulla
persona e sull'opera del celebre cardinale. Devo purtroppo confessare una
certa quale delusione. E' vero che lo scopo della raccolta - come ci avverte
nella brevissima prefazione il Caraffa - é stato quello di « lumeggiare con
rinnovato impegno i vari aspetti dell'uomo, dell'ecclesiastico, dello storico
insigne », ma ciò non comportava, a mio avviso, quel tono celebrativo e di
vuota retorica che percorre troppe pagine di uno studio che ha la pretesa
di essere scientifico.

Il volume consta di venti contributi di valore molto ineguale, dovuti a
18 collaboratori. L'apre la dott. E. Vaccaro, direttrice della Biblioteca
Vallicelliana, con un rapido schizzo biografico del Baronio, con l'intento di
dare una certa unità ai saggi seguenti. Della Vaccaro è pure il prezioso
apporto alla bibliografia dello storico sorano. 11 suo censimento bibliografico,
che qua e là si sarebbe desiderato più accurato e più rigorosamente
scientifico, si divide in due parti : I. Scritti su Cesare Baronio (suddivisi, a sua
volta, in opere a stampa e manoscritte) e IL Scritti di Cesare Baronio, con
la stessa suddivisione. Spiccano, come era naturale, gli Annales ecclesiastici
di cui vengono recensite tutte le edizioni, le ristampe dei singoli volumi, le
continuazioni, gli indici, i compendi e le traduzioni. L'elenco successivo delle
altre opere, come le Epistolae, il Martyrologium romanum, la Monarchia
sicula, la Paracnesis ad Rempublicam venetam, le Vitae sanctorum e altre
ancora di minor conto, ci consentono di farci un'idea alquanto esatta della
vastità dell'erudizione e della produzione del suo autore. C. Gasbarri
dell'Oratorio di Roma, stampa alcuni documenti dell'archivio vallicelliano,
di secondaria importanza (per lo più lettere personali o riguardanti la
congregazione dell'Oratorio di cui il Baronio fu preposito generale dal 1593 al
1596), mentre padreM. Borrelli dell'Oratorio di Napoli, presenta 107 lettere,
quasi del tutto inedite, ricavate dai volumi I, II, III dell'Archivio della
cominità oratoriana di Napoli. Le più interessanti sono senza dubbio quelle
indirizzate al padre Antonio Talpa sulle difficoltà che incontrava la incipiente
casa napoletana, come anche la lettera n° 104 (p. 217-218) concernente la
correzione del Breviario e la premura quasi scrupolosa del Baronio per la
buona riuscita del suo lavoro scientifico. Sorvolando sui due contributi (di
una oratoria sconcertante) di Mons. G. Squilla canonico teologo della
cattredale di Sora, sulla famiglia e la patria (p. 223-38) e l'iconografia del
Baronio (p. 395-446 ; e quest'ultimo tema avrebbe potuto fornire degli
elementi per diventare uno studio interessante e ben documentato, data anche
la presenza di 56 ottime riproduzioni fotografiche, tra le quali una buona
dozzina di belle incisioni), passo ad esaminare gli altri lavori. U dott. N. Vian
della Biblioteca Vaticana, studia brevemente, ma con fine psicologia, il

250



carteggio familiare del Baronio, sfuggito, non si sa bene perché, alla vigile
attenzione dell'oratoriano Alberici (f 1803). G. Angei.illa dell'Oratorio di
Roma (il cui studio sul Baronio, preposito dell'Oratorio, meriterebbe di
essere maggiormente elaborato) mostra assai bene la crisi che travagliava
allora la Congregazione oratoriana : restare una semplice comunità di preti,
come voleva il suo fondatore, oppure diventare una comunità religiosa coi
voti classici di povertà ed ubbidienza, come desiderava invece il Talpa a

Napoli Il Baronio dal canto suo contribuì non poco a sciogliere la difficoltà,
insistendo sul mantenimento della volontà di S. Filippo Neri, secondo cui
l'Oratorio era sorto come e doveva rimanere una « comunità senza voti »

(p. 250).
Al domenicano P. A. Walz dell'Angelicum di Roma e al P. F. P. Sonntag

dell'Oratorio di Dresda, era affidato il compito principale, quello cioè di
definire il posto che occupa e l'importanza che riveste il cardinale sorano
nella storia della Chiesa, ma, purtroppo non si può dire che abbiano raggiunto
in pieno lo scopo. Lo studio più scialbo è quello dovuto al Sonntag (Matthias
Flacius Illyricus und die Magdeburger Ccnturien, p. 289-98) in quanto che
non reca nulla che già non si sapesse e anzi dipende da un precedente lavoro
del Walz (Studi storiografici, Roma 1940). Più elaborato da un punto di vista
storico, benché anch'esso riprenda parecchie conclusioni dello studio citato,
è invece il lavoro del Walz sul tema : Baronio « Pater Annalium ecclesiasticorum

» (p. 259-87). Egli discorre, successivamente, delle Centurie di Magde-
burgo, della reazione dei cattolici che risposero dapprima con il dotto Onofrio
Panvinio (Chronicon ecclesiae usque ad Maximilianum II, Colonia 1568), con
Corrado Braun di Augusta, Guglielmo Eisengrein, Alano Cope, Nicola Harps-
field, il Canisio e, infine - dopo che Pio V aveva già istituita una commissione

ad hoc composta dai cardinali Sirleto, Osio, Maffei, Montalto e Giustiniani

- col Baronio, mediante i suoi celebri Annales ecclesiastici. Questi
ultimi vengono studiati nella loro laboriosa genesi, nella loro struttura e

nella loro fortuna. L'impostazione palesemente apologetica dell'opera baro-
niana doveva per forza di cose sfociare in una storia a tesi, come lo era
l'antitesi che voleva controbattere. Difatti, il Baronio confessa candidamente
di scrivere « Annales, potius quam historiam » e anzi la sua fatica, in un primo
tempo, avrebbe dovuto ricevere il titolo di Historia ecclesiastica controversa.
Ma siccome nel 1586 (da notare che il primo volume degli Annales fu stampato

nel 1588 quale prima opera della appena fondata tipografia Vaticana)
era uscito il primo volume De controversiis di S. Roberto Bellarmino, l'aggettivo

sarebbe suonato piuttosto male e allora il titolo fu cambiato in quello
- del resto più aderente alla loro struttura - di Annales ecclesiastici. La concezione

che il Baronio ha della storia è « essenzialmente religiosa, caratterizzata
da un vigoroso ottimismo ecclesiologico, sorretto da un chiaro provvidenzialismo

» (p. 276) e si capisce bene allora come per lui l'importanza «

storiografica » debba venire dopo « l'intento apologetico-polemico-ecclesiastico »

(p. 269) e trovino anche facile spiegazione i suoi numerosi apriorismi. Il
Walz quindi ridimensiona giustamente la figura storica del Baronio il quale,
se può senza nessuna contestazione essere definito « Pater annalium
ecclesiasticorum », non può tuttavia essere chiamato « padre della storia eccle-

251



siastica », onore che va senza dubbio alcuno ad Eusebio di Cesarea il quale,
pur essendo di cultura greca, non trascurò la parte latina e fu uno spirito
universale, mentre lo storico dell'Oratorio romano è « decisamente latino »

(p. 280-81). Egli comunque ha il merito di avere aperto il campo alla storia
ecclesiastica moderna, rendendo possibile l'attuarsi della immensa erudizione

dei grandi maurini dei secoli XVII e XVIII.
Completano il quadro del Baronio storico della Chiesa, senza peraltro apportare

nulla di nuovo, i brevi studi di : B. Cignitti, Cesare Baronio cultore dei
martiri (p. 299-306) ; S. Mottironi, Cesare Baronio agiografo (p. 307-13 : con
la sua biografia di S. Ambrogio, il Baronio precederebbe l'impresa del
Bolland) ; D. Balboni, Il Baronio e la riforma liturgica post-tridentina
(p. 315-22 : l'annalista collaborò strettamente all'edizione del Caeremonialc
episcoporum, del Pontificale, del Breviario, del Messale, del Rituale e del
Martirologio romano) e N. Del Re, Cesare Baronio e i papi (p. 333-45). I
rimanenti contributi ci mostrano invece il cardinale nella sua figura di
uomo e di religioso. Essi sono, nell'ordine : G. incisa della Rocchetta,
Cesare Baronio restauratore dei luoghi sacri (p. 323-32) ; M. Join-Lambert,
Bérulle et le cardinal Baronius (p. 347-50) ; F. Caraffa, Cesare Baronio e la
sua azione caritativa (p. 351-61) ; N. Nedley, Caesar Baronius the Master
(p. 363-67) ; G. de Libero, La santità di Cesare Baronio (p. 369-85).
Purtroppo anche qui il tono celebrativo ed oratorio che denunciavo all'inizio è

piuttosto preponderante, a scapito talvolta di una netta visione storica.
Del resto il loro valore, da un punto di vista storico, è nullo o quasi e perciò
il lettore saprà scusare la scarna enumerazione qui sopra riportata. Cosi
G. Gordini, indulgendo a una facile moda, potrà anche trattare (p. 387-93)
della stima in cui Giovanni XXIII teneva il Baronio, parafrasando una
commemorazione tenuta nel 1907 nel Seminario di Bergamo dall'allora don
A. G. Roncalli e ristampata nel 1961 nelle « Edizioni di Storia e Letteratura »

del compianto Don G. de Luca. Riccardo Quadri OFMCap.

Eduard Winter, Der Josefinismus. Die Geschichte des österreichischen
Reformkatholizismus. 1740-1848. 380 S. Rutten und Loening, Berlin 19622.

In dieser zweiten, überarbeiteten Fassung des 1943 erstmals aufgelegten
Werkes über das Problem des Josefinismus sind besonders die
allgemeingeschichtlichen Zusammenhänge stärker betont. Wie sehr die Urteile auch
heute noch auseinandergehen, zeigt eine Konfrontierung von Winters Thesen

mit jenen von F. Maass, dessen fünfbändiges Quellenwerk vor drei Jahren
zum Abschluß kam, und mit H. Riesers 1963 erschienenen « Geist des Josephinismus

» (vgl. meine Besprechung in dieser Zeitschr. 1963, S. 245 ff.). Während

Maass und Rieser den Josefinismus als eine protestantisierende Rebellion

gegen den katholischen Kirchenbegriff und eine brutale Vergewaltigung
der Kirchenfreiheit brandmarken, sieht Winter in ihm eine aus der Not der
Anpassung an neue wirtschaftliche und soziale Gegebenheiten erwachsene
und von urchristlichen Idealen genährte innerkirchliche Reformbewegung.
Darnach war der Josefinismus mehr als eine österreichische Abart des Fe-
bronianismus. Der Kampf um vermehrte Autonomie der Landeskirchen

252



gegen den immer stärker werdenden römischen Zentralismus bildete nur
einen kleinen Teil der Anliegen des Josefinismus, der wesentliche
Reformforderungen, die heute wieder auf dem Programm des Zweiten Vatikanischen
Konzils stehen, bereits um 200 Jahre vorweggenommen hat. Daß sich in der
Folge der aufgeklärte Absolutismus dieser Reformbewegung bemächtigte,
stellt nach W. die eigentliche Tragik des Josefinismus dar. Schuld daran
trügen aber vor allem die feudalistisch-kurialen Kreise, welche die hinter der
Reformbewegung stehenden wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Emanzipationsbestrebungen des Bürgertums verkannten, und die Jesuiten, die die
Reform als Auflehnung gegen die feststehende kirchliche Ordnung bekämpften

und deren Anhänger als Häretiker verdächtigten.
W. hat sicher recht, wenn er fordert, daß trotz der bürokratischen

Auswüchse des österreichischen Staatskirchentums das wesentliche Anliegen
des Josefinismus, der Kampf um einen gereinigten, den Menschen des 18.
Jahrhunderts angemessenen Katholizismus, nicht übersehen werden dürfe. In
dieser Sicht Ws. werden die führenden Persönlichkeiten des österreichischen
Reformkatholizismus von manchen Entstellungen einer blinden Verketze-
rungssucht gereinigt und in ein positiveres Licht gerückt. Sogar einem Josef II.
muß zugebilligt werden, daß er wohl zu unterscheiden wußte zwischen den
Auswüchsen der Kurie und den Dogmen der Kirche. Zwei Welten stießen
im Josefinismus aufeinander: die feudale, barocke Kirchlichkeit und der Ruf
nach zeitgemäßen Reformen und christlicher Einfachheit im Sinne der
Urkirche. Zwischen beiden konnte es nur Kampf geben. « Freilich trug die
spöttische und harte Art des Kaisers nicht wenig dazu bei, daß der Kampf so

gehässig wurde und die besten Absichten des Monarchen verdunkelte » (113).
Hier wirkte sich der Widerspruch zwischen den subjektiven Absichten und
den objektiven Möglichkeiten unheilvoll aus. Ganz besonders aufschlußreich
sind Ws. Ausführungen über die Klosterreform und die josefinische
Seelsorge (114-133). « Während in den fünf Jahrhunderten vor Josef ungefähr
jedes zweite Jahr eine Pfarrei gegründet wurde, kommen in der Zeit Josefs
nicht weniger als fünf auf das Jahr, also das Zehnfache vorausgegangener,
viel glaubensfesterer Zeiten In den folgenden 150 Jahren wurde nur in
dreizehn Jahren eine Pfarrei gegründet, obwohl die Bevölkerungszahl dauernd
stark zunahm. Die zahlreichen neuen Pfarreien oder Lokalien, die dem Kaiser
ihr Bestehen verdanken, waren für die katholische Seelsorge der Folgezeit
von großer Bedeutung » (133).

Der Josefinismus ist in der Tat ein sehr komplexes Gebilde, und auch W. ist
sich klar darüber, daß dieses vielgestaltige Problem nicht nur von einem

Standpunkt aus betrachtet werden darf. Gerade diese Offenheit zeichnet W.
vor Maaß und Rieser aus. Allerdings kommt bei W. die schwerwiegende
Problematik des josefinischen Staatskirchentums, das ja aufs engste mit dem
österreichischen Reformkatholizismus verbunden war, entschieden zu kurz.
Aber diese Darstellung gab bereits Maaß, und zwar in so integralistisch-
einseitiger Schau, daß ihm darob die Sicht für das Reformanliegen des
Josefinismus völlig verdunkelt wurde. Maaß geht entschieden zu weit, wenn er
dem Josefinismus jede positive Verbindung mit dem Katholizismus
abspricht. Sein Standpunkt ist mehr ein dogmatisch-apologetischer als ein

253



wissenschaftlich-historischer. W. hat nicht unrecht mit seiner Meinung,
dadurch werde « die Geschichte zum Gerichtssaal, in dem der Ankläger zugleich
Richter ist » (358). Es haben daher auch namhafte katholische
Kirchenhistoriker wie F. X. Haimerl, M. Braubach und J. Wodka gegen Maaß Stellung

bezogen. Man wird W. beipflichten dürfen, wenn er meint, « die
Betrachtung des Josefinismus als Reformkatholizismus » sei durch den
großangelegten Versuch von Maaß nicht weggewischt, sondern stehe heute wieder

neu zur Diskussion. An dieser Feststellung ändert auch die marxistische
Grundthese von W. nichts. Man wird den Mittelweg zwischen beiden
Standpunkten einschlagen müssen, wenn man dem Josefinismus in allen Stücken
gerecht werden will. Hans Wicki

Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz 1964. Mission-Messe-Missions.
96 S. 8 Bildtafeln. 31. Jahrgang. Freiburg, Saint-Paul 1964.

Das wieder unter der Redaktion von P. Walbert Bühlmann stehende, vom
Schweiz. Kath. Akad. Missionsbund herausgegebene Jahrbuch, ist, wie der
Untertitel andeutet, einem der zentralsten Gedanken des christlichen Lebens,
der Eucharistie in der Erneuerung der Liturgie gewidmet.

Prof. Th. Schnitzer in Köln legt die Messe als Quelle missionarischer
Geisteshaltung dar und gibt auch jedem Priester und Laien reiche Anregungen
für eine persönliche Mitfeier der hl. Geheimnisse. P. W. Bühlmann zeigt die
Eucharistie als den Kern der Missionsseelsorge, in Ausführungen, die vielfach
auch für unsere Verhältnisse gelten. Prof. A. Hänggi von der Universität
Freiburg spricht über die Missionsliturgie im Lichte der neuesten Konstitution
des 2. Vatikanums, von der eine reiche Befruchtung des religiösen Lebens
in den jungen Kirchen zu erhoffen ist. Der Prämonstratenser P. B. Luykx,
Univ. Prof. im Kongo, kann von liturgischen Erneuerungsbestrebungen
berichten, wie sie in seinem Wirkungsfeld in Anpassung an die bestehenden
Verhältnisse Eingang gefunden haben. P. Ivo Auf der Maur in Uznach gibt
einen Überblick über die liturgischen Reformen, die in den letzten Jahren in
den verschiedenen Missionen ein- und durchgeführt wurden. In einem
geschichtlichen Beitrag weist Prof. J. Beckmann, Torry FR, darauf hin, wie
schon vom 16.-18. Jh. in den Missionen auf die Gestaltung der Meßfeier große
Sorgfalt verwendet wurde. Von drei aktiven Missionaren vernehmen wir in
sehr instruktiven Darlegungen, wie in ihren Sprengein in Afrika, Indonesien
und Indien/Kerala die Sonntagsfeier praktisch durchgeführt wird, oft unter
großen persönlichen Opfern.

Gern liest man auch die Orientierung über die missionarische Schweiz im
Jahre 1963 von P. Walter Heim, über den Schweiz, kath. Missionsrat von
Erich Camenzind und die Informations missionaires pour laics von P. Duc-
Colombo, die den ganz beträchtlichen Anteil unseres Landes am großen
Missionswerk der Kirche eindrücklich illustrieren. Nicht weniger dankbar ist
man für die Missionsbibliographie bis Ende 1963 von Prof. J. Specker, die
über die einzelnen Unternehmungen und ihre Träger gute Aufschlüsse gibt.

Das inhaltsreiche Jahrbuch verdient, daß es in weiten Kreisen von Geistlichen

und Laien bekannt gemacht wird. P. Gall Heer

254



Heimatbuch der Gemeinde Pfäffikon im Kanton Zürich. Gemeinde Pfäf-
likon-Zürich 1962. 456 S., Tafeln.

In den vergangenen zehn Jahren hat die Ortsgeschichtsforschung einen
erfreulichen .Aufschwung genommen. Wir möchten lediglich auf Eugen
Grubers Geschichte von Rebstein (1956) und auf die zweibändige Geschichte
Chams (1958/1962) hinweisen. Das vorliegende Heimatbuch bietet uns eine
eingehende Geschichte der zürcherischen Gemeinde Pfäffikon von der Steinzeit

bis in die Gegenwart.
Im I. Kapitel macht uns Emil Egli mit den geographischen und geologischen

Gegebenheiten und der Gestaltung der Pfäffikoner Landschaft
vertraut, während das IL Kapitel die Ur- und Frühgeschichte aus der Feder der
bekannten Prähistorikerin Verena liodmer-Gessner enthält. Die Geschichte
der menschlichen Besiedlung Pfäffikons beginnt nach 8000 v. Chr., in der
mittleren Steinzeit. Die Verfasserin schildert eingehend die neolithischen
Pfahlbauten und beschreibt die Funde aus der Bronze- Eisen- Römer- und
Alemannenzeit. Besonders hervorgehoben sei die Übersichtstafel über die
Fundorte und erhaltenen Funde von Pfäffikon (S. 60).

Die mittelalterliche Geschichte ist vom Herausgeber des vorliegenden
Heimatbuches, Paul Kläui, einem Pionier der Ortsgeschichtsforschung,
bearbeitet. Die ersten schriftlichen Nachrichten über Pfäffikon enthalten zwei
Schenkungsurkunden von 811 : am 11. August dieses Jahres schenkte der
Grundbesitzer Wolfcrim seine Güter in Bubikon und neun Leibeigene dem
Kloster St. Gallen, während einen Monat später in der Vorhalle der St.
Laurentiuskirche in Bülach der Großgrundbesitzer Lantbert den von seiner
Mutter ererbten Besitz in Irgenhausen, mit Ausnahme der Leibeigenen Tuba
und ihrer Kinder, ebenfalls dem St. Galler Kloster übertrug. Die Kirche des
hl. Benignus wurde, wie K. auf Grund der allgemeinen politischen und
kirchlichen Entwicklung des 7. Jh. darlegt, in eben diesem Jahrhundert
durch den Frankenkönig Dagobert gestiftet und auf königlichem Grund und
Boden gebaut. Otto I. übertrug sie 960 mit den Zehnteinkünften und ihrem
Ausstattungsgut, die ihr unterstehenden Kirchen und die der Kirche
zinspflichtigen Leute dem Kloster Disentis, und fünf Jahre später schenkte er
diesem Kloster auch einen Eigenhof in Pfäffikon mit Gütern in Entfelden,
Zell und Mehlsecken, und mit allen zugehörenden Rechten und darauf lebenden

Eigenleuten. Doch das Kloster Disentis übergab Hof und Kirche Pfäffikon,

wahrscheinlich um die Mitte des 13. Jh., dem Kloster St. Gallen. Mit
dem Niedergang dieses Klosters im 14. Jh. wurden die Herren von Landen-
berg aus dem Tößtal Hauptbesitzer des einstigen Königshofs und der Kirche,

aus denen sich das Dorf Pfäffikon entwickelte. Dieses kam immer mehr
unter den Einfluß der Grafen von Kiburg und ging 1424 mit der Grafschaft
an Zürich über. K. wendet sich eingehend der Frage des Grundbesitzes, den
Herrschaftsverhältnissen, der Verwaltung Pfäffikons nach dem Übergang
an Zürich zu und legt auch die wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse dar.

Ein besonderes Kapitel (IX) handelt von den kirchlichen Verhältnissen
im Spätmittelalter. Den Kollatoren, Pfründenstiftungen und Zehntrechten
widmet der Verfasser ein besonderes Augenmerk und kommt dann auf
einzelne Priester zu sprechen : Markus Tobler, Magister der freien Künste,

255



Leutpriester in Pfäffikon von 1494 bis 1508, und Rudolf von Tobel, Kaplan
des Blasiusaltares von 1483 bis 1509, dessen Laufbahn der Autor als Beispiel
für den sittlichen Niedergang eines großen Teils der Geistlichkeit vor der
Reformation schildert. Eine Liste der Leutpriester und Kapläne vor der
Reformation beschließt dieses Kapitel, während das folgende (X) die Baugeschichte
der Pfäffikoner Kirche mit einem Grundriß und einigen Skizzen darlegt.

Die Reformation fand in Pfäffikon durch Leutpriester Hans Wagner
Eingang. Dieser hat zwar anfänglich am Alten festgehalten, aber nach seiner
Gefangennahme im Mai 1525 und anschließenden Verhören in Zürich
bekehrte er sich doch zur neuen Lehre. Von den Bauernunruhen wie von der
Täuferbewegung wurde Pfäffikon nicht berührt.

Die Darstellung der Geschichte Pfäffikons von der Reformation bis zur
Mediation hatte Hermann Bringger (f) übernommen, und zwar nach thematischen

Gesichtspunkten : Zürcherische Verwaltung, Gemeindeorganisation,
Ahmend und Bürgerrecht, Kirche, Armenfürsorge, Schule, Landbau, Markt,
Handel und Gewerbe, Pestepidemie von 1688, Wehrdienst, während die
Begebenheiten vom Vorabend der Helvetik bis zum Bockenkrieg in einem
Kapitel zusammengefaßt sind. Die kirchlichen Zustände nach der
Reformation (Kapitel XV) finden eine eingehende Würdigung. Man erhält
Aufschluß über die Ausdehnung der Pfarrei, das Kirchengut und die kirchlichen
Ämter, doch gibt B. auch ein lebendiges Bild des kirchlichen Lebens : neben
den Sonntagsgottesdiensten war der Pfarrer auch zu Wochengottesdiensten
und zur Wochenpredigt am Dienstag verpflichtet ; überdies hatte er am
Sonntag klassenweise Kinderlehren mit Hausaufgaben zu erteilen. Einer
besonderen Pflege erfreute sich der Kirchengesang. Wie in andern reformierten

Kantonen erließ die staatliche Obrigkeit zahlreiche Mandate zur Förderung

sittlichen Verhaltens und gegen gewisse Unsitten wie Trinken, Karten-
und Würfelspiel, Fluchen, etc., konnte aber damit doch nicht alle unsittlichen

Auswüchse beseitigen.
In die Schilderung der Geschichte Pfäffikons im 19. und 20. Jhr. teilen

sich verschiedene Autoren nach thematischen Gesichtspunkten, wobei
P. Kläui die politische und landwirtschaftliche Geschichte übernommen hat.
Die Geschichte der Schulen und das Leben der Vereine werden dabei besonders

eingehend gewürdigt. In dem von Robert Gagg verfaßten XXVIII.
Kapitel über die Kirche im 19. und 20. Jh. kommt die Problematik einer zu

engen Verbindung von Kirche und Staat, wie sie noch zu Beginn des 19. Jh.
bestand, und die Tendenz der kirchlichen Behörde zur Geltung, sich immer
mehr auf die sogenannten kirchlichen Belange zu beschränken. Die mit dieser
Entwicklung verbundenen Schwierigkeiten werden nicht verschwiegen.
Besonders hervorheben möchten wir den Unterabschnitt k Von der Diaspora
zur Partnerschaft : die katholische Kirche ». Gehörten die Katholiken
Pfäffikons bis 1925 zur Pfarrei Wetzikon, so bilden sie seit diesem Jahr eine
eigene Pfarrei und besitzen seit zwei Jahren auch eine eigene Pfarrkirche.
Die sehr positive Bewertung dieser erfreulichen Entwicklung der katholischen

Pfarrei Pfäffikon findet ihren Ausdruck in der folgenden Äußerung des
Autors : « Eine echte Partnerschaft mit der reformierten Kirche, die sich
in gegenseitiger Aussprache und gemeinsamer Pastoration äußert, ist die

256



unserer Zeit gemäße Begegnung der großen christlichen Kirchen, wenn auch
alle Unterschiede keineswegs verwischt werden. Das Wachstum der katholischen

Gemeinde wirkt sich auch auf die Protestanten im Sinne einer
Vertiefung und Xeuformulierung des kirchlichen Standpunktes aus ».

Wir möchten von diesem Gemeinschaftswerk nicht Abschied nehmen
ohne einen Hinweis auf die zahlreichen, sehr schönen, in ihrer Art vielseitigen
und anschaulichen Bildtafeln. Der Heimatbuch-Kommission und dem
Chefredaktor, aber auch allen Mitarbeitern möchten wir für ihre Arbeit im Dienste
ihrer Gemeinde und dieses wohlgelungene Buch bestens danken.

Hellmut Gutzwiller

HINWEISE

Nikolaus Grass, Pfalzkapellen und Hofkirchen in Österreich. - Ein Beitrag
zur Rechtsgeschichte der Capella regia. SA. aus der Zeitschr. der Savigny-
Stiftung für Rechtsgeschichte, Kanon. Abt. Bd. 46 (Weimar 1960) p. 345-394 ;

Bd 47 (1961) p. 129-195. - Von den verfassungsgeschichtlichen und
diplomatischen Forschungen H. W. Klewitzs und J. Fleckenstein ausgehend, die
gezeigt haben, daß die Kapelle eine höfische Institution darstellt, deren
Angehörige u. a. auch bis zur zweiten Hälfte des 12. Jhs. die Kanzleiarbeit
besorgt haben, will G. den kanonistischcn Inhalt der Hofkapelle aufarbeiten.
Er gibt im wesentlichen eine genaue Übersicht über die Geschichte der
einzelnen Pfalzkapellen und Hofkirchen bis zum Ende des Absolutismus in den

heutigen österreichischen Bundesländern, wobei jedesmal besonderes
Gewicht auf das Verhältnis vom bischöflichen Ordinariat zur exemten Stellung
der königlichen oder landesfürstlichen Hofkapellen gelegt wird. Trotz der
außerordentlich knappen Darstellung werden wichtige Zusammenhänge
sichtbar, so z. B. die Streuung der Babenberger Flofkapellen, die mit der
politischen Ausbreitung des Geschlechts parallel läuft, so auch die Bedeutung
der habsburgischen capellae regiae, die als Symbol alter Sakralrechte des
Herrschers im Gegensatz zum Eigenkirchenwesen, das bereits im 12. Jh.
untergeht, bis an die Schwelle der Gegenwart ihre Funktion erfüllen.

Pascal Ladner

P. Paul Weissenberger : Die Kirchenbücher der Klosterpfarrei Neresheim als
heimatgeschichtliche Quelle Sonderdruck aus « Schwäbische Heimat »

Heft 6 (1962) u. H. 1-4 (1963). W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart. - P. Paul
Weissenberger : Die Giltregister der St. Blasiuspfarrei zu Bopfingen vom Jahre
1495 als heimatgeschichtliche Quelle Sonderdruck aus < Jahrbücher für
Statistik und Landeskunde von Baden-Württemberg, 8. Jahrgang 1. H. 23-41.
Hrsg. vom Statistischen Landesamt Baden-Württemberg, Stuttgart 1964. -
Die Aufsatzreihe von P. P. W. in der « Schwäbischen Heimat » hat, obwohl
sie der engeren Ortsgeschichte verpflichtet ist und ein breiteres Publikum
anspricht, interessante Aspekte. Schon die Pfarrei selber ist kirchenrechtlich

bemerkenswert : neben der von Weltpriestern betreuten Stadtpfarrei
entstand 1760 nach langen Auseinandersetzungen diese Klosterpfarrei für die

17 257



weltlichen Beamten und Angestellten der Abtei. Den Schweizer mag es
interessieren, daß der Abt dieser Zeit Benedikt Maria Angehrn (1755-1787) ein
Vetter des zu gleicher Zeit regierenden Abtes von St. Gallen Beda Angehrn
war. Von allgemeinem Interesse sind ferner die Ausführungen im
Zusammenhang mit dem Bau der berühmten von Martin Knoller ausgemalten
Klosterkirche. Mit dem Giltregister der Stadtkirche zum hl. Blasius in Bop-
fingen erschließt P. P. W. eine Quelle, die nicht nur für die Stadt- und
Familiengeschichte dereinstigen freien ReichsstadtBopfingen interessant ist. Das
Giltregister gibt einen Einblick in kirchliche Verhältnisse des Spätmittelalters

: Altaristen, Heiligenverehrung, religiöses Brauchtum. Im Anhang
findet sich neben dem Personen- und Familienregister eine Bibliographie
der Stadt Bopfingen, über die noch keine Gesamtdarstellung existiert.

P. Leo Ettlin, Sarnen

In der < Festschrift Beuron 1863-1963 » (Beuron, 1963) wird auch einem
Schweizer Mönch, der bei uns weithin unbekannt blieb, aber doch für die
Entwicklung der modernen Missionsgeschichte von nicht wegzudenkender
Bedeutung wurde, eine historisch solide und psychologisch tiefe Studie
gewidmet. Verfasser ist der Erzabt von St. Ottilien, P. Dr. Suso Brechter,
der gleichzeitig noch den Lehrstuhl für Missionswissenschaft an der Universität

München betreut. Heißt auch der Titel seiner Arbeit nur schlicht und
einfach : « Beurons Beitrag zur Gründung von St. Ottilien » (1. c. 231-267), so
ist doch ausschließlich der Gründer von St. Ottilien, P. Andreas Amrhein
(1844-1927) aus Gunzwil bei Beromunster Gegenstand der Untersuchung.
1870 trat der damals in Tübingen weilende Luzerner Theologe in Beuron ein
und zwar mit dem bereits klar ausgesprochenen Ideal, sich im Rahmen des
Benediktinerordens dem Werke der Weltmission zu widmen. 1872 zum Priester

geweiht und 1875 zur feierlichen Profeß zugelassen, suchte er sein Ideal,
zunächst ruhig und gelassen, dann aber immer stürmischer zu verwirklichen.
Die inneren Kämpfe und das zähe Ringen des missionsbegeisterten Mönches
mit dem zögernden Gründerabt Maurus Wolter wird an Hand der Beuroner
Archivbestände sorgfältig und kritisch dargestellt. Endlich, « nach 12-jähriger

Vorbereitung und 12jährigen Bitten», wie P. Andreas noch in einem
Rückblick 1922 bemerkt, erhielt er von seinem Abt die Erlaubnis, sich der
Propaganda zur Verfügung zu stellen und sich von den Gehorsamsbindungen

seinem Abte gegenüber zu lösen. Die Geschichte der opfervollen
Anfänge der Missionsbenediktiner in Reichenbach und St. Ottilien hat
der Gründer selbst noch in seinem hohen Alter zusammengefaßt. Erzabt
Suso Brechter druckt dieses Schreiben von 1922 hier erstmals ab (1. c. 253-

261). Bereits 1895 trat P. Andreas von seiner Gründung zurück. Im hohen
Alter von 84 Jahren starb er in der Stille von St. Ottilien. Daß er mit
seinen Grundideen Recht hatte, zeigte nicht nur die herrliche Blüte der
Missionsbenediktiner, die heute eine ansehnliche Kongregation inmitten des

Benediktinerordens ausmachen, sondern auch ihre erfolgreiche Missionsarbeit
in Afrika und Asien. - Bei den Beuronern selbst scheint eine gewisse Animosität

gegenüber den « Stiefbrüdern » immer noch nicht überwunden zu sein,
wie die Sätze von P. Virgil Fiala im geschichtlichen Überblick über die Ent-

258



Wicklung der Beuroner Kongregation durchblicken lassen : « Man kann sagen,
die Missionsbenediktinerkongregation ist wohl von einem Beuroner Pater
gegründet worden und hat manches von den Beuroner Gewohnheiten und
Konstitutionen übernommen, aber die Gründung ist ohne die Zustimmung
der Gründeräbte Maurus und Placidus Wolter erfolgt. Sie fühlten sich für
diese Aufgabe unseres Ordens noch zu schwach (Ein Jahrhundert
Beuroner Geschichte. I.e. 114) Joh. Beckmann

NEKROLOGE

t P. DR. LAURENZ KILGER O.S.B. (1890-1964)

Am 14. Mai 1964 wurde ein stiller, der historischen Forschung und der
Seelsorge lebender Priester von schwerem Leid erlöst. Still, wie er gelebt,
ist er aus diesem Leben geschieden. Und doch verdient sein Andenken auch
in dieser Zeitschrift festgehalten zu werden.

P. Laurenz Kilger, ein gebürtiger Münchener und Mitglied der Bcnedik-
tinerkongregation von St. Ottilien, kam bereits 1910 zum Studium der
Philosophie und Theologie nach Münster in Westfalen, wo Prof. Dr. Jos. Schmidlin

gerade mit dem Auf- und Ausbau der kath. Missionswissenschaft begonnen

hatte. Über 50 Jahre blieb er der jungen Disziplin, zumal für die
missionsgeschichtlichen Belange, die damals noch ganz im Argen lagen, aufs engste
verbunden. Der Missionsgeschichte ist seine These gewidmet, mit welcher er
im Jahre 1916 den Doktorgrad in der Theologie erwarb. Sie galt der « ersten
Mission unter den Bantustämmen Ostafrikas» (Münster 1917) und war
speziell auf die Gestalt des Protomartyrers im südlichen Ostafrika, P. Gon-
salvez da Silveira S.J. (fl561) ausgerichtet. P.Robert Streit OMI, der
Bahnbrecher der Missionsbibliographie und Kenner der missionarischen
Vergangenheit, schrieb dazu : « Was wir zur Stunde brauchen, um in der
Missionswissenschaft vorwärts zu kommen, das sind ihre Pioniere, die stillen,
geduldigen, unverdrossenen Forscher und Arbeiter. Zu ihnen darf P. Laurenz
Kilger gezählt werden. Er hat keine Mühe gescheut, durch den Wust der
Überarbeitungen und Übersetzungen zu dem Wortlaut der ersten Quellen
vorzudringen, und er kann von Erfolg sprechen, soweit ein solcher bei dem
mangelhaften Stand unserer missionswissenschaftlichen Archivforschung
möglich war »

Mit diesen Worten P. Streits ist auch bereits die kommende
missionsgeschichtliche Arbeit P. Kilgers gekennzeichnet. Sein ¦< Ceterum censeo » blieb

1 Zeitschrift für Missionswissenschaft VIII. (Münster 1918), 150

259


	Rezensionen = Comptes rendus

