
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 58 (1964)

Artikel: L'administration des sacraments dans la liturgie lausannaise de la fin du
moyen âge

Autor: Bavaud, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEORGES BAVAUD

L'ADMINISTRATION DES SACREMENTS

DANS LA LITURGIE LAUSANNAISE
DE LA FIN DU MOYEN AGE

Le premier rituel imprimé du diocèse de Lausanne date de 1500 l.

Il transcrit les textes liturgiques utilisés pour l'administration de

trois sacrements : le baptême, l'extrême-onction, le mariage 2. En recourant

encore à d'autres sources (missels, constitutions synodales), nous

pouvons décrire quelque peu la vie sacramentelle de notre diocèse avant
la Réforme.

l'administration du baptême

a) DeuxJormulaires différents, l'un pour les garçons, l'autre pour les filles.

D'après le rituel romain actuel, l'Eglise utilise le même texte
liturgique pour baptiser les enfants garçons ou filles. Tel n'était pas le cas

dans notre diocèse avant la Réforme. Nous lisons, en effet, dans le rituel
de 1500, ces deux titres :

Incipit ordo ad baptisandum pueros masculos tantum 3.

Sequitur baptismale filiarum ad aquas baptisandum 4.

1 Mgr Marius Besson, L'Eglise et l'imprimerie dans les anciens diocèses de

Lausanne et Genève jusqu'en 1525. Genève 1937, t. I, pp. 407-415. Ce rituel porte le
titre de Manuale. Il existe une seconde édition datant de 1508-1510. Ibidem,
pp. 415-421. Elle est identique à la première sauf sur un seul point : elle ne contient
pas l'exhortation intitulée La Médecine de l'âme attribuée à Jean Gerson.

2 II contient aussi des textes employés pour la visite des malades et la prière pour
les morts. On trouve également des formules de bénédiction.

3 Fol. VIV. Nous citons d'après l'édition de 1508-1510, celle de 1500 n'ayant pas
de numérotation.

1 Fol. XI'.

211



Pourquoi deux formulaires distincts pour chaque sexe La raison,
nous la découvrons dans l'ordo du baptême des adultes tel que le contient
encore le rituel romain actuel. Il prévoit, en effet, une cérémonie d'exorcisme

différente pour les hommes et les femmes x. Dans l'Eglise ancienne,
cette partie de la liturgie baptismale formait ce que l'on appelait les

scrutins (de scrutare pénétrer). Ces rites « appliquaient aux candidats
l'action transformante de Dieu 2 » en éloignant Satan des catéchumènes.

Or, déjà dans le Sacramentaire gélasien, « il y a deux formulaires
distincts pour les hommes et les femmes, ce qui fait au total six exor-
cismes, comportant toujours à leur tour un double élément : après s'être
adressé à Dieu pour lui demander son secours, le ministre se retourne
vers le démon pour le sommer de « reconnaître le jugement porté contre
lui3 ». Les événements bibliques évoqués dans ces prières ne sont pas
les mêmes dans le formulaire des hommes et celui des femmes. Par
exemple, le deuxième scrutin pour les femmes évoque la délivrance de

Suzanne des machinations des vieillards ; le troisième scrutin pour les

hommes rappelle la délivrance par Jésus de Pierre qui s'enfonce dans
les eaux tandis que le troisième scrutin réservé aux femmes mentionne
la guérison de l'aveugle-né et la résurrection de Lazare.

Or, le rituel de Lausanne a gardé pour le baptême des enfants cette
tradition qui remonte au Gélasien : les formules des exorcismes (ou

scrutins) sont différentes pour chacun des sexes 4.

Une nouvelle rubrique du « manuel » Iausannais nous est expliquée

par le rituel romain. En effet, dans notre diocèse, les garçons étaient
placés du côté droit de la personne qui les portait.

Statuentur autem ad dexteram deferentis 5.

Au contraire, les filles doivent être à gauche :

Sed filie debent appropinquari in sinistro latere deferentis 6.

Or, dans l'ordo du baptême des adultes tel que nous le transmet le

rituel romain, nous lisons une rubrique analogue :

Et si sunt plures, mares et fœminae, Uli ad dexteram sacerdotis, hac

vero ad sinistram statuantur ".

Cf. R.R., t. II, c. 4, n. 16-27.
R. Béraudy, L'initiation chrétienne, dans A. G. Martimort, L'Eglise en prière,
Introduction à la liturgie, Paris 1961, p. 523.

Béraudy, étude citée, p. 531.
Fol. VIP- et Fol. XII'.
Fol. Viv.
Fol. XI'.
R.R., t. IL c. 4. n. 5.

212



b) Autres particularités du rituel baptismal Iausannais.

Seul le texte des trois exorcismes diffère dans l'ordo masculinorum et
l'ordo filiorum. Les particularités que nous allons mentionner maintenant
sont communes aux deux formulaires.

1. Dans le rituel romain actuel, le futur chrétien interrogé par le

prêtre demande la foi. Dans la liturgie lausannaise, c'est le baptême qui
est désiré explicitement.

Voici d'ailleurs cet interrogatoire par lequel commence la cérémonie.

Le prêtre pose les questions en langue vulgaire : vulgari sermone 1 :

Q. Esine filius vel filia Est-ce un garçon ou une fille
0. Quidpetit nostre matri sancte ecclesia? Que demande-t-il à notre Mère

la sainte Eglise
R. Baptismum. Le baptême.
Q. Quod erit nomen suum Quel sera son nom

On trouve dans Martène 2 un interrogatoire analogue (extrait d'un
antique rituel de Limoges).

2. Suit immédiatement la signation du front avec la formule : Accipe
signaculum Dei, in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Amen. La
signation va se poursuivre sur les yeux, les oreilles, les narines, la poitrine,
les épaules, la bouche. Le texte liturgique est le même que celui que
nous transmet Martène d'après un missel de Remiremont3 (à une
variante près : ut credas in eum au lieu de ut credas in eo).

Immédiatement avant cette signation des principales parties du corps,
est intercalé un exorcisme qui, actuellement, se prononce, dans la liturgie
baptismale des enfants, après la réception du sel 4.

3. Suit l'oraison Omnipotens sempiterne Deus 5 avec cependant une
finale différente telle qu'on la trouve dans Martène, d'après unmanuscrit
de Tours G. La signation recommence avec la prière Preces nostras (selon
la variante du manuscrit de Tours qui vient d'être nommé).

1 Fol. Viv.
2 De antiquis Ecclesiae rilibus. Lib. I, c. I, art. 8, ordo 17 ; édit. Rouen 1700, t. I,

p. 204. Nous citerons toujours cette édition.
3 Lib. I, c. I, art. 7, ordo 6 ; t. I, p. 43.
4 « Exi ab eo Sathana. Da honorem Deo vivo et vero, da honorem Jesu Christo

Filio ejus et Spiritui Sancto et recede ab hoc famulo Dei N. » On retrouve la
formule Da honorem... dans R. R., t. II, c. 2, n. 7.

'- R.R., t. II, c. 2, 5.
6 Lib. I, c. I, art. 7, ordo 4 ; t. I, p. 39.

213



4. Une dernière oraison précède le don du sel. C'est la prière Deus qui
humani generis, utilisée autrefois dans le rite de l'inscription du nom 1.

Elle a été gardée par l'ordo adultorum du rituel romain z.

Le don du sel s'accomplit selon les mêmes prières que l'on récite de

nos jours 3 (avec quelques petites variantes de style). Il manque seulement

le souhait du prêtre : Pax tibi.
5. Suivent les exorcismes dont nous avons parlé au paragraphe a).
6. Avant la profession de foi, nous lisons l'oraison Aeternam acjustissi-

mam pietatem 4 avec la finale : ut aptus sit ad percipiendam gratiam
baptismi tui.

Aussitôt après, est proclamé le texte de l'Evangile de saint Matthieu
qui évoque la scène de Jésus accueillant les enfants (19, 13-15). Martène
nous transcrit le texte du manuscrit de Remiremont qui possède également

le même Evangile 5. (Cf. également le rituel de Caen de 1614 6.)

7. Dans le rituel romain, la récitation du Pater suit celle du Credo '.
Dans le Manuale de Lausanne, c'est l'inverse qui se réalise. A la suite
du Notre Père, on a ajouté l'Ave Maria selon cette formule abrégée :

Ave Maria gratia plena, Dominus tecum. Benedieta tu in mulieribus et

benedictus fructus ventris tui Jesus. Virgo mater Dei ora pro nobis pecca-
toribus. Amen 8.

Un manuscrit du couvent de Sainte-Geneviève à Paris, écrit pour le

diocèse de Troyes, transmet également la mention de l'Ave Maria à réciter s.

8. L'exorcisme qui suit dans le rituel Iausannais se trouve actuellement
dans l'ordo réservé au baptême des adultes : Nec te latet, Satana 10.

9. La cérémonie par laquelle le prêtre touche les oreilles et les narines
de l'enfant avec sa salive est décrite dans la rubrique d'une manière

quelque peu grossière : Hic sacerdos Jaciat sputum super manum : « Ici,
que le prêtre fasse un crachat sur sa main » u.

1 Béraudy, L'initiation chrétienne, ouvrage cité, p. 531.
« R.R., t. II, c. 4, n. 11.
» R.R., t. II, c. 2, n. 6-7.
4 R.R., t. II, c. 2, n. 9.
6 Lib. I, c. I, art. 7, ordo 6, t. I, p. 44.
• Lib. I, c. I, art. 18, ordo 19, t. I, p. 212.
7 R.R., t. II, c. 2, n. 11.
8 Fol. IX'.
• Martène, lib. I, c. I, art. 7, ordo 10; t. I, p. 49. Cf. également lib. I.c.I, art. 18,

ordo 17, t. I, p. 206. (Manuscrit de Limoges).
» R. R., t. II, c. 4, n. 33.
11 Même mention grossière dans Martène, lib. I, c. I, art. 18, ordo 17, t. I, p. 206 :

« Mox expuat presbyter in suam palmam sinistram. »

214



10. Ensuite, le prêtre demande de renoncer à Satan. La formule Et
omnibus pompis ejus précède l'expression Et omnibus operibus ejus.

11. L'entrée à l'église s'accomplit pendant que le prêtre déclare : Intra
in gaudium Domini tui1. L'onction avec l'huile des catéchumènes s'accomplit

avec cette formule : Et ego te linio oleo salutis in pectore et inter scapulas

in Christo Jesu Domino nostro. Pax tibi in vitam aeternam. Amen 2.

12. La profession de foi s'accomplit selon la formule du rituel romain.
Mais auparavant, on pose la question : Quid vocaris? 3

Avant de baptiser l'enfant, le prêtre demande trois Jois son nom : Et

interroget ter nomen pueri ; puis, il pose ces deux questions : Quid petis
R. Baptismum. Vis baptisari? R. Volo.

13. L'onction de la tête de l'enfant après le baptême s'accomplit avec

la formule du rituel romain : Deus omnipotens * (avec une variante :

Ipse te liniat... in vertice).
14. La réception du « chrémeau »5 et du cierge est accompagnée des

prières du rituel romain (avec de petites variantes).
15. Enfin la cérémonie s'achève devant l'autel. Le prêtre lit le prologue

de l'Evangile de saint Jean avec l'oraison que l'on trouvera dans

Martène 6. Nous avons tenu à citer souvent cet auteur pour rapprocher
la liturgie lausannaise des textes connus déjà des spécialistes.

c) Baptême par immersion ou ablution?

Le rituel de 1500 déclare clairement que le prêtre verse l'eau sur la
tête de l'enfant: Tune baptiset eum... ponendo aquam supra caput '.
Mais dans un missel manuscrit de la bibliothèque cantonale de Fribourg,
nous lisons cette rubrique dans l'une des pages consacrées à la Vigile
pascale 8 : « Tune nominet sacerdos infantem et dicat : Et ego te baptiso

Se trouve éaglement dans Martène, lib. I, c. I, art. 18, ordo 17. t. I. p. 206.
Formule analogue (avec quelques variantes) dans Martène, t. I, p. 206.
Même question dans Martène, t. I, p. 206.
R.R., t. II, c. 2, n. 23.
Chrismale en latin. Fol. Xv ; on a écrit crismale. Voir plus loin des indications
données par les Constitutions synodales du diocèse.
Lib. I, c. I, art. 18, ordo 17, t. I, p. 207. « Omnipotens sempiterne Deus, qui
regenerasti hunc famulum tuum et aqua ex Spiritu Sancto, quique dedisti ei remis-
sionem omnium peccatorum : tribue ei continuam et longam sanitatem ad cogno-
scendam virtutis tuae veritatem. » Le Manuale de Lausanne possède cette
variante : « et longevam vitam ad cognoscendum unitatis tuae veritatem. ¦
Fol. Xv.
Il s'agit du manuscrit : L 156. D'après le chanoine Fontaine, ce missel, qui
contient la liturgie lausannaise, ne peut pas dater d'après 1447. On a transcrit,

215



in nomine Patris et mergat semel, et Filii et mergat bis et Spiritus
Sancti et mergat ter 1. » Un manuscrit analogue conservé au couvent des

Cordeliers de Fribourg transcrit cette formule plus exacte : « Mergat
semel..., mergat secundo..., mergat tertio2.» «Qu'il le plonge pour la
première fois... la seconde fois... la troisième fois. » Ainsi, ces deux missels

(XIVe-XVe siècles) et le rituel manuscrit de Lausanne V1168 manifestent
qu'à l'époque où ils ont été rédigés, on recourait encore au baptême par
immersion. En revanche, en 1500, cette pratique était déjà remplacée

par l'ablution.

d) La communion des nouveau-nés

En Orient, on donne la communion eucharistique aux enfants qui viennent

d'être baptisés. En Occident, cette coutume disparut au moment où

la communion sous les deux espèces tomba en désuétude (XIIIe siècle) 3.

Cependant les deux missels manuscrits dont nous avons parlé ont gardé
cette rubrique : Communicet eum [infantem] sacerdos corpore Christi et

sanguine si mos tunc hujusmodi Juerit in parochia. « Que le prêtre
communie l'enfant au corps et au sang du Christ, si la coutume existe dans

la paroisse. » 4

Le rituel manuscrit de Lausanne V 1168 (p. 15T) a cette rubrique :

Hic communica eum.

e) L'imposition du chrémeau.

Lorsque l'enfant a été baptisé, le prêtre impose à l'enfant le chrismale 5.

Ce terme a été traduit en français par le mot chrémeau. Les Constitutions

synodales de l'évêque Georges de Saluces promulguées en 1447 et imprimées

par son successeur Aymon de Montfalcon en 1494 6, précisent que

à l'occasion de la Vigile pascale, les principales cérémonies baptismales. Elles
correspondent à celles du rituel de 1500, mais les rubriques sont moins détaillées.

1 Fol. 82v. Un rituel manuscrit du XVe siècle conservé à la Bibliothèque cantonale
de Lausanne (V 1168), contient cette rubrique : mergat semel, iterum mergat, item
mergat.

2 II s'agit du manuscrit N° 7, fol. 150'.
3 R. Béraudy, L'initiation chrétienne, ouvrage cité, p. 565.
4 L. 156 a transcrit ecclesia au lieu de parochia.
5 Dans ce paragraphe, nous transcrivons ce que nous avons écrit dans l'article :

Quelques aspects de la vie sacramentelle et liturgique du diocèse de Lausanne à la fin
dv. moyen âge, dans Folklore suisse, 48" année, 1958, N" 4, pp. 53-59.

e Voir Mgr Marius Besson, L'Eglise et l'imprimerie..., t. II, pp. 9-16.. En 1523,
Sébastien de Montfalcon promulgue de nouvelles Constitutions synodales.
Cf. O. Perler, Les Constitutions synodales de Sébastien de Montfalcon, évêque de

Lausanne (1523), dans Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 37 (1943),

pp. 225-235. Voir également Mgr Besson, ouvrage cité, t. Il, pp. 16-21.

216



les chrismalia doivent être « propres, neufs, grands et larges, de telle
sorte qu'ils puissent entourer totalement l'enfant, afin que le saint chrême

ne touche pas les autres linges »1. On pourrait croire, d'après ce texte,
que le chrémeau enveloppait tout le corps du baptisé. Mais la rubrique
des missels précise : Deinde ponat sacerdos chrismale super caput pueri 2.

Seule donc la tête est entourée par le chrismale dans le but de protéger
le saint chrême de toute profanation. (De nos jours, la partie du corps
qui a reçu l'onction est essuyée aussitôt après le rite.) L'enfant devait
garder plusieurs jours le chrémeau qu'il n'était pas permis d'utiliser à

des usages profanes. Les Constitutions synodales poursuivent en effet :

«Que les mères ne les retiennent pas chez elles (les chrémeaux), mais

qu'elles les apportent à l'église lorsque le temps de leur accouchement
est terminé ; elles entendront la messe et les chrémeaux ne doivent être
utilisés qu'à l'usage de l'église (in usibus ecclesiae), à cause du respect

que l'on doit manifester au sacrement de baptême. »

f) Le problème des parrains

Les Constitutions synodales constatent que dans de nombreux endroits
« une multitude d'hommes et de femmes » mettent leur main sur l'enfant
au moment du baptême et par le fait même deviennent parrains ou
marraines 3. L'Evêque est obligé d'intervenir et déclare, en menaçant
les coupables de la peine d'excommunication, que deux ou au maximum
trois personnes peuvent imposer leur main à l'enfant.

g) La foi en la nécessité du baptême

L'Evêque rappelle aux laïcs qu'ils doivent baptiser un enfant en
danger de mort. Les Constitutions synodales indiquent la formule en
langue vulgaire. Nous la transcrivons telle quelle : « Je te baptize en

non du pere et du filz et du sant experit. » 4 Un enfant mort sans

baptême n'étant pas enseveli en terre bénite, certains parents se rendaient
en pèlerinage à un sanctuaire (en particulier à Notre-Dame de Tours
près de Payerne) dans l'espoir d'obtenir une résurrection temporaire de

l'enfant, afin de pouvoir le baptiser. L'évêque Sébastien de Montfalcon
blâme les prêtres qui parlaient inconsidérément de ces « miracles ». Il

Fol. 4'. Cf. Cabrol et Leclercq, Did. d'arch. chrét. et de lit., t. III, col. 1480,
art. Chrismale. Martène, lib. I, c. I, art. 15, N° 6, t. I, pp. 139-140.
Rubrique analogue dans le rituel de 1500.
Fol. 4'.
Fol. 3v.

217



déclare que lui seul et ses Vicaires généraux ont le droit de porter un
jugement sur ces faits extraordinaires l.

l'administration de la confirmation

Le rituel de 1500 ne parle pas de ce sacrement. En revanche, les deux
missels manuscrits nous donnent cette rubrique : Si episcopus praesens

fuerit, confirmari oportet 2. « Si l'Evêque est présent, il faut confirmer. »

Donc l'enfant recevait ce sacrement avant l'âge de raison, si l'Evêque
lui-même assistait à la cérémonie du baptême. On restait fidèle autant
que cela était possible à la tradition ancienne qui unissait intimement
baptême et confirmation.

Le chanoine Fontaine, en lisant nos missels 3, suggère cette hypothèse.

Comme aucune formule n'indique une chrismation, il en conclut

que la matière de ce sacrement n'était pas l'onction du saint chrême,
mais seulement l'imposition des mains. En effet, la seule prière citée est

l'oraison Omnipotens sempiterne Deus, qui regenerare dignatus es*... Ce

même problème n'a pas échappé à Martène 6. Il suppose que lorsque
l'Evêque était absent, le prêtre récitait l'oraison Omnipotens sempiterne
Deus, tout en sachant bien que la confirmation n'était pas donnée à

l'enfant. Cette solution ne nous apparaît pas convaincante car nos missels

semblent contenir l'oraison Omnipotens sempiterne Deus uniquement pour
le cas où l'Evêque serait présent (voir la rubrique citée plus haut). Il
faut donc admettre ou bien que l'hypothèse du chanoine Fontaine est

exacte, ou bien que la description du rite est incomplète 6.

Les Constitutions synodales prescrivent que les enfants confirmés
doivent porter, au moins pendant trois jours, un bandeau sur le front.
Il ne sera enlevé que par un prêtre qui lavera les fronts des confirmés
avec de l'eau et du sel. Le bandeau peut être brûlé et les cendres imposées

aux fidèles un jour de jeûne (spécialement le mercredi des cendres) 7.

1 O. Perler, artici ecité, p. 232. Signalons que le rituel de Lausanne V 1168 contient
un ordo ad baptizandum infirmum infantem qui correspond à celui que nous donne
Martène, lib. I, c. I, art. 18, ordo 10, t. I, p. 187.

2 L. 156, fol. 82' et cord. 1, fol. 150'.
3 Dans l'introduction qu'il consacre à L. 156 (reliée avec le manuscrit).
4 R. Béraudy, ouvrage cité, p. 560.
5 Lib. I, c. II, art. 3, No 6-9, t. I, pp. 244-246.
6 La fin de l'oraison Omnipotens se termine par ces mots : signa eum signaculo

sanctae crucis in vitam aeternam. Peut-être à ce moment, l'évêque faisait-il une
onction.

7 Cf. Martène, lib. I, c. II, art. 3, N° 14-16, t. I, pp. 247-248.

218



L ADMINISTRATION DU SACREMENT DES MALADES

Dans le rituel Iausannais de 1500, le rite de l'onction des malades est

précédé de prières proposées pour la visite des « infirmes »l.
1. La visite commence par la récitation de psaumes précédés et suivis

d'antiennes. Dans notre diocèse, la liste de ces prières bibliques correspond

exactement à celle que donne Chavasse dans son étude Prière pour
les malades et onction sacramentelle 2.

2. Suit une litanie des saints qui contient des noms absents de notre
litanie actuelle dans le rite romain. On invoque par exemple saint
Georges, saint Maurice et ses compagnons, saint Marius, saint Théodule,
saint Gall, saint Colomban 3. La litanie se termine par une série
d'invocations en faveur du malade. On demande pour lui principalement la
rémission des péchés, la délivrance des attaques du démon, le don de

la paix et de la gloire.
3. Avant la récitation du psaume 40, le prêtre lit l'oraison Omnipotens

sempiterne Deus qui sacerdotibus 4...

Suit une série d'oraisons :

Omnipotens sempiterne Deus, quaesumus immensam pietatem tuam 5...

Oremus Dominum nostrum Jesum Christum6...
Deus qui famulo tuo EzechieW...

Respice Domine famulum tuum 8...

Deus qui facturae tuae 9...

Deus qui humano generi et salutis remedium 10...

Virtutum caelestium Deus 11...

Domine sancte, Pater omnipotens 12...

1 Fol. xvv.
2 Dans A. G. Martimort, L'Eglise en prière. Introduction à la liturgie, p. 592.
3 Cf. notre bref article : Les Litanies des saints dans le rite Iausannais, dans La

Semaine catholique de la Suisse romande, 88e année, 1959, N° 17, pp. 259-261.
4 Voir Martène, lib. I.c.VII, art. 4, ordo 28, t. II, p. 229. L'oraison, dans

Martène, commence par l'expression Omnipotens et misericors Deus.
s Martène, lib. I.c.VII, art. 4, ordo 1, t. II, p. 117. Nous ne mentionnons pas les

variantes.
« Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 127.
' Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 126.
8 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 126.
' Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 129.

10 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 129.
11 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 129.
12 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 130.

219



4. Une rubrique interrompt la série des oraisons. Le prêtre doit demander

au malade s'il veut se confesser.

Les oraisons suivantes implorent la miséricorde divine pour l'infirme
repentant.

Exaudi, Domine preces nostras et tibi confitentium 1...

Praeveniat hunc famulum 2...

Adesto Domine supplicationibus nostris et me qui etiam misericordiam
tuam 3...

Adesto Domine supplicationibus nostris nec sit ab hoc famulo 4...

Domine Deus noster qui in offensione nostra 5...

Praesta quaesumus Domine huic famulo tuo 6...

Deus humani generis benignissime conditor 7...

Dominus fesus Christus, qui dixit diseipulis suis 8...

Suit cette formule d'absolution : A bsolutionem, indulgentiam et remis-
sionem omnium peccatorum et gratia Sancti Spiritus et spatium verae

poenitentiae tribuat tibi omnipotens Dominus. Amen.
Le prêtre donne la communion au malade en prononçant ces mots :

Corpus Domini nostri fesu Christi prosit animae tuae et corpori tuo in
vitam aeternam. Amen.

Suit l'oraison Propitietur tibi Dominus 9...

5. Alors débute le rite de l'onction.
Il s'inaugure par l'oraison qui fait allusion au texte de saint

Jacques 5, 14-15 10. Ensuite, commencent les onctions.
Chavasse a montré que l'on rencontre trois types de rituels. Dans le

premier, on ne fait pas correspondre une formule propre à chaque onction.
Dans le second, à chaque onction correspond une formule, mais
indicative: Ungo oculos tuos... Dans le troisième, à chaque onction correspond

une formule, mais deprecative : Per istam unetionem... indulgeat tibi
Dominus n. Or, notre rituel de 1500 appartient à la fois au deuxième et
troisième type.

1 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 13, t. II, p. 173.
2 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 13, t. II, p. 173.
3 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 9, t. II, p. 142.
4 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 19, t. II, p. 197.
5 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 9, t. II, p. 143.
6 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 9, t. II, p. 142.
' Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 9, t. II, p. 142.
8 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 11, t. II, p. 159.
9 Martène, lib. I, c. VU, art. 4, ordo 9, t. II, p. 150.

10 R.R., t. V, c. 2, n. 12. Dans notre rituel de 1500, la finale est différente.
11 Etude citée. L'Eglise en prière..., pp. 584-587.

220



En effet, la première onction (sur le front) est accompagnée de cette
formule : In nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Amen. Ungo te

oleo sancto ut per hanc unctionem accipias plenam peccatorum tuorum
remissionem, ita ut per eandem unctionem et suam piissimam misericordiam,

indulgeat tibi quidquid deliquisti per superbiam. Amen.
Suivent d'autres onctions accomplies avec la formule : Per istam

unctionem et suam piissimam misericordiam, indulgeat tibi Dominus

quidquid deliquisti...

a) per visum. Amen (yeux).
b) per auditum. Amen (oreilles).
c) per odoratum. Amen (narines).
d) per locutionem. Amen (bouche).
e) per gustum. Amen (gorge).

f) per illicitas cogitationes. Amen (poitrine).
g) per ardorem libidinis. Amen (nombril)1.
h) per tactum manuum. Amen (mains).
i) per incessum pedum. Amen (pieds).

En revanche, dans le manuscrit de Lausanne V 1168, nous avons un
formulaire appartenant au deuxième type décrit par Chavasse. La
première onction a lieu sur les épaules ; suivent les onctions sur les yeux,
les oreilles, les narines, les lèvres, les mains, les pieds 2.

6. Après les onctions, le prêtre récite une série d'oraisons.
Les deux premières se trouvent dans l'ancienne liturgie de la

réconciliation poenitentis ad mortem.
Deus misericors, Deus clémens, Deus qui secundum multitudinem 3.

Majestatem tuam, Domine supplices deprecamur 4.

Les cinq oraisons qui suivent se retrouvent dans Martène exactement

dans le même ordre 5
:

Dominus fesus Christus...
Benedicat te Deus pater. Amen. Sanet te Dei Filius...
Benedicat te Deus caeli. Amen...
Benedicat te Deus Pater qui in principio...

1 Cf. Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 20, t. II, p. 202.
2 Cf. Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 14, t. II, p. 181. Les formules de V 1168

correspondaent en substance à celles de cet ordo.
3 Martène, lib. I. c. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 131. Lib. I, c. VI, art. 7, ordo 12,

t. II, p. 80. Voir Chavasse, étude citée, pp. 582-583.
4 Ibidem.
5 Lib. I, c. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 130.

221



Benedicat te Deus pater. Amen. Custodial te fesus...
La cérémonie se termine par l'oraison :

Omnipotens sempiterne Deus criminum absolutor 1...

l'administration du sacrement de mariage

1. Le rituel de 1500 nous transcrit un Modus faciendi sponsalia 2. Il
débute par la bénédiction de l'anneau.

Creator et conservator humani generis, datorque gratiae spiritalis,
omnipotens Deus : mitte Spiritum Sanctum Paraclitum super hunc anulum au-
reum vel argenteum et super eos qui eum accepturi sunt. In nominePatris3...

2. Ensuite le prêtre prononce cette déclaration devant les futurs
époux et le peuple :

Mariage se dénonce à notre mère sainte Eglise pour la quarte fois entre
N. et N. ; par quoi s'il y a nul qui sache chose par quoi le dit mariage ne
se puisse accomplir qu'il le dise devant qu'on procède plus avant; car
après ne serait pas de croire (sic) mais demeurerait excommunié 4.

3. Le prêtre demande ensuite aux conjoints leur consentement.
N. veux-tu N. ici présente pour ta loyale femme et épouse comme Dieu

et sainte Eglise l'ont ordonné et la sainte Eglise de Rome le conferme

(confirme) 5.

Le même consentement est demandé à l'épouse.
4. Une nouvelle rubrique précise que le prêtre prend l'anneau, le place

entre les trois doigts de la main droite de l'époux 6
; cette main, qu'il la

prenne ainsi que la main gauche de l'épouse en disant à l'époux :

Dis après moi. fe N. prens N. pour ma loyale femme et épouse comme
Dieu et notre mère sainte Eglise l'ont ordonné et la sainte Eglise de Rome
le conferme.

1 Martène, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 12, t. II, p. 170. Le rituel transmet ensuite
la Commendatio animarum. Mais cette expression désigne l'office des défunts et
non pas les prières dites sur le mourant.

2 Fol. XLVI'.
3 Cf. Martène, lib. I, c. IX, art. 5, ordo 12, t. II, p. 641. La finale est différente.
4 Nous avons modernisé l'orthographe. On trouve des textes analogues dans

Martène, les formules étant variables. Par exemple lib. I, c. IX, art. 5, ordo 9,
t. II, p. 633.

5 Allusion à Rome dans Martène, lib. I, c. IX, art. 5, ordo 12, t. II, p. 641 :

¦ Je Pierre N., épouse toi Jeanne N. ainsi que Dieu, la loi, la sainte foi catholique
et la sainte Eglise de Rome le commande. »

* La suite explique cette rubrique qui n'est cependant pas exacte, car le prêtre
placera l'anneau sur quatre doigts.

222



Au nom du Père (et le prêtre place l'anneau sur le pouce).
Et du Fils (et le prêtre place l'anneau sur l'index).
Et du Saint-Esprit (et le prêtre place l'anneau sur le doigt du milieu).
Amen (et le prêtre place l'anneau sur l'auriculaire, en latin in medico).
Alors le prêtre le laisse à cet endroit : et ibi dimittat1.

5. Le rituel transcrit ensuite la prière qu'actuellement le prêtre récite

après le Pater de la messe de mariage : Deus qui potestate virtutis tuae...
Mais les deux missels manuscrits dont nous avons parlé transmettent
cette même oraison sous forme de préface. La rubrique précise : «

Sponsalibus factis, ducantur in ecclesiam ; flexis genibus ante sanctum altari,
operiantur pallio figurante copulam indissolubilem et se ad sancta
sanctorum inclinantes benedictionem percipiant. » 2 Ainsi les époux sont
couverts par un voile pendant le chant de cette préface.

Il s'agit du rite de la velatio dont l'origine est très ancienne 3. D'autre

part, la rubrique laisse entendre que l'échange des consentements a eu
lieu en dehors de l'église, puisque la préface sera chantée après que les

époux ducantur in ecclesiam. Le contrat avait lieu ordinairement a à la

porte dc l'église, à la face de la maison de Dieu 4 ».

En conclusion, nous devons reconnaître que le rituel Iausannais de la

fin du moyen âge s'inscrit facilement dans les traditions liturgiques de

notre Occident. Les nombreuses citations du De antiquis Ecclesiae

ritibus de Martène le prouvent suffisamment. Cependant, la liturgie
acramentelles de Lausanne possède ses particularités propres (l'ordre des

oraisons n'est pas toujours celui que nous transmet Martène, et certaines
formules ont une réelle originalité).

Certes, pour porter des conclusions définitives, de nouvelles comparaisons

seraient nécessaires (par exemple avec les rituels des diocèses

voisins). Mais il fallait d'abord analyser pour elle-même la liturgie
sacramentelle de notre diocèse vers 1500.

1 Martène donne plusieurs exemples de cette coutume. Voir par exemple lib. I,
c. IX, art. 5, ordo 13, t. II, p. 644. Mais l'anneau est laissé au doigt du milieu.

2 L. 156, fol. 199v (avec une faute manifeste : copulam dissolubilem) et cord. 7,

fol. 339V.
3 P. Jounel, Le mariage, dans Martimort, L'Eglise en prière, pp. 596-599.

Martène, lib. I, c. IX, art. 5, ordo 10, t. II, p. 636.
4 P. Jounel, p. 603. Cf. Martène, lib. I, c. IX, art. 5, ordo 2, t. II, p. 616.

223


	L'administration des sacraments dans la liturgie lausannaise de la fin du moyen âge

