Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 58 (1964)

Artikel: L'administration des sacraments dans la liturgie lausannaise de la fin du
moyen age

Autor: Bavaud, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-128832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORGES BAVAUD

IPADMINISTRATION DES SACREMENTS
DANS LA LITURGIE LAUSANNAISE
DE LA FIN DU MOYEN AGE

e premier rituel imprimé du diocese de Lausanne date de 1500 1.

Il transcrit les textes liturgiques utilisés pour ’administration de

trois sacrements : le baptéme, I’extréme-onction, le mariage 2. En recou-

rant encore a d’autres sources (missels, constitutions synodales), nous

pouvons décrire quelque peu la vie sacramentelle de notre diocése avant
la Réforme.

L'ADMINISTRATION DU BAPTEME

a) Deux formulaires différents, l'un pour les gargons, ' autre pour les filles.

D’aprés le rituel romain actuel, I’Eglise utilise le méme texte litur-
gique pour baptiser les enfants gargons ou filles. Tel n’était pas le cas
dans notre diocése avant la Réforme. Nous lisons, en effet, dans le rituel
de 1500, ces deux titres :

Incipit ordo ad baptisandum pueros masculos tantum 3.

Sequitur baptismale filiarum ad aquas baptisandum *.

1 Mgr MaRr1us BessoN, L'Eglise et 'imprimerie dans les anciens diocéses de Lau-
sanne et Genéve jusqu’en 1525. Genéve 1937, t. I, pp. 407-415. Ce rituel porte le
titre de Manuale. 11 existe une seconde édition datant de 1508-1510. Ibidem,
PP- 415-421. Elle est identique a la premiére sauf sur un seul point : elle ne contient
pas 'exhortation intitulée La Médecine de I'dme attribuée a Jean Gerson.

? 11 contient aussi des textes employés pour la visite des malades et la priére pour
les morts. On trouve également des formules de bénédiction.

3 Fol. VIV. Nous citons d’aprés I'édition de 1508-1510, celle de 1500 n’ayant pas
de numérotation.

' Fol. XIr.

211



Pourquoi deux formulaires distincts pour chaque sexe ? La raison,
nous la découvrons dans I'ordo du baptéme des adultes tel que le contient
encore le rituel romain actuel. Il prévoit, en effet, une cérémonie d’exor-
cisme différente pour les hommes et les femmes 1. Dans 1’Eglise ancienne,
cette partie de la liturgie baptismale formait ce que 'on appelait les
scrutins (de scrutare — pénétrer). Ces rites « appliquaient aux candidats
I'action transformante de Dieu 2 » en éloignant Satan des catéchumeénes.

Or, déja dans le Sacramentaire gélasien, «il y a deux formulaires
distincts pour les hommes et les femmes, ce qui fait au total six exor-
cismes, comportant toujours a leur tour un double élément : aprés s’étre
adressé 2 Dieu pour Ini demander son secours, le ministre se retourne
vers le démon pour le sommer de « reconnaitre le jugement porté contre
lui 3 ». Les événements bibliques évoqués dans ces priéres ne sont pas
les mémes dans le formulaire des hommes et celui des femmes. Par
exemple, le deuxiéme scrutin pour les femmes évoque la délivrance de
Suzanne des machinations des vieillards ; le troisiéme scrutin pour les
hommes rappelle la délivrance par Jésus de Pierre qui s’enfonce dans
les eaux tandis que le troisiéme scrutin réservé aux femmes mentionne
la guérison de 'aveugle-né et la résurrection de Lazare.

Or, le rituel de Lausanne a gardé pour le baptéme des enfants cette
tradition qui remonte au Gélasien : les formules des exorcismes (ou
scrutins) sont différentes pour chacun des sexes *.

Une nouvelle rubrique du « manuel » lausannais nous est expliquée
par le rituel romain. En effet, dans notre diocese, les garcons étaient
placés du coté droit de la personne qui les portait.

Statuentur autem ad dexteram deferentis .

Au contraire, les filles doivent étre a gauche :

Sed filie debent appropinquari in sinistro latere deferentis S.

Or, dans l'ordo du baptéme des adultes tel que nous le transmet le
rituel romain, nous lisons une rubrique analogue :

Et st sunt plures, mares et feminae, illi ad dexteram sacerdotis, hae
vero ad sinistram statuantur 7.

1 Cf. R.R, t. 11, c. 4, n. 16-27.

* R. BERAUDY, L’'initiation chrétienne, dans A. G. MARTIMORT, L’Eglise en priére,
Introduction a la liturgie, Paris 1964, p. 523.

3 BERAUDY, étude citée, p. 531.

4 Fol. VII¥ et Fol. XIIr.

5 Fol. VIv.

¢ Fol. XIr,

" R.R, t. 11, c. 4, n. 5.

212



b) Autres particularités du rituel baptismal lausannais.

Seul le texte des trois exorcismes différe dans 1'ordo masculinorum et
I'ordo filiarum. Les particularités que nous allons mentionner maintenant
sont communes aux deux formulaires.

1. Dans le ritucl romain actuel, le futur chrétien interrogé par le
prétre demande la for. Dans la liturgie lausannaise, c’est le bapiéme qui
est désiré explicitement.

Voici d’ailleurs cet interrogatoire par lequel commence la cérémonie.
Le prétre pose les questions en langue vulgaire : vulgari sermone 1:

Q. Estne filius vel filia ? Est-ce un gargon ou une fille ?

Q. Quid petit nostre matri sancte ecclesie? Que demande-t-il a notre Mére
la sainte Eglise ?

R. Baptismum. Le baptéme.

Q. Quod erit nomen suum ? Quel sera son nom ?

On trouve dans MARTENE 2 un interrogatoire analogue (extrait d'un
antique rituel de Limoges).

2. Suit immédiatement la signation du front avec la formule : Accipe
signaculum Dei, in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Amen. La
signation va se poursuivre sur les yeux, les oreilles, les narines, la poitrine,
les épaules, la bouche. Le texte liturgique est le méme que celut que
nous transmet MARTENE d’aprés un missel de Remiremont ? (3 une
variante prés : ut credas in eum au lieu de ut credas in €o).

Immeédiatement avant cette signation des principales parties du corps,
est intercalé un exorcisme qui, actuellement, se prononce, dans la liturgie
baptismale des enfants, aprés la réception du sel 4.

3. Suit l'oraison Ommnipotens sempiterne Deus ® avec cependant une
finale différente telle qu’on la trouve dans MARTENE, d’aprés unmanuscrit
de Tours ®. La signation recommence avec la priere Preces nostras (selon
la variante du manuscrit de Tours qui vient d’étre nommé).

1 Fol. VIv.

* De antiquis Ecclesiae ritibus. Lib. I, c. I, art. 8, ordo 17 ; édit. Rouen 1700, t. I,
p- 204. Nous citerons toujours cette édition.

3 Lib. I, c. I, art. 7, ordo 6; t. I, p. 43.

' « Exi ab eo Sathana. Da honorem Deo vivo et vero, da honorem Jesu Christo
Filio ejus et Spiritui Sancto et recede ab hoc famulo Dei N. » On retrouve la for-
mule Da honorem... dans R.R., t. I, ¢c. 2, n. 7.

P RaBe, b IL 62, 5

Lib. I, c. I, art. 7, ordo 4; t. I, p. 39.

-]

213



4. Une derniére oraison précéde le don du sel. C’est la priére Deus gqui
humani generis, utilisée autrefois dans le rite de l'inscription du nom 1.
Elle a été gardée par l'ordo adultorum du rituel romain 2.

Le don du sel s’accomplit selon les mémes priéres que 1'on récite de
nos jours ® (avec quelques petites variantes de style). Il manque seule-
ment le souhait du prétre : Pax #ibz.

5. Suivent les exorcismes dont nous avons parlé au paragraphe a).

6. Avant la profession de foi, nous lisons 1'oraison Aeternam ac justissi-
mam pietatem * avec la finale : ut aptus sit ad percipiendam gratiam
baptismi tus.

Aussitot apres, est proclamé le texte de I'Evangile de saint Matthieu
qui évoque la scéne de Jésus accueillant les enfants (19, 13-15). MARTENE
nous transcrit le texte du manuscrit de Remiremont qui posséde égale-
ment le méme Evangile 5. (Cf. également le rituel de Caen de 1614 8.)

7. Dans le rituel romain, la récitation du Pater suit celle du Credo 7.
Dans le Manuale de Lausanne, c’est 'inverse qui se réalise. A la suite
du Notre Pére, on a ajouté '’Ave Maria selon cette formule abrégée :
Ave Maria gratia plena, Dominus tecum. Benedicta tu in mulieribus et
benedictus fructus ventris tui Jesus. Virgo mater Dei ora pro mobis pecca-
toribus. Amen 8.

Un manuscrit du couvent de Sainte-Geneviéve a Paris, écrit pour le
diocese de Troyes, transmet également la mentionde I’ Ave Maria a réciter®.

8. L’exorcisme qui suit dans le rituel lausannais se trouve actuellement
dans I'ordo réservé au baptéme des adultes : Nec te latet, Satana 1°.

9. La cérémonie par laquelle le prétre touche les oreilles et les narines
de I'enfant avec sa salive est décrite dans la rubrique d’'une maniére
quelque peu grossiére : Hic sacerdos faciat sputum super manum : « Ici,
que le prétre fasse un crachat sur sa main » 11

BERAUDY, L’initiation chrétienne, ouvrage cité, p. 531.

R.R., t. I, c. 4, n. 11.

R.R,, t. II, c. 2, n. 6-7.

R.R, t. 11, c. 2, n. 9.

Lib. I, c. I, art. 7, ordo 6, t. I, p. 44.

Lib. I, c. I, art. 18, ordo 19, t. I, p. 212.

R.R,, t. II, c. 2, n. 11.

Fol. IXr.

MARTENE, lib. I, ¢. I, art. 7, ordo 10; t. I, p. 49. C{f. également lib. I, c.I, art. 18,
ordo 17, t. I, p. 206. (Manuscrit de Limoges).

1 R.R., t. II, c. 4, n. 33.

11 Méme mention grossiére dans MARTENE, lib. I, c. I, art. 18, ordo 17, t. I, p. 206 :
« Mox expuat presbyter in suam palmam sinistram. »

w @ ;A W N -

214



10. Ensuite, le prétre demande de renoncer a Satan. La formule E?
omnibus pompis ejus précéde 'expression Et omnibus operibus ejus.

11. L’entrée a I'église s’accomplit pendant que le prétre déclare : Inira
in gaudium Domini tur 1. L’onction avec I’huile des catéchumeénes s’accom-
plit avec cette formule : Et ego te linto oleo salutis in pectore et inter scapu-
las in Christo Jesu Domino nostro. Pax tibi in vitam aeternam. Amen 2.

12. La profession de foi s’accomplit selon la formule du rituel romain.
Mais auparavant, on pose la question : Quid vocaris? 3

Avant de baptiser ’enfant, le prétre demande #rois fors son nom : Et
interroget ter nomen pueri, puis, il pose ces deux questions : Quid petis ?
R. Baptismum. Vis baptisari? R. Volo.

13. L’onction de la téte de I'enfant aprés le baptéme s’accomplit avec
la formule du rituel romain : Deus omnipotens * (avec une variante :
Ipse te lintat... in vertice).

14. La réception du « chrémeau » % et du cierge est accompagnée des
priéres du rituel romain (avec de petites variantes).

15. Enfin la cérémonie s’achéve devant 1'autel. Le prétre lit le prologue
de I'Evangile de saint Jean avec l'oraison que l'on trouvera dans
MARTENE 8. Nous avons tenu a citer souvent cet auteur pour rapprocher
la liturgie lausannaise des textes connus déja des spécialistes.

c) Baptéme par ymmersion ou ablution ?

Le rituel de 1500 déclare clairement que le prétre verse l’eau sur la
téte de I'enfant : Tunc baptiset eum... ponendo aquam supra caput’.
Mais dans un missel manuscrit de la bibliothéque cantonale de Fribourg,
nous lisons cette rubrique dans 'une des pages consacrées a la Vigile
pascale & : « Tunc nominet sacerdos infantem et dicat: Et ego te baptiso

Se trouve éaglement dans MARTENE, lib. I, c. I, art. 18, ordo 17, t. I, p. 206.

Formule analogue (avec quelques variantes) dans MARTENE, t. I, p. 206.

Méme question dans MARTENE, t. I, p. 206.

R.R., t.I1, c. 2, n. 23.

Chrismale en latin. Fol. X¥; on a écrit crismaie. Voir plus loin des indications

données par les Constitutions synodales du diocése.

® Lib. I, c. I, art. 18, ordo 17, t. I, p. 207. « Omnipotens sempiterne Deus, qui rege-
nerasti hunc famulum tuum et aqua ex Spiritu Sancto, quique dedisti ei remis-
sionem omnium peccatorum : tribue ei continuam et longam sanitatem ad cogno-
scendam virtutis tuae veritatem.» Le Manuale de Lausanne posséde cette
variante : « et longevam vitam ad cognoscendum unitatis tuae veritatem. »

? Fol. Xv.

® 1l s’agit du manuscrit: L 156. D’aprés le chanoine Fontaine, ce missel, qui

contient la liturgie lausannaise, ne peut pas dater d’aprés 1447. On a transcrit,

215

L N Ol



m nomine Patris et mergat semel, ef Filii et mergat bis et Spiritus
Sanctr et mergat ter 1. » Un manuscrit analogue conservé au couvent des
Cordeliers de Fribourg transcrit cette formule plus exacte: « Mergat
semel..., mergat secundo..., mergat tertio 2. » « Qu'il le plonge pour la
premiére fois... la seconde fois... la troisiéme fois. » Ainsi, ces deux missels
(XIVe-XVesiecles) et le rituel manuscrit de Lausanne V1168 manifestent
qu’a I’époque ou ils ont été rédigés, on recourait encore au baptéme par
wmmersion. En revanche, en 1500, cette pratique était déja remplacée
par 'ablution.

d) La communion des nouveau-nés ?

En Orient, on donne la communion eucharistique aux enfants qui vien-
nent d’étre baptisés. En Occident, cette coutume disparut au moment ol
la communion sous les deux espéces tomba en désuétude (XIIIe siécle) 2.
Cependant les deux missels manuscrits dont nous avons parlé ont gardé
cette rubrique : Communicet eum [infantem] sacerdos corpore Christi et
sanguine st mos tunc hujusmodi fuerit in parochia. « Que le prétre com-
munie 'enfant au corps et au sang du Christ, si la coutume existe dans
la paroisse. » 4

Le rituel manuscrit de Lausanne V 1168 (p. 157) a cette rubrique :
Hic communica eum.

e) L'imposition du chrémeau.

Lorsque I’enfant a été baptisé, le prétre impose a I'enfant le chrismale ®.
Ce terme a été traduit en frangais par le mot chrémeaun. Les Constitutions
synodales de 'évéque Georges de Saluces promulguées en 1447 et impri-
mées par son successeur Aymon de Montfalcon en 1494 €, précisent que

a l'occasion de la Vigile pascale, les principales cérémonies baptismales. Elles

correspondent a celles du rituel de 1500, mais les rubriques sont moins détaillées.

Fol. 82v. Un rituel manuscrit du XVe siécle conservé a la Bibliothéque cantonale

de Lausanne (V 1168), contient cette rubrique : mergat semel, iterum mergat, item

mergal.

I1 s’agit du manuscrit Ne 7, fol. 150T.

R. BErRAUDY, L'initiation chrétienne, ouvrage cité, p. 565.

L. 156 a transcrit ecclesia au lieu de parochia.

Dans ce paragraphe, nous transcrivons ce que nous avons écrit dans l'article :

Quelques aspects de la vie sacramentelle et liturgique du diocése de Lausanne & la fin

duv moyen dge, dans Folklore suisse, 48¢ année, 1958, No 4, pp. 53-59.

¢ Voir Mgr MaAr1us BEssoN, L’Eglise et I'imprimerie..., t. I1, pp. 9-16.. En 1523,
Sébastien de Montfalcon promulgue de nouvelles Constitutions synodales.
Cf. O. PERLER, Les Constitutions synodales de Sébastien de Montfalcon, évéque de
Lausanne (1523), dans Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte 37 (1943),
pp- 225-235. Voir également Mgr BEssoN, ouvrage cité, t. I1, pp. 16-21.

216

(2B



les chrismalia doivent étre « propres, neufs, grands et larges, de telle
sorte qu’ils puissent entourer totalement ’enfant, afin que le saint chréme
ne touche pas les autres linges » .. On pourrait croire, d’aprés ce texte,
que le chrémeau enveloppait tout le corps du baptisé. Mais la rubrique
des missels précise : Deinde ponat sacerdos chrismale super caput pueri 2.
Seule donc la téte est entourée par le chrismale dans le but de protéger
le saint chréme de toute profanation. (De nos jours, la partie du corps
qui a regu l'onction est essuyée aussitot aprés le rite.) L’enfant devait
garder plusieurs jours le chrémeau qu’il n’était pas permis d’utiliser a
des usages profanes. Les Constitutions synodales poursuivent en effet :
«Que les méres ne les retiennent pas chez elles (les chrémeaux), mais
qu’elles les apportent a 1'église lorsque le temps de leur accouchement
est terminé ; elles entendront la messe et les chrémeaux ne doivent étre
utilisés qu’a l'usage de 1'église (in usibus ecclesiae), i cause du respect
que l'on doit manifester au sacrement de baptéme. »

f) Le probléme des parrains

Les Constitutions synodales constatent que dans de nombreux endroits
«une multitude d’hommes et de femmes » mettent leur main sur ’enfant
au moment du baptéme et par le fait méme deviennent parrains ou
marraines 3. L’Evéque est obligé d’intervenir et déclare, en menacant
les coupables de la peine d’excommunication, que dexx ou au maximum
trois personnes peuvent imposer leur main i l'enfant.

g) La fot en la nécessité du baptéme

L’Evéque rappelle aux laics qu’ils doivent baptiser un enfant en
danger de mort. Les Constitutions synodales indiquent la formule en
langue vulgaire. Nous la transcrivons telle quelle : « Je te baptize en
non du pere et du filz et du sant experit. »4 Un enfant mort sans
baptéme n’étant pas enseveli en terre bénite, certains parents se rendaient
en pelerinage & un sanctuaire (en particulier & Notre-Dame de Tours
prés de Payerne) dans I'espoir d’obtenir une résurrection temporaire de
I’enfant, afin de pouvoir le baptiser. L'évéque Sébastien de Montfalcon
blame les prétres qui parlaient inconsidérément de ces « miracles ». Il

! Fol. 4r. Cf. CaBROL et LECLERcQ, Dict. d’arch. chrét. et de lit., t. 111, col. 1480,
art. Chrismale. MARTENE, lib. I, c. I, art. 15, No ¢, t. I, pp. 139-140.

® Rubrique analogue dans le rituel de 1500.

8 Tol. 4r.

1 Fol. 3v.

217



déclare que lui seul et ses Vicaires généraux ont le droit de porter un
jugement sur ces faits extraordinaires 1.

L’ADMINISTRATION DE LA CONFIRMATION

Le rituel de 1500 ne parle pas de ce sacrement. En revanche, les deux
missels manuscrits nous donnent cette rubrique : St episcopus praesens
fuerit, confirmary oportet 2. « Si 'Evéque est présent, il faut confirmer. »
Donc I'enfant recevait ce sacrement avant 1'dge de raison, si I'Evéque
lul-méme assistait a la cérémonie du baptéme. On restait fidéle autant
que cela était possible a la tradition ancienne qui unissait intimement
baptéme et confirmation.

Le chanoine Fontaine, en lisant nos missels 3, suggére cette hypo-
thése. Comme aucune formule n’indique une chrismation, il en conclut
que la matiére de ce sacrement n’était pas l'onction du saint chréme,
mais seulement 'imposition des mains. En effet, la seule priére citée est
I'oraison Omnipotens sempiterne Deus, qui regenerare dignatus es ... Ce
méme probléme n’a pas échappé a MARTENE 8. Il suppose que lorsque
I’Evéque était absent, le prétre récitait 1'oraison Ommipotens sempiterne
Deus, tout en sachant bien que la confirmation n’était pas donnée a
I'enfant. Cette solution ne nous apparait pas convaincante car nos missels
semblent contenir I'oraison Omnipotens sempiterne Deus uniquement pour
le cas ou I’Evéque serait présent (voir la rubrique citée plus haut). Il
faut donc admettre ou bien que I'’hypothése du chanoine Fontaine est
exacte, ou bien que la description du rite est incompléte €.

Les Constitutions synodales prescrivent que les enfants confirmés
doivent porter, au moins pendant trois jours, un bandeau sur le front.
Il ne sera enlevé que par un prétre qui lavera les fronts des confirmés
avec de I'eau et du sel. Le bandeau peut étre brilé et les cendres impo-
sées aux fidéles un jour de jetGne (spécialement le mercredi des cendres) 7.

! O. PERLER, articl ecité, p. 232. Signalons que le rituel de Lausanne V 1168 contient
un ordo ad baptizandum infirmum infantem qui correspond a celui que nous donne
MARTENE, lib. I, c. I, art. 18, ordo 10, t. I, p. 187.

2 L. 156, fol. 82r et cord. 7, fol. 150r.

¥ Dans l'introduction qu'il consacre a L. 156 (reliée avec le manuscrit).

! R. BErRAUDY, ouvrage cité, p. 56C.

® Lib. I, c. II, art. 3, N© 6-9, t. I, pp. 244-246.

® La fin de 'oraison Omnipotens se termine par ces mots: signa eum signaculo

sanctae crucis in vitam aeternam. Peut-étre 3 ce moment, 1'évéque faisait-il une

onction.

Cf. MARTENE, lib. I, c. II, art. 3, N°o 14-16, t. I, pp. 247-248.

-3

218



L’ADMINISTRATION DU SACREMENT DES MALADES

Dans le rituel lausannais de 1500, le rite de 'onction des malades est
précédé de priéres proposées pour la visite des « infirmes » 1.

1. La visite commence par la récitation de psaumes précédés et suivis
d’antiennes. Dans notre diocése, la liste de ces priéres bibliques corres-
pond exactement a celle que donne CHAVASSE dans son étude Priére pour
les malades et onction sacramentelle 2.

2. Suit une litanie des saints qui contient des noms absents de notre
litanie actuelle dans le rite romain. On invoque par exemple saint
Georges, saint Maurice et ses compagnons, saint Marius, saint Théodule,
saint Gall, saint Colomban 3. La litanie se termine par une série d’'invo-
cations en faveur du malade. On demande pour lui principalement la
rémission des péchés, la délivrance des attaques du démon, le don de
la paix et de la gloire.

3. Avant la récitation du psaume 40, le prétre lit I'oraison Omnipotens
sempiterne Deus qui sacerdotibus 4...

Suit une série d’oraisons :

Ommnipotens sempiterne Deus, quaesumus immensam pietatem tuam S...
Oremus Dominum nostrum Jesum Christum ...

Deus qui famulo tuo Ezechieli ...

Respice Domine famulum tuum ®...

Deus qui facturae tuae ®...

Deus qui humano generi et salutis remedium 1°...

Virtutum caelestium Deus 11...

Domine sancte, Pater ommipotens 12...

Fol. XVv,
Dans A. G. MARTIMORT, L'Eglise en priéve, Introduction a la liturgie, p. 592.
Cif. notre bref article: Les Litanies des saints dans le rite lausannais, dans La
Semaine catholique de la Suisse romande, 88¢ année, 1959, No 17, pp. 259-261.
¢ Voir MARTENE, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 28, t. II, p. 229. L’oraison, dans MAR-
TENE, commence par l'expression Omnipotens et misericors Deus.
® MARTENE, lib. I,c.VII, art. 4, ordo 1, t. II, p. 117. Nous ne mentionnons pas les
variantes.
MARTENE, lib. I,
MARTENE, lib. I,
MArTENE, lib. I,
MARTENE, lib. I,
I,
I,
LI,

« " -

. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 127.
. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 126.
. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 126.
. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 129.

w w - -

10 MARTENE, lib
1 MARTENE, lib
12 MARTENE, lib

VII, art. 4, ordo 3, t. IT, p. 129.
VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 129.
VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 130.

O 0 0 00 0 0

219



4. Une rubrique interrompt la série des oraisons. Le prétre doit deman-
der au malade sil veut se confesser.

Les oraisons suivantes implorent la miséricorde divine pour l'infirme
repentant.

Exaudi, Domine preces nostras et tibr confitentium ...

Praeveniat hunc famulum 2...

Adesto Domine supplicationibus nostris et me qui etiam misericordiam
tuam 3...

Adesto Domine supplicationibus nostris nec sit ab hoc famulo *...

Domine Deus noster qui in offensione mostra 5...

Praesta quaesumus Domine huic famulo tuo S...

Deus humani generis bemignissime conditor 7...

Dominus Jesus Christus, qui dixit discipulis suss 8...

Suit cette formule d’absolution : A bsolutionem, indulgentiam et remais-
sionem ommium peccatorum et gratia Sancti Spiritus et spatium verae
poenitentiae tribuat tibi omnipotens Dominus. Amen.

Le prétre donne la communion au malade en pronongant ces mots :
Corpus Domani nostri Jesu Christi prosit animae tuae et corpori tuo in
vitam aeternam. Amen.

Suit I'oraison Propitietur tebi Dominus °

5. Alors débute le rite de 1'onction.

Il s'inaugure par l'oraison qui fait allusion au texte de saint Jac-
ques 5, 14-15 1°. Ensuite, commencent les onctions.

Chavasse a montré que 1'on rencontre trois types de rituels. Dans le
premier, on ne fait pas correspondre une formule propre a chaque onction.
Dans le second, a chaque onction correspond une formule, mais ndi-
catwve: Ungo oculos tuos... Dans le troisieme, a chaque onction corres-
pond une formule, mais déprécative: Per istam unctionem... indulgeat tibi
Dominus 11. Or, notre rituel de 1500 appartient a la fois au deuxiéme et
troisiéme type.

! MARTENE, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 13, t. I, p. 173.
* MARTENE, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 13, t. I, p. 173.
3 MARTENE, lib. I, ¢. VII, art. 4, ordo 9, t. II, p. 142.
i MARTENE, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 19, t. II, p. 197.
8 MARTENE, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 9, t. II, p. 143.
® MARTENE, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 9, t. II, p. 142.
? MARTENE, lib. I, c. V11, art. 4, ordo 9, t. II, p. 142.
8 MARTENE, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 11, t. II, p. 159.
9 MARTENE, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 9, t. II, p. 150.

[
o

R.R., t. V, c. 2, n. 12. Dans notre rituel de 1500, la finale est différente.
Etude citée. L'Eglise en priéve..., pp. 584-587.

220

[
[



En effet, la premiére onction (sur le front) est accompagnée de cette
formule : In nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Amen. Ungo te
oleo sancto ut per hanc unctionem accipias plenam peccatorum tuorum
remissionem, ita ut per eandem unctionem et suam piissimam misericor-
diam, indulgeat t1bi quidquid deliquisti per superbiam. Amen.

Suivent d’autres onctions accomplies avec la formule : Per istam
unctionem et suam prissimam masericordiam, indulgeat tibi Dominus
quidquid deliquists...

a) per visum. Amen (yeux).

b) per auditum. Amen (oreilles).

c) per odoratum. Amen (narines).

d) per locutionem. Amen (bouche).
) per gustum. Amen (gorge).
f) per illicitas cogitationes. Amen (poitrine).
g) per ardorem libidinis. Amen (nombril) 1.
h) per tactum manuum. Amen (mains).
1) per incessum pedum. Amen (pieds).

)

En revanche, dans le manuscrit de Lausanne V 1168, nous avons un
formulaire appartenant au deuxiéme type décrit par Chavasse. La pre-
miére onction a lieu sur les épaules, suivent les onctions sur les yeux,
les oreilles, les narines, les lévres, les mains, les pieds 2.

6. Aprés les onctions, le prétre récite une série d’oraisons.

Les deux premiéres se trouvent dans l'ancienne liturgie de la récon-
ciliation poenitentis ad mortem.

Deus misericors, Deus clemens, Deus qui secundum multitudinem >.

Majestatem tuam, Domine supplices deprecamur *.

Les cinq oraisons qui suivent se retrouvent dans MARTENE exacte-
ment dans le méme ordre 3 :

Dominus Jesus Christus...

Benedicat te Deus pater. Amen. Sanet te Der Filius. ..

Benedicat te Deus caeli. Amen...

Benedicat te Deus Pater qui in principio. ..

! Cf. MARTENE, lib. I, ¢. VII, art. 4, ordo 20, t. II, p. 202.

® Cf. MARTENE, lib. I, c¢. VII, art. 4, ordo 14, t. II, p. 181. Les formules de V 1168
correspondaent en substance a celles de cet ordo.

3 MARTENE, lib. I. c. VII, art. 4, ordo 3, t. JI, p. 131. Lib. I, ¢. VI, art. 7, ordo 12,
t. II, p. 80. Voir CHAVASSE, étude citée, pp. 582-583.

4 Ibidem.

5 Lib. I, c. VII, art. 4, ordo 3, t. II, p. 130.

221



Benedicat te Deus pater. Amen. Custodiat te Jesus...
La cérémonie se termine par l'oraison :
Ommnipotens sempiterne Deus criminum absolutor ...

L'ADMINISTRATION DU SACREMENT DE MARIAGE

1. Le rituel de 1500 nous transcrit un Modus faciend: sponsalia 2. 11
débute par la bénédiction de 1'anneau.

Creator et conservator humans generis, datorque gratiae spiritalis, omni-
potens Deus : mitte Spiritum Sanctum Paraclitum super hunc anulum au-
reum vel argenteum et super eos qui eum accepturi sunt. In nominePatris 3. ..

2. Ensuite le prétre prononce cette déclaration devant les futurs
époux et le peuple :

Mariage se dénonce a notre mére sainte Eglise pour la quarte fois entre
N. et N.; par quot s’il y a nul qui sache chose par quoi le dit mariage ne
se puisse accomplir qu’il le dise devant qu'on procéde plus avant, car
aprés ne serait pas de crotre (sic) mais demeurerait excommunié 4.

3. Le prétre demande ensuite aux conjoints leur consentement.

N. veux-tu N. ici présente pour ta loyale femme et épouse comme Dieu
et sainte Eglise l'ont ordonné et la sainte Eglise de Rome le conferme
(confirme) 3.

Le méme consentement est demandé a I’épouse.

4. Une nouvelle rubrique précise que le prétre prend I’anneau, le place
entre les trois doigts de la main droite de I'époux ¢; cette main, qu’il la
prenne ainsi que la main gauche de 1'épouse en disant a 1’'époux :

Dis aprés moi. Je N. prens N. pour ma loyale femme et épouse comme
Dieu et notre mére sainte Eglise 'ont ordonné et la sainte Eglise de Rome
le conferme.

! MARTENE, lib. I, c. VII, art. 4, ordo 12, t. II, p. 170. Le rituel transmet ensuite

la Commendatio antmarum. Mais cette expression désigne 1'office des défunts et

non pas les prieres dites sur le mourant.

Fol. XLVIr,

Cf. MARTENE, lib. I, c. IX, art. 5, ordo 12, t. II, p. 641. La finale est différente.

Nous avons modernisé l'orthographe. On trouve des textes analogues dans

MARTENE, les formules étant variables. Par exemple lib. I, c. IX, art. 5, ordo 9,

t. IT, p. 633.

® Allusion a Rome dans MARTENE, lib. I, c. IX, art. 5, ordo 12, t. II, p. 641 :
« Je Pierre N., épouse toi Jeanne N. ainsi que Dieu, la loi, la sainte foi catholique
et la sainte Eglise de Rome le commande. »

¢ La suite explique cette rubrique qui n’est cependant pas exacte, car le prétre
placera I'anneau sur quatre doigts.

- « W

222



Aw nom du Pére (et le prétre place I’anneau sur le pouce).

Et du Fils (et le prétre place ’anneau sur l'index).

Et du Saint-Esprit (et le prétre place 'anneau sur le doigt du milieu).
Amen (et le prétre place I’anneau sur 1'auriculaire, en latin i»n medico).
Alors le prétre le laisse a cet endroit : ef 1b1 dimaittat 1.

5. Le rituel transcrit ensuite la priére qu’actuellement le prétre récite
apres le Pater de la messe de mariage : Deus qui potestate virtutis tuae...
Mais les deux missels manuscrits dont nous avons parlé transmettent
cette méme oraison sous forme de préface. La rubrique précise : « Spon-
salibus factis, ducantur in ecclesiam ; flexis genibus ante sanctum altare,
operiantur pallio figurante copulam indissolubilem et se ad sancta sanc-
torum inclinantes benedictionem percipiant. » 2 Ainsi les époux sont
couverts par un voile pendant le chant de cette préface.

Il s’agit du rite de la velatio dont 'origine est trés ancienne 3. D’autre
part, la rubrique laisse entendre que 1’échange des consentements a cu
lieu en dehors de l'église, puisque la préface sera chantée aprés que les
époux ducantur in ecclesiam. Le contrat avait lieu ordinairement « a la
porte dec I'église, A la face de la maison de Dieu 4 ».

En conclusion, nous devons reconnaitre que le rituel lausannais de la
fin du moyen age s'inscrit facilement dans les traditions liturgiques de
notre Occident. Les nombreuses citations du De antiquis Ecclesiae
ritibus de MARTENE le prouvent suffisamment. Cependant, la liturgie
acramentelles de Lausanne possede ses particularités propres (1’ordre des
oraisons n'est pas toujours celui que nous transmet MARTENE, et certaines
formules ont une réelle originalité).

Certes, pour porter des conclusions définitives, de nouvelles compa-
raisons seraient nécessaires (par exemple avec les rituels des diocéses
voisins). Mais il fallait d’abord analyser pour elle-méme la liturgie
sacramentelle de notre diocése vers 1500.

! MARTENE donne plusieurs exemples de cette coutume. Voir par exemple lib. I,

c. IX, art. 5, ordo 13, t. II, p. 644. Mais 'anneau est laissé au doigt du milieu.

L. 156, fol. 199¥ (avec une faute manifeste : copulam dissolubilem) et cord. 7,

fol. 339v.

¥ P. JouNEL, Le mariage, dans MARTIMORT, L’Eglise en priére, pp. 596-599. MAR-
TENE, lib. I, c. IX, art. 5, ordo 10, t. 11, p. 636.

i P. JouNEL, p. 603. Cf. MARTENE, lib. I, c. IX, art. 5, ordo 2, t. I, p. 616.

(-]

223



	L'administration des sacraments dans la liturgie lausannaise de la fin du moyen âge

