Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 58 (1964)

Artikel: Eugene Michaud, ein katholischer Reformator des 19. Jahrhunderts? :
zu einer Michaud-Biographie

Autor: Conzemius, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-128830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VICTOR CONZEMIUS

EUGENE MICHAUD, EIN KATHOLISCHER
REFORMATOR DES 19. JAHRHUNDERTS?

Zu einer Michaud-Biographie

er Name Michaud weckt heute in Theologen- und Historikerkreisen
bloB noch schwache Erinnerungen. Man weil3 von ihm, dal3 er fran-
zosischer Geistlicher war, nach dem Vatikanischen Konzil sich der alt-
katholischen Bewegung anschlofB, seit 1876 bis 1915 (1 1917) als Professor
an der christkatholischen Fakultidt in Bern wirkte und neben einer Reihe
von vorwiegend polemisch gehaltenen Schriften von 1893-1910 die Revue
internationale de théologie herausgab. Das Schweizer Lexikon erwidhnt
ihn nicht und sein Name ist in keinem katholischen Nachschlagewerk
verzeichnet. Die protestantische Enzyklopiddie « Religion in Geschichte
und Gegenwart » jedoch widmet 1hm eine kurze Notiz . Umso mehr ist
unsere Neugierde angeregt, wenn Raoul Dederen 2 ihn in seiner Genfer
Dissertation schlankweg als katholischen Reformator aus dem 19. Jahr-
hundert bezeichnet und als geistigen Hintergrund seines Lebens zwei
markante theologische Stromungen anklingen 1dBt: Altkatholizismus
und Oekumenismus. Vielleicht gehérte Michaud zu jenen Geistern, die
die Schultheologen nur allzugerne totschweigen und die erst aus groBerer
Distanz gerechte Wiirdigung und Anerkennung erfahren. Wir sind daher
gespannt, was der Biograph zu dieser Personlichkeit und ihrem Werk
zu sagen hat.
Ein Vorwort von Sven Stelling-Michaud fithrt in die Arbeit ein. Man
sollte dieses Vorwort nicht lesen, ohne zu wissen, daf3 Prof. Stelling ein

! RGG?, Bd. 4, Sp. 936.

* Raour DEDEREN, Un réformateur catholique au XIXe siécle. Eugéne Michaud
(1839-1917). Vieux-catholicisme — Oecuménisme. Genéve, Librairie Droz 1963.
XVIII u. 338 S.

12 177



Enkel von Eugéne Michaud und ein guter Kenner der mittelalterlichen
Universitiatsgeschichte ist. Das erklart einerseits seine pietdtvolle Vor-
wegnahme hoher und héchster theologischer Qualifikationen zu Gunsten
von Michaud ; andrerseits werden seine summarischen und undifferen-
zierten Urteile tiber den franzosischen Katholizismus im XIX. Jahr-
hundert verstindlich . Eugéne Michaud erscheint in Stellings Einleitung
als eine Art « pater futuri saeculi», als freilich unverstandener Vater
grofer religigser Strémungen unserer Zeit, besonders des Oekumenismus,
der Anniherung an die Orthodoxie, der historisch-kritischen Methode
in der Dogmengeschichte, ja des europiischen Einheitsgedankens. Die
Einzigartigkeit Michauds leuchtet auf dem Hintergrunde der in diisteren
Farben geschilderten Situation des zeitgenossischen franzosischen Katho-
lizismus hell auf : er sei der einzige gewesen, der die Fackel des liberalen
franzosischen Katholizismus aufrecht getragen habe : der Ultramonta-
nismus habe den gesamten liberalen Katholizismus in Frankreich ver-
schlungen. Uberhaupt wird das Problem auf die Formel gebracht : hie
Michaud, dort Ultramontanismus. Den Ultramontanismus etwas nédher
zu bestimmen, versucht Stelling nicht ; er scheint ihm in so evidenter
Weise verabscheuungswiirdig zu sein, dal3 er auf den spontanen Horror
des Lesers gegeniiber dieser Doktrin spekulieren kann. Diese Parteilich-
keit hitte an sich keine groBere Bedeutung, da sie bloB die persénliche
Stellungnahme Stellings widerspiegelt; dadurch aber, da8 sie allgemeine
Urteile iiber den franzésischen Katholizismus ausspricht, riickt sie die
Einleitung in ein falsches Licht. Es gab niamlich im franzésischen Katholi-
zismus nach 1870 eine Reihe von Geistern — und zwar profiliertere Ge-
stalten als die des Abbé Michaud — welche die liberalkatholischen Tradi-
tionen fortsetzten. In keiner Weise steht Michaud als eine singulidre Ge-
stalt im katholischen Frankreich da; vielmehr stellt sich die Frage, in-
wiefern er nach 1870 die Traditionen des liberalen franzosischen Katholi-
zismus iiberhaupt noch repréisentiert.

Die enthusiastische Vorwegnahme von Prof. Stelling verdeckt das
eigentliche Problem der Arbeit ; hat der Verfasser selber es etwa ver-

1 Vollig verfehlt ist z. B. Stellings Urteil iiber Michauds vierbandiges Werk uber
Ludwig XIV. und Innozenz XI. : « Ce monumental ouvrage est tout autant une
étude de psychologie religieuse et politique qu’une analyse rigoureuse et impi-
toyable des rapports entre I'Eglise et I'Etat. Chez les ultramontains, cet ouvrage
provoqua également une vive colére ... » (Ebd. S. x11). Man vgl. damit das Urteil
von G. Monop, dem Herausgeber der Revue historique, der doch wahrhaftig
kein Ultramontaner war, S. 200, Anm. 1.

178



spiirt 7 In Dederens Einleitung erfahren wir, daB er auf dem festen
Boden des Historikers bleiben méchte. Es gehe ihm darum, die Pro-
bleme der Entwicklung Michauds aufzuzeigen, die Originalitit seines
Beitrags zum Altkatholizismus zu bestimmen und darzulegen, wie diese
Bewegung, die er bereichert, sich weiterentwickelt hat. Die emphatische
Hervorhebung des historischen Standpunktes befremdet ; denn man er-
wartet in einer Biographie Michauds sowieso keine Spiritualitdt des Alt-
katholizismus und keine altkatholische Dogmatik, sondern eine Dar-
stellung der geschichtlichen Entwicklung des Theologen Michaud. Dal3
es aber bei einem Theologen um theologische Probleme geht, an denen
auch der niichtern registrierende, sich jeder Wertung enthaltende Reli-
gionshistoriker nicht vorbeikommt, diirfte klar sein. Eine weitere auto-
biographische Bemerkung des Verfassers, mit der er um das Vertrauen
des Lesers wirbt, stiftet Verwirrung. Da er weder der romisch-katho-
lischen noch der altkatholischen Schulrichtung angehére, habe er sich
um dullerste Unparteilichkeit bemiiht und jede geschichtsfremde Be-
fangenheit peinlichst genau («scrupuleusement » : p. xviiI) ausgeschie-
den, um der Geschichte allein zu dienen. Diese ausdriickliche Betonung
seiner Objektivitdt kann nur einen historisch nicht vorgebildeten Leser
irrefiihren ; den Historiker macht sie miBtrauisch. Denn es ist fiir die
Geschichtsschreibung belanglos, welcher Konfession der Verfasser an-
gehort, wofern es ihm gelingt, das Problem der geistigen Entwicklung
seines Helden iiberzeugend herauszuarbeiten. Sich als AuBenstehender
ohne weiteres groflere Objektivitiat zuzuschreiben klingt iiberheblich.
Es ist eine AnmaBung, die schlecht zur Bescheidenheit des Historikers
pal3t 1. Wenn ferner der Verfasser das Bediirfnis hatte, seine Leser iiber
seine konfessionellen Voraussetzungen aufzukldren, hitte er gut daran
getan, seine Vergangenheit nicht davon auszuschliefen. Es wire in dieser
Hinsicht duBerst aufschluBreich gewesen, den Leser dariiber zu orien-
tieren, ob er nicht irgendwann einmal einer der beiden Konfessionen
angehorte. Die Einfithrung von Prof. Stelling und seine eigenen Vorbe-
merkungen werfen ein ungiinstiges Licht auf die Arbeit.

! Auf Dederen trifft zu, was Eugéne Michaud einmal bemerkte : « Au fond vous
semblez admettre comme premier principe de critique que, pour juger impar-
tialement un parti et pour en écrire correctement 1'histoire, il faut ne lui point
appartenir. C'est dire qu'un républicain ne peut pas écrire I'histoire d’'une répu-
blique, qu'un monarchiste ne peut pas écrire I'histoire d’'une monarchie, qu’un
libre-penseur ne peut pas juger sainement la libre pensée, et qu'un philosophe,
qui entende quelque chose en philosophie, ne peut étre qu'un mauvais historien
de la philosophie ». MICHAUD, in : Revue historique 22 (1883) S. 153.

179



Dieser negative Eindruck wird zunichst durch einen Blick auf das
Material neutralisiert, welches Dederen fiir seine Darstellung herange-
zogen hat. Er hat ein imposantes Quellenmaterial beniitzt, von dem er auf
S. 307-313 eine Zusammenstellung gibt. Es sind dies : das Archiv Michaud
in Bern (heute Schweiz. Landesbibliothek), die bischéfl. altkath. Archive
in Utrecht, Bern und Bonn, die Staatsarchive in Bern, Genf und Lenin-
grad, den Nachlal3 Déllingers in der Bayer. Staatsbibliothek in Miinchen,
die Archives Nationales in Paris, die Universititsbibliothek in Genf und
das Archiv der Universitit Bern. Er hat sich die Arbeit der Quellen-
erschlieBung nicht leicht gemacht, und wenn auch bei einzelnen Abtei-
lungen (z. B. Paris, S. 312) auf manches Uberfliissige Bezug genommen
wird, so hat er sich ein bleibendes Verdienst durch seine erschopfende
Zusammenstellung der Quellen zur Biographie Michaud erworben. Be-
sonders der fast vollstindig erhaltene NachlaB Michauds war fiir ihn
eine reiche Fundgrube. Auller einem ziemlich liickenlos iiberkommenen
Epistolar — darunter ein vielbdndiges Kopialbuch der von Michaud selber
geschriebenen Briefe — befinden sich darin zahlreiche Aufzeichnungen
und Promemorias, eine Tagebiichersammlung viktorianischen Gepriges
von 1876-1917 und, last not least, ein autobiographisches Werk « Souve-
nirs» . An Material hat es Dederen somit keineswegs gefehlt ; seine
Aufgabe bestand in der Hauptsache darin, das Relevante herauszu-
spiren und das Unbedeutende auszuscheiden. Diese Aufgabe war nicht
immer leicht, da Michaud iiber sein Leben genau und umstindlich Buch
gefilhrt hat und sein Biograph sich zunichst einen Weg durch dieses
Dickicht der Selbstrechtfertigung bahnen mufte.

Die Biographie umfaf3t vier Teile : Un réformateur catholique, S. 3-72 ;
II. Le vieux-catholicisme, S. 75-164 ; III. Eugéne Michaud et 1'Union
des Eglises, S. 167-261 ; IV. Eugéne Michaud historien, S. 265-298. Die
Einteilung ist iibersichtlich und entspricht den geistigen Kraftfeldern
in Michauds Leben. Inwiefern wird sie konkret durchgefiihrt ? Eine Ein-
leitung von 30 Seiten enthilt das biographische Tatsachen- und Fakten-
geriist. Dieses Kapitel ist das Wertvollste des ganzen Buches. Es bietet
die duBere Lebensgeschichte von Michaud dar in einer bestimmten Be-
leuchtung, aber doch so knapp und auf das Wesentliche beschriankt, dal3

Die Kostproben, die ich diesen autobiographischen Aufzeichnungen entnehmen
konnte, lassen nicht darauf schlieBen, daB ihre Publikation wiinschenswert sei,
in dem Sinne etwa (wie Prof. Stelling-Michaud S. xX11 meint), daB sie einen Bei-
trag zur religidsen Geistesgeschichte darstellen. Michauds Urteil ist 6fter maQlos
und kann eher personlich-psychologisches als historisches Interesse beanspruchen.

180



sein geistiges Schicksal in seiner Spannung zwischen Anspruch und Wirk-
lichkeit deutlich sichtbar wird. Eugéne Michaud, 1839 im Dorfe Pouilly-
sur-Sadne (Burgund) geboren, studierte am Priesterseminar in Dijon und
trat 1861 bei den Dominikanern in Flavigny ein. Als Motiv seines Ein-
tritts gab er spiter seine Naivitdt an (S. 6). Der Biograph begniigt sich
mit dieser Feststellung, die in ihrer ressentimentgeladenen Schirfe der
psychologischen Stimmung und Motivwelt des Klostereintritts keines-
wegs entspricht. Es ist durchaus méglich und sogar wahrscheinlich, dal3
die Naivitit eine bezeichnende Charaktereigenschaft von Michaud war,
aber der Historiker mochte wissen, inwieweit das bereits fiir das Jahr 1860
der Fall war. Es ist unkritisch und unhistorisch, sich zur Erhellung von
Michauds seelischer Verfassung um 1860 auf ein von der Retrospektive
her gefilltes Urteil zu stiitzen, wihrend ein reiches Korrespondenz-
material aus der unmittelbaren Zeit von 1860-65 zur Verfiigung stand.
Die geistige Situation der Studienjahre wird mit ein paar abwertenden
Schlagwortern gekennzeichnet : Scholastizismus, Mystik und Fideismus,
ohne daf3 diese Slogans einer konkreten Analyse unterzogen werden.
1864 tritt Michaud aus dem Dominikanerorden aus, von dessen geistiger
Entwicklung er sich seit dem Tode Lacordaires (1 1863) distanziert. Das
mindeste, was man nun sagen kann ist, daB3 er eine Enttiduschung erlebt
hat, die ihn bereits jetzt zeichnet : der Orden, in den er eingetreten ist,
um seine religiése Hingabe zu verwirklichen, bietet ihm nicht mehr die
Gewdhr fiir die menschliche und religiose Erfiillung seiner Personlichkeit.
Hier hitte man gerne etwas mehr iiber die damalige Situation im Domini-
kanerorden gewult, wie und unter welchen Formen der Prozel3 der « Dé-
lacordairisation » vor sich ging. Es ist ndmlich auffillig, in diesen Jahren,
daB nicht blo Michaud allein, sondern eine ganze Reihe von jungen Do-
minikanern aus dem Orden austraten und eine neue geistige Heimat
suchten. Dederen bemiiht sich um die Erhellung dieser Zusammenhinge
nicht . Er speist den Leser mit dem billigen Klischee ab, Michaud habe
vom Leben nur ein zweifaches gewollt, die Wahrheit und die Freiheit. Ab-
gesehen davon, daB jeder geistig strebende Mensch diese Werte sucht,
kann man sie durchaus im kirchlichen Raume finden : im Bekenntnis
zu der in der Kirche sich offenbarenden géttlichen Wahrheit und in der
freiwilligen Hingabe an diese Wahrheit im kirchlichen Dienst. Eugéne

! Keine Literatur ist hier verarbeitet ; man vermit auch Angaben dariiber, ob

Dederen sich beim Archiv der franzésischen Dominikaner iiber Briefwechsel mit
Michaud informiert hat.

181



Michaud scheint es diesmal noch so verstanden zu haben. Er emanzi-
pierte sich nicht zu einer sikularisierten Religion von « Wahrheit und
Freiheit », sondern ging eine neue kirchliche Bindung ein, indem er sich
dem Erzbischof von Paris als Weltgeistlicher zur Verfiigung stellte.
Generalvikar Georges Meignan, der spitere Bischof von Chilons und
Kardinal, nahm sich des jungen Geistlichen mit auBerordentlicher Giite
an und leitete ihn auf die Bahn selbstindiger wissenschattlicher For-
schung. Er stellte zusammen mit Abbé Francois Martin de Noirlieu
Michauds Verbindung zu Déllinger her, bei dem Michaud in absentia
im Jahre 1867 mit einer Arbeit iiber Guillaume de Champeaux promo-
vierte. Der ehemalige Dominikaner, der sich iiberhaupt fiir wissenschaft-
liche Fragen interessiert, journalistisch hervortritt und auch als Prediger
von sich reden macht, hat Anschlul3 an den authentischen liberalen
franzosischen Katholizismus gefunden. Man méchte gerne etwas mehr
von dieser Geistesrichtung erfahren, die Michaud so sehr geprigt und
ihm bis Ende 1870 den Verbleib in der réomisch-katholischen Kirche er-
moglicht hat. Dederen dispensiert sich schlicht von dieser Untersuchung.

Michauds Pariser Idylle, die ernsthaft um eine Verbindung von glau-
biger Kirchlichkeit und wissenschaftlicher Forschung bemiiht war, macht
das Vatikanische Konzil ein abruptes Ende. Die Unfehlbarkeit ist fiir
ihn Verrat am wahren Katholizismus, den er nicht auigeben, sondern
retten will. Er bricht am 5. Februar 1872 mit der rémisch-katholischen
Kirche, privatisiert eine Zeitlang in Paris, sucht dort eine altkatholische
Gemeinde aufzubauen und wird 1876 Professor der Theologie an der
neugegriindeten christkatholischen Fakultdt in Bern. Wihrend die ent-
scheidende Periode 1869-72 in dieser Einleitung rasch iibersprungen
wird, gibt Dederen S.15-19 eine knappe Inhaltsangabe verschiedener
Werke, welche Michaud seit 1872 veroffentlichte; man wiirde meinen,
eine Besprechung dieser Biicher hitte eher zum Teil 4 hineingepal3t. Im
September 1876 ernannte der kurz vorher zum altkatholischen Bischof
der Schweiz konsekrierte Eduard Herzog Michaud zu seinem General-
vikar fiir die romanische Schweiz. Aber bereits nach zwei Jahren mulite
der Bischof seinen Generalvikar entlassen ; dessen fortgeschrittene libe-
rale Anschauungen machten es ihm unmoglich, seine Dienste noch weiter
zu beanspruchen 1. Michaud bestritt die Unaufléslichkeit der Ehe, for-

! Am 14. August 1878 schrieb ihm der Bischof, er wiirde bis auf weiteres auf seine
Dienste verzichten. Orig. : Landesbibliothek Bern, NachlaB Michaud, Brief-
wechsel Herzog.

182



derte die Abschaffung der Beichte und die rigorose Einfiihrung der Kom-
munion unter zwel Gestalten, wobei er den Empfang des Sakramentes
unter einer Gestalt ausdriicklich ablehnte. Er warf dem Bischof vor, er
neige zum Anglikanismus hin und habe «im geheimen », ohne seinen
Generalvikar davon zu verstindigen, einen Katechismus in Solothurn
herausgegeben 1.

Es ist nun klar, daB nach dem damaligen altkatholischen Kirchenrecht
der Bischof das Recht und die Pflicht hatte, seinem Generalvikar das
consilium abeundi zu erteilen. Wie aber stellt Dederen den Sachverhalt
dar ? Er sagt, daB3 beide wohl iiber die Prinzipien der altkatholischen
Kirche der Schweiz einverstanden waren, daf3 sie aber hinsichtlich ihrer
praktischen Verwirklichung anders dachten. Nun scheint doch gerade
die Frage der Unaufloslichkeit der Ehe keine « praktische », sondern eine
prinzipielle Frage zu sein ! Dederen fiihrt einen Brief von Michaud an
den russischen General Kiréeff vom 25. Mirz 1877 an, in dem er tiber
den Bischof schreibt : « M. H. est allemand d’esprit, d’idées, d’éducation
et de procédé. Il n’éprouve aucun besoin de travailler a I'union effective
des Eglises et a la réforme de notre catholicisme national. » 2 Diese Be-
schuldigung ist so grotesk, daB kein verniinftiger Mensch darauf herein-
fdllt, sondern sie als iibertrieben und ungerecht zuriickweisen muf} : als
ob ein Mann wie Bischof Herzog, dem die schweizerische altkatholische
Kirche ihre Existenz als Kirche verdankt, sich nicht um die Reform im
nationalkirchlichen Sinne gekiimmert hatte. Anstatt klipp und klar das
mangelnde Urteilsvermdgen und die MaBlosigkeit von Michauds Sprache
hervorzuheben, die auch sonst die Beziehungen zwischen dem Bischof
und seinem Generalvikar belasteten, sucht Dederen sie gleichermallen
zu entschuldigen, indem er die Differenzen auf die Hinneigung Michauds
zur Orthodoxie und diejenige des Bischofs zum Anglikanismus zuriick-
fithrt. So wird auch hier Michaud von jeder Verantwortlichkeit in diesen
Spannungen freigesprochen und als ein Mann hingestellt, dessen hoch-
fliegender Idealismus sich an der geistigen Enge des Bischofs stiel. Er
sel daher zur Demission gendtigt worden. « Regrettant de plus en plus
leur désaccord sur des questions qu’il considére comme importantes,
telles que l'indissolubilité du mariage, la forme de la communion, celle
de la consécration et de la confession, E. Michaud, affligé par la maniére
dont I'Eglise vieille-catholique de Suisse est administrée, dégu plus vrai-

1 Ebd.
2 DEDEREN, S. 23.

183



semblement encore, du peu d’intérét manifesté a I'égard de I'Eglise
d’Orient remet & Mgr Herzog sa démission de vicaire épiscopal. » 1 Die
grundlegenden Lehrunterschiede zwischen dem Bischof und seinem Gene-
ralvikar werden auf das Geleise eines Nebensatzes abgeschoben, unter
der fdlschlichen Unterstellung, Michaud habe an diesen Gegensitzen so
schwer getragen 2, daB} er daraus die Konsequenzen zog. Dal} es gerade
umgekehrt sich zutrug, und der Bischof auf Michauds Dienste verzich-
tete, hat der Nur-Historiker Dederen kliiglich verschwiegen, um keinen
Makel auf seinen Helden fallen zu lassen.

Reichlich unklar bleibt, wer die « diverses personnalités anglicanes »
waren, die Michaud im Verdacht hatten, den Altkatholizismus zu einer
Dependenz der orientalischen Kirche zu machen (S. 22). Wir kénnen
uns dabel nicht aufhalten, sondern verfolgen Dederen weiter bei seinem
biographischen Exkurs. So im Voriibergehen, gleichsam um seinen Glau-
bensgenossen eine Genugtuung zu geben, heiratet Michaud im Jahre 1879
(S. 25). Dieser « fait divers » veranlafit Dederen zur Bemerkung, dal} die
Christkatholiken den verheirateten Priestern den Vorzug gaben, weil sie
in der Ehe groere Garantien der Sittlichkeit und der Anhinglichkeit
besonders hinsichtlich des aus dem Auslande zugewanderten Klerus
sahen 3. Dal3 er mit dieser wohl nicht rein historischen Bemerkung An-
gaben widerspricht, die er hundert Seiten spiter macht, ist ihm wohl
nicht mehr eingefallen in seinem Eifer, dem Zdlibat einen Seitenhieb zu
versetzen. Vier Jahre vor Michauds Heirat, nimlich am 8. Mirz 1875,
schrieb P. Reverchon, der Sprecher der Altkatholiken in Genf, der ihn
als Pfarrer gewinnen wollte, sein Status als unverheirateter Geistlicher
wire dazu angetan, der altkatholischen Sache in Genf die grof3ten Dienste
zu leisten 4. Der Zo6libat war also bei den Altkatholiken nicht immer in
solchem Verruf, wie Dederen insinuiert, und die Hochachtung, in der
Méanner wie Déllinger, Herzog, Reinkens und Reusch ihn hielten ®, weist

1 DEDEREN, S. 23-24.

DepeReN fithrt S. 23, Anm. 115, den Brief des Bischofs an Michaud vom 3. Sep-

tember 1877 an, stiilpt ihn aber oben im Text um, so daB der Leser zu falschen

SchluBfolgerungen kommt.

3 DEDEREN, S. 25, Anm. 125.

1 « Par votre position de prétre non-marié, par vos relations avec le clergé vieux-
catholique de I’Allemagne, vous étes a méme de nous rendre les plus grands
services. » DEDEREN, S. 154.

8 Reusch legte, mit der Einfithrung der Priesterehe auf der Synode von 1878 unzu-
frieden, sein Amt als Generalvikar des deutschen Bischofs Reinkens nieder.
L. K. GoEetz, Franz Heinrich Reusch 1825-1900. Gotha 1901, S. 72.

[

184



darauf hin, daBl man sich innerhalb des frithen Altkatholizismus eine
groBe Freizigigkeit in diesem Punkte bewahrt hatte 1.

Im Jahre 1880 wurde Michaud dank seiner Verbindung zu General
Kiréeff, auf die wir noch spdter zu sprechen kommen, Korrespondent
des russischen Erziehungsministeriums. 1889 iibernahm er, unter Bei-
behaltung seiner theologischen Vorlesungen, das Ordinariat fiir franzo-
sische Literatur und Sprache in Bern und gab 1893 die Revue inter-
nationale de théologie heraus, die auf dem Luzerner Altkatholikentag
1892 begriindet wurde und bis heute noch weiter besteht. 1910 legte er
die Leitung der Zeitschrift nieder, mit der Begriindung, er habe noch
andere Garben zu binden. Die wenigen Kostproben, die Dederen S. 31/32
von Ausspriichen dieser spidteren Zeit mitteilt, lassen darauf schlieBen,
daf3 Michaud sich weitgehend von der altkatholischen Kirche emanzi-
pierte. Er habe den Theologen und ihrem Gezdnk milBtraut und sich frei
von konfessionalistischer Enge der reinen Lehre Christi zugewandt. Diese
Entwicklung, die in ihrer antikirchlichen und liberal-humanistischen
Konsequenz Ahnlichkeiten mit dem geistigen Wege Loisys aufzeigt, ver-
hindert Dederen nicht, Michauds voéllige Identitdt mit seinen Idealen
von 1870 zu proklamieren. In einer platten, scholastisch anspruchsvollen
Sprache formuliert er, Michaud sei nun explizit der gleiche, der er 1870
implizit gewesen sei 2. Uber diese rithrende Dialektik kann man nur

1 Es ist in diesem Zusammenhang nicht uninteressant, auf einen Rat hinzuweisen,
den Dollinger Michaud im Jahre 1872 gab : « Quant au P. Hyacinthe, je crains
que vous ne puissiez marcher avec lui. 1] faut s’attendre & un grand scandale de
sa part. Une dame distinguée qui I’a vu depuis son retour & Paris vient d’écrire
a une amie ici: Je crains que le P. H. ne finisse sa carriére comme une comédie,
c’est-a-dire, par un mariage. Cependant gardez-vous de lui en parler, cela ne
servirait a rien — experto crede Ruperto. Il n’est pas maitre de ses actions etc.
C’est un triste chapitre dont je garde les détails pour une conversation future
a vive voix.» Brief v. 23. Mai 1872. Orig.: Bern, Landesbibliothek, NachlaQ
Michaud. Michaud hat diese Stelle weggelassen, als er die Briefe Déllingers an
ihn veroéffentlichte (vgl. S. 191 Anm. 1). - Die Dame, auf die Doéllinger anspielt, war
wahrscheinlich die Marquise de Forbin d’Oppeéde, die mit ihrer Miinchener
Freundin Lady Blennerhassett in regem Gedankenaustausch stand. Vgl. : R. Au-
BERT und J. R. PALANQUE, Lettres de Lady Blennerhassett & la Marquise de
Forbin d’Oppéde au lendemain du concile du Vatican. In: Revue d’histoire
ecclésiastique 58 (1963) S. 82-135 ; dazu auch JEAN-REMY PALANQUE, Le cercle
de Madame Forbin et le premier concile du Vatican. In: Revue d’histoire de
I'Eglise de France 48 (1962) S. 51-76.

2 « L’1déaliste de la veille du concile n’a pas changé d’esprit pas plus que de senti-
ment. Il est resté en 1910 le méme homme qu’en 1870. Il est maintenant explicite-
ment ce qu'il était alors implicitement. Il s’est développé scientifiquement en
restant le méme. Voila toute la difiérence. » DEDEREN, S. 32.

185



staunen ; zu iliberzeugen vermag sie nicht, da ihr, wie wir bald sehen
werden, viel zu viele Selbstzeugnisse und schriftliche Aussagen gegen-
iiberstehen. Nur die Fiktion des katholischen Reformators, welche De-
deren krampfhaft aufrechtzuhalten versucht, hat ihn zu dieser « katho-
lischen » Auslegung seines Helden verfiihrt, der, wie auch dem theolo-
gisch nicht geschulten Auge erkennbar ist, beim religiésen Liberalismus
gelandet ist.

Weil Dederen nicht darauf eingeht, wollen wir versuchen, ein Bild von
Michauds theologischen Vorstellungen in seinem letzten Lebensjahrzehnt
zu gewinnen. Natiirlich bezeichnete er sich als gottgliubig, als religits,
als katholisch und altkatholisch, aber was verbarg sich hinter diesen
Worthiillen ? Eine Befragung seines letzten theologischen Werkes, der
« Méditations de philosophie religieuse » !, vermag das Individualistisch-
Chaotische seines Denkens niher zu beleuchten. Der erste Band, der eine
Art philosophischer Prolegomena, eine Mischung von Neotik, Logik und
Ontologie darstellt und in einer Theodizee ausmiindet, ist eine eklekti-
zistische Konstruktion, die sich auf Descartes, Malebranche, Taine,
Leibniz beruft und auch einige Anleihen bei zeitgenossischen Philo-
sophen macht. Gedankliche Originalitit und Kohirenz besitzt sie nicht ;
sie enthdlt die aus philosophischen Reminiszenzen einer fritheren Zeit
abgeleiteten Erwidgungen eines Durchschnittsverstandes. Besonders der
zweite Band trigt diesem Auswahlcharakter noch stidrker Rechnung.
Die zusammenhingendsten Partien hier sind diejenigen, in denen er sich
- ohne sie freilich zu nennen — auf seine thomistischen Lehrer stiitzt :
so wird z. B. der aristotelisch-thomistische Gottesbeweis vom primus
motor im AnschluB an einen Gedanken von Leibniz ausgefiihrt 2 und

! Bd. 1 : L’ascension vers Dieu. Lausanne und Paris 1912 (174 S.); Bd. 2 : Dieu
dans l'univers, ebd. 1912 (290 S.); Bd. 3: La vie en Dieu, ebd. 1913 (220 S.).
Von diesem Werk konnte ich in den mir zur Verfiigung stehenden Zeitschriften
keine Besprechung finden, wohl aber von dem wenig vorher erschienenen Buch :
Les Enseignements essentiels du Christ. Paris, E. Nourry 1907 (112 S.) : « M. Mi-
chaud voudrait bien que tous les chrétiens de coeur, oubliant les différences qui
les séparent, s’'unissent, en acceptant tous les enseignements essentiels du Christ.
Son livre constitue une tentative trés digne de respect, mais sa partie historique
n'est évidemment pas trés grande. » CH. GUIGNEBERT, in : Revue historique 100
(1909) S. 161. Der Literaturbericht in der Revue d’histoire ecclésiastique 8 (1907)
S. 873 bezeichnet es als : « brochure fort terne et sans originalité ». J. LEBRETON
sagt dazu in Revue pratique d’apologétique 5 (1907-08) S. 283 : « on retrouve
dans le livre, timidement formulées et pauvrement défendues, les négations fami-
lieres aux protestants libéraux : négation de la virginité du Christ (p. 25, 26),
de la Trinité (p. 78), de la conception virginale (p. 95), etc. ... »

* Bd. 2, S. 34.

186



Gott die Aseitit zugesprochen. Die Anleihen, die Michaud bei seinen
dominikanischen Lehrern macht, sind zahlreich und bilden das Riick-
grat seiner Beweisfithrung, wenn er sich zum Beispiel mit dem atheisti-
schen Idealismus eines Marcel Hébert herumschligt 1. Das hindert ihn
nicht, sich mit Schirfe gegen eine Reihe von thomistischen Thesen aus-
zusprechen, so z. B. gegen die « creatio ex nihilo », wobei aber sein eigener
Erklirungsversuch (création par rayonnement ou irradiation), der die
Klippe des Pantheismus vermeiden will, auf ein Autoritdtsargument hin-
auslduft, nimlich, daB er nicht als Pantheismus aufgefa3t werden darf 2.
Uberhaupt ist die Berufung auf seine eigene Meinung der hiufigste Be-
weis, wenn er am Ende seiner gedanklichen Anstrengung ist. Das letzte
Kapitel enthilt einige philosophische Impressionen iiber Christus, wobei
die Unsicherheit des Vokabulars die Bestimmung erschwert, ob Michauds
Lehre mit der Christologie der alten Kirche iibereinstimmt 3. Man kann
ihn an diesen Stellen nicht mit einer prdzisen theologischen Terminologie
messen, aber sein dritter Band, der dem Leben des Christen in Gott
gewidmet ist, enthdlt Auslegungen und Anschauungen, die mit katho-
lischem Gedankengut nichts mehr gemein haben. So wird z. B. das Wabhre,
das Gute und das Schéne als Basis der Sittlichkeit herausgestellt 4 ; vom
Gesetz Christi und der Sittlichkeitsidee des Neuen Testamentes ist nicht
ein Hauch zu spiiren. Vollig subjektivistisch hingegen wird der Gedanken-
gang im Kapitel, das den Titel tridgt : Comment la lettre tue I'esprit 3.
Unter dem Vorwand, die wichtigsten Lehren des Christentums von ihrer
« materialistischen » Auslegung zu reinigen und zu spiritualisieren, greift
er die traditionelle katholische Trinitdtslehre als Tritheismus an — ohne
klar auszudriicken, was er selber unter einer spiritualistischen Auslegung
der Trinitat versteht —, ferner die Magie der Sakramentenlehre, besonders
den Transsubstantionsbegriff und den magischen Charakter des Priester-
tums. Er verwirft die Satisfaktionslehre, die du8eren Heiligungsiibungen

' Ebd. S. 142 ff.

? Ebd. S. 211 ff.

3 « Oui le Christ est le fils de I'homme, mais aussi fils de Dieu, non dans le sens
que Dieu aurait eu un fils d’'une maniére antropomorphique et divine, mais en
ce sens que son Christ, vrai homme, a été aussi vrai Dieu ; qu’en lui, vrai homme,
nous avons vu la sagesse de Dieu, la parole de Dieu, la force de Dieu, la grice
de Dieu et vidimus eum plenum gratiae et veritatis» (Jean I 24). Ebd. Bd. 2,
S. 282.

t Bd. 3, S. 61 ff. — Die Anklinge an den thomistischen Objektivismus der Sittlich-
keit sind auch hier noch deutlich spiirbar !

% Ebd. 8. 128,

187



wie Gebet und Opfer und vor allem den katholischen Kirchenbegriff 1.
Der romisch-katholische Kirchenbegriff absorbiere vollig die eindeutige
Lehre Christi, die Kirche stelle sich zwischen Gott und den Menschen.
Newmans Theologie der Entwicklung der christlichen Lehre bezeichnet
er als Dilettantismus ; an die Stelle der Kirche, die die Lehre Christi zu
verwalten hat, setzt er einen absoluten Biblizismus und theologischen
Fixismus 2. Das Vermichtnis Michauds klingt aus mit einem Bekenntnis
zur Geistreligion : « L'important dans la vie, c’est donc que l'esprit
triomphe. J'insiste sur cette vérité capitale, qui d’ailleurs, résume non
seulement le fond de la philosophie, mais aussi le fond du christianisme ...
La hiérarchie étouffe 1'Eglise, et 1'Eglise hiérarchisée étouffe la religion.
C’est donc un devoir, pour tout chrétien, non pas de se désintéresser de
I’Eglise, mais de la ramener a la religion et a I'esprit qui doivent étre
sa vie » 3. Man kann verstehen warum Leute, die Michauds theologische
Vorlesungen noch gehort haben, sagen, es sei Liberalismus reinsten Was-
sers gewesen !

Aber sollte man nicht die weiteren Kapitel abwarten, in denen der
Verfasser auf die hier und vorhin beriihrten Fragen ausdriicklich ein-
gehen und die biographische Skizze vertiefen wird ? Wer mit dieser Er-
wartung an die folgenden Seiten herangeht, wird enttduscht sein. In der
Hauptsache wilzt Dederen hier seine These vom katholischen Refor-
mator weiter aus, ohne auf ihre geistesgeschichtliche Problematik ein-
zugehen. Da ist z. B. das direkt anschlieBende 2. Kapitel des ersten Teils
mit der Uberschrift : De I’Eglise Romaine a la Réforme Catholique. Hier
kénnte man meinen, der Biograph wiirde uns die einzelnen Phasen des
Entwicklungsgangs Michauds auf seinem geistesgeschichtlichen Hinter-
grunde rekonstruieren. Zwar bemiiht er sich in umstidndlicher Weise auf
S. 35-46 eine Kulisse der 60er Jahre zu entwerfen ; sie steht leider in
keinem direkten Verhiltnis zu Eugéne Michaud. Sie hat keinen konkreten
Zuschnitt auf ihn. Es sind einige Seiten iiber das Wachsen des Ultra-

T Ebd. S. 136 ff.

« Ces dilettantes oublient que le Christ est un et qu'il n'y a qu'un Christ histo-
rique ; que sa doctrine, enseignée par lui une fois pour toute, est une, et que,
objective, positive, ferme, fixe, divine, elle n’évolue pas et ne peut pas évoluer ;
que c’est nous qui devons ¢évolucr et nous développer, en nous pénétrant d’elle
toujours davantage, et qu’ainsi se concilie I'immutabilité du christianisme et du
dogme, avec le progrés des intelligences et des cceurs dans 'unité toujours cons-
tante d’une méme foi: quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est. » Ebd. S. 139.

3 Ebd. S. 218-220.

188



montanismus da, aber was der Ultramontanismus 1st, erfahren wir nicht.
Dederen scheint den gesamten nachvatikanischen rémischen Katholi-
zismus darunter zu verstehen, ein Zeichen, dall er thn mi3verstanden
hat oder ihn als Schimpfwort des damaligen Antiklerikalismus heute
noch bewullt weiterkolportiert. Das wichtigste Kapitel tiber die Ideen
und Gestalten des liberalen Katholizismus fehlt. Dieser war mit Mon-
talembert, Dupanloup, Cochin und Albert de Broglie eine geistige Kraft
im Leben des franzosischen Katholizismus ; er hatte seine Vertreter
unter den Bischéfen und an der Sorbonne !. In diesem Milieu bewegte
sich Michaud, ihm verdankte er die entscheidende Prigung seiner katho-
lischen Periode. Das Programm dieses Katholizismus, das auch seinen
Helden inspirierte, findet sich bei Dederen nirgends dargestellt ; iiber
den Inhalt dieses Liberalismus und seiner eventuellen Variante bel
Michaud schweigt er sich beharrlich aus. Eine knappe Seite enthilt alles,
was er iiber dieses dullerst wichtige Element in Michaus Werdegang zu
sagen hat (S. 48). Wir erfahren, daB sein bischoflicher Gonner, Meignan
von Chalons, den jungen Ehrenkanoniker seiner Didzese 2 mehrmals zu
groBerer Gelassenheit und Ruhe ermahnte, ohne dal3 angegeben wird,
was nun wirklich vorgefallen war. Ebenso werden wir mit Allgemein-
heiten abgefertigt, wenn es einige Seiten spiter darum geht, Michauds
Entwicklung wihrend des Konzils nachzuzeichnen. Die Stimmung am
Vorabend des Konzils wird breit beschrieben, desgleichen die Partei-
bildung auf dem Konzil und spiter das Umfallen der Minoritdtsbischofe,
die vorher gegen die Unfehlbarkeitslehre aufgetreten waren, sie aber
nachtriglich in der Formulierung des Konzils anerkannten. Die Darstel-
lung ist an manchen Punkten nicht von Irrtiimern frei; so wird z. B.
die Unterwerfung der franzosischen Bischofe unter die Konzilsdekrete
mit der patriotisch-nationalen Gewissenserforschung in Verbindung ge-
bracht, die man in Frankreich nach der Niederlage von 1870 angestellt

! Die recht umfinglichen, kritischen Literaturangaben bei R. AuBkrt, Le ponti-
ficat de Pie IX. Paris 1952, welchen der Verf. bisweilen zitiert, hitten ihm eine
vorziigliche Erstorientierung zu diesem Thema gegeben. Man vermiBt Hinweise
auf die hier einschligigen Werke : A. LEROY-BEAULIEU, Les catholiques libéraux.
L’Eglise et le libéralisme de 1830 2 nos jours. Paris 1885 ; G. WEILL, Histoire
du catholicisme libéral en France, 1828-1908. Paris 1909 ; E. BARBIER, Histoire
du catholicisme libéral et du catholicisme social en France 1870-1914. Bd. 1,
Bordeaux 1924 ; C. CoNSTANTIN, Artikel « Libéralisme catholique » in : Diction-
naire de théologie catholique, Bd. 9 (1926) Sp. 506-629.

* Bischof Meignan hatte Michaud, der ihm sein Buch iiber Guillaume de Champeaux
widmete, im Jahre 1867 zum chanoine honoraire von Chalons ernannt. DEDEREN,
S. 10.

189



habe (S. 58). Warum aber die Bischofe der deutschen Siegernation nicht
gleich den romischen Plunder abwarfen und Rom den Gehorsam auf-
kiindigten, vermag diese Interpretation nicht zu erkliren.

Welches ist nun die Stellung Michauds in dieser Umbruchszeit ? Wir
erfahren bei Dederen, dal} er als katholischer Liberaler Gegner der Un-
fehlbarkeit war und dann auf einmal ein Jahr nach der Verkiindigung
des Dogmas (!), die réomisch-katholische Kirche fiir hdretisch erklirt
(S. 59). Wie es bei ihm zur Ausbildung dieser fiir einen katholischen
Theologen doch duBlerst bedeutsamen Auffassung kam, verrdt Dederen
nicht . Auf einmal ist der Bruch Michauds mit seinen kirchlichen Oberen
und der katholischen Kirche da. Ist das Denken Michauds wirklich so
sprunghaft gewesen, wie sein Biograph es darlegt ? Wir besitzen in
Michauds Briefen an Déllinger wahrend dieser Zeit eine Quelle fiir den
geistigen Zustand, in dem er sich damals befand. Diese Briefe zeigen,
daB er in den entscheidenden Jahren 1870-71 zwar sehr rasch, aber doch
in merklichen Etappen in einen Antiromanismus hiniiberglitt, fiir den
letztlich die Verwerfung der Infallibilitit selber bloB eine Etappe dar-
stellte. Die Entwicklung war aber gar nicht so selbstverstindlich, wie
Dederen es darstellt.

Vor dem Konzil warnte Michaud Ddéllinger, er diirfe von den franzo-
sischen Bischoéfen nicht allzuviel Widerstand gegen Rom erwarten. Sie
seien keine Theologen, sondern Administratoren, die um des lieben Frie-
dens willen die Definition der Unfehlbarkeit durchgehen lassen wiirden,
Nur wenn viele andere ausldndische Prédlaten sich dagegen aussprachen.

1 Dederen hitte fiir seine Untersuchung folgendes Werk von Michaud heranziehen
miissen : L’Esprit et la Lettre dans la morale religieuse. Paris, Didier 1870.
XX u. 412 S. Dieses Buch, das Michaud vor dem Konzil vertffentlichte, zeichnete
sich bereits durch kritische MaBlosigkeit und Unsicherheit aus. Ch, Clair, der im
iibrigen wohlwollende Rezensent der « Etudes », hob in seiner Besprechung her-
vor, es sei geschmacklos, Ausspriiche von Georges Sand mit Zitaten aus dem
Neuen Testament durcheinanderzumischen, wie M. es hier tat. Weiterhin be-
merkte er : « Tant6t il semble, & la suite de Pascal, trop humilier la raison et la
condamner & une sorte de scepticisme, en lui refusant la possibilité de « donner
a aucune question aucune réponse péremptoire et définitive », tantdt il laisse
peser sur « les docteurs de 1’Eglise » le reproche de « nier la liberté et d'imposer
la foi en opprimant l'esprit », sans citer aucun texte a 'appui de cette odieuse
accusation qu’il ne réfuge pas assez (p. 266).» Ferner tadelt er, daB M. Texte
willkiirlich auseinanderreiBe. Etudes 1870, VI, S. 150-152. — Wertvolle Hin-
weise hitte fiir die Gewissenskrise der liberalen Katholiken vermittelt : J. R. Pa-
LANQUE, Catholiques libéraux et gallicans en France face au concile du Vatican
1867-1870. Aix-en-Provence 1962 ; dazu die Bespr. von R. AUBERT, in: Revue
d’histoire ecclésiastique 58 (1963) S. 246-248.

190



wiirden die Franzosen sich dieser Bewegung anschlieBen. Von Dupanloup
allein kénne man etwas erwarten, wihrend Darboy sich diplomatischer
Reserve befleiBe . Als P. Hyacinthe Loyson im September 1869 in einem
offentlichen Brief seinen Austritt aus dem Karmeliterorden erklirte und
vor dem HI. Vater und dem Konzil gegen Lehren protestierte, die sich
romisch nennen, aber nicht christlich seien, bedauerte Michaud diese un-
bedachte Publizitit um einen irreguliren Klosteraustritt. Die Ultra-
montanen und Protestanten wiirden sich dariiber freuen, die wahren
Katholiken jedoch sehr traurig sein 2.

Wie Déllinger wiinschte er, dafl man das Dogma nicht vom Stand-
punkte der Inopportunitdt, sondern von der historisch-theologischen
Kritik her bekiampfe 2. Er fiirchtete, das Konzil moge wegen der wachsen-
den Opposition der Definition ausweichen, so daB die Sache nicht einmal
zur Sprache kdme : « ... je voudrais qu'on montrat par la discussion que
la proclamation d’'un tel dogme est non seulement inopportune mais
impossible » 4. Er gab Déllinger Ratschlidge, seine Broschiire « Considéra-
tions proposées aux évéques du concile », die thm gut gefiel, an einigen
Punkten weiter auszuarbeiten und bei einer Neuauflage bessere Belege
anzufiithren 3. Er fand auch, dafl Déllinger den Kardinal Schwarzenberg
von Prag nach Rom begleiten sollte, wie die liberalen Katholiken Frank-
reichs es wiinschten ; seine Prasenz am Konzil wiirde viel Gutes bewirken 8.

Ganz in dieser konzilianten Linie der liberalen franzésischen Katho-
liken sind seine kritischen Bemerkungen zu Déllingers « Janus ». Michaud
wullte nicht, wer der Verfasser sei — es war Déllinger in Verbindung mit
Johannes Huber -, und schrieb nach Miinchen, das Buch hitte ihn stark

! Michaud an Déllinger am 15. Mai 1869. Déllingers Briefe an Michaud sind unter
Auslassung von Nebensichlichkeiten von Michaud selber verdffentlicht worden :
Lettres inédites de Doellinger adressées & M. le prof. Michaud du 1¢r aofit 1867
au 30 sept. 1874. In: Revue internationale de théologie, 1899, S. 233-255. Eine
Kollationierung mit den Originalen ergab, daB nur zwei sachlich interessante,
aber im Gesamt des Briefwechsels nicht sonderlich ins Gewicht fallende Stellen
weggelassen wurden (vgl. S. 185, Anm. 1). Michauds Briefe an Déllinger werden
im vierten Heft der Zeitschrift fiir Schweizer Kirchengeschichte 1964 erscheinen.
Michaud an Dé¢llinger, 24. 10. 1869.

Michaud an Déllinger, 4. Nov. 1869.

Michaud an Déllinger, 19. Nov. 1869.

Michaud an Dollinger, 25. u. 28. Nov. 1869, desgl. Brief vom 12. Dez. 1869.
Michaud an Déllinger am 12. Dez. 1869. Zur Frage, ob Déllinger wihrend des
Konzils nach Rom gehen sollte, vgl. meinen Aufsatz: Die « Rémischen Briefe vom
Konzil ». Eine entstehungsgeschichtliche und quellenkritische Untersuchung zum
Konzilsjournalismus Ignaz v. Déllingers und Lord Actons. In : Rémische Quartal-
schrift 59 (1964).

@ o o W

191



beeindruckt. Er wire schlecht dran, wenn er eine seriose Widerlegung die-
ses Werkes schreiben miiBte. Aber kritisch bemerkte er: «Sans doute cet
ouvrage a le grand tort & mon avis, de ne pas distinguer assez 1'autorité
vrale de I'Eglise catholique et la fausse autorité de la curie ultramontaine,
et de laisser les reproches qu’il adresse a celle-ci frapper et porter coup a
celle-la ...» 1. Also mitten in den Auseinandersetzungen um das Konzil
fordert Michaud von Dollinger grundlegende Unterscheidungen und ist
bestiirzt iiber den im «Janus» zum Ausdruck kommenden, kimpferischen,
undifferenzierten Antiromanismus! Man kann auch in seinen Briefen
an Déllinger gute Ratschlige nachlesen, wie dieser iiber die alle bewe-
gende Tagesfrage schreiben solle; ruhig und gelassen, ohne Erregung und
Ironie. Es geniige nimlich nicht, daB man sich selber als katholisch vor-
komme, man miisse es auch nach aullen erscheinen und begriinden kén-
nen. Deshalb miisse Déllinger klar und eindeutig den romischen Primat
anerkennen 2. Michaud hidtte gut daran getan, diesen Brief nach zwei
Jahren wiederzulesen und seine Ratschlige selber zu befolgen. Vorder-
hand geniigt uns die Feststellung, daB3 die geistige Entwicklung, die ihn
aus der romischen Kirche hinauszog, gar nicht so gradlinig verlief, wie
sein Biograph es glaubhaft macht.

Diese Feststellung 1iBt sich an Hand des Briefwechsels mit Déllinger
bis zur Proklamation des Dogmas verfolgen. Michauds Entriistung iiber
die Demiitigung der Bischofe auf dem Konzil war grof3 und ebenfalls sein
VerdruB iiber die Einengung der Freiheit einzelner Konzilsmitglieder 2.
Aber er konnte sich nicht entschlieBen, die Okumenizitit des Konzils
bereits jetzt und grundsitzlich in Frage zu stellen. Vorerst miisse man
die historischen und theologischen Unzulinglichkeiten des Schemas « De
Summo Pontifice » herausstellen und den Kampf auf dieser Ebene aus-
tragen 4. Gegen Ende des Konzils verschirft sich sein Urteil gegeniiber
der réomischen Bischofsversammlung — er nennt sie «une aussi criminelle
comédie » 3, — und er hofft, dal3 die deutschen Bischéfe den neuen Dekre-
ten widerstehen werden . Man findet aber keine Stelle in diesen Briefen,
die darauf schliefen 1iBt, daB Michaud bereits zu diesem Zeitpunkt er-
wog, sich vom franzdsischen Episkopat zu trennen.

! Michaud an Déllinger am 20. Dez. 1869.

? Dieser hochinteressante Brief ist datiert vom 6. Febr. 1870.
# Michaud an Déllinger am 17. 2. u. am 6. 3. 1870.

4 Michaud an Déllinger am 17. 5. 1870.

5 Michaud an Déllinger, 21. Juni 1870.

® Michaud an Déllinger, 9. Juli 1870.

192



Der deutsch-franzosische Krieg unterbrach den brieflichen Austausch
mit Déllinger. Als Michaud ihn wieder aufnehmen konnte, hatte sich sein
Oppositionsgeist gegeniiber dem neuen Dogma wesentlich verstirkt. Die
Ursachen dieser Verhirtung seiner Stellung miilten, da der Briefwechsel
mit Déllinger hierfiir nicht ergiebig ist, mit Hilfe anderer Quellen ge-
nauer untersucht werden. Als Vikar an der Madeleine verhielt Michaud
sich zunidchst abwartend ; der Tod von Mgr. Darboy (am 24. Mai 1871
von der Pariser Commune erschossen), der fiir ihn viel Verstindnis und
Geduld hatte !, verschlechterte seine Position innerhalb der romisch-
katholischen Kirche. Immerhin driangte Mgr. Guibert, der neue Erz-
bischof von Paris, ihn keineswegs abrupt zu einer Stellungnahme : Erst
am 5. Februar 1872 reichte Michaud seine Demission als Vikar an der
Madeleinekirche ein und wurde kurz nachher vom Erzbischof exkom-
muniziert 2. Dollingers Exkommunikation lag ein Jahr friiher !

Nun iiberschligt sich allerdings die antirémische Polemik bei Michaud.
Er, der zwei Jahre zuvor noch Déllinger zur MaBigung anhielt 2, mul} es
sich jetzt gefallen lassen, dal sein Miinchener Freund ihn vor rationalisti-
schen Exzessen warnt. Déllinger kann es nicht verstehen, da3 Michaud
die rémisch-katholische Kirche ohne weiteres hidretisch nennt. Die rémi-
sche Kirche ist fiir ihn immer noch die Mutterkirche, der, wie er meint,
eine kurialistische Verschwérung eine falsche Lehre aufoktroyiert hat.
Der Papst und die Bischéfe sind seine rechtmidBigen Vorgesetzten, deren
disziplinarische Verfiigungen er respektiert, auch wenn sie thn hart tref-
fen, wie z. B. die iiber ihn verhingte Exkommunikation. Er kennt die
Kirchengeschichte zu gut, um nicht zu wissen, dal3 teilweise Verdunke-
lungen der rechten Lehre eintreten konnen, ohne dal3 die Kirche deshalb
der VerheiBung Christi verlustig geht. Er will warten, bis ein anderer
Papst oder ein Konzil die falschen Lehren nullifiziert und sie der echten
Tradition der Kirche entsprechend auslegt 4. Gegeniiber der Konzils-
polemik, die er im Jahre 1870 in den « Romischen Briefen » fithrte, hat
sich sein Standpunkt merklich gemildert ; ® er ist wieder der Theologe ge-
worden, der sich wegen seiner ablehnenden Stellung zum Dogma nicht
aus der Kirche hinauswerfen lassen will 8. Michaud hingegen ergreift aus

! Michaud an Déllinger am 7. Juni 1871.

* Das genaue Datum kann ich bei Dederen nicht finden.

3 vgl. S. 192.

1 Vgl. dazu V. ConNzEMIUS : Aspects ecclésiologiques ... (5. 202, Anm. 1) S. 266,
Anm.73.

Vgl. den S. 191. Anm. 6 zitierten Aufsatz, S. 2.

Dederen hat Doéllingers Skrupel véllig miBverstanden, z. B. S. 69.

13 193

o

>



eigenem Entschlufl die Initiative, die reine, unverfilschte Kirche der
ersten Jahrhunderte wiederaufzubauen. Zu Beginn des Jahres 1872 hat
sich Michaud vollig von seiner Anhinglichkeit an die rémisch-katholische
Kirche gelost. In diesem Jahre erscheinen nich* weniger als sechs Biicher
bzw. religiose Pamphlete aus seiner Feder. Es liegt also ein reiches Mate-
rial vor, um seinen geistigen Standpunkt zu durchleuchten und seine
Selbstrechtfertigung in ihrer theologischen Begriindung zu analysieren.
Auch in diesem Punkte enttiuscht Dederen. Er behandelt das wichtige
Problem von Michauds religios-geistiger Neufindung auf vier Seiten, in
denen er wahllos Schlagworter aus dessen Publikationen zusammentrigt :
die Kirche sei nicht mehr die eine, sie habe ihre Heiligkeit und Apostolizi-
tdt verloren, der Papismus sei an die Stelle des Katholizismus getreten.
Dem Konzil warf er mangelnde Okumenizitit und ungeniigende Freiheit
vor. Alle diese Vorwiirfe wirbeln bei Dederen durcheinander ; wenn man
seine unkritische Darstellung liest, kommt man zur Auffassung, Michaud
habe seine Position auf Slogans aufgebaut und auf theologische Reflexion
grundsitzlich verzichtet. Tief waren diese Werke allerdings nicht, die er
nach seinem Bruch mit der Kirche veroffentlichte ; ihre Titel bereits
weisen daraufhin, daBl sie zur polemischen Literaturgattung gehoren 1.
Dennoch man kann sich schlecht vorstellen, daf3 bei einem theologisch und
scholastisch gebildeten Manne wie Michaud auf einmal ein so groBartiges
Chaos herrschte, wie es hier vorgetithrt wird. Oder, wenn es der Fall sein
sollte, kénnte der Biograph das ruhig eingestehen und sollte seinen Hel-
den nicht durch den Hinweis auf dessen scharfe, mitreiende Logik von
theologischen Ungereimtheiten entschuldigen.

Statt dessen fliichtet der Biograph lieber in die von seinem Helden ab-
lenkenden Allgemeinheiten. Im zweiten Teil des Buches versucht er, in
umstdndlicher Weise — zwei Seiten sind z. B. dem Konziliarismus des
14./15. Jahrhunderts gewidmet (S. 76-78) - die Entwicklung des Alt-
katholizismus nachzuzeichnen. Er iibersieht vollig die nichtreligidsen
Faktoren, die bei der Ausbildung der altkatholischen Bewegung in
Deutschland und ihrer Entwicklung zur kirchlichen Gemeinschaft eine
hochst bedeutsame Rolle spielten, wie er auch spiter bei der Schilderung
der Entstehung des Schweizer Altkatholizismus die Bedeutung dieser
Stromungen in unzuldssiger Weise abschwicht 2. Man leistet objektiver

1 E. MicHaUD, Guignol et la révolution dans 1I'Eglise romaine. Paris 1872 ; Plutot
la mort que le déshonneur. Paris 1872 ; Comment 1'Eglise romaine n'est plus
I’Eglise catholique. Paris 1872 ; Les faux libéraux de I’Eglise romaine. Paris 1872.

? Vgl. O. GiLg, Die nichttheologischen Faktoren bei der Griindung der christ-

194



Geschichtsschreibung und damit auch dem Altkatholizismus keinen
Dienst, wenn man Anti-ultramontanismus und Anti-romanismus kanoni-
siert und sie als essentiell religiose Bewegungen bezeichnet. Auch wenn
man ihnen eine durchaus nicht zu unterschitzende religiose Komponente
zuerkennt — es wire z. B. eine wichtige Forschungsaufgabe, die z. T. zu-
sammengeschrumpfte oder iiberdeckte religiose Ader bei katholischen
Schweizer Radikalen aufzudecken - miil3te diese zundchst herausge-
arbeitet und, soweit es moglich ist, von anderen nicht-religiésen Elemen-
ten geschieden werden. Mit bloBen, auch noch so gut gemeinten Behaup-
tungen schreibt man keine Geschichte. Zur Sache selber bleibt zu sagen,
daB Dederen bei seiner Darstellung auf weite Strecken von iiberalteter
Literatur abhingig ist, z. B. Georges Goyau ! und Paul Matter 2, wobei
sein bismarckfreundliches Urteil in Sachen des Kulturkampfes von
demjenigen Matters bestimmt wird 3.

An diesen Abschnitt schlieBt sich ein Kapitel an, das interessant sein
konnte, weil es die Geschichte der altkatholischen Bewegung in Frank-
reich behandelt. Diese Frage wurde bisher noch nicht untersucht, und so
wird man Dederen fiir jede Angabe dankbar sein, die er hierzu bei-
steuert. Seine Angaben sind leider sehr diirftig, da uns auller der Namens-
angabe nichts iiber die geistige Herkunft und Orientierung des altkatho-
lischen Komitees in Paris gesagt wird. Wenn es nach Michaud im Jahre
1872 wohl keine authentischen liberalen Katholiken mehr in Frankreich
gab, sondern bloB3 noch Ultramontane zweiter Ordnung 4, so wird man
sich wohl fragen diirfen, von wo der « pusillus grex » seiner eigenen An-
hanger herkam. Ob die Bewegung religios oder politisch war, ist ein Ge-
heimnis, das offen gelassen wird. Sie endete mit einem Fiasko, und zwar
nicht, weil etwa der franzosische Staat sich weigerte, diese Gruppe als
katholisch anzuerkennen, oder weil der Altkatholizismus als etwas
Preussisches oder Bismarckianisches angesehen wurde, wie Dederen
meint (S. 111), sondern weil ihm religioés fundierte Persénlichkeiten ab-
gingen. Esist hier daran zu erinnern, daf3 der franzosische liberale Katho-
lizismus eine reichere Tradition, ein klareres Programm und eine andere
Struktur besal3 als die liberalisierenden Katholiken Deutschlands. AuBBer

katholischen Landeskirche der Schweiz. In : Internationale Kirchliche Zeitschrift
50 (1960) S. 30-47.

! Bismarck et I'Eglise. Le Culturkampf 1870-74. 4 Bde, Paris 1911-1913.

? Bismarck et son temps. Triomphe splendeur et déclin. 3 Bde. Paris 1905-08.

% DEDEREN, S. 90 ff. — Uber die neuere Literatur zum Kulturkampf vgl. R. MORSEY,
Bismarck und der Kulturkampf. Archiv fiir Kulturgeschichte 39 (1957) S. 232-270.

* DEDEREN, S. 71, Anm. 164.

195



Michaud - Hyacinthe Loyson wurde bereits 1869 exkommuniziert — ist
keinem prominenten franzosischen Geistlichen in Frankreich die Er-
richtung einer nicht-rémischen Kirchengemeinschaft ein Anliegen ge-
wesen. Das diirfte zu denken geben, weil zahlreiche romische Konzils-
experten den Gallikanismus in Frankreich fiir so gefihrlich lebendig
hielten, dal} sie meinten, ihm das Unfehlbarkeitsdogma gegeniiberstellen
zu miissen. Michauds Reformprogramm, welches der Historiker Dederen
als « programme de réforme parfaitement catholique » (S. 106) anpreist,
namlich die Riickkehr ins 9. Jahrhundert zu den sieben ersten Konzilien
der Christenheit, war viel zu abstrakt und unrealistisch, um auf Christen
Eindruck zu machen, denen die Uberwindung der Kirchenspaltung am
Herzen lag.

Nach dem MiBerfolg seiner Ideen in Paris kommt Michaud in die
Schweiz. Wir haben bereits gesehen, wie Dederen seinen Helden bei der
Darstellung der bald zwischen ithm und Bischof Herzog ausbrechenden
Konflikte in Schutz nimmt. Bei der niiheren Behandlung dieser Periode
wird dem Leser das gleiche unkritische Pro-Michaud Plidoyer zugemutet.
Dabei erscheint es eigenartig, dal3 ein Mann, der in Frankreich ein v6lli-
ges pastorales Fiasko erlebt hat, einige Monate spdter in der Schweiz
seinem bischoflichen Oberhirten Vorschriften erteilt, wie er die Kirche zu
leiten habe. Es stand ithm zumindest schlecht an, in diesem Lande, das er
gar nicht kannte und von dessen religioser Situation er keine Ahnung
hatte, als rechthaberischer Besserwisser aufzutreten. Es ist viel von reli-
giosen Reformplinen Michauds die Rede (S. 130), ohne daf3 wir konkret
informiert werden, worin diese bestanden haben. Wenn sie nur das zum
Gegenstand hatten, dal} weiter auf dem Gebiet der kirchlichen Disziplin
und Lehre abgebaut werden sollte, und zwar nach alleinigem Konzept
Michauds, dann braucht es doch viel Phantasie, um diese Vorschlige
eines kirchlichen Individualisten als katholische Reformen auszugeben.
Von dem Gehorsam gegeniiber Gottes Wort findet sich fast keine Spur
mehr ; an die Stelle des gliubigen Bekenntnisses zu Christus ist fur
Michaud der Fluch gegen den Papst und Rom getreten. Um eine leitende
kirchliche Stellung einzunehmen, fehlte es ihm in dieser Zeit bereits nicht
nur an religiésem Ernst, sondern auch an Takt und Feingefiihl fir das,
was man sagen konnte und das, was sich nicht sagen liel. Im Jahre 1881
gelangte durch eine Indiskretion ein Brief von ihm an den befreundeten
Pfarrer J. B. Froidevaux in die katholische Zeitung des Jura « Le Pays ».
Darin nahm Michaud in vehementer Form Stellung gegen die von Bischof
Herzog vertretene « puérile thése de la catholicité de l’anglicanisme ».

196



« Il est archiélémentaire en théologie » sagte er, « que I'anglicanisme avec
ses trente-neuf articles, avec son livre de priéres, avec sa thése des deux
sacrements, avec ses contradictions flagrantes en matiére de foi, etc,
n’'est pas catholique. Un étudiant qui ignorerait cet abc, aurait a son
examen la note insuffisante et méme au-dessus ... Il est fort regrettable
que I'évéque y [dans notre Eglise] ait la liberté sotte et inouie d’ailleurs
de faire des lettres pastorales a sa fantaisie et d’y débiter tout ce qui lui
passe par la téte » 1. Auffilliger noch als die MaBlosigkeit der Sprache ist
die von Michaud beanspruchte Unfehlbarkeit seines privaten Urteils.
Man versteht deshalb, warum der Bischof sich dieses wortreichen Einzel-
gingers entledigte, sobald sich ihm dazu Gelegenheit bot 2.

Michauds Biograph hat versucht, die Unausgeglichenheiten, ja direkt
befremdenden Eigenheiten des Temperaments seines Helden diskret zu
verhiillen, gelegentlich auf Kosten seiner altkatholischen Mitstreiter. So
wird z. B. auch Hyacinthe Loyson, der sich von Rom abgesetzt hatte,
ohne aber seiner Kirche gegeniiber in den ketzerrichterischen Ton seines
Landsmannes zu fallen, wegen seiner « Widerspriiche », seiner « falschen»
und wenig « praktischen » Ideen von Dederen in der Nachfolge Michauds
geschulmeistert, ohne daBl man klug wird, welcher Maf3stab fiir ihn als
Historiker hierbei ausschlaggebend ist (S. 159). Einziges Kriterium und
MaB aller Dinge ist Eugéne Michaud.

Es ist dem Biographen bei dieser Inschutznahme Michauds offenbar
entgangen, in welche theologische Widerspriiche dieser sich selber ver-
strickt hatte. Dies wird besonders im 3. Teil des Buches deutlich, welcher
der Stellung des ehemaligen Abbés gegeniiber der Wiedervereinigung der
getrennten Kirchen gewidmet ist. Nach bewdhrtem Klischee wird eine
breite Einleitung in die Geschichte des Anglikanismus und der Orthodoxie
vorausgeschickt, die mit Michaud nichts zu tun hat. Das eigentliche
Problem aber, wie Michaud zur Beschiftigung mit diesen Fragen kam,
in welchem Male er von Déllinger und W. Guettée abhingig ist, bezw.
ihre Gedanken selbstidndig verarbeitet hat, wird in wenigen unsicheren

! Le Pays vom 20. Marz 1881.

2 « Uberhaupt haben Sie mich an béswillige Beleidigungen gewchnt, wie ich sie
selbst von Ultramontanen nicht erfahren habe. Miindlich und schriftlich, auf der
Kanzel und in profanen Versammlungen haben Sie mich wiederholt 6ffentlich
angegriffen, ohne mir jemals bestimmt zu sagen, was ich hiatte anders machen
sollen, um unsere Sache zu fordern. Hitte ich noch die frithere Meinung von
Ihnen, so wiirde ich sagen : Thun Sie was Sie mit Threm Gewissen vereinbaren
kénnen ; nun aber sage ich Ihnen, thun Sie was Sie wollen. » Herzog an Michaud
am 11. Juni 1879. Bern Landesbibliothek, NachlaB Michaud.

197



Sdtzen verabschiedet (S. 230-231) 1. Dabei hidtte im umfangreichen Brief-
wechsel Guettées mit Michaud ein ausgezeichnetes Quellenmaterial
(70 Briefe von 1872-90) vorgelegen, um dieser IFrage nachzugehen. Die
Stellungnahme Michauds zum Protestantismus, den er als extremen
Biblizismus verwirft (S. 194), ist interessant ; auf der andern Seite werfen
die Protestanten Michaud als Exponenten altkatholischer Lehren Mangel
an Logik und Klarheit vor. Die von Dederen 6fter vorbehaltlos gerithmte
Logik Michauds erfahrt also zumindest an dieser Stelle eine starke nicht-
romische Korrektur.

Unbefriedigend ist die Behandlung von Michauds Stellung zum Angli-
kanismus. Hier édnderte er seine Auffassung innerhalb zweier Jahrzehnte
von Grund aus. 1879-81 geriet er mit Bischof Herzog dariiber in Konflikt,
well er die anglikanische Kirche als nicht-katholisch, ja hdretisch be-
zeichnete 2, 1896 jedoch nahm er dieses Anathem zuriick und hielt die
Spendung der Kommunion an die Anglikaner fiir erlaubt. Diesen grund-
legenden Wechsel beriicksichtigt Dederen nicht ; ganz sprunghaft lil3t
er Michaud die kontrire These vertreten (S. 218). Man wird nicht klug,
welche Argumente bei Michauds Reserve gegeniiber der anglikanischen
Kirche maBlgebend waren, ob private Enttduschungen — er liebte die
Engliander nicht ® und hatte 1871 negative Erfahrungen von einer Reise
nach England mitgebracht 4 — oder ob Elemente seiner theologischen
Ausbildung aus der dominikanischen Zeit nachwirkten.

Den engsten personlichen und theologischen Kontakt hat Michaud
mit der russischen Orthodoxie gepflegt. In General Kiréeff gewann er
einen warmen Freund, der die Sache des Altkatholizismus beim HI. Synod
vertrat, ohne die Kirchenleitung fiir eine Interkommunion mit der alt-
katholischen Kirche gewinnen zu kénnen. Die Darstellung dieser Unions-
verhandlungen mii3te aber in einer theclogisch exakteren Sprache unter-
sucht werden, als das hier geschieht . Eine wichtige Frage scheint mir

! « L’influence de Guettée est ici incontestable. Michaud ne s’en cacha pas. Wla-
dimir Guettée dont il ne pouvait s’empécher d’'admirer la science et la lutte
contre Rome aviva les sympathies que le jeune vicaire ressentait a 1'endroit de
I'Eglise d'Orient et le persuada, trop hitivement peut-étre, d'une largeur d’esprit
et d'une liberté d’autant plus appréciables qu’elles faisaient cruellement défaut
en Occident. » DEDEREN, S. 230.

Vvgl. S. 183.

DEDEREN, S. 219.

DEDEREN, S. 216.

In der Literatur vermiBt man den Artikel von C. L1ALINE, Vieux catholiques et
Orthodoxes en quéte d’union depuis trois quarts de siécle. In: Istina 5 (1958)
S. 22-64 ; Lialine setzt die kritischen Akzente wohl zu stark.

Ll - (=) [

198



nicht beantwortet zu sein : ob Déllingers groBBes Prestige fiir eine theolo-
gische Diskussion und Annidherung zwischen den beiden Kirchen nicht
ebensoviel zu diesem Dialog beigetragen hat wie die zwar engen, aber
mehr privaten Verbindungen Michauds zu Kiréeff und dessen Schwester
Olga Novikoff. Michauds Okumenismus liuft auf einen historischen
Positivismus hinaus. Gebet und Opfer als Mittel zur Wiedervereinigung
werden nicht einmal erwdhnt. Er hilt sich imstande, von sich aus das
groBBe Werk zu vollenden. Der Glaube der Kirche, den er als objektives
Depositum, als sichere, positive und konkrete Tatsache bezeichnet, soll
mit den Mitteln der Geschichtswissenschaft authentisch festgestellt wer-
den. So konne man zu einer exakten Kenntnis der kirchlichen Lehre und
Disziplin in den ersten acht Jahrhunderten kommen 1.

Michauds Methode ist trotz ihrer berechtigten Akzentuierung des
historischen Elementes als 6kumenisches IForschungsmittel zu simpli-
stisch und liickenhaft, um praktisch durchfithrbar zu sein. Das Vage und
Unbestimmte, das in seinem gutgemeinten Plidoyer fiir die Kirche der
ersten Jahrhunderte liegt, war nicht dazu angetan, Verstidndnis fiir die
abstrakte Konstruktion eines solchen Okumenismus zu wecken. Auch
auf altkatholischer Seite regte sich Kritik daran, dafl Michaud die Ge-
schichte zu absolut setze ; sie sei zwar ein wichtiges Mittel, aber doch nur
ein Hilfsmittel. Der Kolner Kaplan J. Paffrath schrieb im Theologischen
Literaturblatt anliBllich einer Besprechung von Michauds « Mouvement
contemporain des églises » (Paris 1874) : « Das eigentlich vollkommen aus-
reichende und addquate Mittel liegt anderswo, ndmlich in der lebendigen
Tradition, fiir die die Geschichte allerdings in der geschriebenen Tra-
dition die Bestidtigung zu suchen hat ; mit andern Worten, in dem Glau-
bensbewultsein der Kirche, das in der Zeugnisablage dieser als solchen,
nicht der Wissenschaft, auf einem wirklich allgemeinen Konzil zur vollen
Bestidtigung kommt, wodurch dann selbst die historische Kritik fiir ihr
Amt die héchste Bestdtigung erhidlt » 2.

Der letzte Teil des Buches soll eine Untersuchung tiber Michaud
als Historiker sein. Michaud hat zwei groBere historische Werke geschrie-
ben, die Miinchener Dissertation {iber Guillaume de Champeaux 3 und

! DEDEREN, S. 251.

* Theologisches Literaturblatt, hrsg. von H. REuscH 9 (1874) Sp. 412-416.

3 Dederen versiumt es, den Leser dariiber zu unterrichten, wie das Werk von der
damaligen gelehrten Welt in Frankreich aufgenommen wurde und welcher Platz
ihm in der Forschung iiber Guillaume de Champeaux zukommt. Dazu einige
wenige Hinweise : In der Revue des questions historiques 3 (1867) S. 646-647
spendete Henri de I'Epinois dem Buche hohes Lob : « ce livre remarquable dénote

199



ein vierbindiges Werk tiber Ludwig XIV. und Innozenz XI. in ihren
gegenseitigen Beziehungen 1.

Das Schluf3kapitel der Champeaux-Biographie trigt den Titel : « Syn-
these sur le triple caractére de cette époque : activité, liberté, grandeur ».
Michaud exaltiert darin die geistige Freiheit des 12. Jahrhunderts. Er
vergleicht es mit dem 19. Jahrhundert und bezeichnet es wie jenes als
«époque de formation ». Im besonderen hebt er die geistige Beweglich-
keit dieser Zeit hervor. Vor keiner Frage habe man Halt gemacht und
man sei nicht aus Furcht vor mdglichen Irrtiimern vor der Bewiltigung
intellektueller Probleme zuriickgeschreckt. Freilich habe ein Gelehrter
damals, auch wenn er verurteilt wurde, immer noch Gelegenheit gehabt,

chez l'auteur un esprit également modéré et libéral ». Abbé Jules-Théodore Loyson,
der Bruder von Hyacinthe Loyson, widmete ihm eine lingere Besprechung in der
Revue moderne. Dieser Aufsatz verwickelte ihn in eine Kontroverse mit P. Ma-
tignon, einem Mitherausgeber der Etudes. Matignon zollte dem Werke ebenfalls
Anerkennung (Etudes 1867 1I, S. 437-441), machte aber mehrere kritische Vor-
behalte, u. a. dal Michaud zu Unrecht die Fixitdt der menschlichen Species auf-
gebe und Darwin zu sehr entgegenkomme. Uber die anschlieBende Kontroverse
mit Loyson vgl. Etudes 1868 II, S. 610-612; 766-772 ; 925-928.

1 Louis XIV et Innocent XI, d'aprés les correspondances diplomatiques inédites
du ministére des Affaircs Etrangeéres de France. 4 Bde, Paris 1882-83. Da Dederen
unssein personliches Urteil iiber dieses Werk vorenthilt und auch auf dessen Bewer-
tung durch die zeitgenossische Kritik nicht eingeht, teilen wir im folgenden die
Ansicht eines kompetenten Gelehrten (G. MonoD) dariiber mit: « Il [Bd. 1] est
composé exclusivement avec les correspondances des agents diplomatiques de
Louis XIV a Rome pendant le pontificat d'Innocent XI. C’est dire d’avance que
la critique historique est absente de ce livre, puisque les rapports d’hommes
notoirement et passionnément hostiles aux papes sont pris comme source unique.»
Eine Quellenpublikation oder eine Analyse der Berichte der Diplomaten hin-
gegen wire wissenschaftlichen Erfordernissen gerecht geworden. « Par ce procédé
M. Michaud aurait évité le reproche qui lui sera adressé d’avoir traité une grave
question d’histoire en ne consultant que la moitié des documents ; il aurait évité
aussi un autre reproche, celui d’avoir composé un livre d’une diffusion et d’une
confusion extrémes ... L'évidente partialité de son ceuvre mettra en garde contre
ses conclusions, et les défauts de sa méthode d’exposition rendront son ouvrage
d’une digestion difficile. Aucun de ceux qui s'occupent des affaires religieuses au
XVIIe siecle ne pourra néanmoins le négliger. » Revue historique 21 (1883) S. 375-
376. — Seiner hochfahrenden Art gemaB richtete Michaud einen offenen Brief an
Monod, in dem er sich souverdn iiber dessen Kritik hinwegsetzte 22 (1883),
S.151-153. Monod antwortete mit Wiirde darauf in der Besprechung der wei-
teren Bande, die sein Urteil des ersten Bandes bestiatigte : « Parce que j’ai trouvé
cette méthode peu scientifique, peut s’en faut que M. Michaud ne m’accuse de
manquer de patriotisme ; pour un peu il me traiterait d'ultramontain ... Il n'y a
pour ainsi dire pas un seul acte de la politique pontificale ou il ne voie des inten-
tions perverses, pas un acte des agents de Louis XIV qu’il n’approuve ou n’ex-
cuse, a moins toutefois que ce ne soient des actes favorables a la papauté. .
Revue historique 22 (1883), S. 110.

200



sich zu verteidigen ; man habe ihn nicht durch eine blinde anonyme Ver-
dammung abgewiirgt. Als Ausdruck jener geistigen Freiheit bewertet er
die Konzilien : weit davon zu schaden, hitten sie stets neue Impulse
vermittelt und die erstickende Zentralisation verhindert. Im {iibrigen
zwischen dem Papst und den Bischéfen des 12. Jahrhunderts ein frei-
miitiger Meinungsaustausch geherrscht. Er bringt zahlreiche Belege
dieser «noble fierté des dmes» aus Hugo v. Cluny, Joh. v. Salisbury,
Ivo v. Chartres, Petrus Venerabilis und Bernhard v. Clairvaux. Mit
grolBer Entschiedenheit unterstreicht er die Kollegialitit der Bischéfe
und ihre gemeinsame Verantwortung fiir die Gesamtkirche : » I1 est donc
manifeste, par cette conduite des papes, que les évéques étaient alors
profondément respectés comme étant tous dépositaires d’un pouvoir un
et indivisible ; qu’outre le gouvernement de leurs diocéses respectifs ils
avaient, suivant le droit divin et indestructible que leur donne I’Ecriture,
une part réelle dans le gouvernement de I'Eglise de Dieu, ¢’est-a-dire de
toute I'Eglise. Ils sentalent que leur dignité, tout en étant soumise a la
priorité du pape, €tait une dignité catholique, et non seulement diocésaine;
et comme saint Paul ils avaient dans leur ame la sollicitude de toutes les
Eglises ... Tous étaient convaincus que si les évéques ont dans le pape
un chef, ce n’est pas pour étre dispensés de gouverner I'Eglise, mais
seulement pour la gouverner dans l'ordre et dans I'unité. C'est I'épiscopat
qui de droit divin est le dépositaire unique du pouvoir gouvernemental
de ’Eglise ... » 1.

Es ist nur zu klar, dal3 diese laudatio des 12. Jahrhunderts einen ver-
hiillten Protest gegen das bedriickende geistige Klima des Pontifikates
Pius IX. darstellt. Hier stoBen wir an die Grenzen von Michauds Ethos
als wissenschaftlicher Historiker. Ein durchaus legitimes kirchliches An-
liegen bringt er gleichsam als « Anhang » in wissenschaftliche Forschun-
gen hinein, wobel nicht immer klar ist, was Ergebnis der Forschung und
was zeitgeschichtliche Nutzanwendung ist. Es ist dies keine seltene Er-
scheinung bei der liberalkatholischen Geschichtsschreibung, da sie in
threr Reaktion auf die papalistisch-apologetische Tendenz ihrerseits in
der Geschichte Anschauungsmaterial fiir ihre Thesen suchte.

In diesen beiden Biichern, der Studie iiber Guillaume de Champeaux
und dem umfangreichen Werk iiber Innozenz XI. hitte gentigend Mate-
rial vorgelegen, um Michauds historiographische Methode, seine Quellen-
benutzung und Tendenz genau zu bestimmen. An diese I'ragen histori-

! Guillaume de Champeaux. Paris 1867, S. 512-513.

201



scher Kritik, die doch nun einmal zum Aufgabenbereich eines wissen-
schaftlichen Biographen gehéren, rithrt Dederen nicht ; hingegen ver-
brimt er einige Binsenwahrheiten mit pseudo-wissenschaftlichem Pelz
und wagt eine Gegeniiberstellung von Michaud und Déllinger. Sie ist ihm
so griindlich miBgliickt, daB er damit zusétzlich seinen Helden belastet :
Déllinger, so meint er, habe als alter Mann nur die reine historische Wahr-
heit verfolgen wollen, wihrend der jugendliche Michaud, von der « Logik
der Tatsachen » iiberwiltigt, nicht davor zuriickgeschreckt sei, die ro-
mische Kirche als hiretisch zu bezeichnen. Somit gesteht Dederen, daB die
Geschichtswissenschaft fiir Michaud nach 1870 nur mehr zum Tummel-
platz fiir antirémische Polemik wurde 1. Hierfiir hduft er selber in dem
Kapitel iiber Michaud als Historiker des Verhiltnisses von Kirche und
Staat ein so erdriickendes Belastungsmaterial auf, dal man nur seine
eigene antikatholische Befangenheit als Grund dafiir ansehen kann, diese
Ergiisse unter der Rubrik « Geschichtswissenschaft » einzuordnen. Sie
hiitten viel besser in das Kapitel «Antiromische Polemik» hineingepal3t 2.

Wir kommen zum Schlull unserer Analyse. Es nimmt nicht wunder,
dal3 die SchluBfolgerungen, die Dederen im letzten Kapitel zieht, nur
eine Zusammenfassung seiner Vorurteile darstellen. Es hei3t hier :
« Essentiellement religieux et fondé sur l'histoire, le vieux-catholicisme
voulait ramener I’Eglise catholique vers ses origines » 3. Etwas weiter

I So schreibt er z. B. «Certains ont conclu, un peu haitivement que Déllinger
n’appartint jamais de cceur a I’Eglise vieille-catholique.» Unter diesen « certains»
— eine unwissenschaftliche Methode fremde Anschauungen zu zitieren — ist der
Verfasser dieser Besprechung wohl einbegriffen, da er diese Auffassung zuletzt
vertreten hat in seinem Aufsatz : Aspects ecclésiologiques de I'évolution de Dol-
linger et du vieux catholicisme. In: Revue des sciences religieuses 34 (1960)
S.247-279; auch in: L’Ecclésiologie au XIXe siécle, Unam Sanctam, Bd. 34,
Paris 1960. Diese Auffassung, die von Professor Friedrich Heiler geteilt wird,
schlieBt Doéllingers warme Sympathie fiir die altkatholische Kirche und fir ihre
Okumenische Aufgabe nicht aus. Wie will man aber einen Mann als iiberzeugten
Altkatholiken ausgeben wollen, der 1. im Jahre 1871 das sachlich schirfste Veto
gegen die altkatholische Gemeindebildung eingelegt hat und 2. im Jahre 1887
dem pépstlichen Nuntius schrieb : « Moi aussi je ne veux pas étre membre d’une
société schismatique ; je suis isolé. Persuadé que la sentence lancée contre moi
est injuste et nulle de droit, je persiste & me regarder comme membre de la grande
église catholique et c’est I'église elle-méme qui, par la bouche des saints péres,
me dit qu'une telle excommunication ne peut pas nuire & mon ame. » (REUSCH,
Briefe und Erklirungen von I. v. Déllinger iiber die vatikanischen Dekrete.
Miinchen 1890, S. 150-151.) Diese Tatsachen iibergeht Dederen einfach, obwohl
er von ihnen Kenntnis hatte.

* Z.B.: Uber die Jesuiten, DEDEREN, S. 287.

® DEDEREN, S. 298.

202



heil3t es, daf3 die romisch-katholische Kirche durch die Tatsache ihrer
bloBen Existenz iiber die Gliubigen herrschte : « Le vieux-catholicisme,
deés lors, ne pouvait plus espérer trouver au sein de cette Eglise assez
de force religieuse pure et indépendante pour y produire intérieure-
ment une réaction profonde » !. Wie diese beiden Sidtze und der ganze
antiromisch-katholische Tenor des SchluBkapitels mit der in der Ein-
leitung angekiindigten reinen Objektivitit des Historikers zu verein-
baren sind, vermag nur Dederen allein zu sagen. Diese Sitze enthiillen
die gewandte Dialektik des Verfassers, der geschickt von der historischen
auf die theologische Ebene hiniiberjongliert, wenn er hier seinen Zweck
besser erreichen kann.

Es sind daher nicht die kleinen Fehler 2, welche diese Arbeit entwerten.
Auch nicht die naive und iibertriebene, aber im Grunde doch liebens-

! Ebd. S. 303.

! Die Nichte von Alexis de Tocqueville (S. 4 u. S. 329) heilit nicht de Blie, sondern
de Blic ; S. 9 u. 11 sollte es Gratry statt Graty heiBen, er war auch nicht Domini-
kaner (S. 330), sondern Oratorianer ; S. 43 : woher weil Dederen, daBl der Erz-
bischof von Miinchen an der Ausarbeitung des papstlichen Breves vom 21. Dez.
1863 einen groBen Anteil hatte, da er keine Quelle hierfiir angibt ? ; S. 53, Anm. 93 :
Hefele war Bischof von Rottenburg, nicht von Tibingen ; S. 54 : bei Kardinal
Schwarzenberg, der als Staatsmann und Kirchenfiirst bezeichnet wird, scheint eine
Verwechslung vorzuliegen, er war nicht mehr Staatsmann als der vor ihm zitierte
Kardinal Rauscher; in der gleichen Anm. sollte es richtig heiBen : Mgr. Ginoul-
hiac ; S. 60 : Newman war im Jahre 1870 noch weit von seinem Kardinalat ent-
fernt, wihrend Acton, der im Dez. 1869 die Peerswiirde erhielt, 1870 irrtiimlich
als futur lord Acton bezeichnet wird (S.210 u. 221); S. 78, Anm. 10 sollte es
heiBen statt J. N. v. Hontheim, évéque coadjuteur de cet archevéché, puis con-
sacré évéque i. p.i.: évéque auxiliaire de l'archevéque de Tréves en tant qu’-
évéque tit. de Myriophite ; Abbé Francgois Martin de Noirlieu (S. 9-10) hat Martin
nicht als Vornamen, sondern als Familiennamen und wire dementsprechend unter
Martin de Noirlieu im Register zu erwihnen ; S. 102 ist der Wortlaut von Dél-
lingers Stellungnahme gegen die Griindung einer altkatholischen kirchlichen
Gemeinde in unzulissiger Weise abgeschwicht; S. 175, Anm. 31, ist mit Mgr.
Harold wohl Bischof Harold Browne von Winchester gemeint ; Mgr. Harold ist
deshalb auch im Register S. 330 zu streichen ; S. 176, Anm. 32 : H. N. Oxenham
war kein Anglikaner, sondern ein rom. Katholik, vgl. DNB Bd. 43, S. 13 ; S. 324 :
das Buch von Stefan Losch ist 1955 in Miinchen erschienen, nicht 1871. Die Biblio-
graphie S. 318 ff. verwirrt mit ihren vielen Unterteilungen. Unmethodisch und
irrefithrend ist die Bibliographie Michaud auf S. 314-315. Zunichst hat der Ver-
fasser alle exakten bibliographischen Angaben wie z. B. Seitenzahl des Werkes
und Verleger beiseite gelassen, so dal man keine Ahnung hat, ob man es mit
cinem groferen Buche oder mit einer Broschiire zu tun hat. Ferner hat er es
unterlassen, angeblich weil es zur Kenntnis von Michaud als Historiker nichts
beitragen wiirde, eine genaue Liste von dessen Zeitschriftenartikeln mit aufzu-
fithren. Diese Begriindung ist unzureichend, da eine solche Ubersicht — Michaud
war ein Vielschreiber — dem Leser Anhaltspunkte zur Beurteilung seiner schrift-

203



wiirdige und menschlich verstindliche Parteinahme fiir seinen Helden,
welcher jeder Biograph irgendwie zu verfallen geneigt ist. Nein, es ist der
Anspruch, den Theologen Michaud mit den unzulinglichen Mitteln des
impressionistischen Historikers beurteilen zu wollen. Bei einer reifen
und ausgeglichenen Personlichkeit mag das hingehen ; bei einem inner-
lich so mafBlosen und ungefestigten Menschen wie Michaud, der in seiner
urspriinglichen kirchlichen Gemeinschaft wie auch im Altkatholizismus
iberall angestoBen hat, ist dies nicht moglich. A fortiori wenn man ihn
in eine theologische Zwangsjacke steckt und ihn als katholischen Refor-
mator anpreist, wo seine ganze Entwicklung ihn als religiésen Individuali-
sten ausweist. Hier liegt, religionsgeschichtlich gesehen, das eigentliche
Problem Michaud. Dederen hat es nicht erfal3t, sondern uberdeckt.
Michauds Lehre und Leben stehen nun einmal in schidrfstem Widerspruch
zu dem von ihm vielzitierten und strapazierten Worte des Vinzenz von
Lerin : quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditur, urspriing-
lich die Grundlage seines eigenen Protestes gegen Rom. Eine kritische
Biographie wird diese Entwicklung beriicksichtigen miissen und braucht
daher nicht im letzten Kapitel die Platitude vorzubringen, dal3 Michaud
ein Mann des Gewissens war 1. Denn nicht seine subjektive Ehrlichkeit
und sein kraftvolles Eintreten fiir seine Uberzeugungen stehen zur Dis-
kussion, sondern die Eigenart seines Denkens in ihrem Verhiltnis zwi-
schen Anspruch und Wirklichkeit. Gegebenenfalls mii3te sein Biograph
bereit sein einzugestehen, dal3 Michaud wenig theologische Originalitit
und gedankliche Tiefe zukommt.

stellerischen Téatigkeit vermittelt hitte. Doch hat Dederen dankenswerter Weise
eine vollstindige Michaud-Bibliographie erstellt, die im Manuskript in der Uni-
versititsbibliothek Genf und der Bibliothek der christkathol. theolog. Fakultit
Bern eingesehen werden kann.

« Eugéne Michaud fut avant tout une conscience. » DEDEREN, S. 305 ; als ob dies
ein besonderes Privileg von Eugéne Michaud gewesen sei,

204



	Eugène Michaud, ein katholischer Reformator des 19. Jahrhunderts? : zu einer Michaud-Biographie

