
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 58 (1964)

Artikel: Eugène Michaud, ein katholischer Reformator des 19. Jahrhunderts? :
zu einer Michaud-Biographie

Autor: Conzemius, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VICTOR CONZEMIUS

EUGÈNE MICHAUD, EIN KATHOLISCHER
REFORMATOR DES 19. JAHRHUNDERTS

Zu einer Michaud-Biograpfiie

Der Name Michaud weckt heute in Theologen- und Historikerkreisen
bloß noch schwache Erinnerungen. Man weiß von ihm, daß er

französischer Geistlicher war, nach dem Vatikanischen Konzil sich der
altkatholischen Bewegung anschloß, seit 1876 bis 1915 (f 1917) als Professor

an der christkatholischen Fakultät in Bern wirkte und neben einer Reihe

von vorwiegend polemisch gehaltenen Schriften von 1893-1910 die Revue
internationale de théologie herausgab. Das Schweizer Lexikon erwähnt
ihn nicht und sein Name ist in keinem katholischen Nachschlagewerk
verzeichnet. Die protestantische Enzyklopädie « Religion in Geschichte
und Gegenwart » jedoch widmet ihm eine kurze Notiz 1. Umso mehr ist
unsere Neugierde angeregt, wenn Raoul Dederen 2 ihn in seiner Genfer

Dissertation schlankweg als katholischen Reformator aus dem 19.

Jahrhundert bezeichnet und als geistigen Hintergrund seines Lebens zwei
markante theologische Strömungen anklingen läßt : Altkatholizismus
und Oekumenismus. Vielleicht gehörte Michaud zu jenen Geistern, die
die Schultheologen nur allzugerne totschweigen und die erst aus größerer
Distanz gerechte Würdigung und Anerkennung erfahren. Wir sind daher

gespannt, was der Biograph zu dieser Persönlichkeit und ihrem Werk
zu sagen hat.

Ein Vorwort von Sven Stelling-Michaud führt in die Arbeit ein. Man
sollte dieses Vorwort nicht lesen, ohne zu wissen, daß Prof. Stelling ein

1 RGG3, Bd. 4, Sp. 936.
2 Raoul Dederen, Un réformateur catholique au XIXe siècle. Eugène Michaud

(1839-1917). Vieux-catholicisme - Oecuménisme. Genève, Librairie Droz 1963.

xvm u. 338 S.

12 177



Enkel von Eugene Michaud und ein guter Kenner der mittelalterlichen
Universitätsgeschichte ist. Das erklärt einerseits seine pietätvolle
Vorwegnahme hoher und höchster theologischer Qualifikationen zu Gunsten

von Michaud ; andrerseits werden seine summarischen und undifferenzierten

Urteile über den französischen Katholizismus im XIX.
Jahrhundert verständlichl. Eugène Michaud erscheint in Stellings Einleitung
als eine Art « pater futuri saeculi », als freilich unverstandener Vater
großer religiöser Strömungen unserer Zeit, besonders des Oekumenismus,
der Annäherung an die Orthodoxie, der historisch-kritischen Methode
in der Dogmengeschichte, ja des europäischen Einheitsgedankens. Die

Einzigartigkeit Michauds leuchtet auf dem Hintergrunde der in düsteren
Farben geschilderten Situation des zeitgenössischen französischen
Katholizismus hell auf : er sei der einzige gewesen, der die Fackel des liberalen
französischen Katholizismus aufrecht getragen habe : der Ultramontanismus

habe den gesamten liberalen Katholizismus in Frankreich
verschlungen. Überhaupt wird das Problem auf die Formel gebracht : hie

Michaud, dort Ultramontanismus. Den Ultramontanismus etwas näher

zu bestimmen, versucht Stelling nicht ; er scheint ihm in so evidenter
Weise verabscheuungswürdig zu sein, daß er auf den spontanen Horror
des Lesers gegenüber dieser Doktrin spekulieren kann. Diese Parteilichkeit

hätte an sich keine größere Bedeutung, da sie bloß die persönliche
Stellungnahme Stellings widerspiegelt ; dadurch aber, daß sie allgemeine
Urteile über den französischen Katholizismus ausspricht, rückt sie die

Einleitung in ein falsches Licht. Es gab nämlich im französischen Katholizismus

nach 1870 eine Reihe von Geistern - und zwar profiliertere
Gestalten als die des Abbé Michaud - welche die liberalkatholischen
Traditionen fortsetzten. In keiner Weise steht Michaud als eine singulare
Gestalt im katholischen Frankreich da; vielmehr stellt sich die Frage,
inwiefern er nach 1870 die Traditionen des liberalen französischen Katholizismus

überhaupt noch repräsentiert.
Die enthusiastische Vorwegnahme von Prof. Stelling verdeckt das

eigentliche Problem der Arbeit ; hat der Verfasser selber es etwa ver-

1 Völlig verfehlt ist z. B. Stellings Urteil über Michauds vierbändiges Werk über
Ludwig XIV. und Innozenz XI. : i Ce monumental ouvrage est tout autant une
étude de psychologie religieuse et politique qu'une analyse rigoureuse et
impitoyable des rapports entre l'Eglise et l'Etat. Chez les ultramontains, cet ouvrage
provoqua également une vive colère » (Ebd. S. xn). Man vgl. damit das Urteil
von G. Monod, dem Herausgeber der Revue historique, der doch wahrhaftig
kein Ultramontaner war, S. 200, Anm. 1.

178



spürt In Dederens Einleitung erfahren wir, daß er auf dem festen
Boden des Historikers bleiben möchte. Es gehe ihm darum, die
Probleme der Entwicklung Michauds aufzuzeigen, die Originalität seines

Beitrags zum Altkatholizismus zu bestimmen und darzulegen, wie diese

Bewegung, die er bereichert, sich weiterentwickelt hat. Die emphatische
Hervorhebung des historischen Standpunktes befremdet ; denn man
erwartet in einer Biographie Michauds sowieso keine Spiritualität des

Altkatholizismus und keine altkatholische Dogmatik, sondern eine

Darstellung der geschichtlichen Entwicklung des Theologen Michaud. Daß

es aber bei einem Theologen um theologische Probleme geht, an denen

auch der nüchtern registrierende, sich jeder Wertung enthaltende
Religionshistoriker nicht vorbeikommt, dürfte klar sein. Eine weitere
autobiographische Bemerkung des Verfassers, mit der er um das Vertrauen
des Lesers wirbt, stiftet Verwirrung. Da er weder der römisch-katholischen

noch der altkatholischen Schulrichtung angehöre, habe er sich

um äußerste Unparteilichkeit bemüht und jede geschichtsfremde
Befangenheit peinlichst genau (« scrupuleusement » : p. xvm) ausgeschieden,

um der Geschichte allein zu dienen. Diese ausdrückliche Betonung
seiner Objektivität kann nur einen historisch nicht vorgebildeten Leser

irreführen ; den Historiker macht sie mißtrauisch. Denn es ist für die

Geschichtsschreibung belanglos, welcher Konfession der Verfasser
angehört, wofern es ihm gelingt, das Problem der geistigen Entwicklung
seines Helden überzeugend herauszuarbeiten. Sich als Außenstehender
ohne weiteres größere Objektivität zuzuschreiben klingt überheblich.
Es ist eine Anmaßung, die schlecht zur Bescheidenheit des Historikers
paßt *. Wenn ferner der Verfasser das Bedürfnis hatte, seine Leser über
seine konfessionellen Voraussetzungen aufzuklären, hätte er gut daran

getan, seine Vergangenheit nicht davon auszuschließen. Es wäre in dieser

Hinsicht äußerst aufschlußreich gewesen, den Leser darüber zu
orientieren, ob er nicht irgendwann einmal einer der beiden Konfessionen

angehörte. Die Einführung von Prof. Stelling und seine eigenen
Vorbemerkungen werfen ein ungünstiges Licht auf die Arbeit.

1 Auf Dederen trifft zu, was Eugène Michaud einmal bemerkte : « Au fond vous
semblez admettre comme premier principe de critique que, pour juger
impartialement un parti et pour en écrire correctement l'histoire, il faut ne lui point
appartenir. C'est dire qu'un républicain ne peut pas écrire l'histoire d'une
république, qu'un monarchiste ne peut pas écrire l'histoire d'une monarchie, qu'un
libre-penseur ne peut pas juger sainement la libre pensée, et qu'un philosophe,
qui entende quelque chose en philosophie, ne peut être qu'un mauvais historien
de la philosophie ¦¦¦. Michaud, in : Revue historique 22 (1883) S. 153.

179



Dieser negative Eindruck wird zunächst durch einen Blick auf das

Material neutralisiert, welches Dederen für seine Darstellung herangezogen

hat. Er hat ein imposantes Quellenmaterial benützt, von dem er auf
S. 307-313 eine Zusammenstellung gibt. Es sind dies : das Archiv Michaud
in Bern (heute Schweiz. Landesbibliothek), die bischöfl. altkath. Archive
in Utrecht, Bern und Bonn, die Staatsarchive in Bern, Genf und Leningrad,

den Nachlaß Döllingers in der Bayer. Staatsbibliothek in München,
die Archives Nationales in Paris, die Universitätsbibliothek in Genf und
das Archiv der Universität Bern. Er hat sich die Arbeit der
Quellenerschließung nicht leicht gemacht, und wenn auch bei einzelnen
Abteilungen (z. B. Paris, S. 312) auf manches Überflüssige Bezug genommen
wird, so hat er sich ein bleibendes Verdienst durch seine erschöpfende
Zusammenstellung der Quellen zur Biographie Michaud erworben.
Besonders der fast vollständig erhaltene Nachlaß Michauds war für ihn
eine reiche Fundgrube. Außer einem ziemlich lückenlos überkommenen

Epistolar - darunter ein vielbändiges Kopialbuch der von Michaud selber

geschriebenen Briefe - befinden sich darin zahlreiche Aufzeichnungen
und Promemorias, eine Tagebüchersammlung viktorianischen Gepräges

von 1876-1917 und, last not least, ein autobiographisches Werk «

Souvenirs»1. An Material hat es Dederen somit keineswegs gefehlt; seine

Aufgabe bestand in der Hauptsache darin, das Relevante herauszuspüren

und das Unbedeutende auszuscheiden. Diese Aufgabe war nicht
immer leicht, da Michaud über sein Leben genau und umständlich Buch

geführt hat und sein Biograph sich zunächst einen Weg durch dieses

Dickicht der Selbstrechtfertigung bahnen mußte.
Die Biographie umfaßt vier Teile : Un réformateur catholique, S. 3-72 ;

IL Le vieux-catholicisme, S. 75-164 ; III. Eugène Michaud et l'Union
des Eglises, S. 167-261 ; IV. Eugène Michaud historien, S. 265-298. Die
Einteilung ist übersichtlich und entspricht den geistigen Kraftfeldern
in Michauds Leben. Inwiefern wird sie konkret durchgeführt Eine
Einleitung von 30 Seiten enthält das biographische Tatsachen- und Faktengerüst.

Dieses Kapitel ist das Wertvollste des ganzen Buches. Es bietet
die äußere Lebensgeschichte von Michaud dar in einer bestimmten
Beleuchtung, aber doch so knapp und auf das Wesentliche beschränkt, daß

1 Die Kostproben, die ich diesen autobiographischen Aufzeichnungen entnehmen
konnte, lassen nicht darauf schließen, daß ihre Publikation wünschenswert sei,
in dem Sinne etwa (wie Prof. Stelling-Michaud S. xn meint), daß sie einen
Beitrag zur religiösen Geistesgeschichte darstellen. Michauds Urteil ist öfter maßlos
und kann eher persönlich-psychologisches als historisches Interesse beanspruchen.

180



sein geistiges Schicksal in seiner Spannung zwischen Anspruch und
Wirklichkeit deutlich sichtbar wird. Eugène Michaud, 1839 im Dorfe Pouilly-
sur-Saône (Burgund) geboren, studierte am Priesterseminar in Dijon und

trat 1861 bei den Dominikanern in Flavigny ein. Als Motiv seines

Eintritts gab er später seine Naivität an (S. 6). Der Biograph begnügt sich

mit dieser Feststellung, die in ihrer ressentimentgeladenen Schärfe der

psychologischen Stimmung und Motivwelt des Klostereintritts keineswegs

entspricht. Es ist durchaus möglich und sogar wahrscheinlich, daß

die Naivität eine bezeichnende Charaktereigenschaft von Michaud war,
aber der Historiker möchte wissen, inwieweit das bereits für das Jahr 1860

der Fall war. Es ist unkritisch und unhistorisch, sich zur Erhellung von
Michauds seelischer Verfassung um 1860 auf ein von der Retrospektive
her gefälltes Urteil zu stützen, während ein reiches Korrespondenz-
material aus der unmittelbaren Zeit von 1860-65 zur Verfügung stand.
Die geistige Situation der Studienjahre wird mit ein paar abwertenden

Schlagwörtern gekennzeichnet : Scholastizismus, Mystik und Fideismus,
ohne daß diese Slogans einer konkreten Analyse unterzogen werden.

1864 tritt Michaud aus dem Dominikanerorden aus, von dessen geistiger
Entwicklung er sich seit dem Tode Lacordaires j 1863) distanziert. Das

mindeste, was man nun sagen kann ist, daß er eine Enttäuschung erlebt

hat, die ihn bereits jetzt zeichnet : der Orden, in den er eingetreten ist,
um seine religiöse Hingabe zu verwirklichen, bietet ihm nicht mehr die
Gewähr für die menschliche und religiöse Erfüllung seiner Persönlichkeit.
Hier hätte man gerne etwas mehr über die damalige Situation im
Dominikanerorden gewußt, wie und unter welchen Formen der Prozeß der « Dé-
lacordairisation » vor sich ging. Es ist nämlich auffällig, in diesen Jahren,
daß nicht bloß Michaud allein, sondern eine ganze Reihe von jungen
Dominikanern aus dem Orden austraten und eine neue geistige Heimat
suchten. Dederen bemüht sich um die Erhellung dieser Zusammenhänge
nicht1. Er speist den Leser mit dem billigen Klischee ab, Michaud habe

vom Leben nur ein zweifaches gewollt, die Wahrheit und die Freiheit.
Abgesehen davon, daß jeder geistig strebende Mensch diese Werte sucht,
kann man sie durchaus im kirchlichen Räume finden : im Bekenntnis
zu der in der Kirche sich offenbarenden göttlichen Wahrheit und in der

freiwilligen Hingabe an diese Wahrheit im kirchlichen Dienst. Eugène

1 Keine Literatur ist hier verarbeitet ; man vermißt auch Angaben darüber, ob
Dederen sich beim Archiv der französischen Dominikaner über Briefwechsel mit
Michaud informiert hat.

181



Michaud scheint es diesmal noch so verstanden zu haben. Er emanzipierte

sich nicht zu einer säkularisierten Religion von « Wahrheit und
Freiheit », sondern ging eine neue kirchliche Bindung ein, indem er sich

dem Erzbischof von Paris als Weltgeistlicher zur Verfügung stellte.
Generalvikar Georges Meignan, der spätere Bischof von Châlons und
Kardinal, nahm sich des jungen Geistlichen mit außerordentlicher Güte

an und leitete ihn auf die Bahn selbständiger wissenschaftlicher
Forschung. Er stellte zusammen mit Abbé François Martin de Noirlieu
Michauds Verbindung zu Döllinger her, bei dem Michaud in absentia
im Jahre 1867 mit einer Arbeit über Guillaume de Champeaux promovierte.

Der ehemalige Dominikaner, der sich überhaupt für wissenschaftliche

Fragen interessiert, journalistisch hervortritt und auch als Prediger
von sich reden macht, hat Anschluß an den authentischen liberalen
französischen Katholizismus gefunden. Man möchte gerne etwas mehr

von dieser Geistesrichtung erfahren, die Michaud so sehr geprägt und
ihm bis Ende 1870 den Verbleib in der römisch-katholischen Kirche
ermöglicht hat. Dederen dispensiert sich schlicht von dieser Untersuchung.

Michauds Pariser Idylle, die ernsthaft um eine Verbindung von
gläubiger Kirchlichkeit und wissenschaftlicher Forschung bemüht war, macht
das Vatikanische Konzil ein abruptes Ende. Die Unfehlbarkeit ist für
ihn Verrat am wahren Katholizismus, den er nicht autgeben, sondern

retten will. Er bricht am 5. Februar 1872 mit der römisch-katholischen
Kirche, privatisiert eine Zeitlang in Paris, sucht dort eine altkatholische
Gemeinde aufzubauen und wird 1876 Professor der Theologie an der

neugegründeten christkatholischen Fakultät in Bern. Während die
entscheidende Periode 1869-72 in dieser Einleitung rasch übersprungen
wird, gibt Dederen S. 15-19 eine knappe Inhaltsangabe verschiedener

Werke, welche Michaud seit 1872 veröffentlichte; man würde meinen,
eine Besprechung dieser Bücher hätte eher zum Teil 4 hineingepaßt. Im
September 1876 ernannte der kurz vorher zum altkatholischen Bischof
der Schweiz konsekrierte Eduard Herzog Michaud zu seinem Generalvikar

für die romanische Schweiz. Aber bereits nach zwei Jahren mußte
der Bischof seinen Generalvikar entlassen ; dessen fortgeschrittene liberale

Anschauungen machten es ihm unmöglich, seine Dienste noch weiter
zu beanspruchen 1. Michaud bestritt die Unauflöslichkeit der Ehe, for-

Am 14. August 1878 schrieb ihm der Bischof, er würde bis auf weiteres auf seine
Dienste verzichten. Orig. : Landesbibliothek Bern, Nachlaß Michaud,
Briefwechsel Herzog.

182



derte die Abschaffung der Beichte und die rigorose Einführung der
Kommunion unter zwei Gestalten, wobei er den Empfang des Sakramentes
unter einer Gestalt ausdrücklich ablehnte. Er warf dem Bischof vor, er
neige zum Anglikanismus hin und habe « im geheimen », ohne seinen

Generalvikar davon zu verständigen, einen Katechismus in Solothurn
herausgegeben l.

Es ist nun klar, daß nach dem damaligen altkatholischen Kirchenrecht
der Bischof das Recht und die Pflicht hatte, seinem Generalvikar das

consilium abeundi zu erteilen. Wie aber stellt Dederen den Sachverhalt
dar Er sagt, daß beide wohl über die Prinzipien der altkatholischen
Kirche der Schweiz einverstanden waren, daß sie aber hinsichtlich ihrer
praktischen Verwirklichung anders dachten. Nun scheint doch gerade
die Frage der Unauflöslichkeit der Ehe keine « praktische », sondern eine

prinzipielle Frage zu sein Dederen führt einen Brief von Michaud an
den russischen General Kiréeff vom 25. März 1877 an, in dem er über
den Bischof schreibt : « M. H. est allemand d'esprit, d'idées, d'éducation
et de procédé. Il n'éprouve aucun besoin de travailler à l'union effective
des Eglises et à la réforme de notre catholicisme national. »2 Diese

Beschuldigung ist so grotesk, daß kein vernünftiger Mensch darauf hereinfällt,

sondern sie als übertrieben und ungerecht zurückweisen muß : als

ob ein Mann wie Bischof Herzog, dem die schweizerische altkatholische
Kirche ihre Existenz als Kirche verdankt, sich nicht um die Reform im
nationalkirchlichen Sinne gekümmert hätte. Anstatt klipp und klar das

mangelnde Urteilsvermögen und die Maßlosigkeit von Michauds Sprache
hervorzuheben, die auch sonst die Beziehungen zwischen dem Bischof
und seinem Generalvikar belasteten, sucht Dederen sie gleichermaßen
zu entschuldigen, indem er die Differenzen auf die Hinneigung Michauds

zur Orthodoxie und diejenige des Bischofs zum Anglikanismus zurückführt.

So wird auch hier Michaud von jeder Verantwortlichkeit in diesen

Spannungen freigesprochen und als ein Mann hingestellt, dessen

hochfliegender Idealismus sich an der geistigen Enge des Bischofs stieß. Er
sei daher zur Demission genötigt worden. « Regrettant de plus en plus
leur désaccord sur des questions qu'il considère comme importantes,
telles que l'indissolubilité du mariage, la forme de la communion, celle
de la consécration et de la confession, E. Michaud, affligé par la manière
dont l'Eglise vieille-catholique de Suisse est administrée, déçu plus vrai-

Ebd.
Dederen, S. 23.

183



semblement encore, du peu d'intérêt manifesté à l'égard de l'Eglise
d'Orient remet à Mgr Herzog sa démission de vicaire episcopal. »1 Die
grundlegenden Lehrunterschiede zwischen dem Bischof und seinem
Generalvikar werden auf das Geleise eines Nebensatzes abgeschoben, unter
der fälschlichen Unterstellung, Michaud habe an diesen Gegensätzen so

schwer getragen 2, daß er daraus die Konsequenzen zog. Daß es gerade
umgekehrt sich zutrug, und der Bischof auf Michauds Dienste verzichtete,

hat der Nur-Historiker Dederen klüglich verschwiegen, um keinen
Makel auf seinen Helden fallen zu lassen.

Reichlich unklar bleibt, wer die « diverses personnalités anglicanes »

waren, die Michaud im Verdacht hatten, den Altkatholizismus zu einer

Dependenz der orientalischen Kirche zu machen (S. 22). Wir können
uns dabei nicht aufhalten, sondern verfolgen Dederen weiter bei seinem

biographischen Exkurs. So im Vorübergehen, gleichsam um seinen

Glaubensgenossen eine Genugtuung zu geben, heiratet Michaud im Jahre 1879

(S. 25). Dieser « fait divers » veranlaßt Dederen zur Bemerkung, daß die
Christkatholiken den verheirateten Priestern den Vorzug gaben, weil sie

in der Ehe größere Garantien der Sittlichkeit und der Anhänglichkeit
besonders hinsichtlich des aus dem Auslande zugewanderten Klerus
sahen 3. Daß er mit dieser wohl nicht rein historischen Bemerkung
Angaben widerspricht, die er hundert Seiten später macht, ist ihm wohl
nicht mehr eingefallen in seinem Eifer, dem Zölibat einen Seitenhieb zu
versetzen. Vier Jahre vor Michauds Heirat, nämlich am 8. März 1875,

schrieb P. Reverchon, der Sprecher der Altkatholiken in Genf, der ihn
als Pfarrer gewinnen wollte, sein Status als unverheirateter Geistlicher
wäre dazu angetan, der altkatholischen Sache in Genf die größten Dienste
zu leisten 4. Der Zölibat war also bei den Altkatholiken nicht immer in
solchem Verruf, wie Dederen insinuiert, und die Hochachtung, in der
Männer wie Döllinger, Herzog, Reinkens und Reusch ihn hielten 5, weist

1 Dederen, S. 23-24.
2 Dederen führt S. 23, Anm. 115, den Brief des Bischofs an Michaud vom 3.

September 1877 an, stülpt ihn aber oben im Text um, so daß der Leser zu falschen
Schlußfolgerungen kommt.

3 Dederen, S. 25, Anm. 125.
* « Par votre position dc prêtie non-marié, par vos relations avec le clergé vieux-

catholique de l'Allemagne, vous êtes à même de nous rendre les plus grands
services. » Dederen, S. 154.

5 Reusch legte, mit der Einführung der Priesterehe auf der Synode von 1878
unzufrieden, sein Amt als Generalvikar des deutschen Bischofs Reinkens nieder.
L. K. Goetz, Franz Heinrich Reusch 1825-1900. Gotha 1901, S. 72.

184



darauf hin, daß man sich innerhalb des frühen Altkatholizismus eine

große Freizügigkeit in diesem Punkte bewahrt hatte *.

Im Jahre 1880 wurde Michaud dank seiner Verbindung zu General

Kiréeff, auf die wir noch später zu sprechen kommen, Korrespondent
des russischen Erziehungsministeriums. 1889 übernahm er, unter
Beibehaltung seiner theologischen Vorlesungen, das Ordinariat für französische

Literatur und Sprache in Bern und gab 1893 die Revue
internationale de théologie heraus, die auf dem Luzerner Altkatholikentag
1892 begründet wurde und bis heute noch weiter besteht. 1910 legte er
die Leitung der Zeitschrift nieder, mit der Begründung, er habe noch
andere Garben zu binden. Die wenigen Kostproben, die Dederen S. 31/32

von Aussprüchen dieser späteren Zeit mitteilt, lassen darauf schließen,
daß Michaud sich weitgehend von der altkatholischen Kirche emanzipierte.

Er habe den Theologen und ihrem Gezänk mißtraut und sich frei
von konfessionalistischer Enge der reinen Lehre Christi zugewandt. Diese

Entwicklung, die in ihrer antikirchlichen und liberal-humanistischen
Konsequenz Ähnlichkeiten mit dem geistigen Wege Loisys aufzeigt,
verhindert Dederen nicht, Michauds völlige Identität mit seinen Idealen

von 1870 zu proklamieren. In einer platten, scholastisch anspruchsvollen
Sprache formuliert er, Michaud sei nun explizit der gleiche, der er 1870

implizit gewesen sei2. Über diese rührende Dialektik kann man nur

1 Es ist in diesem Zusammenhang nicht uninteressant, auf einen Rat hinzuweisen,
den Döllinger Michaud im Jahre 1872 gab : « Quant au P. Hyacinthe, je crains
que vous ne puissiez marcher avec lui. U faut s'attendre à un grand scandale de
sa part. Une dame distinguée qui l'a vu depuis son retour à Paris vient d'écrire
à une amie ici : Je crains que le P. H. ne finisse sa carrière comme une comédie,
c'est-à-dire, par un mariage. Cependant gardez-vous de lui en parler, cela ne
servirait à rien - experto crede Ruperte. U n'est pas maître de ses actions etc.
C'est un triste chapitre dont je garde les détails pour une conversation future
à vive voix. .> Brief v. 23. Mai 1872. Orig. : Bern, Landesbibliothek, Nachlaß
Michaud. Michaud hat diese Stelle weggelassen, als er die Briefe Döllingers an
ihn veröffentlichte (vgl. S. 191 Anm. 1). - Die Dame, auf die Döllinger anspielt, war
wahrscheinlich die Marquise de Forbin d'Oppède, die mit ihrer Münchener
Freundin Lady Blennerhassett in regem Gedankenaustausch stand. Vgl. : R.
Aubert und J. R. Palanque, Lettres de Lady Blennerhassett à la Marquise de
Forbin d'Oppède au lendemain du concile du Vatican. In : Revue d'histoire
ecclésiastique 58 (1963) S. 82-135 ; dazu auch Jean-Remy Palanque, Le cercle
de Madame Forbin et le premier concile du Vatican. In : Revue d'histoire de
l'Eglise de France 48 (1962) S. 51-76.

2 « L'idéaliste de la veille du concile n'a pas changé d'esprit pas plus que de sentiment.

U est resté en 1910 le même homme qu'en 1870. Il est maintenant explicitement

ce qu'il était alors implicitement. U s'est développé scientifiquement en
restant le même. Voilà toute la différence. » Dederen, S. 32.

185



staunen ; zu überzeugen vermag sie nicht, da ihr, wie wir bald sehen

werden, viel zu viele SelbstZeugnisse und schriftliche Aussagen
gegenüberstehen. Nur die Fiktion des katholischen Reformators, welche
Dederen krampfhaft aufrechtzuhalten versucht, hat ihn zu dieser «

katholischen » Auslegung seines Helden verführt, der, wie auch dem theologisch

nicht geschulten Auge erkennbar ist, beim religiösen Liberalismus
gelandet ist.

Weil Dederen nicht darauf eingeht, wollen wir versuchen, ein Bild von
Michauds theologischen Vorstellungen in seinem letzten Lebensjahrzehnt
zu gewinnen. Natürlich bezeichnete er sich als gottgläubig, als religiös,
als katholisch und altkatholisch, aber was verbarg sich hinter diesen

Worthüllen Eine Befragung seines letzten theologischen Werkes, der
« Méditations de philosophie religieuse » \ vermag das Individualistisch-
Chaotische seines Denkens näher zu beleuchten. Der erste Band, der eine

Art philosophischer Prolegomena, eine Mischung von Neotik, Logik und
Ontologie darstellt und in einer Theodizee ausmündet, ist eine eklekti-
zistische Konstruktion, die sich auf Descartes, Malebranche, Taine,
Leibniz beruft und auch einige Anleihen bei zeitgenössischen
Philosophen macht. Gedankliche Originalität und Kohärenz besitzt sie nicht ;

sie enthält die aus philosophischen Reminiszenzen einer früheren Zeit
abgeleiteten Erwägungen eines Durchschnittsverstandes. Besonders der
zweite Band trägt diesem Auswahlcharakter noch stärker Rechnung.
Die zusammenhängendsten Partien hier sind diejenigen, in denen er sich

ohne sie freilich zu nennen - auf seine thomistischen Lehrer stützt ;

so wird z. B. der aristotelisch-thomistische Gottesbeweis vom primus
motor im Anschluß an einen Gedanken von Leibniz ausgeführt2 und

1 Bd. 1 : L'ascension vers Dieu. Lausanne und Paris 1912 (174 S.) ; Bd. 2 : Dieu
dans l'univers, ebd. 1912 (290 S.) : Bd. 3 : La vie en Dieu, ebd. 1913 (220 S.).
Yon diesem Werk konnte ich in den mir zur Verfügung stehenden Zeitschriften
keine Besprechung finden, wohl aber von dem wenig vorher erschienenen Buch :

Les Enseignements essentiels du Christ. Paris, E. Nourry 1907 (112 S.) : « M.
Michaud voudrait bien que tous les chrétiens de coeur, oubliant les différences qui
les séparent, s'unissent, en acceptant tous les enseignements essentiels du Christ.
Son livre constitue une tentative très digne de respect, mais sa partie historique
n'est évidemment pas très grande. » Ch. Guignebert, in : Revue historique 100

(1909) S. 161. Der Literaturbericht in der Revue d'histoire ecclésiastique 8 (1907)
S. S73 bezeichnet es als : « brochure fort terne et sans originalité ». J. Lebreton
sagt dazu in Revue pratique d'apologétique 5 (1907-08) S. 283 : «on retrouve
dans le livre, timidement formulées et pauvrement défendues, les négations familières

aux protestants libéraux : négation de la virginité du Christ (p. 25, 26),
de la Trinité (p. 78), de la conception virginale (p. 95), etc. »

2 Bd. 2, S. 34.

186



Gott die Aseität zugesprochen. Die Anleihen, die Michaud bei seinen

dominikanischen Lehrern macht, sind zahlreich und bilden das Rückgrat

seiner Beweisführung, wenn er sich zum Beispiel mit dem atheistischen

Idealismus eines Marcel Hébert herumschlägt 1. Das hindert ihn
nicht, sich mit Schärfe gegen eine Reihe von thomistischen Thesen

auszusprechen, so z. B. gegen die « creatio ex nihilo », wobei aber sein eigener

Erklärungsversuch (création par rayonnement ou irradiation), der die

Klippe des Pantheismus vermeiden will, auf ein Autoritätsargument
hinausläuft, nämlich, daß er nicht als Pantheismus aufgefaßt werden darf 2.

Überhaupt ist die Berufung auf seine eigene Meinung der häufigste
Beweis, wenn er am Ende seiner gedanklichen Anstrengung ist. Das letzte

Kapitel enthält einige philosophische Impressionen über Christus, wobei

die Unsicherheit des Vokabulars die Bestimmung erschwert, ob Michauds
Lehre mit der Christologie der alten Kirche übereinstimmt3. Man kann
ihn an diesen Stellen nicht mit einer präzisen theologischen Terminologie
messen, aber sein dritter Band, der dem Leben des Christen in Gott
gewidmet ist, enthält Auslegungen und Anschauungen, die mit
katholischem Gedankengut nichts mehr gemein haben. So wird z. B. das Wahre,
das Gute und das Schöne als Basis der Sittlichkeit herausgestellt 4

; vom
Gesetz Christi und der Sittlichkeitsidee des Neuen Testamentes ist nicht
ein Hauch zu spüren. Völlig subjektivistisch hingegen wird der Gedankengang

im Kapitel, das den Titel trägt : Comment la lettre tue l'esprit 5.

Unter dem Vorwand, die wichtigsten Lehren des Christentums von ihrer
e materialistischen » Auslegung zu reinigen und zu spiritualisieren, greift
er die traditionelle katholische Trinitätslehre als Tritheismus an - ohne

klar auszudrücken, was er selber unter einer spiritualistischen Auslegung
der Trinität versteht -, ferner die Magie der Sakramentenlehre, besonders

den Transsubstantionsbegriff und den magischen Charakter des Priester-
tums. Er verwirft die Satisfaktionslehre, die äußeren Heiligungsübungen

Ebd. S. 142 ff.
Ebd. S. 211 ff.
« Oui le Christ est le fils de l'homme, mais aussi fils de Dieu, non dans le sens

que Dieu aurait eu un fils d'une manière antropomorphique et divine, mais en
ce sens que son Christ, vrai homme, a été aussi vrai Dieu ; qu'en lui, vrai homme,
nous avons vu la sagesse de Dieu, la parole de Dieu, la force de Dieu, la grâce
de Dieu et vidimus eum plenum gratiae et veritatis- (Jean I 24). Ebd. Bd. 2,

S. 282.
Bd. 3, S. 61 ff. - Die Anklänge an den thomistischen Objektivismus der Sittlichkeit

sind auch hier noch deutlich spürbar
Ebd. S. 122.

187



wie Gebet und Opfer und vor allem den katholischen Kirchenbegriff *.

Der römisch-katholische Kirchenbegriff absorbiere völlig die eindeutige
Lehre Christi, die Kirche stelle sich zwischen Gott und den Menschen.

Newmans Theologie der Entwicklung der christlichen Lehre bezeichnet

er als Dilettantismus ; an die Stelle der Kirche, die die Lehre Christi zu
verwalten hat, setzt er einen absoluten Biblizismus und theologischen
Fixismus 2. Das Vermächtnis Michauds klingt aus mit einem Bekenntnis

zur Geistreligion : « L'important dans la vie, c'est donc que l'esprit
triomphe. J'insiste sur cette vérité capitale, qui d'ailleurs, résume non
seulement le fond de la philosophie, mais aussi le fond du christianisme
La hiérarchie étouffe l'Eglise, et l'Eglise hiérarchisée étouffe la religion.
C'est donc un devoir, pour tout chrétien, non pas de se désintéresser de

l'Eglise, mais de la ramener à la religion et à l'esprit qui doivent être

sa vie »3. Man kann verstehen warum Leute, die Michauds theologische
Vorlesungen noch gehört haben, sagen, es sei Liberalismus reinsten Wassers

gewesen
Aber sollte man nicht die weiteren Kapitel abwarten, in denen der

Verfasser auf die hier und vorhin berührten Fragen ausdrücklich
eingehen und die biographische Skizze vertiefen wird Wer mit dieser

Erwartung an die folgenden Seiten herangeht, wird enttäuscht sein. In der

Hauptsache wälzt Dederen hier seine These vom katholischen Reformator

weiter aus, ohne auf ihre geistesgeschichtliche Problematik
einzugehen. Da ist z. B. das direkt anschließende 2. Kapitel des ersten Teils
mit der Überschrift : De l'Eglise Romaine à la Réforme Catholique. Hier
könnte man meinen, der Biograph würde uns die einzelnen Phasen des

Entwicklungsgangs Michauds auf seinem geistesgeschichtlichen Hintergrunde

rekonstruieren. Zwar bemüht er sich in umständlicher Weise auf
S. 35-46 eine Kulisse der 60er Jahre zu entwerfen ; sie steht leider in
keinem direkten Verhältnis zu Eugène Michaud. Sie hat keinen konkreten
Zuschnitt auf ihn. Es sind einige Seiten über das Wachsen des Ultra-

1 Ebd. S. 136 ff.
2 « Ces dilettantes oublient que le Christ est un et qu'il n'y a qu'un Christ historique

; que sa doctrine, enseignée par lui une fois pour toute, est une, et que,
objective, positive, ferme, fixe, divine, elle n'évolue pas et ne peut pas évoluer ;

que c'est nous qui devons évoluer et nous développer, en nous pénétrant d'elle
toujours davantage, et qu'ainsi se concilie l'immutabilité du christianisme et du
dogme, avec le progrès des intelligences et des cœurs dans l'unité toujours
constante d'une même foi : quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est. » Ebd. S. 139.

3 Ebd. S. 218-220.

188



montanismus da, aber was der Ultramontanismus ist, erfahren wir nicht.
Dederen scheint den gesamten nachvatikanischen römischen Katholizismus

darunter zu verstehen, ein Zeichen, daß er ihn mißverstanden
hat oder ihn als Schimpfwort des damaligen Antiklerikalismus heute

noch bewußt weiterkolportiert. Das wichtigste Kapitel über die Ideen
und Gestalten des liberalen Katholizismus fehlt. Dieser war mit
Montalembert, Dupanloup, Cochin und Albert de Broglie eine geistige Kraft
im Leben des französischen Katholizismus ; er hatte seine Vertreter
unter den Bischöfen und an der Sorbonne 1. In diesem Milieu bewegte
sich Michaud, ihm verdankte er die entscheidende Prägung seiner
katholischen Periode. Das Programm dieses Katholizismus, das auch seinen

Helden inspirierte, findet sich bei Dederen nirgends dargestellt ; über
den Inhalt dieses Liberalismus und seiner eventuellen Variante bei
Michaud schweigt er sich beharrlich aus. Eine knappe Seite enthält alles,

was er über dieses äußerst wichtige Element in Michaus Werdegang zu

sagen hat (S. 48). Wir erfahren, daß sein bischöflicher Gönner, Meignan

von Châlons, den jungen Ehrenkanoniker seiner Diözese 2 mehrmals zu

größerer Gelassenheit und Ruhe ermahnte, ohne daß angegeben wird,
was nun wirklich vorgefallen war. Ebenso werden wir mit Allgemeinheiten

abgefertigt, wenn es einige Seiten später darum geht, Michauds

Entwicklung während des Konzils nachzuzeichnen. Die Stimmung am
Vorabend des Konzils wird breit beschrieben, desgleichen die
Parteibildung auf dem Konzil und später das Umfallen der Minoritätsbischöfe,
die vorher gegen die Unfehlbarkeitslehre aufgetreten waren, sie aber

nachträglich in der Formulierung des Konzils anerkannten. Die Darstellung

ist an manchen Punkten nicht von Irrtümern frei ; so wird z. B.
die Unterwerfung der französischen Bischöfe unter die Konzilsdekrete
mit der patriotisch-nationalen Gewissenserforschung in Verbindung
gebracht, die man in Frankreich nach der Niederlage von 1870 angestellt

1 Die recht umfänglichen, kritischen Literaturangaben bei R. Aubert, Le pontificat

de Pie IX. Paris 1952, welchen der Verf. bisweilen zitiert, hätten ihm eine
vorzügliche Erstorientierung zu diesem Thema gegeben. Man vermißt Hinweise
auf die hier einschlägigen Werke : A. Leroy-Beaulieu, Les catholiques libéraux.
L'Eglise et le libéralisme de 1830 à nos jours. Paris 1885 ; G. Weill, Histoire
du catholicisme libéral en France, 1828-1908. Paris 1909 ; E. Barbier, Histoire
du catholicisme libéral et du catholicisme social en France 1870-1914. Bd. 1,

Bordeaux 1924 ; C. Constantin, Artikel ¦ Libéralisme catholique ¦ in : Dictionnaire

de théologie catholique, Bd. 9 (1926) Sp. 506-629.
2 Bischof Meignan hatte Michaud, der ihm sein Buch über Guillaume de Champeaux

widmete, im Jahre 1867 zum chanoine honoraire von Châlons ernannt. Dederen,
S. 10.

189



habe (S. 58). Warum aber die Bischöfe der deutschen Siegernation nicht
gleich den römischen Plunder abwarfen und Rom den Gehorsam

aufkündigten, vermag diese Interpretation nicht zu erklären.
Welches ist nun die Stellung Michauds in dieser Umbruchszeit Wir

erfahren bei Dederen, daß er als katholischer Liberaler Gegner der
Unfehlbarkeit war und dann auf einmal ein Jahr nach der Verkündigung
des Dogmas die römisch-katholische Kirche für häretisch erklärt
(S. 59). Wie es bei ihm zur Ausbildung dieser für einen katholischen

Theologen doch äußerst bedeutsamen Auffassung kam, verrät Dederen

nicht1. Auf einmal ist der Bruch Michauds mit seinen kirchlichen Oberen

und der katholischen Kirche da. Ist das Denken Michauds wirklich so

sprunghaft gewesen, wie sein Biograph es darlegt Wir besitzen in
Michauds Briefen an Döllinger während dieser Zeit eine Quelle für den

geistigen Zustand, in dem er sich damals befand. Diese Briefe zeigen,
daß er in den entscheidenden Jahren 1870-71 zwar sehr rasch, aber doch

in merklichen Etappen in einen Antiromanismus hinüberglitt, für den

letztlich die Verwerfung der Infallibilität selber bloß eine Etappe
darstellte. Die Entwicklung war aber gar nicht so selbstverständlich, wie

Dederen es darstellt.
Vor dem Konzil warnte Michaud Döllinger, er dürfe von den

französischen Bischöfen nicht allzuviel Widerstand gegen Rom erwarten. Sie

seien keine Theologen, sondern Administratoren, die um des lieben Friedens

willen die Definition der Unfehlbarkeit durchgehen lassen würden,
Nur wenn viele andere ausländische Prälaten sich dagegen aussprächen.

1 Dederen hätte für seine Untersuchung folgendes Werk von Michaud heranziehen
müssen : L'Esprit et la Lettre dans la morale religieuse. Paris, Didier 1870.

xx u. 412 S. Dieses Buch, das Michaud vor dem Konzil veröffentlichte, zeichnete
sich bereits durch kritische Maßlosigkeit und Unsicherheit aus. Ch. Clair, der im
übrigen wohlwollende Rezensent der « Etudes », hob in seiner Besprechung
hervor, es sei geschmacklos, Aussprüche von Georges Sand mit Zitaten aus dem
Neuen Testament durcheinanderzumischen, wie M. es hier tat. Weiterhin
bemerkte er : « Tantôt il semble, à la suite de Pascal, trop humilier la raison et la
condamner à une sorte de scepticisme, en lui refusant la possibilité de « donner
à aucune question aucune réponse péremptoire et définitive », tantôt il laisse

peser sur « les docteurs de l'Eglise » le reproche de « nier la liberté et d'imposer
la foi en opprimant l'esprit », sans citer aucun texte à l'appui de cette odieuse
accusation qu'il ne refuge pas assez (p. 266). » Ferner tadelt er, daß M. Texte
willkürlich auseinanderreiße. Etudes 1870, VI, S. 150-152. - Wertvolle
Hinweise hätte für die Gewissenskrise der liberalen Katholiken vermittelt : J. R.
Palanque, Catholiques libéraux et gallicans en France face au concile du Vatican
1867-1870. Aix-en-Provence 1962 ; dazu die Bespr. von R. Aubert, in : Revue
d'histoire ecclésiastique 58 (1963) S. 246-248.

190



würden die Franzosen sich dieser Bewegung anschließen. Von Dupanloup
allein könne man etwas erwarten, während Darboy sich diplomatischer
Reserve befleiße1. Als P. Hyacinthe Loyson im September 1869 in einem
öffentlichen Brief seinen Austritt aus dem Karmeliterorden erklärte und

vor dem Hl. Vater und dem Konzil gegen Lehren protestierte, die sich
römisch nennen, aber nicht christlich seien, bedauerte Michaud diese

unbedachte Publizität um einen irregulären Klosteraustritt. Die
Ultramontanen und Protestanten würden sich darüber freuen, die wahren
Katholiken jedoch sehr traurig sein 2.

Wie Döllinger wünschte er, daß man das Dogma nicht vom
Standpunkte der Inopportunität, sondern von der historisch-theologischen
Kritik her bekämpfe 3. Er fürchtete, das Konzil möge wegen der wachsenden

Opposition der Definition ausweichen, so daß die Sache nicht einmal

zur Sprache käme : » je voudrais qu'on montrât par la discussion que
la proclamation d'un tel dogme est non seulement inopportune mais

impossible » 4. Er gab Döllinger Ratschläge, seine Broschüre « Considérations

proposées aux évêques du concile », die ihm gut gefiel, an einigen
Punkten weiter auszuarbeiten und bei einer Neuauflage bessere Belege
anzuführen 5. Er fand auch, daß Döllinger den Kardinal Schwarzenberg
von Prag nach Rom begleiten sollte, wie die liberalen Katholiken Frankreichs

es wünschten ; seine Präsenz am Konzil würde viel Gutes bewirken6.
Ganz in dieser konzilianten Linie der liberalen französischen Katholiken

sind seine kritischen Bemerkungen zu Döllingers « Janus ». Michaud
wußte nicht, wer der Verfasser sei - es war Döllinger in Verbindung mit
Johannes Huber -, und schrieb nach München, das Buch hätte ihn stark

1 Michaud an Döllinger am 15. Mai 1869. Döllingers Briefe an Michaud sind unter
Auslassung von Nebensächlichkeiten von Michaud selber veröffentlicht worden :

Lettres inédites de Doellinger adressées à M. le prof. Michaud du 1er août 1867
au 30 sept. 1874. In : Revue internationale de théologie, 1899, S. 233-255. Eine
Kollationierung mit den Originalen ergab, daß nur zwei sachlich interessante,
aber im Gesamt des Briefwechsels nicht sonderlich ins Gewicht fallende Stellen
weggelassen wurden (vgl. S. 185, Anm. 1). Michauds Briefe an Döllinger werden
im vierten Heft der Zeitschrift für Schweizer Kirchengeschichte 1964 erscheinen.

2 Michaud an Döllinger, 24. 10. 1869.
3 Michaud an Döllinger, 4. Nov. 1869.
4 Michaud an Döllinger, 19. Nov. 1869.
5 Michaud an Döllinger, 25. u. 28. Nov. 1869, desgl. Brief vom 12. Dez. 1869.
6 Michaud an Döllinger am 12. Dez. 1869. Zur Frage, ob Döllinger während des

Konzils nach Rem gehen sollte, vgl. meinen Aufsatz : Die * Römischen Briefe vom
Konzil ». Eine entstehungsgeschichtliche und quellenkritische Untersuchung zum
Konzilsjournalismus Ignaz v. Döllingers und Lord Actons. In : Römische Quartalschrift

59 (1964).

191



beeindruckt. Er wäre schlecht dran, wenn er eine seriöse Widerlegung dieses

Werkes schreiben müßte. Aber kritisch bemerkte er: «Sans doute cet

ouvrage a le grand tort à mon avis, de ne pas distinguer assez l'autorité
vraie de l'Eglise catholique et la fausse autorité de la curie ultramontaine,
et de laisser les reproches qu'il adresse à celle-ci frapper et porter coup à

celle-là...»1. Also mitten in den Auseinandersetzungen um das Konzil
fordert Michaud von Döllinger grundlegende Unterscheidungen und ist
bestürzt über den im «Janus» zum Ausdruck kommenden, kämpferischen,
undifferenzierten Antiromanismus Man kann auch in seinen Briefen
an Döllinger gute Ratschläge nachlesen, wie dieser über die alle
bewegende Tagesfrage schreiben solle; ruhig und gelassen, ohne Erregung und
Ironie. Es genüge nämlich nicht, daß man sich selber als katholisch
vorkomme, man müsse es auch nach außen erscheinen und begründen können.

Deshalb müsse Döllinger klar und eindeutig den römischen Primat
anerkennen 2. Michaud hätte gut daran getan, diesen Brief nach zwei

Jahren wiederzulesen und seine Ratschläge selber zu befolgen. Vorderhand

genügt uns die Feststellung, daß die geistige Entwicklung, die ihn
aus der römischen Kirche hinauszog, gar nicht so gradlinig verlief, wie
sein Biograph es glaubhaft macht.

Diese Feststellung läßt sich an Hand des Briefwechsels mit Döllinger
bis zur Proklamation des Dogmas verfolgen. Michauds Entrüstung über
die Demütigung der Bischöfe auf dem Konzil war groß und ebenfalls sein

Verdruß über die Einengung der Freiheit einzelner Konzilsmitglieder 3.

Aber er konnte sich nicht entschließen, die ökumenizität des Konzils
bereits jetzt und grundsätzlich in Frage zu stellen. Vorerst müsse man
die historischen und theologischen Unzulänglichkeiten des Schemas « De
Summo Pontifice » herausstellen und den Kampf auf dieser Ebene
austragen 4. Gegen Ende des Konzils verschärft sich sein Urteil gegenüber
der römischen Bischofsversammlung - er nennt sie « une aussi criminelle
comédie » 5, - und er hofft, daß die deutschen Bischöfe den neuen Dekreten

widerstehen werden 6. Man findet aber keine Stelle in diesen Briefen,
die darauf schließen läßt, daß Michaud bereits zu diesem Zeitpunkt
erwog, sich vom französischen Episkopat zu trennen.

1 Michaud an Döllinger am 20. Dez. 1869.
2 Dieser hochinteressante Brief ist datiert vom 6. Febr. 1870.
3 Michaud an Döllinger am 17. 2. u. am 6. 3. 1870.
4 Michaud an Döllinger am 17. 5. 1870.
5 Michaud an Döllinger, 21. Juni 1870.
6 Michaud an Döllinger, 9. Juli 1870.

192



Der deutsch-französische Krieg unterbrach den brieflichen Austausch
mit Döllinger. Als Michaud ihn wieder aufnehmen konnte, hatte sich sein

Oppositionsgeist gegenüber dem neuen Dogma wesentlich verstärkt. Die
Ursachen dieser Verhärtung seiner Stellung müßten, da der Briefwechsel
mit Döllinger hierfür nicht ergiebig ist, mit Hilfe anderer Quellen
genauer untersucht werden. Als Vikar an der Madeleine verhielt Michaud
sich zunächst abwartend ; der Tod von Mgr. Darboy (am 24. Mai 1871

von der Pariser Commune erschossen), der für ihn viel Verständnis und
Geduld hatte *, verschlechterte seine Position innerhalb der
römischkatholischen Kirche. Immerhin drängte Mgr. Guibert, der neue
Erzbischof von Paris, ihn keineswegs abrupt zu einer Stellungnahme : Erst
am 5. Februar 1872 reichte Michaud seine Demission als Vikar an der

Madeleinekirche ein und wurde kurz nachher vom Erzbischof
exkommuniziert 2. Döllingers Exkommunikation lag ein Jahr früher

Nun überschlägt sich allerdings die antirömische Polemik bei Michaud.

Er, der zwei Jahre zuvor noch Döllinger zur Mäßigung anhielt 3, muß es

sich jetzt gefallen lassen, daß sein Münchener Freund ihn vor rationalistischen

Exzessen warnt. Döllinger kann es nicht verstehen, daß Michaud
die römisch-katholische Kirche ohne weiteres häretisch nennt. Die römische

Kirche ist für ihn immer noch die Mutterkirche, der, wie er meint,
eine kurialistische Verschwörung eine falsche Lehre aufoktroyiert hat.
Der Papst und die Bischöfe sind seine rechtmäßigen Vorgesetzten, deren

disziplinarische Verfügungen er respektiert, auch wenn sie ihn hart treffen,

wie z. B. die über ihn verhängte Exkommunikation. Er kennt die

Kirchengeschichte zu gut, um nicht zu wissen, daß teilweise Verdunkelungen

der rechten Lehre eintreten können, ohne daß die Kirche deshalb
der Verheißung Christi verlustig geht. Er will warten, bis ein anderer

Papst oder ein Konzil die falschen Lehren nullifiziert und sie der echten

Tradition der Kirche entsprechend auslegt4. Gegenüber der
Konzilspolemik, die er im Jahre 1870 in den « Römischen Briefen » führte, hat
sich sein Standpunkt merklich gemildert ;

5 er ist wieder der Theologe
geworden, der sich wegen seiner ablehnenden Stellung zum Dogma nicht
aus der Kirche hinauswerfen lassen will 6. Michaud hingegen ergreift aus

1 Michaud an Döllinger am 7. Juni 1871.
- Das genaue Datum kann ich bei Dederen nicht finden.
3 Vgl. S. 192.
4 Vgl. dazu V. Conzemius : Aspects ecclésiologiques (S. 202, Anm. 1) S. 266,

Anm.73.
8 Vgl. den S. 191. Anm. 6 zitierten Aufsatz, S. 2.
6 Dederen hat Döllingers Skrupel völlig mißverstanden, z. B. S 69.

» 193



eigenem Entschluß die Initiative, die reine, unverfälschte Kirche der
ersten Jahrhunderte wiederaufzubauen. Zu Beginn des Jahres 1872 hat
sich Michaud völlig von seiner Anhänglichkeit an die römisch-katholische
Kirche gelöst. In diesem Jahre erscheinen nich* weniger als sechs Bücher
bzw. religiöse Pamphlete aus seiner Feder. Es liegt also ein reiches Material

vor, um seinen geistigen Standpunkt zu durchleuchten und seine

Selbstrechtfertigung in ihrer theologischen Begründung zu analysieren.
Auch in diesem Punkte enttäuscht Dederen. Er behandelt das wichtige
Problem von Michauds religiös-geistiger Neufindung auf vier Seiten, in
denen er wahllos Schlagwörter aus dessen Publikationen zusammenträgt :

die Kirche sei nicht mehr die eine, sie habe ihre Heiligkeit und Apostolizi-
tät verloren, der Papismus sei an die Stelle des Katholizismus getreten.
Dem Konzil warf er mangelnde ökumenizität und ungenügende Freiheit
vor. Alle diese Vorwürfe wirbeln bei Dederen durcheinander ; wenn man
seine unkritische Darstellung liest, kommt man zur Auffassung, Michaud
habe seine Position auf Slogans aufgebaut und auf theologische Reflexion

grundsätzlich verzichtet. Tief waren diese Werke allerdings nicht, die er
nach seinem Bruch mit der Kirche veröffentlichte ; ihre Titel bereits
weisen daraufhin, daß sie zur polemischen Literaturgattung gehören l.

Dennoch man kann sich schlecht vorstellen, daß bei einem theologisch und
scholastisch gebildeten Manne wie Michaud auf einmal ein so großartiges
Chaos herrschte, wie es hier vorgeführt wird. Oder, wenn es der Fall sein

sollte, könnte der Biograph das ruhig eingestehen und sollte seinen Helden

nicht durch den Hinweis auf dessen scharfe, mitreißende Logik von
theologischen Ungereimtheiten entschuldigen.

Statt dessen flüchtet der Biograph lieber in die von seinem Helden
ablenkenden Allgemeinheiten. Im zweiten Teil des Buches versucht er, in
umständlicher Weise - zwei Seiten sind z. B. dem Konziliarismus des

14./15. Jahrhunderts gewidmet (S. 76-78) - die Entwicklung des

Altkatholizismus nachzuzeichnen. Er übersieht völlig die nichtreligiösen
Faktoren, die bei der Ausbildung der altkatholischen Bewegung in
Deutschland und ihrer Entwicklung zur kirchlichen Gemeinschaft eine

höchst bedeutsame Rolle spielten, wie er auch später bei der Schilderung
der Entstehung des Schweizer Altkatholizismus die Bedeutung dieser

Strömungen in unzulässiger Weise abschwächt 2. Man leistet objektiver

1 E. Michaud, Guignol et la révolution dans l'Eglise romaine. Paris 1872 ; Plutôt
la mort que le déshonneur. Paris 1872 ; Comment l'Eglise romaine n'est plus
l'Eglise catholique. Paris 1872 ; Les faux libéraux de l'Eglise romaine. Paris 1872.

2 Vgl. O. Gilg, Die nichttheologischen Faktoren bei der Gründung der christ -

194



Geschichtsschreibung und damit auch dem Altkatholizismus keinen
Dienst, wenn man Anti-ultramontanismus und Anti-romanismus kanonisiert

und sie als essentiell religiöse Bewegungen bezeichnet. Auch wenn
man ihnen eine durchaus nicht zu unterschätzende religiöse Komponente
zuerkennt - es wäre z. B. eine wichtige Forschungsaufgabe, die z. T.

zusammengeschrumpfte oder überdeckte religiöse Ader bei katholischen
Schweizer Radikalen aufzudecken - müßte diese zunächst herausgearbeitet

und, soweit es möglich ist, von anderen nicht-religiösen Elementen

geschieden werden. Mit bloßen, auch noch so gut gemeinten Behauptungen

schreibt man keine Geschichte. Zur Sache selber bleibt zu sagen,
daß Dederen bei seiner Darstellung auf weite Strecken von überalteter
Literatur abhängig ist, z. B. Georges Goyau * und Paul Matter 2, wobei
sein bismarckfreundliches Urteil in Sachen des Kulturkampfes von
demjenigen Matters bestimmt wird 3.

An diesen Abschnitt schließt sich ein Kapitel an, das interessant sein

könnte, weil es die Geschichte der altkatholischen Bewegung in Frankreich

behandelt. Diese Frage wurde bisher noch nicht untersucht, und so

wird man Dederen für jede Angabe dankbar sein, die er hierzu
beisteuert. Seine Angaben sind leider sehr dürftig, da uns außer der Namensangabe

nichts über die geistige Herkunft und Orientierung des altkatholischen

Komitees in Paris gesagt wird. Wenn es nach Michaud im Jahre
1872 wohl keine authentischen liberalen Katholiken mehr in Frankreich
gab, sondern bloß noch Ultramontane zweiter Ordnung 4, so wird man
sich wohl fragen dürfen, von wo der « pusillus grex » seiner eigenen
Anhänger herkam. Ob die Bewegung religiös oder politisch war, ist ein
Geheimnis, das offen gelassen wird. Sie endete mit einem Fiasko, und zwar
nicht, weil etwa der französische Staat sich weigerte, diese Gruppe als

katholisch anzuerkennen, oder weil der Altkatholizismus als etwas
Preussisches oder Bismarckianisches angesehen wurde, wie Dederen
meint (S. 111), sondern weil ihm religiös fundierte Persönlichkeiten
abgingen. Es ist hier daran zu erinnern, daß der französische liberale
Katholizismus eine reichere Tradition, ein klareres Programm und eine andere

Struktur besaß als die liberalisierenden Katholiken Deutschlands. Außer

katholischen Landeskirche der Schweiz. In : Internationale Kirchliche Zeitschrift
50 (1960) S. 30-47.

1 Bismarck et l'Eglise. Le Culturkampf 1870-74. 4 Bde, Paris 1911-1913.
2 Bismarck et son temps. Triomphe splendeur et déclin. 3 Bde. Paris 1905-08.
3 Dederen, S. 90 ff. - Über die neuere Literatur zum Kulturkampf vgl. R. Morsey,

Bismarck und der Kulturkampf. Archiv für Kulturgeschichte 39 (1957) S. 232-270.
4 Dederen, S. 71, Anm. 164.

195



Michaud - Hyacinthe Loyson wurde bereits 1869 exkommuniziert - ist
keinem prominenten französischen Geistlichen in Frankreich die

Errichtung einer nicht-römischen Kirchengemeinschaft ein Anliegen
gewesen. Das dürfte zu denken geben, weil zahlreiche römische
Konzilsexperten den Gallikanismus in Frankreich für so gefährlich lebendig
hielten, daß sie meinten, ihm das Unfehlbarkeitsdogma gegenüberstellen
zu müssen. Michauds Reformprogramm, welches der Historiker Dederen
als « programme de réforme parfaitement catholique » (S. 106) anpreist,
nämlich die Rückkehr ins 9. Jahrhundert zu den sieben ersten Konzilien
der Christenheit, war viel zu abstrakt und unrealistisch, um auf Christen
Eindruck zu machen, denen die Überwindung der Kirchenspaltung am
Herzen lag.

Nach dem Mißerfolg seiner Ideen in Paris kommt Michaud in die
Schweiz. Wir haben bereits gesehen, wie Dederen seinen Helden bei der

Darstellung der bald zwischen ihm und Bischof Herzog ausbrechenden

Konflikte in Schutz nimmt. Bei der näheren Behandlung dieser Periode
wird dem Leser das gleiche unkritische Pro-Michaud Plädoyer zugemutet.
Dabei erscheint es eigenartig, daß ein Mann, der in Frankreich ein völliges

pastorales Fiasko erlebt hat, einige Monate später in der Schweiz
seinem bischöflichen Oberhirten Vorschriften erteilt, wie er die Kirche zu
leiten habe. Es stand ihm zumindest schlecht an, in diesem Lande, das er

gar nicht kannte und von dessen religiöser Situation er keine Ahnung
hatte, als rechthaberischer Besserwisser aufzutreten. Es ist viel von
religiösen Reformplänen Michauds die Rede (S. 130), ohne daß wir konkret
informiert werden, worin diese bestanden haben. Wenn sie nur das zum
Gegenstand hatten, daß weiter auf dem Gebiet der kirchlichen Disziplin
und Lehre abgebaut werden sollte, und zwar nach alleinigem Konzept
Michauds, dann braucht es doch viel Phantasie, um diese Vorschläge
eines kirchlichen Individualisten als katholische Reformen auszugeben.
Von dem Gehorsam gegenüber Gottes Wort findet sich fast keine Spur
mehr ; an die Stelle des gläubigen Bekenntnisses zu Christus ist für
Michaud der Fluch gegen den Papst und Rom getreten. Um eine leitende
kirchliche Stellung einzunehmen, fehlte es ihm in dieser Zeit bereits nicht
nur an religiösem Ernst, sondern auch an Takt und Feingefühl für das,

was man sagen konnte und das, was sich nicht sagen ließ. Im Jahre 1881

gelangte durch eine Indiskretion ein Brief von ihm an den befreundeten
Pfarrer J. B. Froidevaux in die katholische Zeitung des Jura « Le Pays ».

Darin nahm Michaud in vehementer Form Stellung gegen die von Bischof
Herzog vertretene « puérile thèse de la catholicité de l'anglicanisme ».

196



« Il est archiélémentaire en théologie » sagte er, « que l'anglicanisme avec
ses trente-neuf articles, avec son livre de prières, avec sa thèse des deux

sacrements, avec ses contradictions flagrantes en matière de foi, etc,
n'est pas catholique. Un étudiant qui ignorerait cet abc, aurait à son

examen la note insuffisante et même au-dessus Il est fort regrettable
que l'évêque y [dans notre Eglise] ait la liberté sotte et inouie d'ailleurs
de faire des lettres pastorales à sa fantaisie et d'y débiter tout ce qui lui
passe par la tête »1. Auffälliger noch als die Maßlosigkeit der Sprache ist
die von Michaud beanspruchte Unfehlbarkeit seines privaten Urteils.
Man versteht deshalb, warum der Bischof sich dieses wortreichen
Einzelgängers entledigte, sobald sich ihm dazu Gelegenheit bot 2.

Michauds Biograph hat versucht, die Unausgeglichenheiten, ja direkt
befremdenden Eigenheiten des Temperaments seines Helden diskret zu
verhüllen, gelegentlich auf Kosten seiner altkatholischen Mitstreiter. So

wird z. B. auch Hyacinthe Loyson, der sich von Rom abgesetzt hatte,
ohne aber seiner Kirche gegenüber in den ketzerrichterischen Ton seines

Landsmannes zu fallen, wegen seiner «Widersprüche », seiner «falschen»
und wenig « praktischen » Ideen von Dederen in der Nachfolge Michauds

geschulmeistert, ohne daß man klug wird, welcher Maßstab für ihn als

Historiker hierbei ausschlaggebend ist (S. 159). Einziges Kriterium und
Maß aller Dinge ist Eugène Michaud.

Es ist dem Biographen bei dieser Inschutznahme Michauds offenbar

entgangen, in welche theologische Widersprüche dieser sich selber
verstrickt hatte. Dies wird besonders im 3. Teil des Buches deutlich, welcher
der Stellung des ehemaligen Abbés gegenüber der Wiedervereinigung der

getrennten Kirchen gewidmet ist. Nach bewährtem Klischee wird eine

breite Einleitung in die Geschichte des Anglikanismus und der Orthodoxie
vorausgeschickt, die mit Michaud nichts zu tun hat. Das eigentliche
Problem aber, wie Michaud zur Beschäftigung mit diesen Fragen kam,
in welchem Maße er von Döllinger und W. Guettée abhängig ist, bezw.

ihre Gedanken selbständig verarbeitet hat, wird in wenigen unsicheren

Le Pays vom 20. März 1881.
i Überhaupt haben Sie mich an böswillige Beleidigungen gewöhnt, wie ich sie
selbst von Ultramontanen nicht erfahren habe. Mündlich und schriftlich, auf der
Kanzel und in profanen Versammlungen haben Sie mich wiederholt öffentlich
angegriffen, ohne mir jemals bestimmt zu sagen, was ich hätte anders machen
sollen, um unsere Sache zu fördern. Hätte ich noch die frühere Meinung von
Ihnen, so würde ich sagen : Thun Sie was Sie mit Ihrem Gewissen vereinbaren
können ; nun aber sage ich Ihnen, thun Sie was Sie wollen. » Herzog an Michaud
am 11. Juni 1879. Bern Landesbibliothek, Nachlaß Michaud.

197



Sätzen verabschiedet (S. 230-231) K Dabei hätte im umfangreichen
Briefwechsel Guettées mit Michaud ein ausgezeichnetes Quellenmaterial
(70 Briefe von 1872-90) vorgelegen, um dieser Frage nachzugehen. Die

Stellungnahme Michauds zum Protestantismus, den er als extremen
Biblizismus verwirft (S. 194), ist interessant ; auf der andern Seite werfen
die Protestanten Michaud als Exponenten altkatholischer Lehren Mangel
an Logik und Klarheit vor. Die von Dederen öfter vorbehaltlos gerühmte
Logik Michauds erfährt also zumindest an dieser Stelle eine starke
nichtrömische Korrektur.

Unbefriedigend ist die Behandlung von Michauds Stellung zum
Anglikanismus. Hier änderte er seine Auffassung innerhalb zweier Jahrzehnte
von Grund aus. 1879-81 geriet er mit Bischof Herzog darüber in Konflikt,
weil er die anglikanische Kirche als nicht-katholisch, ja häretisch
bezeichnete 2, 1896 jedoch nahm er dieses Anathem zurück und hielt die

Spendung der Kommunion an die Anglikaner für erlaubt. Diesen
grundlegenden Wechsel berücksichtigt Dederen nicht ; ganz sprunghaft läßt
er Michaud die konträre These vertreten (S. 218). Man wird nicht klug,
welche Argumente bei Michauds Reserve gegenüber der anglikanischen
Kirche maßgebend waren, ob private Enttäuschungen - er liebte die

Engländer nicht 3 und hatte 1871 negative Erfahrungen von einer Reise

nach England mitgebracht 4 - oder ob Elemente seiner theologischen
Ausbildung aus der dominikanischen Zeit nachwirkten.

Den engsten persönlichen und theologischen Kontakt hat Michaud
mit der russischen Orthodoxie gepflegt. In General Kiréeff gewann er
einen warmen Freund, der die Sache des Altkatholizismus beim Hl. Synod
vertrat, ohne die Kirchenleitung für eine Interkommunion mit der
altkatholischen Kirche gewinnen zu können. Die Darstellung dieser

Unionsverhandlungen müßte aber in einer theologisch exakteren Sprache untersucht

werden, als das hier geschieht 5. Eine wichtige Frage scheint mir

1
« L'influence de Guettée est ici incontestable. Michaud ne s'en cacha pas.
Wladimir Guettée dont il ne pouvait s'empêcher d'admirer la science et la lutte
contre Rome aviva les sympathies que le jeune vicaire ressentait à l'endroit de

l'Eglise d'Orient et le persuada, trop hâtivement peut-être, d'une largeur d'esprit
et d'une liberté d'autant plus appréciables qu'elles faisaient cruellement défaut
en Occident. » Dederen, S. 230.

2 Vgl. S. 183.
3 Dederen, S. 219.
4 Dederen, S. 216.
6 In der Literatur vermißt man den Artikel von C. Lialine, Vieux catholiques et

Orthodoxes en quête d'union depuis trois quarts de siècle. In : Istina 5 (1958)
S. 22-64 ; Lialine setzt die kritischen Akzente wohl zu stark.

198



nicht beantwortet zu sein : ob Döllingers großes Prestige für eine theologische

Diskussion und Annäherung zwischen den beiden Kirchen nicht
ebensoviel zu diesem Dialog beigetragen hat wie die zwar engen, aber

mehr privaten Verbindungen Michauds zu Kiréeff und dessen Schwester

Olga Novikoff. Michauds Ökumenismus läuft auf einen historischen
Positivismus hinaus. Gebet und Opfer als Mittel zur Wiedervereinigung
werden nicht einmal erwähnt. Er hält sich imstande, von sich aus das

große Werk zu vollenden. Der Glaube der Kirche, den er als objektives
Depositum, als sichere, positive und konkrete Tatsache bezeichnet, soll
mit den Mitteln der Geschichtswissenschaft authentisch festgestellt werden.

So könne man zu einer exakten Kenntnis der kirchlichen Lehre und

Disziplin in den ersten acht Jahrhunderten kommen *.

Michauds Methode ist trotz ihrer berechtigten Akzentuierung des

historischen Elementes als ökumenisches Forschungsmittel zu simpli-
stisch und lückenhaft, um praktisch durchführbar zu sein. Das Vage und

Unbestimmte, das in seinem gutgemeinten Plädoyer für die Kirche der

ersten Jahrhunderte liegt, war nicht dazu angetan, Verständnis für die
abstrakte Konstruktion eines solchen Ökumenismus zu wecken. Auch
auf altkatholischer Seite regte sich Kritik daran, daß Michaud die
Geschichte zu absolut setze ; sie sei zwar ein wichtiges Mittel, aber doch nur
ein Hilfsmittel. Der Kölner Kaplan J. Paffrath schrieb im Theologischen
Literaturblatt anläßlich einer Besprechung von Michauds « Mouvement

contemporain des églises » (Paris 1874) : « Das eigentlich vollkommen
ausreichende und adäquate Mittel liegt anderswo, nämlich in der lebendigen
Tradition, für die die Geschichte allerdings in der geschriebenen
Tradition die Bestätigung zu suchen hat ; mit andern Worten, in dem
Glaubensbewußtsein der Kirche, das in der Zeugnisablage dieser als solchen,
nicht der Wissenschaft, auf einem wirklich allgemeinen Konzil zur vollen

Bestätigung kommt, wodurch dann selbst die historische Kritik für ihr
Amt die höchste Bestätigung erhält »2.

Der letzte Teil des Buches soll eine Untersuchung über Michaud
als Historiker sein. Michaud hat zwei größere historische Werke geschrieben,

die Münchener Dissertation über Guillaume de Champeaux 3 und

1 Dederen, S. 251.
-' Theologisches Literaturblatt, hrsg. von H. Reusch 9 (1874) Sp. 412-416.
3 Dederen versäumt es, den Leser darüber zu unterrichten, wie das Werk von der

damaligen gelehrten Welt in Frankreich aufgenommen wurde und welcher Platz
ihm in der Forschung über Guillaume de Champeaux zukommt. Dazu einige
wenige Hinweise: In der Revue des questions historiques 3 (1867) S. 646-647

spendete Henri de l'Epinois dem Buche hohes Lob : • ce livre remarquable dénote

199



ein vielbändiges Werk über Ludwig XIV. und Innozenz XI. in ihren
gegenseitigen Beziehungen 1.

Das Schlußkapitel der Champeaux-Biographie trägt den Titel : «

Synthèse sur le triple caractère de cette époque : activité, liberté, grandeur ».

Michaud exaltiert darin die geistige Freiheit des 12. Jahrhunderts. Er
vergleicht es mit dem 19. Jahrhundert und bezeichnet es wie jenes als
« époque de formation ». Im besonderen hebt er die geistige Beweglichkeit

dieser Zeit hervor. Vor keiner Frage habe man Halt gemacht und
man sei nicht aus Furcht vor möglichen Irrtümern vor der Bewältigung
intellektueller Probleme zurückgeschreckt. Freilich habe ein Gelehrter
damals, auch wenn er verurteilt wurde, immer noch Gelegenheit gehabt,

chez l'auteur un esprit également modéré et libéral ». Abbé Jules-Théodore Loyson,
der Bruder von Hyacinthe Loyson, widmete ihm eine längere Besprechung in der
Revue moderne. Dieser Aufsatz verwickelte ihn in eine Kontroverse mit P.
Matignon, einem Mitherausgeber der Etudes. Matignon zollte dem Werke ebenfalls
Anerkennung (Etudes 1867 II, S. 437-441), machte aber mehrere kritische
Vorbehalte, u. a. daß Michaud zu Unrecht die Fixität der menschlichen Species
aufgebe und Darwin zu sehr entgegenkomme. Über die anschließende Kontroverse
mit Loyson vgl. Etudes 1868 II, S. 610-612 ; 766-772 ; 925-928.

1 Louis XIV et Innocent XI, d'après les correspondances diplomatiques inédites
du ministère des Affaires Etrangères de France. 4 Bde, Paris 1882-83. Da Dederen
uns sein persönliches Urteil über dieses Werk vorenthält und auch auf dessen Bewertung

durch die zeitgenössische Kritik nicht eingeht, teilen wir im folgenden die
Ansicht eines kompetenten Gelehrten (G. Monod) darüber mit : « II [Bd. 1] est
composé exclusivement avec les correspondances des agents diplomatiques de
Louis XIV à Rome pendant le pontificat d'Innocent XL C'est dire d'avance que
la critique historique est absente de ce livre, puisque les rapports d'hommes
notoirement et passionnément hostiles aux papes sont pris comme source unique.)
Eine Quellenpublikation oder eine Analyse der Berichte der Diplomaten
hingegen wäre wissenschaftlichen Erfordernissen gerecht geworden, a Par ce procédé
M. Michaud aurait évité le reproche qui lui sera adressé d'avoir traité une grave
question d'histoire en ne consultant que la moitié des documents ; il aurait évité
aussi un autre reproche, celui d'avoir composé un livre d'une diffusion ct d'une
confusion extrêmes L'évidente partialité de son œuvre mettra en garde contre
ses conclusions, et les défauts de sa méthode d'exposition rendront son ouvrage
d'une digestion difficile. Aucun de ceux qui s'occupent des affaires religieuses au
XVIIe siècle ne pourra néanmoins le négliger. » Revue historique 21 (1883) S. 375-
376. - Seiner hochfahrenden Art gemäß richtete Michaud einen offenen Brief an
Monod, in dem er sich souverän über dessen Kritik hinwegsetzte 22(1883),
S. 151-153. Monod antwortete mit Würde darauf in der Besprechung der
weiteren Bände, die sein Urteil des ersten Bandes bestätigte : « Parce que j'ai trouvé
cette méthode peu scientifique, peut s'en faut que M. Michaud ne m'accuse de

manquer de patriotisme ; pour un peu il me traiterait d'ultramontain H n'y a

pour ainsi dire pas un seul acte de la politique pontificale où il ne voie des intentions

perverses, pas un acte des agents de Louis XIV qu'il n'approuve ou n'excuse,

à moins toutefois que ce ne soient des actes favorables à la papauté.
Revue historique 22 (1883), S. 110.

200



sich zu verteidigen ; man habe ihn nicht durch eine blinde anonyme
Verdammung abgewürgt. Als Ausdruck jener geistigen Freiheit bewertet er
die Konzilien : weit davon zu schaden, hätten sie stets neue Impulse
vermittelt und die erstickende Zentralisation verhindert. Im übrigen
zwischen dem Papst und den Bischöfen des 12. Jahrhunderts ein

freimütiger Meinungsaustausch geherrscht. Er bringt zahlreiche Belege
dieser « noble fierté des âmes » aus Hugo v. Cluny, Joh. v. Salisbury,
Ivo v. Chartres, Petrus Venerabilis und Bernhard v. Clairvaux. Mit
großer Entschiedenheit unterstreicht er die Kollegialität der Bischöfe
und ihre gemeinsame Verantwortung für die Gesamtkirche : » Il est donc

manifeste, par cette conduite des papes, que les évêques étaient alors

profondément respectés comme étant tous dépositaires d'un pouvoir un
et indivisible ; qu'outre le gouvernement de leurs diocèses respectifs ils
avaient, suivant le droit divin et indestructible que leur donne l'Ecriture,
une part réelle dans le gouvernement de l'Eglise de Dieu, c'est-à-dire de

toute l'Eglise. Ils sentaient que leur dignité, tout en étant soumise à la

priorité du pape, était une dignité catholique, et non seulement diocésaine;
et comme saint Paul ils avaient dans leur âme la sollicitude de toutes les

Eglises Tous étaient convaincus que si les évêques ont dans le pape
un chef, ce n'est pas pour être dispensés de gouverner l'Eglise, mais
seulement pour la gouverner dans l'ordre et dans l'unité. C'est l'épiscopat
qui de droit divin est le dépositaire unique du pouvoir gouvernemental
de l'Eglise »1.

Es ist nur zu klar, daß diese laudatio des 12. Jahrhunderts einen
verhüllten Protest gegen das bedrückende geistige Klima des Pontifikates
Pius IX. darstellt. Hier stoßen wir an die Grenzen von Michauds Ethos
als wissenschaftlicher Historiker. Ein durchaus legitimes kirchliches
Anliegen bringt er gleichsam als « Anhang » in wissenschaftliche Forschungen

hinein, wobei nicht immer klar ist, was Ergebnis der Forschung und
was zeitgeschichtliche Nutzanwendung ist. Es ist dies keine seltene

Erscheinung bei der liberalkatholischen Geschichtsschreibung, da sie in
ihrer Reaktion auf die papalistisch-apologetische Tendenz ihrerseits in
der Geschichte Anschauungsmaterial für ihre Thesen suchte.

In diesen beiden Büchern, der Studie über Guillaume de Champeaux
und dem umfangreichen Werk über Innozenz XI. hätte genügend Material

vorgelegen, um Michauds historiographische Methode, seine

Quellenbenutzung und Tendenz genau zu bestimmen. An diese Fragen histori-

1 Guillaume de Champeaux. Paris 1867, S. 512-513.

201



scher Kritik, die doch nun einmal zum Aufgabenbereich eines
wissenschaftlichen Biographen gehören, rührt Dederen nicht ; hingegen
verbrämt er einige Binsenwahrheiten mit pseudo-wissenschaftlichem Pelz

und wagt eine Gegenüberstellung von Michaud und Döllinger. Sie ist ihm
so gründlich mißglückt, daß er damit zusätzlich seinen Helden belastet :

Döllinger, so meint er, habe als alter Mann nur die reine historische Wahrheit

verfolgen wollen, während der jugendliche Michaud, von der « Logik
der Tatsachen » überwältigt, nicht davor zurückgeschreckt sei, die
römische Kirche als häretisch zu bezeichnen. Somit gesteht Dederen, daß die
Geschichtswissenschaft für Michaud nach 1870 nur mehr zum Tummelplatz

für antirömische Polemik wurde 1. Hierfür häuft er selber in dem

Kapitel über Michaud als Historiker des Verhältnisses von Kirche und
Staat ein so erdrückendes Belastungsmaterial auf, daß man nur seine

eigene antikatholische Befangenheit als Grund dafür ansehen kann, diese

Ergüsse unter der Rubrik « Geschichtswissenschaft » einzuordnen. Sie

hätten viel besser in das Kapitel «Antirömische Polemik» hineingepaßt2.
Wir kommen zum Schluß unserer Analyse. Es nimmt nicht wunder,

daß die Schlußfolgerungen, die Dederen im letzten Kapitel zieht, nur
eine Zusammenfassung seiner Vorurteile darstellen. Es heißt hier :

« Essentiellement religieux et fondé sur l'histoire, le vieux-catholicisme
voulait ramener l'Eglise catholique vers ses origines » 3. Etwas weiter

1 So schreibt er z. B. « Certains ont conclu, un peu hâtivement que Döllinger
n'appartint jamais de cœur à l'Eglise vieille-catholique.» Unter diesen «certains»
- eine unwissenschaftliche Methode fremde Anschauungen zu zitieren - ist der
Verfasser dieser Besprechung wohl einbegriffen, da er diese Auffassung zuletzt
vertreten hat in seinem Aufsatz : Aspects ecclésiologiques de l'évolution de
Döllinger et du vieux catholicisme. In: Revue des sciences religieuses 34 (1960)
S. 247-279 ; auch in : L'Ecclésiologie au XIXe siècle, Unam Sanctam, Bd. 34,
Paris 1960. Diese Auffassung, die von Professor Friedrich Heiler geteilt wird,
schließt Döllingers warme Sympathie für die altkatholische Kirche und für ihre
ökumenische Aufgabe nicht aus. Wie will man aber einen Mann als überzeugten
Altkatholiken ausgeben wollen, der 1. im Jahre 1871 das sachlich schärfste Veto
gegen die altkatholische Gemeindebildung eingelegt hat und 2. im Jahre 1887
dem päpstlichen Nuntius schrieb : « Moi aussi je ne veux pas être membre d'une
société schismatique ; je suis isolé. Persuadé que la sentence lancée contre moi
est injuste et nulle de droit, je persiste à me regarder comme membre de la grande
église catholique et c'est l'église elle-même qui, par la bouche des saints pères,
me dit qu'une telle excommunication ne peut pas nuire à mon âme. » (Reusch,
Briefe und Erklärungen von I. v. Döllinger über die vatikanischen Dekrete.
München 1890, S. 150-151.) Diese Tatsachen übergeht Dederen einfach, obwohl
er von ihnen Kenntnis hatte.

2 Z. B. : über die Jesuiten, Dederen, S. 287.
3 Dederen, S. 298.

202



heißt es, daß die römisch-katholische Kirche durch die Tatsache ihrer
bloßen Existenz über die Gläubigen herrschte : « Le vieux-catholicisme,
dès lors, ne pouvait plus espérer trouver au sein de cette Eglise assez

de force religieuse pure et indépendante pour y produire intérieurement

une réaction profonde » *. Wie diese beiden Sätze und der ganze
antirömisch-katholische Tenor des Schlußkapitels mit der in der

Einleitung angekündigten reinen Objektivität des Historikers zu vereinbaren

sind, vermag nur Dederen allein zu sagen. Diese Sätze enthüllen
die gewandte Dialektik des Verfassers, der geschickt von der historischen
auf die theologische Ebene hinüberjongliert, wenn er hier seinen Zweck
besser erreichen kann.

Es sind daher nicht die kleinen Fehler 2, welche diese Arbeit entwerten.
Auch nicht die naive und übertriebene, aber im Grunde doch liebens-

1 Ebd. S. 303.
Die Nichte von Alexis de Tocqueville (S. 4 u. S. 329) heißt nicht de Blie, sondern
de Blic ; S. 9 u. 11 sollte es Gratry statt Graty heißen, er war auch nicht Dominikaner

(S. 330), sondern Oratorianer ; S. 43 : woher weiß Dederen, daß der
Erzbischof von München an der Ausarbeitung des päpstlichen Breves vom 21. Dez.
1863 einen großen Anteil hatte, da er keine Quelle hierfür angibt ; S. 53, Anm. 93 :

Hefele war Bischof von Rottenburg, nicht von Tübingen ; S. 54 : bei Kardinal
Schwarzenberg, der als Staatsmann und Kirchenfürst bezeichnet wird, scheint eine
Verwechslung vorzuliegen, er war nicht mehr Staatsmann als der vor ihm zitierte
Kardinal Rauscher; in der gleichen Anm. sollte es richtig heißen : Mgr. Ginoul-
hiac ; S. 60 : Newman war im Jahre 1870 noch weit von seinem Kardinalat
entfernt, während Acten, der im Dez. 1869 die Peerswürde erhielt, 1870 irrtümlich
als futur lord Acton bezeichnet wird (S. 210 u. 221) ; S. 78, Anm. 10 sollte es
heißen statt J. N. v. Hontheim, évêque coadjuteur de cet archevêché, puis
consacré évêque i. p. i. : évêque auxiliaire de l'archevêque de Trêves en tant qu'-
évêque tit. de Myriophite ; Abbé François Martin de Noirlieu (S. 9-10) hat Martin
nicht als Vornamen, sondern als Familiennamen und wäre dementsprechend unter
Martin de Noirlieu im Register zu erwähnen ; S. 102 ist der Wortlaut von
Döllingers Stellungnahme gegen die Gründung einer altkatholischen kirchlichen
Gemeinde in unzulässiger Weise abgeschwächt; S. 175, Anm. 31, ist mit Mgr.
Harold wohl Bischof Harold Browne von Winchester gemeint ; Mgr. Harold ist
deshalb auch im Register S. 330 zu streichen ; S. 176, Anm. 32 : H. N. Oxenham
war kein Anglikaner, sondern ein röm. Katholik, vgl. DNB Bd. 43, S. 13 ; S. 324 :

das Buch von Stefan Lösch ist 1955 in München erschienen, nicht 1871. Die
Bibliographie S. 318 ff. verwirrt mit ihren vielen Unterteilungen. Unmethodisch und
irreführend ist die Bibliographie Michaud auf S. 314-315. Zunächst hat der
Verfasser alle exakten bibliographischen Angaben wie z. B. Seitenzahl des Werkes
und Verleger beiseite gelassen, so daß man keine Ahnung hat, ob man es mit
einem größeren Buche oder mit einer Broschüre zu tun hat. Ferner hat er es
unterlassen, angeblich weil es zur Kenntnis von Michaud als Historiker nichts
beitragen würde, eine genaue Liste von dessen Zeitschriftenartikeln mit
aufzuführen. Diese Begründung ist unzureichend, da eine solche Übersicht - Michaud
war ein Vielschreiber - dem Leser Anhaltspunkte zur Beurteilung seiner schrift-

203



würdige und menschlich verständliche Parteinahme für seinen Helden,
welcher jeder Biograph irgendwie zu verfallen geneigt ist. Nein, es ist der

Anspruch, den Theologen Michaud mit den unzulänglichen Mitteln des

impressionistischen Historikers beurteilen zu wollen. Bei einer reifen
und ausgeglichenen Persönlichkeit mag das hingehen ; bei einem innerlich

so maßlosen und ungefestigten Menschen wie Michaud, der in seiner

ursprünglichen kirchlichen Gemeinschaft wie auch im Altkatholizismus
überall angestoßen hat, ist dies nicht möglich. A fortiori wenn man ihn
in eine theologische Zwangsjacke steckt und ihn als katholischen Reformator

anpreist, wo seine ganze Entwicklung ihn als religiösen Individualisten

ausweist. Hier liegt, religionsgeschichtlich gesehen, das eigentliche
Problem Michaud. Dederen hat es nicht erfaßt, sondern überdeckt.
Michauds Lehre und Leben stehen nun einmal in schärfstem Widerspruch
zu dem von ihm vielzitierten und strapazierten Worte des Vinzenz von
Lerin : quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditur, ursprünglich

die Grundlage seines eigenen Protestes gegen Rom. Eine kritische

Biographie wird diese Entwicklung berücksichtigen müssen und braucht
daher nicht im letzten Kapitel die Platitude vorzubringen, daß Michaud
ein Mann des Gewissens war 1. Denn nicht seine subjektive Ehrlichkeit
und sein kraftvolles Eintreten für seine Überzeugungen stehen zur
Diskussion, sondern die Eigenart seines Denkens in ihrem Verhältnis
zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Gegebenenfalls müßte sein Biograph
bereit sein einzugestehen, daß Michaud wenig theologische Originalität
und gedankliche Tiefe zukommt.

stellerischen Tätigkeit vermittelt hätte. Doch hat Dederen dankenswerter Weise
eine vollständige Michaud-Bibliographie erstellt, die im Manuskript in der
Universitätsbibliothek Genf und der Bibliothek der christkathol. theolog. Fakultät
Bern eingesehen werden kann.
« Eugène Michaud fut avant tout une conscience. » Dederen, S. 305 ; als ob dies
ein besonderes Privileg von Eugène Michaud gewesen sei.

204


	Eugène Michaud, ein katholischer Reformator des 19. Jahrhunderts? : zu einer Michaud-Biographie

