
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 58 (1964)

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN

DIE SCHWEIZER JESUITENKOLLEGIEN
ALS VERMITTLER ÖSTLICHER KULTUR

Von den Jesuitenkollegien der Schweiz wurden von Beginn ihrer Tätig¬
keit an Anregungen und Kenntnisse vermittelt, die weit über dem

Durchschnitt des zeitgenössischen Schulwesens lagen. Sie standen in engstem
Zusammenhang mit der weltweiten Missionstätigkeit des Ordens. Einen
wertvollen Beitrag zu diesem bisher wenig erforschten Thema brachte eine
englische Festschrift, welche die Jesuiten-Universität in Tokyo zu ihrem 50-jährigen

Bestand herausgab (Studies in Japanese Culture. Edited by Joseph
Roggendorf. 276 pp. Sophia UniversityTokyo, 1963). Thomas Inimoos S.M.B.
der als Germanist an dieser Hochschule tätig ist, schreibt darin über
japanische Themen im schweizerischen Barockdrama (Japanese Themes in Swiss

Baroque Drama, 1. c. 79-98). Mit Theateraufführungen japanischer Thematik
steht das Kolleg von Luzern mit 10 Darbietungen an erster Stelle. Ihm folgt
das bedeutend kleinere Kolleg von Brig mit sieben, Sitten mit fünf,
Freiburg, Solothurn (und Konstanz) mit je drei und Pruntrut mit einer
Aufführung. Als Ausstrahlung der Jesuitenkollegien kann fernerhin je eine
Aufführung im Kloster Einsiedeln (1722) und in Zug (1747) namhaft gemacht
werden. Erstmals bot das Kolleg von Luzern 1638 ein Drama japanischen
Charakters - und zuletzt Sitten im Jahre 1835, wo sich wie im benachbarten
Brig die Dramen japanischen Inhaltes noch lange Zeit über die Aufhebung
der Gesellschaft Jesu hinaus großer Beliebtheit erfreuten. Auffallend ist, daß
nicht etwa dasselbe Drama an verschiedenen Orten aufgeführt wurde -
wenn auch das gelegentlich vorkam -, sondern durchwegs neue Originalwerke,

so daß rund 25 verschiedene Dramen mit Themen aus der japanischen
Missionsgeschichte Kenntnisse über den Fernen Osten in der Schweiz
ausstrahlten. Th. Immoos geht nicht nur den einzelnen Aufführungen in der
Schweiz nach, sondern sucht auch die dargestellten Helden aus der
japanischen Geschichte möglichst eindeutig festzustellen. Alle diese Dramen,
selbst jene aus der Verfolgungszeit mit den grausamen Martyrien zeigen
Japan und seine Bewohner immer wieder im Lichte edler Menschlichkeit, so

daß die Schweiz wohl selten ein kulturell so echtes und hochstehendes
Gemälde ostasiatischer Charakterkunde zu sehen bekam als im 17. und 18.
Jahrhundert auf den Schulbühnen der schweizerischen Jesuitenkollegien.

Johannes Beckmann

134



ZUR GESCHICHTE
DER KATHOLISCHEN REFORM

Der bekannte Kirchenhistoriker der Universität München hat sich mit der
Bearbeitung und Veröffentlichung der Protokolle der Propaganda-

Kongegration in Rom ohne Zweifel ein sehr großes Verdienst erworben l ;

denn niemand wird bestreiten, daß es sich hier um die Erschließung von
Akten handelt, die für die Kenntnis der katholischen Reform im Sinn der
inneren Erneuerung, aber auch, wenn man will, im Sinn der Gegenreformation,

der Wiedergewinnung verlorener Gebiete für den Katholizismus, überaus
wichtig sind. Nur wird zu beachten sein, daß solche Gegenreformation unmittelbar

kaum etwas mit Anwendung von äußerer Gewalt zu tun hat, sondern
sich auf das Seelsorgliche, auf geistlich-religiöse Mittel beschränkt, eine Ziel
setzung, die bereits beider Gründung der Kongregation 1622 klar hervortrat.

Es handelt sich um eine Auswahl der Protokolle. Das ist sehr begreiflich,
läßt doch schon der Umfang dieses Bandes die ungewöhnliche Fülle des

gesamten Aktenmaterials erahnen. Der Begriff « Germania » ist, wie T. in der
Einleitung erklärt, nicht etwa politisch aufzufassen, sondern als historischkulturelle

Bezeichnung. Maßgebend ist der Bereich der drei Nuntiaturen
Wien, Köln und Luzern, soweit es sich um rein deutsche oder gemischtsprachige

Gebiete handelt. Wenn also holländische, französische und italienische

Territorien ausgelassen werden, ist das wohl eine klare Abgrenzung.
Allein wie ist es zu verstehen, daß « einsprachige rätische Gebiete » nicht
berücksichtigt wurden Hier erscheint die getroffene Lösung nicht ganz
eindeutig. Das Engadin, von dem so oft die Rede ist, ist einsprachig. Aber
vermutlich wurde es, wie andere Täler Graubündens, wegen der Auseinandersetzungen

mit Habsburg einbezogen. Die Protokolle über die skandinavischen
Länder, Schweden und Norwegen, sowie Dänemark wurden angesichts ihres
Zusammenhangs mit dem Deutschen Reich aufgenommen.

Die Niederlage der böhmisch-protestantischen Front in der Schlacht am
Weißen Berg (1620) bot die Voraussetzung für ein umfassendes Eingreifen
und damit auch für die Gründung der Kongregation. T. unterrichtet uns über
deren Organisation, die Zahl der Mitglieder, die Kompetenzen und anderes
mehr. Als hervorragende Persönlichkeit darf der langjährige Sekretär Francesco

Ingoli gelten. Aus der Tätigkeit der Kongregation sei zunächst ganz
allgemein die Sorge um die Gründung von Seminarien, um die Einführung der
Kontroverstheologie und die Sprachstudien in den Orden erwähnt. Die Propaganda

errichtete schließlich in Rom eine eigene Anstalt, weil die römischen
Kollegien, von den Jesuiten geleitet, sich der Kontrolle der Kongregation
nicht unterstellen wollten. Die Ordensobern wurden verpflichtet, ihreMissio-

1 Acta sacrae Congregationis de Propaganda Fide Germaniam speetantia. Die Protokolle

der Propagandakongregation zu deutschen Angelegenheiten 1622-1649.
Hrg. von Hermann Tüchle. xvi-728 S. Bonifacius-Druckerei Paderborn 1962.
DM 78.—.

135



' nare in Rom prüfen zu lassen und ein eigenes Patent zu erwirken. Die Missionare

waren auch der Kongregation verantwortlich, da sie in ihrem Auftrag
arbeiteten.

Nun ist es beim Umfang des hochinteressanten Stoffes einfach nicht möglich,

auf alle darin berührten Probleme einzugehen. Die Tätigkeit der
Kongregation in den vom Protestantismus besonders gefährdeten Gebieten fällt
natürlich sofort in die Augen. Es ist erstaunlich, wie weit sie sich erstreckt.
Einen überblick gewinnt man bereits aus der Verteilung der Aufgaben in den
verschiedenen Ländern unter die Mitglieder der Kongregation (23), aber auch

aus dem Verzeichnis der päpstlichen Kollegien (134 f., 482-84). Der Dominikaner

Nikolaus Jansen, über dessen vielseitige Missionstätigkeit wir ungemein

viel erfahren, will 1631 nach Moskau reisen (310, 330), wo der russische
Zar (Dux Moscoviae) den französischen Kaufleuten den privaten katholischen

Kultus zugestand (347). Handelsinteressen führten auch sonst zum
Durchbruch absoluter dogmatischer Ausschließlichkeit. Daß diese
wagemutigen Missionare oft Not selbst an Lebensmitteln litten, bezeugt P.
Cornelius Jansen, Bruder des Nikolaus, der infolgedessen die Mission in Holstein
preisgeben mußte (347). Ein ergreifendes Beispiel für das tragische Schicksal
der Katholiken bietet Schweden. Der König hatte gegen das katholische
Bekenntnis ein Edikt erlassen, wonach jeder, der dem katholischen Glauben
anhing oder katholische Schulen besuchte, als Landesverräter galt. Nun
wurde der Jesuit P. Heinrich Schacht, wie der Dominikaner Dominik Jansen
aus Hamburg zu berichten wußte, auf Befehl des Königs 1624 mit 4 Laien
verhaftet. Sie waren durch den königlichen Musiker, der sich als ein in Rom
geborener Katholik bestechen ließ, verraten worden. P. Schacht wurde volle
9 Monate eingekerkert, dann des Landes verwiesen. Die andern, unter ihnen
ein städtischer Ratsherr und ein persönlicher Sekretär des Königs, wurden
auf öffentlichem Platz in Stockholm hingerichtet. Vergeblich hatte einer
gehofft, dem Tode zu entgehen, indem er zuvor den katholischen Glauben
abschwor (73, 86 f., 112 f., 124, betr. Dänemark vgl. 83 f.).

Bei den oft sehr verwickelten Verhältnissen in den Missionsgebieten fehlte
es nicht an Problemen von allgemeiner Bedeutung. So mußte die Kongregation

schon bald (Nov. 1622) zur Frage Stellung beziehen, was mit
verheirateten protestantischen Stiftsherren zu geschehen hätte, falls sie konvertierten.

Durften sie ihre Pfründe mit Dispens behalten, um ihre Existenz zu
sichern (28 f.). War die Taufe protestantischer Kinder mit protestantischen
Paten den Missionären erlaubt (47). Dornenvoll war das Problem der Mischehen

auch für den Abt von St. Gallen (699).
Wer vermöchte den ungewöhnlichen Reichtum an Aufzeichnungen zur

Geschichte der katholischen Reform in Böhmen, den das Werk enthält,
auch nur in knappen Umrissen zu zeichnen? Wir müssen uns zwangsläufig
damit begnügen, die Bedeutung dieser Quellenveröffentlichung besonders für
das Wallis und Graubünden in einigem sichtbar zu machen. Wer sich die
damalige Lage im Bistum Sitten vergegenwärtigen will, lese die aufschlußreiche

Relation des Bischofs Hildebrand Jost von Sitten von 1624, worin
4 Gründe für das starke Anwachsen des Protestantismus genannt werden :

die Nachlässigkeit seiner Vorgänger im Bischofsamt, der Besuch protestanti-

136



scher Schulen, die Unwissenheit und das üppige Leben des Klerus und schließlich

die Nachbarschaft protestantischer Länder. Daher mußte der Besuch

protestantischer Schulen verboten werden, waren aber auch Visitationen und
Diözesansynoden, deren es seit 140 Jahren keine mehr gegeben hatte, wieder
abzuhalten. Endlich sollten die Jesuiten in Sitten eingeführt werden, worauf
der Bischof selbst größtes Gewicht legte (60-62). Die Kongregation hatte
bereits zuvor die Errichtung eines Seminars in Sitten angestrebt. Allem dem
Plan stellten sich große Widerstände entgegen. Der Rat von Sitten machte
Bedingungen, welche die Gesellschaft Jesu nicht annehmen wollte noch konnte,
ganz abgesehen von den finanziellen Fragen, die nicht so leicht zu lösen waren
(28 f.). Der Papst selbst drängte beim General des Ordens auf die Durchführung

des Planes (45). Die Mission der Jesuiten verzeichnete inzwischen
ansehnliche Erfolge. So hieß es 1624, daß außer 10 Familienvätern, die im neuen
Glauben verharrten, alle Leute von Sitten die Osterkommunion empfangen
hätten. In ihren Schulen zählten die Jesuiten bereits 190 Schüler. Allein der
Rat von Sitten gab seinen Widerstand trotzdem nicht auf (57, 59). Die
Kongregation verzichtete vorläufig auf den Plan (70, 74, 80). Dafür bekam Brig
schon 1625 sein Jesuitenkolleg, das bald aufblühte ; und am Ende erhielten
die Missionare auch in Sitten Haus und Kapelle (100, 118). Übrigens hatte
man sich bemüht, 1623 für Walliser Freiplätze in Paris, 1625 im Wiener
Seminar zu erhalten (30, 106 vgl. auch 133). Daß die Einflüsse des
Protestantismus noch lange nicht überwunden worden waren, auch nicht nachdem
politischen Sieg der Katholiken, zeigt das Beispiel des wenig vorbildlichen
Pfarrers von Leuk, der noch 1624 am allgemeinen Sündenbekenntnis
festhielt (54). Und das tridentinische Ehedekret wurde in der Kathedrale von
Sitten erst 1627 veröffentlicht, was in den übrigen Pfarreien noch zu geschehen
hatte (174). Eigenartig berührt die Haltung zu den Kapuzinern. Als in Sitten
ein neuer Konvent errichtet werden sollte, wünschte der Bischof ausdrücklich,

daß nur savoyische Kapuziner aufgenommen würden, da die Schweizer
den Wallisern verdächtig erschienen (324). Man darf darin ohne Zweifel den
Einfluß politischer Gegensätze erblicken.

Noch bedeutsamer sind die Protokolle für die Geschichte der rätischen
Mission, die dank der öfters benützten Abschriftensammlung von P. Adelhelm

Jann besser bekannt waren. Die Verhältnisse in den Drei Bünden waren
besonders schwierig, weil politische und religiöse Entwicklungen eng miteinander

verstrickt blieben. Der wichtige Lindauer Vertrag vom 30. Sept. 1622,
kurz vor der Gründung der Kongregation abgeschlossen, darf nicht nur unter
politischen Aspekten gewürdigt werden. Er bot die Grundlage auch für die
folgende, nicht immer glücklich verlaufene katholische Reformbewegung.
Doch wollen wir hier nicht das Hin und Her etwa der französischen und
österreichischen Politik im Kampf um die bündnerischen Untertanengebiete und
die Regelung der Religionsfrage in den bündnerischen Tälern näher schildern.
Daß die Erfolge der Mission hinsichtlich der erzielten Konversionen gelegentlich

fraglich erscheinen, kann angesichts der wechselvollen militärischen
Vorgänge gewiß nicht überraschen. So kehrten einmal über 1000 Konvertierte
wieder zu ihrem ursprünglichen Glauben zurück (vgl. 55, dazu 85). Die
leidenschaftliche Stimmung kennzeichnet die Mahnung an die Kapuziner im Enga-

137



din, die Protestanten nicht durch die Drohung aufzureizen, bald würden die
österreichischen Truppen zurückkehren und ihre Prädikanten töten (107). Aber
ebenso bezeichnend ist es, daß nur schon die Veröffentlichung der Dekrete
zugunsten der Katholiken öffentlichen Aufruhr erregte, sodaß man gar nicht
daran denken konnte, die vorgesehenen Strafen irgendwie anzuwenden (98).

Weniger beachtet als die Missionstätigkeit der Kapuziner sind die
Bemühungen um die Wiederherstellung des Dominikanerklosters in Chur. Da der
Vikar des Konvents, der Puschlaver Joh. Maria Bassus aus Morbegno,
vermutlich der deutschen Sprache nicht mächtig war, erging 1624 an den Ordensgeneral

die Weisung, 2 deutschsprechende Brüder nach Chur zu entsenden,
« ad docendum et praedicandum » (44, 54 f.). Aufs neue strebte man nach
einem Ausbau des Schul- und Bildungswesens. Daß das Beispiel der einen
Glaubenspartei auf die andere anspornend wirkte, steht außer Frage. Schon
1624 erbat sich P. Ignatius von Bergamo die Erlaubnis, das ins Romanische
übersetzte Neue Testament drucken zu lassen, da zur Irreführung des Volkes
Gerüchte verbreitet wurden, die katholischen Geistlichen nähmen dem Volk
die Bibel in der Volkssprache weg (45). So ist denn auch der Mangel an einer
katholischen Schule in Chur bitter empfunden worden, umso mehr als katholische

Kinder die bereits bestehende protestantische Schule besuchten (34 7,

384). Aber es hielt schwer, inmitten einer sozusagen ausschließlich protestantischen

Stadt auch nur den Ausbau des Klosters wirksam zu fördern, zumal
1629 die Pest einbrach (258). Den Prior Jacobus Ramus, aus Italien
stammend, wollte man durch einen Mann deutscher Sprache ersetzen (348 f.,
351 f.). Um den Mangel an Lehrkräften zu beheben, dachte man daran, das
Geld für die 4 bündnerischen Freiplätze in Dillingen, das wegen des ungünstigen

Klimas von den Bündern nicht aufgesucht wurde, für den Unterhalt der
Lehrer zu verwenden. Allein auch so stellten sich noch Schwierigkeiten ein ;

denn die Jesuiten, die der Bischof wünschte, fanden bei den protestantischen
Bündnern, wie man wohl wußte, keine Gnade, waren sie doch einige Jahre
zuvor bereits ausgewiesen worden (397, 407, 413). Daher behaupteten die
Dominikaner die Schule für sich, doch sollte P. Ramus 1637 wegen seines
Konfliktes mit dem Bischof die Stadt verlassen, der General des Ordens dafür
3 Patres zur Verfügung stellen « ad docendum mathematicam, humanitatem
et logicam » (420, 442). Schließlich wurden auch die Benediktiner ermahnt,
gemäß ihrer alten Tradition für den Unterricht der Jugend eifriger besorgt
zu sein, um den dringend notwendigen Nachwuchs an Geistlichen für das
Bistum zu erreichen (477. 479, 482). Tatsächlich war es um die Schulung der
Jugend übel bestellt ; denn 1649 klagte der Bischof von Chur, daß der Rektor
von Dillingen sich geweigert habe, die Bündner Alumnen aufzunehmen, da
sie das Latein nicht oder doch nicht genügend kannten, um den Vorlesungen
folgen zu können. Der Bischof aber konnte überhaupt keine Schüler finden,
die des Lateins kundig waren (699, vgl. dazu auch die Examensprotokolle des

Propagandakollegs, 662, 684, 698)
Auf vieles könnte noch hingewiesen werden, auf die materielle Unterstützung

konvertierter Prädikanten, wie des Engadiners Johannes Jodocus, oder
auf die literarische Tätigkeit des Puschlavers Gaudenzio Paganini, und
namentlich auf einzelne Einträge über die Konversion von Georg Jenatsch. Man

138



ist überrascht, mit welcher Schärfe die Bedrohung seines Lebens nach seiner
Konversion in den Protokollen vermerkt wird. Jenatsch wünschte Dispens vom
Abstinenzgebot, um sich nicht verraten zu müssen, « ne statim interficiatur »

(382 f., 394), auch damit nicht weitere Konversionen verhindert würden. Das
war kein billiger Vorwand ; denn man weiß aus den von Alex. Pfister
gesammelten Briefen, daß Jenatsch ein gefährlicher Kenner der Schriften der
bedeutendsten calvinischen Theologen und der Kirchenväter war und sich
mit allen kontroversen Problemen der Dogmatik gründlich vertraut gemacht
hatte. An überraschenden Nachrichten mangelt es auch sonst nicht. So dachte
man an Missionen in Zürich, hieß es doch 1624, zwei Ratsherren der Stadt,
die insgeheim sich zum katholischen Glauben bekannten, hätten erklärt, es

bestünde die Möglichkeit, den katholischen Kultus in Zürich wieder
einzuführen, wenn dieses Begehren von den Gesandten Venedigs und Frankreichs
vor den Rat gebracht würde (69, zu Kaspar Schoppe s. Register).

Immer wieder offenbart sich in den Texten der Wert und der Reichtum an
Nachrichten zur Geschichte der katholischen Reformbestrebungen. Die
Protokolle knüpfen zumeist an die Berichte der Nuntien an, die in den Sitzungen

der Kongregation zur Beratung gelangten. So drängt sich der Gedanke
auf, weshalb eigentlich die Tätigkeit der Nuntien so wenig bekannt ist, und
das gilt hinsichtlich der Schweiz besonders für Nuntius Alessandro Scappi.
Liegt da nicht eine ungemein bedauerliche Lücke in der Forschung vor
Trotz allem, was bisher an Darstellungen geboten ist, sind wichtige Probleme
noch immer zu wenig geklärt. Hiezu gehört wohl auch eine gut ausgewogene
Würdigung des Verhältnisses einer umfassenden kirchlich-religiösen Reform
im Sinn der erneuten Geltung des kirchlichen Universalismus zu einer vielfach

machtpolitisch betriebenen Politik, wie es sich gerade in den Schwierigkeiten

der rätischen Mission abzeichnet. Die Protokolle der Kongregation
spiegeln die geistigen Kräfte viel reiner wieder als wie die meisten Darstellungen

zur Geschichte jener Zeit erkennen lassen. Tüchle hebt in der Einleitung
hervor, daß die Zahl der Kapuziner im Zeitraum vom 1619-1643 von 14800
auf 21200 anwuchs ; noch 1571 waren es ihrer bloß 3000 gewesen.

Tüchle hat die Texte in vorbildlicher Weise durch Stichworte gekennzeichnet,

sodaß sie in ihrem wesentlichen Inhalt zumeist rasch erkennbar sind.
Weniger befriedigt sind wir dagegen von den Registern, namentlich vom
Ortsregister \ Doch wird dadurch der Dank für die bedeutende Leistung
kaum beeinträchtigt werden, den ihm jeder Kirchenhistoriker schuldet.

O. Vasella

Das Ortsregister erscheint uns zu wenig differenziert, man vgl. die lange Liste der
Ziffern etwa unter Böhmen, Chur, Graubünden, Prag. Latinisierte oder
abweichende Namensformen sind öfters nicht berücksichtigt, so etwa Postclaviensis
(258), Poschiavo (685), vallis Seminoms (75) oder Semignonis (378), Brusbergensis
(113) oder auch Petrigoria (34). Zu S. 74 n. 59 : Gemeint ist hier die Liga von Lyon
vom 7. Febr. 1623, geschlossen zwischen Frankreich, Savoyen und Venedig,
wonach das Veltlin den Bündnern restituiert werden sollte. Vgl. Alex. Pfister,
Georg Jenatsch. Basel 31951, 147.

139


	Miszellen

